
„Etnografia Po l ska " , t. X I X z. 1 

D A N U T A P E N K A L A 

BOHATER K U L T U R O W Y W M I T O L O G I I POL INEZYJSK IEJ 

Postać bohatera kulturowego 1 od dawna interesowała badaczy mitów. 
Przyczyniła się do tego niewątpliwie ogromna popularność tej postaci, 
znanej z mi to log i i całego świata. A le z całą pewnością najbardziej f rapo­
wała badaczy szczególna złożoność tego wyobrażenia. Heros k u l t u r o w y 
łączy w sobie nadzwyczaj często cechy dobroczyńcy ludzkości z właści­
wościami przechery 2, płatającego ludziom i bogom okrutne nieraz figle. 
Posiada również cechy nadnaturalne; czasami t rudno jest oddzielić go w y ­
raźnie od bóstwa, zwłaszcza gdy dokonuje czynów na miarę boga — 
stwórcy, a mianowicie przeobrażenia kosmosu i oblicza z iemi ( t j . dzieł 
transformera3 i demiurga — „drugiego stwórcy"). Obraz omawianej po­
staci kompl iku je jeszcze bardziej przypisywany je j często ter iomor f i zm: 
bohater k u l t u r o w y może występować w kształcie zwierzęcym lub t y l k o 
czasowo przybierać tak i kształt dla zrealizowania swych zamierzeń. 

Celem artykułu jest wyodrębnienie zasadniczych cech postaci bohatera 
kul turowego i wyznaczenie spośród n i ch zespołu cech koniecznych i w y ­
starczających zarazem dla określenia danej postaci mianem bohatera k u l ­
turowego. Wyróżnione k ry t e r i a zastosujemy w analizie materiału z mitów 
polinezyjskich i sprawdzimy zasadność ich wyodrębnienia. Po przepro­
wadzeniu analizy formalnej zajmiemy się zagadnieniem funkc j i , jak ie 
pełnią m i t y o bohaterze k u l t u r o w y m w życiu Polinezyjczyków. 

1 Pojęcie „bohater ku l tu rowy " ( inaczej : „bohater cywi l i zacy jny" , „nauczyciel 
ku l tu ry " ) jest równoznaczne z używanym w l iteraturze anglosaskiej określeniem 
culture hero, a w przybliżeniu także z pojęciem Heilbringer (które można przetłu­
maczyć j ako „dawca zbawienia" , „dobroczyńca") s tosowanym w l i teraturze n ie ­
mieckie j . 

2 W l i teraturze polskiej nie stworzono dotąd odpowiednika anglosaskiego t e rminu 
trickster i niem. gottliche Schelm oznaczającego popularną w folklorze postać p rze ­
chery, oszusta, spryciarza. W t ym znaczeniu będę używać słowa „przechera", n ie ­
kiedy ty lko pozostawiając ang. t e rmin trickster. 

3 Transformer to postać, która przeobraża, organizuje świat, dopełnia dzieła 
stworzenia^ Używam angielskiego te rminu transformer, ponieważ brak polskiego 
odpowiednika tego terminu. 



164 D A N U T A P E N K A L A 

Na koniec zasygnalizujemy możliwości badań porównawczych i korzyś­
c i z n i ch płynące. 

I . K O N C E P C J A P O S T A C I B O H A T E R A K U L T U R O W E G O 

A . S T O S U N E K P O S T A C I B O H A T E R A K U L T U R O W E G O D O I N N Y C H W Y O B R A Ż E Ń 
M I T Y C Z N O - R E L I G I J N Y C H . 

P R O B A WYODRĘBNIEN IA ZESPOŁU C E C H CHARAKTERYZUJĄCYCH POSTAĆ 
B O H A T E R A K U L T U R O W E G O 

W definicjach bohatera kulturowego jako zasadniczy wyróżnik tej po­
staci wymieniana jest z reguły jego działalność dawcy, „nauczyciela" k u l ­
tu r y . Niemniej , niektórzy badacze znacznie poszerzają zakres czynów oma­
wianej postaci. 

Bohater k u l t u r o w y a transformer 

Postaci herosa kul turowego i transformera obejmowane są w l i t e ra­
turze niemieckiej j e d n y m pojęciem: „Heilbringer" 4 . W i l h e lm Schmidt 
określa Heilbringera j ako istotę, która kiedyś, w przeszłości przyniosła 
ludziom zbawienie (Ней), postęp. 

Schmidt wyróżnia pięć typów tej postaci: 
1) bohatera mitycznego (Held), który uwolnił ludz i od wrog ich istot 

i niebezpieczeństw; 
2) bohatera kulturowego, który przekazał ludz iom rozmaite umiejęt­

ności i wyna lazk i ; 
3) wielkiego ustawodawcę, który ustanowił ład społeczno-polityczny; 
4) mędrców i proroków, którzy kształtują albo przekształcają no rmy 

etyczne i re l ig i jne ; 
5) „przeobrażacza" (czyli transformera) albo „porządkującego świat", 

który przekształca, porządkuje już istniejące t w o r z y w o 5 . 
Spośród t y c h typów: drug i , trzeci i czwarty można by połączyć w j ed ­

ną kategorię — bohatera kulturowego, bo przecież i ustawodawca i prorok 
kształtujący n o r m y rel ig i jne wprowadzają dobra ku l turowe . Do tej ka ­
tegori i można również zaliczyć zakres działalności t y p u piątego obe jmu­
jący ku l turowe przeobrażenia świata. 

4 A l e w pracy: P. R a d i u , К. К  e r e n у i, С. G . J u n g , Der góttliche Schelm. 
Ein Indianischer Mythen-Zyklus, Zu r i ch 1954, w znaczeniu t ym używane jest ok re ­
ślenie Kulturheld lub Kultur-Heros. 

5 Trans former — niem. Umformer; „porządkujący świat" — niem. Weltordner. 
P. W. S c h m i d t , Heilbringer bei den Naturvolkern, „Semaine Internationale 
d'Ethnologie Rel igieuse" , t. I V : 1926, s. 248 -249 . Cyt . z a : A. V a n D e u r s e n , Der 
Heilbringer, Groningen, den Haag, B a t a v i a 1931, s. 5-6. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 165 

A zatem pojęcie Hei lbr inger w rozumieniu Schmidta byłoby szersze 
od „bohatera kulturowego'" o czyny transformera oraz bohatera mi tycz­
nego nie należące do zakresu ustanawiania k u l t u r y . 

Van Deursen w swej obszernej pracy Der Heilbringer def iniuje tę po­
stać w sposób następujący: „Heilbringer jest postacią z mito log i i , której 
przypisuje się nadnaturalne siły i która odgrywała rolę przy przeobraże­
n i u z iemi po stworzeniu albo po potopie lub też podarowała ludz iom 
ważne prawa, instytucje, dobra k u l t u r o w e " 6. 

Au to r zaznacza więc wyraźnie, że mianem Heilbringera można określić 
zarówno postać, która przekształcała kosmos i ziemię (transformera), j ak 
i istotę, która dała ludz iom pewne dobra ku l turowe . Van Deursen wyróż­
nia następujące t y p y Heilbringera: 

1) „ten, który uporządkował świat" (Weltordner) albo „drugi stwórca"; 
2) bohater ku l tu rowy , który dał ludz iom wynalazk i i instytucje ; 
3) posłaniec, który zstąpił z nieba i pouczał ludz i o sprawach nadprzy­

rodzonych; 
4) pośrednik między bóstwem (albo bogami) i ludźmi. 
Ale t r z y ostatnie kategorie można połączyć w jedną — bohatera k u l ­

turowego, bowiem t y p y trzeci i czwarty są t y l k o uszczegółowieniem pew­
nych aspektów działalności tej postaci, związanych ze sferą re l i g i i . Do 
uporządkowania świata ( t yp 1) można prócz przekształceń przyrody za l i ­
czyć też ukształtowanie k u l t u r y . P rzy t a k i m rozumowaniu zakres pojęcia 
Heilbringer (wg def in ic j i Van Deursena) byłby nieco szerszy od pojęcia 
bohatera kulturowego, szerszy o te czyny demiurga („drugiego stwórcy"), 
Weltordnera czy transformera, które n ie wiążą się bezpośrednio z ustano­
w ien iem k u l t u r y , lecz dotyczą przeobrażeń świata przyrody i kosmosu. 

Bohater k u l t u r o w y a bóstwo 

Zdaniem N. Soderblóma do grupy postaci mi tycznych określanych 
mianem Heilbringera należy też prastwórca (Urheber)7. J . Loewenthal 
identyfikował Heilbringera ze stwórcą, pisząc: „Heilbringer jest w g wyo ­
brażeń wschodnich Algonkinów prastwórca wszystkich rzeczy" 8. 

Paul Radin sądził, że bohater k u l t u r o w y i główne bóstwo to postaci 
p ierwotnie niezależne od siebie, które z czasem mogły ulec częściowemu 
przemieszaniu. Radin odróżniał boga od bohatera kul turowego (którego 
identyfikował z transformerem i tricksterem), określając główne bóstwo 
jako istotę dobroczynną, etyczną ( t j . dobrą i sprawiedliwą), ale nieprzy-

6 V a n D e u r s e n , ov. cit., s. 15-16. 
7 N. S o d e r b l o m , Dos Werden des Gottesglmibens, Le ipz ig 1926, s. 155-156. 

Cyt . z a : V a n D e u r s e n , op. cit., s. 8. 
8 J . L o e w e n t h a l , Die Religion der Ostalgonkin, B e r l i n 1913, s. 62. 



166 D A N U T A P E N K A L A 

stępną i po stworzeniu mało interesującą się światem, a transformera 
jako postać nieetyczną, t y l k o przygodnie dobroczynną, przystępną i bez­
pośrednio interweniującą w sprawy świata na sposób ludzki 9. A le niee-
tyczność, złośliwość, to cechy typowe przede wszys tk im d la przechery, 
którego nie można, mo im zdaniem, traktować nierozłącznie z postacią 
bohatera kulturowego. 

A, V a n Deursen również dostrzega, że Heilbringer n iekiedy stapia się 
z bóstwem. Stwierdza jednak, że w większości przypadków postać ta 
zajmuje podrzędne względem boga miejsce. Jest natomiast o wiele bliższa 
ludziom, bardziej absorbuje i ch wyobraźnię niż bóstwo, teoretycznie na j ­
wyższe, ale będące często deus otiosus 10. 

Niektórzy badacze umieszczają postać bohatera kul turowego w ewolu­
cy jnym szeregu wyobrażeń mityczno-re l ig i jnych. Na przykład K. Breysig 
określa bohatera kulturowego jako- niższy szczebel rozwo ju pojęcia 
bóstwa 1 1 . Współcześnie S. Tokariew, odżegnując się wprawdzie od teor i i 
jednokierurikowej ewolucji , twierdz i , że „dawne wyobrażenia bohaterów 
ku l turowych , związanych początkowo z totemami f r a t r i i , przeobrażają się 
w demiurgów — stwórców świata, a następnie w wie lk i ch bogów przy­
rody — bogów żyjących w niebie" 1 2. 

Natomiast P. Ehrenreich uważał, że — odwrotnie — Heilbringer jest 
przetworzeniem albo pochodną bóstwa 1 3. Jak wykazały powyższe przy­
kłady, większość badaczy odróżnia bohatera kul turowego od bóstwa, uwa­
żając herosa za człowieka o mocy nadprzyrodzonej, półboga. 

Bohater k u l t u r o w y a przechera 

Postać określana w l i teraturze anglosaskiej t e rminem trickster — to 
przechera, oszust, płatający złośliwe figle, sprytny, ale i głupi, posiadający 
cechy komiczne. W opowiadaniach Ind ian A m e r y k i Pn., w których prze­
chera jest niezwykle popularną postacią, charakteryzuje go wie lka żarłocz­
ność i niepohamowany głód seksualny. 

Cechy przechery są bardzo często przypisywane postaci bohatera k u l ­
turowego, choć stoją w zasadniczej sprzeczności z jego właściwościami 
dobroczyńcy. Jest to powszechnie spotykana wewnętrzna dwoistość tej 

9 P. R a d i n , Monotheism among Primitive Peoples, London, s. 21 п.,  Primitive 
Man as Philosopher, New Y o r k — L o n d o n 1927, e. 346 n. Cyt . z a : V a n D e u r s e n , 
op. cit., s. 9-10. 

1 0 V a n D e u r s e n , op. cit., s. 3'68. Określenie deus otiosus — patrz: M. E l i a d e , 
Traktat o historii religii, W a r s z a w a 1966, e. 52-59. 

1 1 K . B r e y s i g , Der Stufenbau und die Gesetze der Weltgeschichte, Stuttgart— 
B e r l i n 1927, s. 33-36. Cyt . z a : V a n D e u r s e n , op. cit., s. 5. 

12 Narody Avstralii i Okeanii, M o s k w a 1956, s. 628. 
1 3 P. E h r e n r e i c h , Gótter und Heilbringer, „Zeitschrift für Ethnologie" , t. 37: 

1906, s. 536 n. Cyt . z a : V a n D e u r s e n , op. cit., s. 5-6. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 167 

postaci — z jednej strony — pomagającej ludzkości, dobroczynnej, 
a z drugiej — złośliwej i intrygującej. Niemniej , n ie można identy f iko­
wać bohatera kul turowego z tricksterem, bowiem i jeden, i d rug i może 
występować oddzielnie, w postaci „czystej". 

Czynnik i przeciwstawne, kojarzone często w jednej osobie, mogą też 
ucieleśniać się w dwóch różnych istotach o cechach antagonistycznych — 
dobroczynnego bohatera kul turowego i walczącego z n i m złośliwego 
oszusta u . 

Niektórzy badacze, np. F. Boas, uważali, że p ierwotne jest wcielenie 
przeciwstawnych elementów w jednej osobie. Poglądowi t emu zaprzeczył 
R. B. D i x o n 1 S , a za n i m A. Van Deursen, wykazując, że u plemion o bar­
dzo n i s k i m poziomie k u l t u r y spotyka się dwie postaci antagonistyczne. 
i odwrotnie, u plemion o wyższej kul turze może występować jeden boha­
ter k u l t u r o w y o dwo is tym charakterze. Van Deursen dochodzi do wniosku, 
że rozwój wyobrażenia bohatera kulturowego szedł różnymi drogami 
i w związku z t y m oba t y p y dual izmu mogą być jednakowo dawne 1 6. 

Paul Radin próbuje wyjaśnić znaczenie i pozycję przechery w m i t o ­
log i i i folklorze, stawiając problem na płaszczyźnie psychologicznej. Okre­
śla tę postać jako archaiczne speculum mentis albo speculum imagina-
tionis, w którym „odbija się wa lka człowieka ze sobą i ze światem, w któ­
r y został on rzucony bez swej w o l i i zgody" 1 7 . Postać przechery, według 
Radina, ucieleśnia wspomnienia archaicznej przeszłości, praczasu, w któ­
r y m wszystko jeszcze było amorficzne, nie istniały rozróżnienia między 
t y m , co' boskie, co ludzkie, a co zwierzęce. Trickster jest symbolem tego 
okresu, bo' działa powodowany impulsem, nie zna wartości mora lnych an i 
społecznych. Przypisywane m u często' cechy bohatera kul turowego posia­
dają, zdaniem Radina, późniejszy rodowód 1 8 . Pogląd Radina zdradza wpły­
w y koncepcji C. G. Junga i K. Kerényi — współautorów książki 1 9. Jung, 
w tejże pracy, nazywa góttliche Schelm z jawiskiem z dziedziny parapsy­
chologii, określa go jako „psychologem" — archetypową strukturę psy-

1 4 Często są to b rac ia — np. w opowiadaniach Irokezów — bliźniacy T e h a r o n -
hiawagon (dobroczyńca, transformer) i T a w i s k a r o n (trickster, złośliwie usiłujący 
zniweczyć dzieła brata) . P a t r z : Handbook of American Indians North of Mexico, 
„Smithsonian Institution. B u r e a u of A m e r i c a n Ethnology" , t. 30: 1910, cz. 2, has lo : 
Teharonhiawagon. 

1 5 R. B. D i x o n , The Northern MaMu, „Bulletin of the A m e r i c a n Museum of 
Natura l History" , vol. 17: 1902 cz. 3, s. 336-337. Cyt . z a : V a n D e u r s e n , op. cit., 
s. 371-372. D ixon charakteryzuje stanowisko Boasa i p rzec iwstawia m u swój pogląd. 

1 6 V a n D e u r s e n , op. cit., s. 373. 
1 7 R a d i n , K e r é n y i , J u n g , op. cit., s. 8-9. 
18 Tamże, s. 7, 153-154. 
1 0 Poprzednio R a d i n skłonny był identyfikować bohatera kulturowego z trickste­

rem i trans farmerem. 



168 D A N U T A P E N K A L A 

chiczną archaicznego pochodzenia, którą można rozpoznać współcześnie 
w postaciach marionetek (Pulcinella) i w figurze c lowna 2 0 . 

N ie wdając się w szersze rozważania nad problemem genezy wyobra ­
żenia przechery należy stwierdzić, że wyjaśnienia odwołujące się do źró­
deł psychicznych jako j edynych i uniwersalnych są niewątpliwie niezado­
walające. N ie można pomijać czynników na tury społecznej. 

Z właściwościami przechery wiąże się często spotykany ter iomorf izm 
postaci bohatera kulturowego. Heros k u l t u r o w y zwyk le przybiera zwie­
rzęce kształty występując w r o l i przechery ( typowy trickster działa w po­
staci zwierzęcej). 

Opierając się na powyższym przeglądzie, można wyróżnić szereg cech, 
które posiada zwykle postać bohatera ku l turowego : 

1) jest on „nauczycielem k u l t u r y " , dawcą szeregu dóbr ku l tu r owych ; 
2) jest to człowiek — choć n ie zwykły śmiertelnik; 
3) posiada cechy boskie — nadludzkie siły i zdolności — (bywa okre­

ślany często j ako półbóg), dokonuje czynów niemożliwych do spełnienia 
przez zwykłego śmiertelnika; 

4) działa często jako transformer — przeobraża świat, doprowadzając 
go do obecnego stanu; 

5) może być demiurg iem — „drugim stwórcą" — uzupełnia dzieło 
stworzenia świata; 

6) jest często przecherą lubującym się w płataniu złośliwych f i g l i ; 
7) występuje w postaci zwierzęcej (stale albo okazjonalnie). 
Spośród wymien ionych właściwości należy wyróżnić te, które wiążą 

się nierozdzielnie z postacią bohatera kulturowego, są cechami koniecz­
n y m i , by daną postać określić t y m mianem — oraz cechy dodatkowe, nie 
konieczne, choć często występujące. 

Uważam, że niezbędne, a zarazem wystarczające (jeśli występują łącz­
nie) dla uznania postaci za bohatera kul turowego są cechy 1, 2, 3. A zatem 
bohaterem k u l t u r o w y m jest człowiek o cechach i zdolnościach nadnatura l ­
nych (półbóg), który daje ludz iom dobra ku l tu rowe : wprowadza obrzędy, 
zwyczaje, instytucje, uczy ludz i rzemiosł, sztuk i innych umiejętności. 
Spośród cech pozostałych właściwości transformera (4) są najbliższe po­
staci bohatera kulturowego, bowiem w szerokim rozumieniu ukształtowa­
nie k u l t u r y można uznać za przeobrażenie świata. Jednakże nie każdego 
bohatera kul turowego da się określić jako transformera — wprowadzenia 
jakiegoś pojedynczego wynalazku czy umiejętności nie można uważać za 
dzieło przekształcenia świata. Z drugiej s trony zasadniczą działalnością 
transformera jest porządkowanie przyrody i kosmosu, a więc dzieła, które 
jedynie pośrednio przyczyniają się do ukształtowania ku l tu r y , ułatwiając 

R a d i n , K e r é n y i , J u n g , op. cit., s. 200, 204. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 169 

wprowadzenie dóbr ku l tu rowych . A l e transformer może też przeobrażać 
świat tak, by utrudnić życie człowiekowi 2 1 . Jego dzieła mogą być jedno­
cześnie czynami demiurga (5) wówczas, gdy transformer n ie t y l k o porząd­
kuje świat, ale także tworzy niektóre elementy przyrody i kosmosu (zaw­
sze jednak z istniejącego już tworzywa). 

Cech przechery (6), bardzo często przypisywanych bohaterowi k u l t u ­
rowemu, nie można uznać za nierozłącznie, wewnętrznie związane z oma­
wianą postacią, przeciwnie, stoją one w zasadniczej sprzeczności z właści­
wościami dobroczyńcy. Należy j e uważać za dodatkowe, nie konieczne. 
Spotykamy niejednokrotnie postaci bohatera kul turowego bez t y ch cech. 

Z właściwościami trickstera ściśle wiąże się ter iomorf izm postaci boha­
tera kul turowego (7). Zwyk l e heros przybiera kształty zwierzęce działając 
jako przechera, b y ułatwić sobie dokonanie zamierzonych sztuczek. Boha­
ter k u l t u r o w y może też występować stale w postaci zwierzęcej, ale z re ­
guły, jeśli n ie ma cech przechery nie jest m u przypisywany ter iomorf izm. 

B . C Z A S DZ IAŁALNOŚCI B O H A T E R A K U L T U R O W E G O . 
P R O B L E M HISTORYCZNOŚCI P O S T A C I 

Bohater mi tyczny a bohater legendarny 

Pisząc „bohater legendarny" nie mamy na myśli postaci „historycz­
ne j " , rzeczywiście kiedyś żyjącej, a jedynie odniesienie czasowe: bohater 
legendarny jest umiejseowiany w czasach bliższych, nie tak dawnych, 
w przeciwieństwie do bohatera mitycznego, działającego w czasie m i ­
tycznym. 

Wskazane byłoby poruszyć tuta j problem stosunku m i t u do legendy. 
Za najważniejsze k r y t e r i u m wyróżnienia m i t u uznano czas, w którym 
dokonują się opisywane wydarzenia 2 2 . M i t y odnoszą się z reguły do bez-
czasowej przeszłości, do ery stworzenia. Eliade pisze: „Każdy m i t , [...] na­
wiązuje do jakiegoś wydarzenia, które miało miejsce in illo tempore" 23. 

Ale w praktyce i to k r y t e r i u m nie zawsze pozwala odróżnić m i t od 
legendy. W ujęciu Lévi-Straussa „mit odnosi się zawsze do zdarzeń m in i o -

2 1 Nip. w mitach Huronów T a w i s k a r o n jest transformerem tworzącym rzeczy 
szkodl iwe i niszczącym dzieła swego brata Jouskeha — transformera i bohatera 
kulturowego. 

2 2 Stosowano również inne k ry te r i a : sakralności tematyk i (np. J . Fonterose defi ­
niuje mity jako „tradycyjne opowiadania o czynach [...] nadnatura lnych istot" , a l e ­
gendy j ako „tradycyjne opowiadania o czynach bohaterów, ludzi odległej przeszłości". 
J . F o n t e r o s e , The Ritual Theory of Myth, „Folklore Studies" , t. 18, Berkeley, L o s 
Angeles 1966, s. 54-55), związku z rytuałem, oceny prawdziwości opowiadania przez 
tubylców, historyczności opowieści. Jednak wszystk ie te k ry te r i a okazywały się 
w praktyce zawodne (patrz: G . S. K i r k , Myth. Its Meaning and Functions in An­
cient and Other Cultures, Cambr idge 1970, s. 9-12, 35, 41). 

2 3 E l i a d e , op. cit., s. 423. 



170 D A N U T A P E N K A L A 

nych : „przed stworzeniem świata" l u b „podczas pierwszych wieków", 
a w każdym razie „dawno t e m u " 2 4 . Odniesienie czasowe „dawno t e m u " 
nie wystarcza dla odróżnienia m i t u od legendy. 

Odpowiednio też t rudno niejednokrotnie odróżnić wyraźnie bohatera 
mitycznego od legendarnego. Bohater legendarny może być również boha­
terem k u l t u r o w y m — mógł wprowadzić pewne wynalazki , dobra k u l t u ­
rowe. Nie jest to jednak z reguły tworzenie elementarnych zrębów k u l t u r y , 
j ak bywa w wypadku mitycznego bohatera kulturowego, który nierzadko 
działa jako transformer przeobrażający świat. 

S. Czarnowski twierdz i , że nie ma potrzeby wyodrębniania bohaterów 
podniesionych do godności boskiej (niem. Heroen) od pozostałych (Helden), 
ponieważ obydwa wyobrażenia wyrosły z jednego, wspólnego podłoża spo­
łecznego. Bohater uosabia ideał społeczności, która go stworzyła, stanowi 
wcielenie pewnej wartości l ub ogółu wartości uznawanych przez tę g r u ­
pę 2 S . Czarnowski rozpatruje w swej pracy bohaterów, których można 
nazwać legendarnymi, natomiast nas interesują tuta j bohaterowie mi tyczn i . 
Dlatego, przeprowadzając analizę materiału z mitów polinezyjskich bę­
dziemy stosować, obok przyjętych kryteriów wyróżniania postaci boha­
tera kulturowego, również k r y t e r i u m czasu. Zakładamy, że za bohatera 
mitycznego można uznać postać, której czyny mają miejsce w okresie 
mi tycznym, w praczasie, a w każdym razie przed ostatecznym ukształto­
waniem świata. 

Ponieważ postaci te i ich czyny są rzutowane w praczas mityczny, 
niemożliwe jest udowodnienie historyczności mitycznych bohaterów k u l ­
turowych . Wyjątkiem w t y m względzie są przypadki mitologizacj i postaci 
rzeczywiście żyjących, i to niedawno; wówczas proces t en zachodzi „na 
naszych oczach" i można go zarejestrować. Teorie euhemerystów, t r a k t u ­
jących wszystkich bohaterów mitów jako postaci historyczne dawno już 
zostały podważone. 

Według Van Deursena w mi tach zawarte są wspomnienia o postaciach 
historycznych, które w jakiś sposób wybijały się w społeczeństwie: w i e l ­
k i ch wojowników, wodzów plemiennych, szamanów, proroków. A l e z re ­
guły niemożliwe jest ustalenie czasu, w którym ludzie c i żyli, wskutek 
projekcj i i ch czynów w okres m i t y c z n y 2 6 . Poza t y m , jeśli s twierdz imy 
w postaci bohatera kul turowego cechy charakteryzujące zwykle np. sza-4 

mana, nie wystarczy to, by dowieść, że jakaś konkretna postać szamana 
jest źródłem t ych cech. A więc, z wyjątkiem szczególnych przypadków, 
niemożliwe jest udowodnienie historyczności postaci bohatera k u l t u r o -

2 4 С L é v i - S t r a u s s , Antropologia strukturalna, W a r s z a w a 1970, s. 288. 
2 5 S. C z a r n o w s k i , Kult bohaterów i jego społeczne podłoże. Święty Patryk — 

bohater narodowy Irlandii, W a r s z a w a 1956, s. 14-16. 
2 6 V a n D e u r s e n , op. cit., s. 351-352. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 171 

wego, choć zdajemy sobie sprawę, że wyobrażenie to niejednokrotnie 
powstawało na gruncie uwie lbienia dla wybijających się w grupie j ed­
nostek. 

C. P O C H O D Z E N I E W Y O B R A Ż E N I A B O H A T E R A K U L T U R O W E G O 

Wie lu badaczy próbowało wyjaśnić skompl ikowany problem genezy 
postaci bohatera kulturowego, poszukując jednej, uniwersalnej przyczyny. 
Zwolennicy euhemerystycznej teor i i m i t u uważali, że bohaterami opowieści 
0 czynach cywilizatorów były autentyczne, żyjące kiedyś postaci. Bada­
cze przyjmujący koncepcję mitów jako opowiadań etiologicznych sądzili, 
że wyobrażenia bohaterów ku l tu rowych tworzono dla wyjaśnienia zjawisk 
otaczającego świata. Przedstawiciele tzw. „szkoły mi to log i i przyrody" 
t r ak towa l i życie, działalność bohatera kul turowego jako odbicie zjawisk 
kosmiczn o-meteorologicznych. Max Mul l e r uczynił bohatera kul turowego 
herosem solarnym, D. B r in t on — ucieleśnieniem świtu, P. Ehrenreich 
1 H . Kun ike — objawieniem księżyca 2 7. I n n i badacze wskazują na czynnik 
psychologiczny jako decydujący. 

Rezygnując z tak ich monistycznych tłumaczeń możemy jedynie zasyg­
nalizować różne możliwości pochodzenia postaci bohatera kulturowego. 
Tak złożone wyobrażenie mus i wywodzić się z całego kompleksu źródeł. 
N ie można zapominać, że bohater k u l t u r o w y udziela odpowiedzi na n u r t u ­
jące człowieka uniwersalne pytania dotyczące na tury wszelkiego by tu . 
Jest wyrazem dążenia do uporządkowania świata. Dostarcza precedensów 
potwierdzających wartość, świętość instytuc j i , zwyczajów, zachowań 
i przez to> gwarantuje ich kontynuację przez następne pokolenia. W postaci 
tej na pewno w jakimś stopniu znajdują odbicie ideały społeczności, je j 
system wartości, a także dążenia wypływające z warunków życia grupy. 

D. F U N K C J E W Y O B R A Ż E N I A B O H A T E R A K U L T U R O W E G O W ŻYCIU SPOŁECZNOŚCI 

Czarnowski twierdz i , że bohaterowie są obiektem k u l t u . Ponieważ k u l t 
ten obowiązuje wszystkich członków społeczności, pełni rolę integrującą 2 8. 
Natomiast Van Deursen zaznacza, że Heilbringerowi nie oddaje się czci, 
nie składa o f i a r 2 9 . A le m i t y o bohaterze k u l t u r o w y m bywają częścią 
obrzędów, niekiedy imię bohatera pojawia się w modl i twie . 

B. Mal inowski w swej teor i i m i t u podkreśla, że m i t „służy przede 

2 7 M. M u l l e r , E s say on Comparative Mythology, „Oxford E s s a y s " 1856, Ch ips 
f rom a G e r m a n Workshop, t. 2: 1868, 1-146, 1898. D. G . B r i n t o n , American Hero-
Myths, Ph i lade lph ia 1882. P. E h r e n r e i c h , Die Allgemaine Mythologie und ihre 
ethnologischen Grundlagen, 1910. H . K u n i k e , Nordamerikanische Mondsagen, „In­
ternational A r c h , f i ir Ethnographic " , 25: 1923. 

2 8 C z a r n o w s k i , op. cit, s. 18-20. 
2 9 V a n Deursen znalazł wśród plemion indiańskich tylko d w a wyjątki od tej 

reguły (u Winnebago i Wichita ) . V a n D e u r s e n , op. cit., s. 367. 



172 D A N U T A P E N K A L A 

wszystkim ustanowieniu jakiegoś pr zyw i l e ju socjologicznego czy wzoru 
postępowania" 3 0 . W mitach przypisuje się wprowadzenie pewnych zwy­
czajów, umiejętności praktycznych bohaterowi ku l tu rowemu. W ten spo­
sób tworzy się precedens, usprawiedl iwienie danego zwyczaju, a w w y ­
padku obrzędu — porękę jego- świętości. Uzasadnione, a także konieczne 
stawało się kontynuowanie tego wzorca. 

Podobnie u jmuje powyższe zagadnienie M . Eliade, kładąc jednakże 
nacisk na to, że powtarzanie wzorca danego przez bohatera sakralizuje 
każdą czynność, a nie t y l ko działanie obrzędowe, bowiem wszystko', czego 
dokonał bóg czy bohater ku l tu rowy , należy do sfery sacrum 31. 

Jeśli bohater nauczył ludzi jakiegoś zachowania, t o zdaniem Eliadego 
w zachowaniu t y m , odtwarzanym w teraźniejszości, zawsze obecny jest 
ów bohater. Każde tego rodzaju działanie jest wcielaniem się w niego, 
utożsamianiem się z n i m 3 2 . 

W tak im ujęciu bohater pełniłby ważną funkcję w społeczności, byłby 
w niej wciąż obecny, w każdym przedsięwzięciu każdego jej członka, o i le 
stanowiłoby ono odtworzenie wzorca przekazanego przez bohatera. 

Należy wspomnieć jeszcze o spotykanej niekiedy wierze w powrót 
bohatera kulturowego, wiążącej się z powszechnym, zdaniem Eliadego, 
dążeniem do przywrócenia czasu mi tycznego 3 3 . Wiara, że bohater nie 
umarł, a jedynie odszedł, by wrócić w odpowiednim czasie, uwolnić ludzi 
od trosk i przynieść i m wieczną szczęśliwość, wywodz i się, j ak pisze 
Van Deursen, z niezadowolenia z teraźniejszości3 4. Świadczyć o t y m może 
nowy element dołączony do wyobrażeń o powrocie herosa kul turowego 
niektórych p lemion indiańskich. Mowa t u o przekonaniu, że bohater w y ­
pędzi Białych, u w o l n i Ind ian od narzuconego przez n ich jarzma. Jest t o 
nierzadko składnik ideologii ruchów społeczno-religijnych. 

I I . B O H A T E R K U L T U R O W Y W M I T A C H P O L I N E Z Y J S K I C H 

A. M A U I — B O H A T E R K U L T U R O W Y 

Najpopularniejszą chyba postacią mityczną Polinezj i jest Mau i — bo­
hater, któremu przypisuje się wie le czynów z zakresu Wprowadzenia k u l ­
tu ry , a także wie le t ypowych dzieł transformera. C y k l mitów o Mau i 'm 
liczy od dwunastu do dwudziestu opowiadań, pojawiających się na obsza­
rze całej Polinezji (z pewnymi odchyleniami). 

3 0 B. M a l i n o w s k i , Mit w psychologii ludom pierwotnych, [w:] Szkice z teorii 
kultury, W a r s z a w a 1958, s. 519. 

3 1 M. E l i a d e , Sacrum — mit — historia, W a r s z a w a 1970, s. 118. 
3 2 A to, w g E l iade , powoduje przywrócenie czasu mitycznego, w którym dana 

czynność była wykonana po raz pierwszy. E l i a d e , Traktat..., s. 387-388. 
3 3 Tamże, s. 388-400. 
3 4 V a n D e u r s e n , op. cit., s. 381. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 173 

Koncepcje postaci Maui'ego 

W l i teraturze Mau i jest powszechnie określany jako polinezyjski bo­
hater k u l t u r o w y i zarazem trickster o statusie półboga 3 5 . 

Max Mul l e r widział w Mau im wielkiego bohatera solarnego, poszcze­
gólne epizody jego kar i e ry uważał za m i t y słoneczne. Pogląd Mul l e ra 
podjął E. B. Ty lor stwierdzając, że dane z mitów upoważniają do uzna­
nia Maui'ego za bohatera solarnego. Na przykład pojawiający się w wers j i 
maoryjskiej ostatni czyn Maui'ego, a mianowicie — wejście do wnętrza 
bogini nocy i śmierci, zmierzający do jej zniszczenia, jest w g Ty lora 
transpozycją zachodu słońca 3 6. 

Wyjaśnienia takie mają jednak charakter spekulatywny i nie są pod­
budowane dostatecznymi dowodami. 

E. Sykes, zgodnie z koncepcją euhemerystyczną, skłonny jest t rak to ­
wać bohaterów ku l tu r owych jako p ierwotnych wodzów plemiennych. Od­
nosi przygody Maui'ego do czasów między I i V w. n.e., gdy, jego zdaniem, 
Polinezyjczycy zaczęli migrować z Indonezji w k i e r u n k u pd . -wschodn im 3 7 

oraz do okresu poprzedzającego migrację. 
Wyjaśnień psychoanalitycznych również nie można uznać za zadowa­

lające. H . Posinsky, analizując m i t o Mau im w kategoriach freudyzmu, 
uznaje wyłowioną przezeń Wyspę Północną Nowej Zelandi i za „dojrzały 
płód" z łona żeńskiego przodka Maui'ego. A le W. Lessa krytykując tę 
interpretację stwierdza, że w mi tach brak wskazówek, że wyspa reprezen­
tować mogłaby płód i w n iew ie lu jedynie wersjach występują aluzje, że 
wyłowiona wyspa należała do kobiety — przodka Maui ' ego 3 8 . Posinsky 
tw ie rdz i również, że wejście Maui'ego do wnętrza Hinenuitepo (bogini 
nocy i śmierci) było aktem kazirodczym, a jego śmierć karą za ten czyn. 
Podsumowując swe rozważania badacz dochodzi do następującego stwier­
dzenia: „widzimy, że powszechnie upragniony powrót do ma tk i [...] jest 
ekwiwalentem nieśmiertelności i wszechmocy, ale t ak i powrót jest n ie ­
możliwy i musi spowodować śmierć" 3 9 . Do tej samej kategori i wyjaśnień 
psychoanalitycznych należy interpretacja postaci bohaterów w terminach 

3 5 Np. K . Luoma la , Maui, [w:] Standard Dictionary of Folklore, Mythology and 
Legend, vol. I I , N e w Y o r k 1950. 

3 6 E . B. T y l o r , CyvMizacja piervjotna, t. I, W a r s z a w a 1896, s. 279. 
3 7 E . S y k e s , Everyman's Dictionary of Non-Classical Mythology, London 1961, 

s. 138. 
3 8 W. A. L e s s a , Tales from Ulithi Atoll. A Comparative Study in Oceanic 

Folklore, „Folklore Studies" , t. 13, Berkeley, L o s Angeles 1961, s. 317. 
3 S H . P o s i n s k y , The Death of Maui, 1957, s. 489. Cyt . z a : L e s s a , op. cit., 

s. 449. 



174 D A N U T A P E N K A L A 

freudowskich, (z posłużeniem się jako kluczem kompleksem Edypa), jaką 
przeprowadza Otto Rank 4 0 . 

R. W. Wi l l iamson uważa Maui'ego za jednego z członków „rodziny 
Mau i ch " — bogów związanych z podziemnym światem ognia. Twierdzi , 
że najważniejszy z Mauich — bóg ognia i wulkanów, mający siedzibę 
w kra in ie podziemnej, był najstarszym z bogów polinezyjskich, czczonych 
przez pierwszą falę imigrantów, którzy przywędrowali na teren Polinezji. 
Druga fala — przyniosła k u l t wie lkiego boga Tangaroa, który wyparł k u l t 
Maui'ego — boga ognia. Wi l l iamson uznaje, że t en Maui , który jest przed­
mio tem naszych rozważań, jest bohaterem k u l t u r o w y m , żyjącym na ziemi, 
a ze światem podziemnym łączy go jedynie zdobycie ognia 4 1 . Wi l l iamson 
podkreśla, że Mau i jest często p ierwszym człowiekiem, ale w y n i k a t o 
m o i m zdaniem z błędnego utożsamienia Mau i ' e go 4 2 z T i k i — stwórcą 
pierwszego człowieka albo p ierwszym człowiekiem (ucieleśnieniem siły 
prokreacyjnej) . 

E. S. C. Handy waha się, czy opiewanych przez Polinezyjczyków przy­
gód Maui'ego n ie zaliczyć raczej do dziedziny f o lk l o ru niż do sfery 
re l i g i i 4 3 . 

D la stwierdzenia, czy można rzeczywiście uznać Maui'ego za bohatera 
kulturowego, konieczne jest przeanalizowanie mitów w g przyjętych 
uprzednio kryteriów (cechy 1-3). 

Pochodzenie Maui'ego było arystokratyczne. Według niektórych prze­
kazów był on synem boga, często ma boskich przodków w świecie pod­
z iemnym. Jego matka jest najczęściej kobietą żyjącą na ziemi. W wersjach 
przyjmujących, że ojciec Maui'ego jest bogiem, już samo urodzenie nadaje 
bohaterowi status półboga. M a u i bywa poczęty i urodzony w niezwykły 
sposób. Np. w wers j i hawajskiej jego matka H ina stała się brzemienna 
po założeniu znalezionej przepaski biodrowej. Narodziny Maui'ego w g tej 
wers j i były również niezwykłe: H ina zniosła jajko, z którego wyszedł 
boha te r 4 4 . 

Mau i jest często poronionym albo przedwcześnie urodzonym dzieckiem 
porzuconym przez matkę (matka rzuca go w morze — w wersjach z Nowej 
Zelandi i i Tahit i ) . 

4 0 O. R a n k , The Myth of the Birth of the Hero, 1908. Cy t . z a : W. В  a s c o m , 
The Myth — Ritual Theory, „Journal of A m e r i c a n Fo lk lo re " , t. 70: 1957, s. 109^112. 

4 1 R. W. W i l l i a m s o n , Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia, 
Cambridge 1933, vol. I , & 107-108, 302-303, 316, 318-320; vol. I I , s. 154-155. 

4 2 Mau i często nosi przydomek — tikitiki; na Samoa przydomek ten — T i ' i t i ' i 
występuje samodzielnie j ako imię bohatera, który jest odpowiednikiem Maui'ego. 

4 3 E . S. C. H a n d у, Polynesian Religion,  В.  P. B ishop Museum bul l . 34, Hono­
lu lu 1927, s. 118. 

4 4 L e s s a, op. cit., s. 291; J . G . F r a z e r, Myths of the Origin of Fire, London 
1930, s. 86. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 175 

Wiele przekazów przypisuje Maui ' emu nadnaturalnie szybkie dojrze­
wanie — typową cechę bohaterów. W niektórych wersjach porzuconego 
chłopca wychowują jego- przodkowie, którzy uczą go potężnych formuł 
mag icznych 4 5 . 

Mau i jest obdarzony nadnatura lnymi siłami: na Nowej Zelandi i nazy­
wają go maka walu — „o ośmiu twarzach", co oznacza zdolność wszech-
w idzen ia 4 6 . Według przekazu z Tah i t i Mau i posiadał osiem g łów 4 7 . Sku ­
teczność czynów Maui'ego jest konsekwencją jego potężnej manai8 oraz 
mana znanych m u zaklęć. Stąd wywodzą się rozmaite jego zdolności, takie 
j ak przybieranie gigantycznych rozmiarów, dowolne przemienianie się 
w ptaka l u b inne zwierzę, w ie lka siła fizyczna i tp . 

A l e Mau i nie jest wszechmocny. Niektórych czynów dokonuje dopiero 
dzięki pomocy i ins t rukc j i innych, potężniejszych istot. Nie wszystkie 
przedsięwzięcia bohatera są udane. Według m i t u maoryjskiego Mau i zginął 
we wnętrzu Hine-nui- te-po wskutek pomyłki w karakia — ry tua lnych 
słowach, które recytował nad n i m ojciec. A więc, zgodnie z tą wersją 
(podobnie j ak w micie z Samoa) M a u i był śmiertelny. Ale w przekazach 
z w i e l u innych wysp Maui wstępuje do nieba, do k ra iny podziemnej albo 
po prostu znika 4 9 . 

Podsumowując można stwierdzić, że Mau i jest człowiekiem posiada­
jącym cechy nadnaturalne. Nadludzkie siły są wyn ik i em jego dyspozycji 
wewnętrznych, pomnożonych niekiedy dzięki pomocy bóstw. M a u i doko­
nuje niezwykłych czynów dzięki temu, że skupia w sobie mana o t ak im 
natężeniu, j ak żaden pospolity człowiek. A l e jego możliwości są ograni­
czone, pozostaje człowiekiem. 

A b y sprawdzić, czy postać Maui'ego odpowiada k r y t e r i u m pierwszemu, 
t j . czy jest on dawcą k u l t u r y , należy przeanalizować choćby szkicowo 
jego czyny. 

Spośród naj powszechniej przypisywanych Maui ' emu czynów bezpo­
średnio związane z przyniesieniem k u l t u r y jest zdobycie ognia i przeka­
zanie go ludziom (ściślej — nauczenie umiejętności uzyskiwania ognia 
przez pocieranie 2 kawałków drewna, choć nie zawsze jest t o sprecyzo-

4 5 G . G r e y , Polynesian Mythology, London 1855, s. 18, 19; Standard Dictionary..., 
's. 693. 

4 6 Według Pettazzoniego jest to cecha boska, najczęściej p r zyp i sywana najwyż­
szemu bóstwu: R. P e t t a z z o n i , Wszechwiedza bogów, W a r s z a w a 1967, s. 317-318. 

4 7 W i l l i a m s o n , op. cit., vol . I , s. 110, 168; L e s s a , op. cit., s. 291. 
4 8 H a w a j s k i przydomek ku-pua oznacza „posiadający mana". 
49 w . W. G i l l , Myths and Songs pom the South Pacific, London 1876, s. 74; 

W i l l i a m s o n , op. cit, vol. I , s. 35; R. T . A i t к e n, Ethnology of Tubuai, B. P. B i ­
shop Museum bull . 70, Honolu lu 1930, s. 103; E . W. G i f f o r d , Tongan Myths and 
Tales, B. P. B ishop Museum bull . 8, Honolu lu 1924, s. 11. 



176 D A N U T A P E N K A L A 

wane). Z reguły bohater zdobywa ogień od swego przodka — boga ognia, 
w podziemnym świecie, dzięki zastosowaniu szeregu for te l i . M i t o zdoby­
ciu ognia nie występuje jedynie na wyspach Tuamotu, Rotuma, Uvea 
i F u t u n a 5 0 . 

Inne m i t y związane z przekazaniem przez Maui'ego pewnych dóbr 
ku l tu r owych ludziom nie są tak rozpowszechnione i rozbudowane jak 
powyższy. Niemnie j , n iemal na każdej wyspie przypisywane są Maui ' emu 
jakieś czyny dawcy dóbr ku l tu rowych . Najczęściej jest to wprowadzenie 
uprawy niektórych roślin, zaakcentowane zwłaszcza w mi tach z Samoa 
i Tonga. M a u i przekazał też ludz iom inne umiejętności oraz narzędzia. 
Według m i t u z Rarotonga przekazał on ludz iom sztukę tatuowania. W y ­
nalazł cenne przyrządy: włócznię z zadziorami, specjalny więcierz na 
węgorze, instrument naw igacy jny 5 1 . Niektóre czyny pośrednio wiążą się 
z wprowadzeniem k u l t u r y : np. umieszczenie na niebie pewnych gwiazd, 
w g których orientowano się w żegludze, a także zwolnienie biegu słońca 
czy podniesienie nieba. Ale czyny te ściślej i bezpośrednio łączą się z po­
stacią transformera. 

Należy jeszcze wspomnieć o pewnych mi tach z Tubuai i Tahi t i , mówią­
cych, że M a u i był w i e l k i m kapłanem, budującym na poszczególnych 
wyspach marae, czy l i świątynie. W mitach tah i ty jsk ich Mau i określony 
jest jako pierwszy kapłan w ie lk i ch bogów, który ustanowił rytuały 
i wzniósł pierwszą świątynię {w Opoa na Havai ' i t j . Raiatea). Był proro­
kiem, wędrującym od wyspy do wyspy, budującym świątynie i zakładają­
cym stan kapłański. Z m i t u wyn ika jednak, że nie był to M a u i - t i ' i t i ' i — 
bohater ku l tu rowy , który dokonał t ypowych dla Maui 'ego czynów, ale 
jego najstarszy brat Maui -mua 5 2. Maui -mua może być uznany za bohatera 
kulturowego (choć o znaczeniu lokalnym). 

Inne spośród czynów Maui'ego, najczęściej opisywanych w mitach, to 
przede wszystk im typowe dokonania transformera, będące niekiedy jedno­
cześnie przedsięwzięciami demiurga. Powszechnie przypisuje się Maui 'emu 
wyłowienie wysp, podniesienie nieba, regulowanie biegu słońca. M i t y 
o t y ch czynach bohatera są bardzo rozbudowane. W szeregu mitów M a u i 
dokonuje innych czynów, będących uzupełnieniem stworzenia kosmosu: 

5 0 L e s s a, op. cit., s. 375. 
5 1 Mau i ofiarował ludziom rośliny uprawne według mitów z Samoa, Tuamotu 

( W i l l i a m s o n , op. cit, vol. И, s. 156-157, 178), Tonga ( G i f f o r d , op. cit., s. 18), 
umiejętność tatuowania — w wers j i z Rarotonga ( W i l l i a m s o n , op. cit., vol. I I , 
s. 169), włócznię z zadziorami i inne narzędzia (Standard Dictionary..., hasło: Maui , 
nie podano skąd pochodzi ten przekaz) . 

5 2 T. H e n r y, Ancient Tahiti, B. P. Bishop Museum bull . 48, Honolu lu 1928, 
s. 429-431, 408-409; A i t к e n, op. cit, s. 103. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 177 

np. umieszczenia na niebie niektórych gwiazd, schwytania nieprzyjaznych 
ludziom wiatrów 5 3 . 

Do dobroczynnych dzieł z zakresu czynów transformera należy też 
unicestwienie gnębiących ludz i potworów. Opowiadania o tak i ch czynach 
Maui'ego spotykamy na wyspach Tonga, n ie są one jednak szczególnie 
rozpowszechnione w Po l inez j i 5 4 . Opisywaną w niektórych mi tach próbę 
zdobycia przez Maui'ego nieśmiertelności można uznać za czyn transfor­
mera zmierzający do zmiany porządku świata. Wersja taka występuje 
na Tuamotu; Mau i próbuje w niej uzyskać dla ludz i nieśmiertelność, któ­
rej pozbawił i ch T i k i . Ponosi jednak klęskę — podobnie j ak w micie 
maoryjskim. Ale w g tego ostatniego^ przekazu do czasów Maui'ego nie było 
śmierci. Ginąc we wnętrzu bogini, M a u i zapoczątkował śmierć na ziemi. 
A więc w t y m wypadku nie pełni on ro l i dobroczyńcy, usiłującego zdo­
być dla ludzi wieczne życie 5 S . 

Czas, w którym Mau i dokonuje swych czynów 

Na podstawie mitów można wnioskować, że dzieła Maui'ego miały 
miejsce już po stworzeniu z iemi i ludz i , choć przed ostateczną stabilizacją 
świata. Matka Maui'ego l u b jego ojciec — względnie oboje — są ludźmi, 
żyją na ziemi. M a u i ma z reguły starszych braci. Nie jest więc pierwszym 
człowiekiem. A le zanim M a u i dokonał swych czynów, świat nie wyglądał 
tak, j ak dziś. D n i były krótkie, bo słońce bardzo szybko i nieregularnie 
przesuwało się po horyzoncie. Niebo było tak nisko, że ludzie musie l i 
pełzać. Ludzie nie umie l i uzyskiwać ognia i j ed l i pożywienie surowe, nie 
znal i w i e lu narzędzi, technik, roślin uprawnych. Właśnie Maui , obok i n ­
nych postaci mitycznych, przeobraża świat, ulepsza go, dopełniając dzieła 
stworzenia. Wprowadza też pewne dobra ku l turowe . A więc czas, w któ­
r y m Mau i działa, można uznać za okres mityczny, przed ostatecznym 
uporządkowaniem świata. 

Maui jako przechera 

W postaci Maui'ego wyraźnie zaakcentowane są cechy przechery. Na 
Nowej Zelandi i zwany jest on „Mauim od tysiąca sztuczek". Z t y m i 
właściwościami łączy się powszechnie przypisywana Maui ' emu umiejęt­
ność przeobrażania się (służąca dokonywaniu rozmaitych sztuczek). Szereg 
tricków Maui'ego występuje w micie o zdobyciu ognia. Przebiegłość 

5 3 G i l i , op. cit., s. 74; E . i Р. В  e a g 1 e h o 1 e, Ethnology of Pukapuka, В.  P. B i ­
shop Museum bull . 150, Honolu lu 1938, s. 349; W i l l i a m s o n , op. cit., vol. I, 
s. 145-146. 

я " W i l l i a m s o n , op. cit., vol. I, s. 210, vol. I I , s. 144; G r e y , op. cit., s. 54, 
57-58. 

5 5 G r e y , op. cit., s. 54-58. 

12 — Etnogra f ia Po l ska , t. X I X , z. 1 



178 D A N U T A P E N K A L A 

i spryt pozwala bohaterowi skutecznie dokonać także innych dzieł: np. 
schwytania słońca, wyłowienia wysp 5 6 . 

Niektóre t r i c k i Maui'ego nie wiążą się z jego głównymi czynami. 
Samodzielnie np. występuje złośliwa sztuczka — a mianowicie przemie­
nienie w psa szwagra bohatera —- I r a w a r u 5 7 . Mau i ma więc niezwykłe 
zamiłowanie do psot i sztuczek, jest przebiegły, bywa złośliwy, zazdrosny, 
mściwy, l u b i chełpić się swą siłą. Łączy w swej naturze cechy dobroczyn­
nego bohatera kul turowego z właściwościami przechery. Jest to wewnętrz­
na dwoistość tej postaci. 

A le w mitach dostrzegalny jest też d rug i t y p dual izmu, choć n ie w for ­
mie całkowicie rozwiniętej. Jest on widoczny w antagonizmie między 
Mau im — bohaterem k u l t u r o w y m , podejmującym wie lk ie przedsięwzięcia 
dla dobra ludzkości, a jego braćmi, którzy w większości mitów przeszka­
dzają m u w t y c h wysiłkach, sprawiając, że nie zawsze są one w pełni 
skuteczne. Ten antagonizm przejawia się przede wszystk im przy okazj i 
wyławiania wysp, czynu, którego Mau i dokonuje z reguły w asyście braci . 
Wrogość między braćmi widoczna jest szczególnie w micie maory jskim. 
W. Lessa pisze, że antagonizm między Mau im i jego starszymi braćmi 
wyraża kontrast między mądrością i głupotą, czynieniem dobra i czynie­
n iem z ła 5 8 . A le ten dual izm n ie występuje aż tak ostro, bo przecież sam 
Mau i także posiada cechy złośliwego oszusta. Poza t y m w niektórych 
opowiadaniach bracia współpracują przy wyławianiu wysp, a w mitach 
maoryjskich — bracia, którzy przeszkadzali Maui ' emu przy tej czynności, 
pomagają m u w schwytaniu słońca. 

Dostrzegamy więc jednoczesne występowanie połączonych cech boha­
tera kul turowego i przechery w osobie Maui 'ego oraz — choć nie w j a ­
skrawej formie — opozycji : M a u i — jego bracia. 

Jak wyn ika z powyższego omówienia, Maui , popularny bohater po l i ­
nezyjskich mitów, spełnia wyróżnione uprzednio wa runk i , co pozwala 
określić go mianem bohatera kulturowego. Niemniej nie można pominąć 
faktu , że w postaci tej cechy transformera, częściowo demiurga, zdają się 
nieraz przeważać nad właściwościami bohatera kul turowego sensu stricto. 
Działając i j ako bohater ku l tu rowy , i jako transformer, Mau i jest zarazem 
przecherą. 

B . I N N E P O S T A C I W M I T O L O G I I P O L I N E Z Y J S K I E J , 
DOKONUJĄCE C Z Y N Ó W T Y P O W Y C H D L A B O H A T E R A K U L T U R O W E G O 

Charakterystyczne czyny bohatera kul turowego są przypisywane w m i ­
tach polinezyjskich najrozmaitszym postaciom. 

5 6 Przegląd tricków Maui'ego: L e s s a , op. cit., s. 106, 113-114, 326-330. 
5 7 W przekazie maory j sk im, G r e y , op. cit., s. 150-151. 
5 8 L e s s a , op. cit., s. 82. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 179 

Często są to bogowie: zarówno główne bóstwa, powszechnie znane 
w Polinezji, j ak i bóstwa drugorzędne i lokalne. Czasem w postaci jakiegoś 
m i t u , noszącej imię znanego boga, rozpoznajemy cechy bohatera mi tycz­
nego, którego mianem boga nie da się określić. Prawdopodobnie są to 
postaci odrębnego pochodzenia — wodzowie, którzy, uważani za potom­
ków bogów, przy jmowal i często' i ch imiona. 

Pewne postaci mitów, spełniające wyróżnione uprzednio warunk i , moż­
na nazwać herosami k u l t u r o w y m i , ale przeważnie są to bohaterowie 
loka ln i , nie znani poza daną wyspą czy archipelagiem albo jedynie t a m 
pełniący takie funkcje. Często dokonują on i t y lko pojedynczych czynów 
charakterystycznych dla dawcy k u l t u r y . Nierzadko imię takiego bohatera 
jest po prostu podstawiane w mi tach w miejsce Maui'ego. Czasem dana 
postać towarzyszy Maui ' emu i pomaga m u w jego przedsięwzięciach. 
W pewnych wypadkach widoczne jest przemieszanie postaci, i ch imiona 
bywają traktowane zamiennie. 

W niektórych opowiadaniach o loka lnym bohaterze nie mówi się, iż 
przyniósł on jakieś dobra ku l turowe ludzkości, lecz że nauczył pewnych 
umiejętności ludz i z innej wyspy i sprowadził nie znane i m rośliny upraw­
ne. Są to raczej bohaterowie legendarni, nie posiadający z reguły nad­
przyrodzonych sił i nie działający w okresie mi tycznym. Czas działalności 
danej postaci t rudno niejednokrotnie określić jako niewątpliwie mi tyczny 
czy legendarny, t j . „historyczny". Pewne czyny związane z wprowadze­
n i em ku l tu r y , zwłaszcza nie dotyczące elementarnych je j podstaw, mogą 
odnosić się do okresu późniejszego, już po stabil izacji świata i u tworzen iu 
głównych zrębów ku l tu r y . Dlatego tak przydatne dla oznaczenia okresu 
jako „mitycznego" są cechy transformera u danej postaci. 

Spośród głównych bóstw polinezyjskich czyny właściwe bohaterowi 
ku l tu r owemu przypisuje się przede wszystkim bogu Tangaroa, który 
w g niektórych przekazów dał ludziom pewne gatunki roślin uprawnych 5 9 , 
pierwszą sieć, wprowadził (w micie samoańskim) umiejętność budowy 
łodzi i domów. 

Bóg Tane — jak głosi m i t maory jski — przyniósł ludz iom świętą 
wiedzę i święty ogień z nieba. Rongo* w Nowej Ze landi i i na Hawajach 
(znany tam jako Lono) jest bogiem i ojcem roślin uprawnych. Uważany 
jest też za przodka i nauczyciela kapłanów zajmujących się lecznictwem 6 0 . 
Siostra i żona Lono — Laka była założycielką Hula, ins ty tuc j i związanej 
z rytuałem płodności. Bogu T u przypisuje się w micie maory jsk im wyna ­
lezienie sideł, sieci oraz ki ja-kopaczki 6 1 . 

5 9 G i l i , op. cit., в. 14. 
6 0 H a n d y , op. cit., s, 110-111, 113. 
6 1 G г e у, op. cit., s. 11. 



180 D A N U T A P E N K A L A 

Tak więc wszyscy najważniejsi bogowie polinezyjscy uważani są za 
dawców pewnych dóbr ku l turowych . 

H ina (Sina, Ina) jest postacią znaną w całej Polinezji. W micie z Raro-
tonga H ina — bogin i zeszła z nieba, by nauczyć mieszkanki ziemi wyp la ­
tania mat i bicia tapy. A le H ina działa też jako śmiertelniczka. Z epizodem 
jej podróży na wyspę, na której żył je j przyszły mąż — T in i rau , łączy się 
często wprowadzenie przez Hinę tatuażu. H ina jest związana z narodzi­
nami dzieci : w opowiadaniu mark izy jsk im uczy kobiety rodzić, w micie 
z Tubuai zabija ludożerczym ę zjadającą nowo narodzone dzieci 62. W m i ­
tologi i maoryjskiej Hinete iwaiwa jest opiekunką narodzin, nauczycielką 
sztuki tkania i innych kobiecych umiejętności, ustanowicielką kobiecych 
funkc j i społecznych i r y tua lnych . Johansen nazywa ją bohaterką k u l t u r o ­
wą k o b i e t 6 3 . W tych spośród omawianych przypadków, w których Hina 
wprowadza pewne dobra ku l tu rowe jako kobieta o zdolnościach nadprzy­
rodzonych, ale nie bogini, można uznać ją za bohaterkę kulturową. 

Oro — bóg wo jny z Tahi t i , jest patronem bractwa A r i o i . Synowie jego 
i ziemskiej kobiety albo on sam są założycielami tego stowarzyszenia. 
Handy uważa, że odpowiednikiem Oro jest Ko ro znany z Mangaia 6 4 . A le 
j ak wyn ika z m i t u , Koro jest raczej półbogiem a nie bogiem, mi tycznym 
nauczycielem pewnych tańców 6 5 . Można więc uznać go za lokalnego boha­
tera kulturowego. 

Postaciami podobnego t y p u są: Fai, który w g jednej z wers j i m a r k i -
zyjskich zdobył ogień i nauczył ludz i gotowania żywności, Veet in i z Man­
gaia, który wprowadził ceremonię eva odprawianą na cześć zmarłych 6 6. 
Whakatau w g niektórych opowiadań maoryjskich wprowadził instytucję 
zemsty wraz z odpowiednimi zaklęciami zapewniającymi jej powodzenie. 
Apakura nauczyła ludz i sztuki opłakiwania zmarłych i dała w s w y m 
lamencie nad zmarłym wzorzec podżegania do zemsty. Tura wg niektó­
r y c h wers j i ustanowił rytuał związany z urodzeniem dz iecka 6 7 . 

Postaci te są znane t y l ko lokalnie, przypisuje się i m ustanowienie 
pojedynczych ins ty tuc j i czy zwyczajów. Często brakuje wystarczająco 
pewnych danych, że działały one w okresie mi tycznym. 

Przykładem bohatera mitycznego o nadludzkich cechach, ale nie będą­
cego bohaterem k u l t u r o w y m , jest Tawhak i — postać bardzo popularna 

6 2 H a n d y , op. cit., s. 118; G i l l , op. cit., s. 90-95; A i t к e n, op. cit., s. 104-105. 
6 3 J . P. J o h a n s e n , The Maori and his Religion in its Non-Ritualistic Aspects, 

K e b e n h a v n 1954, s. 228. 
6 4 H a n d y , op. cit., s. 110, 308. 
6 6 G i l l , op. cit., s. 100-104. 
6 6 E . S. C . H a n d y, Marquesan Legends, B. P. Bishop Museum bull . 69, Honolu lu 

1930, s. 103-104; H a n d y , Polynesian..., s. 260-262. 
6 7 J o h a n s e n , op. cit., s. 155-156, 159-160. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 181 

w Polinezji . Posiada on niezwykłe siły i dokonuje czynów przekraczają­
cych możliwości zwykłego śmiertelnika. Ale jedynie w sporadycznych 
wypadkach przypisuje m u się wprowadzenie insty tuc j i zemsty, co pozwo­
liłoby go uznać za bohatera kul turowego 6 8 . 

Inną, szeroką znaną w Pol inezj i postać imien iem Rata, należy uznać 
raczej za bohatera legendarnego — podróżnika i odkrywcę. Według 
legendy z A i t u t a k i był to wódz żyjący na Rarotonga, słynny żeglarz 
odkrywający nowe lądy. Rata buduje łódź przy pomocy ptaków i duchów 
lasu. A l e t y l k o niektóre przekazy maoryjskie mówią, że była to pierwsza 
łódź na z i e m i 6 9 . W t radyc j i pewnych plemion maory jskich Rata jest 
ustanowicielem zwyczaju krwawe j zemsty. A więc, sporadycznie, Rata 
wprowadza pojedyncze dobra ku l turowe . 

Należy wspomnieć, że wiele postaci bohaterów, zarówno' mitycznych 
j ak i legendarnych, posiada cechy przechery. Wiele cech tego" t y p u posia­
dają Tawhaki , T i k i , Koro. 

Można stwierdzić, że poza M a u i m jedynie Hina występuje w r o l i 
bohaterki ku l tu rowe j , znanej z mitów na w i e l u wyspach polinezyjskich. 
Oprócz t y c h popularnych postaci spotykamy pewnych lokalnych bohate­
rów ku l tu rowych . Często niektóre czyny dawcy k u l t u r y przypisywane są 
bogom, których jednak nie można określać mianem „bohaterów k u l t u ­
r owych " . 

C. P R O B L E M H I S T O R Y C Z N O S C I B O H A T E R A K U L T U R O W E G O 
MITÓW P O L I N E Z Y J S K I C H 

Imię Maui'ego spotykamy często w genealogiach polinezyjskich (zwła­
szcza rodz in arystokratycznych). Także imiona loka lnych bohaterów k u l ­
tu rowych występują w miejscowych lineażach. A l e nie dowodzi t o histo-
ryczności t y c h postaci. Genealogie są przecież swoistą odmianą m i t u ewo­
lucyjnego, rozpoczynają się często od i m i o n najwyższych bogów. 

Postacią, którą możemy uznać za bohatera kulturowego, i co do której 
znajdujemy pewne dane wskazujące na rzeczywiste je j istnienie, jest 
Mau i — kapłan w przekazach z Tah i t i i Tubuai . Mógł to być istotnie 
kapłan — prorok, wędrujący z wyspy na wyspę, zakładający świątynie 
i rozpowszechniający k u l t w ie lk i ch bogów. Prawdopodobne jest, że roz­
przestrzeniał on k u l t boga wo jny Oro, bo istnieje świadectwo, że pierwsze 
marae zbudował w Opoa na wyspie Raiatea, t j . w p i e rwo tnym ośrodku 
k u l t u Oro. Niemnie j , nie ma pewności, że tradycja uczyniła jednego, 
konkretnego kapłana w i e l k i m Mau im — prorokiem. Nawet, gdyby tak 
było, n ie można by ustalić czasu jego działalności, bo czyny jego są r z u ­
towane w mityczną przeszłość. 

68 Tamże, s. 159-160; G r e y , op. c i t , s. 59-64. 
6 9 G i l l , op. cit., s. 142-145; G r e y , op. cit, s. 111-114; J o h a r i s e n , op. cit., 

s. 175. 



182 D A N U T A P E N K A L A 

Spotykamy opowiadania t y p u legendarnego, w których przybysz z i n ­
nej wyspy wprowadza pewne dobra ku l turowe . Możliwe, że niekiedy 
czyny takie j postaci projektowane były w epokę mityczną i wówczas 
w przekazach jest mowa o bohaterze k u l t u r o w y m , który ofiarował ludz­
kości jakieś dary. Nie można wykluczyć prawdopodobieństwa, że w pew­
nych przypadkach czyniono bohaterem k u l t u r o w y m jednego z pierwszych 
ludzi , którzy wylądowali na danej wyspie. Na przykład tradycja z Uvea 
mówi, że p ierwszymi ludźmi, którzy przyby l i na tę wyspę, b y l i dwaj 
bracia albo ojciec i syn o imionach Maui-atalanga i Maui -k is ik is i . On i też 
b y l i protoplastami ludności wysp Tonga 7 0 . Wydaje sę jednak, że w opisa­
n y m wyżej przypadku (i innych tego rodzaju), mitycznych bohaterów 
stawiano po prostu na początku genealogii rodz in arystokratycznych i od 
t ych postaci wywodzono pochodzenie populacj i wyspy, „dorabiając" opo­
wiadania o n i ch jako o pierwszych przybyszach. 

D. ZRÓŻNICOWANIE G E O G R A F I C Z N E MITÓW O B O H A T E R Z E K U L T U R O W Y M 

Należy zbadać, jakie c zynn ik i mogły wpłynąć na zróżnicowanie postaci, 
którym przypisuje się czyny bohatera kul turowego na rozmaitych wyspach 
Polinezji. W jakie j mierze jest to wyn ik i em ogólnych koncepcji kosmogo-
nicznych i teologicznych, a w j ak im stopniu wpływów z insiych obszarów 
kul turowych? 

Ponieważ zdobycie ognia jest powszechnie przypisywane Maui 'emu, 
a inne czyny z zakresu wprowadzenia k u l t u r y są dokonywane przez bardzo 
różne postaci, należy wziąć pod uwagę także czyny transformera — te, 
które spotykamy n iemal na wszystkich wyspach (prześledzenie t y ch mo­
tywów pozwoli wysnuć pewniejsze wniosk i co do> czynników zróżnico­
wania). 

W zachodniej części obszaru polinezyjskiego znaczną rolę jako dawca 
k u l t u r y i transformer, dokonujący niektórych czynów-, przypisywanych 
zwykle Maui 'emu, odgrywa Tangaroa, który jest na t y m terenie najważ­
niejszym z bogów, stwórcą. Jedna z wers j i z Samoa, przypisująca bogu 
Tangaroa utworzenie wysp z rzuconego z nieba kamienia, wkomponowana 
jest w m i t kosmogoniczny. Wersję o powstaniu wysp ze zrzuconego z n ie ­
ba tworzywa znajdujemy t y lko w zachodniej Polinezj i . Według W. Lessa 
jest ona rezultatem wpływów melanezyjskich i mikronezyjskich 7 1 . 

We wschodniej części Polinezji, gdzie występuje cała „rodzina" bogów, 
widoczna jest też większa rozmaitość postaci dokonujących czynów boha­
tera kulturowego. I t ak np. roślin uprawnych dostarczają Tangaroa 
(w micie z Mangaia), H ina (na Tuamotu), M a u i (Nowa Zelandia). Hinie, 
j ak już wspomniano, przypisuje się wprowadzenie w i e l u umiejętności 

7 0 E . G . B u r r o w s , Ethnology of Uvea, В.  P. Bishop Museum bull . 138, Honolu lu 
1937, s. 18. 

7 1 L e s s a , op. cit., s. 286. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 183 

i f unkc j i kobiecych. Na Wyspach Towarzystwa bóg-stwórca Tangaroa nie 
odgrywa specjalnej r o l i dawcy k u l t u r y czy transformera. Popularną po­
stacią na Wyspach Towarzystwa i Wyspach Cooka jest R u — towarzy­
szący Maui ' emu lub zastępujący go przy podniesieniu nieba. Na Hawa­
jach niektórych dzieł bohatera kul turowego dokonuje bóg Lono> (Rongo), 
ale n ie zastępuje Maui'ego w jego czynach. 

Dzieło zdobycia dla ludz i ognia jest powszechnie przypisywane 
Maui 'emu, który dokonuje go zwyk le w g jednego wzoru. Różnice dostrze­
gamy w regionach pery fery jnych. Na Nowej Ze landi i Mau i t y lko pośred­
nio przyczynia się do przekazania ludziom ognia. Na Hawajach natomiast 
M a u i dokonuje swego czynu w zupełnie i n n y sposób, a mianowicie uczy 
się uzyskiwać ogień przez pocieranie kawałków drewna od ptaka aloe, któ­
rego schwytał w g wskazówek m a t k i 7 2 . Ale, wyjąwszy sporadyczną wersję 
z Markizów, t y l ko w g m i t u z wysp Tokelau ogień zdobywa L u (Ru), a nie 
Mau i . Archipelag Tokelau można uznać za reg ion przejściowy między 
zachodnią i wschodnią Polinezją. L u dokonuje t u w i e l u czynów przypisy­
wanych zwykle Maui ' emu 7 3 . Bardzo charakterystyczne jest też występo­
wanie obok siebie mitów o M a u i m (pochodzących ze wschodniej Polinezji) 
oraz o T i k i t i k i (wywodzących się z Samoa, gdzie T i k i t i k i jest odpowied­
n ik i em Maui'ego). 

Podsumowując, można stwierdzić, że dane z mitów pozwalają dość 
wyraźnie wyodrębnić zachodnio- i wschodniopolinezyjski obszar k u l t u ­
rowy . W części zachodniej na pierwszy p lan wyb i j a się znaczna ro la boga 
Tangaroa. We wschodniej — rozmaite bóstwa dokonują różnych czynów 
bohaterskich. Ale postać Maui'ego występuje w całej Pol inezj i (z wyjąt­
k i e m Wysp Ellice). Na zróżnicowanie mitów o czynach bohaterskich w d u ­
żym stopniu wpływają szersze koncepcje, zwłaszcza kosmogoniczne, czyny 
transformera bowiem i demiurga bywają częścią m i t u kosmogonicznego 
i w tedy przypisywane są bogom. 

W części zachodniej obszaru polinezyjskiego dostrzegalne są wyraźne 
wpływy mikronezyjskie i melanezyjskie. 

I I I . R O L A M I T Ó W O B O H A T E R Z E K U L T U R O W Y M 
W Ż Y C I U P O L I N E Z Y J C Z Y K Ó W 

(Z PODKREŚLENIEM F U N K C J I R Y T U A L N Y C H ) 

Po przeprowadzeniu analizy formalnej postaci bohatera kul turowego 
mitów polinezyjskich należy zastanowić się nad funkcjami , jakie pełnią 
m i t y o bohaterze k u l t u r o w y m . Problem ten omówiony zostanie w ramach 

7 2 F r a z e r, op. cit., s. 87-88. 
7 3 Powiązanie L u z M a u i m wywodz i się według Macgregora z Wysp Cooka. 

G . M a c g r e g o r , Ethnology of Tokelau Islands,  В.  P. Bishop Museum bull . 146, 
Honolu lu 1937, s. 16-17. 



184 D A N U T A P E N K A L A 

trzech, wydzie lonych schematycznie dla celów analizy, grup zagadnień: 
nadawanie znaczenia, uświęcanie środowiska, przedmiotów i prac; po­
wiązania re l ig i jne ; niektóre funkcje społeczne mitów o bohaterze k u l ­
t u r o w y m 7 4 . 

A. N A D A W A N I E Z N A C Z E N I A , UŚWIĘCANIE ŚRODOWISKA, PRZEDMIOTÓW I P R A C 

Dla Polinezyjczyków wszystko to, co i ch otacza — cała natura, j ak i to, 
co nazywamy ich kulturą, ma swoje praźródło w wypadkach mi tycznych 
oraz — w znacznie mniejszym wprawdzie stopniu — legendarnych. 

Do ustanowienia porządku kosmicznego, cech krajobrazu i t p . w dużej 
mierze przyczynił się bohater k u l t u r o w y w swych dziełach transformera 
oraz „przy okaz j i " pewnych czynów z zakresu wprowadzenia k u l t u r y . 
Z czynami bohatera tuby l cy wiążą rozmaite elementy krajobrazu, np. za 
hak Maui'ego, którym bohater wyłowił wyspy, uważany jest pewien da­
leko wysunięty w morze przylądek nowozelandzki, podobnie j ak i góra 
Hiko-Rangi na Wyspie Północnej. Górzystość tejże wyspy jest skutk i em 
nieposłuszeństwa braci Maui'ego, którzy zaczęli kroić wyspę wyłowioną 
w postaci ryby , przed odprawieniem koniecznego rytuału. Wyspy M a n i -
h i k i i Rakahanga były wyłowione w całości, rozdzieliły się wskutek s i l ­
nego stąpnięcia Maui'ego podczas jego wa lk i z I k u — rybak iem z Raro-
tonga 7 S . 

Również charakterystyczne cechy niektórych zwierząt są efektem dzia­
łań bohatera: np. czarne czy czerwone plamy na upierzeniu pewnych ga­
tunków ptaków miały powstać wskutek uderzenia ptaka przez Maui'ego 
rozpalonym patyk iem 7 6 . 

Z podanych przykładów widać, że elementy środowiska naturalnego 
nie są dla krajowców czymś przypadkowym. Są śladami, pozostałościami 
działań bohaterów czy bogów i jako takie uzyskują znaczenie. Szczególną 
wartość mają też pewne przedmioty uważane za narzędzia, którymi bóg 
albo bohater dokonywał swych czynów. Są t o cenne skarby, obdarzone 
wielką mana, która zasila grupę mającą dany przedmiot w posiadaniu. 
Na przykład na wyspach Tonga przechowywano hak Maui'ego, którym 
bohater wyłowił wyspy. Haczyk Maui'ego przechowywal i też mieszkańcy 
Markizów i Wysp Hawajskich 7 7 . Udział w wypadkach mitycznych nadaje 
rzeczy znamię świętości. Skarb t ak i bywa używany w sytuacjach r y t u a l ­
nych. W życiu codziennym natomiast używa się głównie skarbów po 
przodkach legendarnych, mających mniej mana, mnie j cennych, ale za 
to nie tak niebezpiecznych. Zastosowanie takiej rzeczy zapewnia skutecz-

7 4 F u n k c j e rytualne zostaną omówione w punkcie drugim. 
7 5 L e s s a , op. cit., s. 311; G r e y , op. cit., s. 45; G i l l , op. cit., s. 73-74. 
7 6 N a przykład G i l l , op. cit., s. 67-68; В  e a g l e h o l e , op. cit., s. 97. 
7 7 J o h a n s e n , op. cit., s. 100-106; L e s s a , op. cit., s. 311-312. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 185 

ność działania 7 8. Skarbami są też dobra ku l turowe , np. tatuaż, tańce. 
A t y ch umiejętności uczy często bohater ku l tu rowy . Od niego pochodzą 
rzemiosła, umiejętności gospodarcze. W swej działalności na t y m po lu 
człowiek powtarza gesty nauczyciela danej czynności, bez odchyleń od 
wzoru. Dokładne, w ierne jego odtwarzanie jest warunk i em skuteczności. 
Na przykład na Mangaia przy dobywaniu ognia nie t y l ko powtarzano 
gesty, ale śpiewano też specjalną pieśń-zaklęcie, które uzyskał Mau i od 
boga ognia 7 9 . Ty lko połączenie czynności manualnej i zaklęcia zapewniło 
efektywność działania. 

Można zatem stwierdzić, że cechy środowiska naturalnego, a także 
umiejętności, zwyczaje, sposoby zachowania są dla tubylców zdetermino­
wane przez wypadk i mityczne. 

B . P O W I Ą Z A N I A R E L I G I J N E (A Z W Ł A S Z C Z A R Y T U A L N E ) MITÓW 
О C Z Y N A C H B O H A T E R A K U L T U R O W E G O 

Należy t u zwrócić uwagę na problem k u l t u : czy bohater k u l t u r o w y 
bywa czczony, czy składa m u się of iary, wzywa w modl i twach? Generalnie 
można odpowiedzieć, że bohater k u l t u r o w y n ie jest przedmiotem k u l t u . 
Imię Maui'ego sporadycznie występuje w modl i twach. H ina jest czasem 
obiektem k u l t u jako patronka kobiecej działalności, ale w t y m wypadku 
prezentuje się raczej jako bogini . Niemnie j , m i t y o bohaterze k u l t u r o w y m 
są opowieściami sakralnymi, choć niekiedy bywają zdegradowane do r o l i 
opowiadań rozrywkowych. Niektóre fragmenty mitów mogą być opowia­
dane bez specjalnych restrykc j i , natomiast inne — o większym natężeniu 
sakralności — t y l ko z uwzględnieniem wymagań tabu. Ewentualne po­
wiązanie z rytuałem podnosiło niewątpliwie świętość m i t u . 

Niektóre m i t y przekazują precedens obowiązującego tabu. Przykła­
dem może być maoryjskie opowiadanie o Mauim, w którym bohater k u l ­
tu r owy zamienia swego szwagra I r awaru w psa (od którego pochodzą 
wszystkie psy). Ponieważ kobieta była żoną pierwszego psa, w pewnych 
plemionach maoryjskićh kobietom nie wo lno jeść psiego mięsa 8 0. I n n y 
m i t maory jsk i — o nieudanej próbie zniszczenia Hine-nui-te-po przez 
Maui'ego — wskazuje na zgubne konsekwencje błędu w recytacj i r y t u a l ­
nych słów. 

Wiele mitów o czynach bohatera kulturowego i innych postaci doko­
nujących tego t y p u dzieł posiada powiązania z rytuałami. Relacje między 
m i t em a obrzędem mogą mieć rozmaity charakter. Oto k i l ka ich typów: 

1. „Prywatny", prosty r y t — zaklęcie czy rodzaj magicznej mod l i twy , 
której każdy może użyć w potrzebie — bywa powtórzeniem zaklęcia za­
stosowanego po raz pierwszy przez bohatera kul turowego. Na przykład 

7 8 J o h a n s e n , op. cit., s. 104-105. 
7 9 G i l i , op. cit., s. 207. 
8 0 J o h a n s e n , op. cit, s. 207. 

i 



186 D A N U T A P E N K A L A 

dokonując zemsty, wypowiada się zaklęcie, którego użył Whakatau — 
pierwszy mściciel. 

2. W skład bardziej rozbudowanego rytuału mogą wchodzić takie wła­
śnie słowa obrzędowe użyte po raz pierwszy przez bohatera kulturowego. 
Jedno zaklęcie może być zastosowane w najrozmaitszych obrzędach. Na 
przykład części karakia ( ry tualnych słów) użytego przez Maui'ego przy 
wyławianiu Wyspy Północnej wchodzą w skład różnych rytuałów plemion 
maoryjskich. Mogą to być obrzędy proste albo skomplikowane, j ak np. r y ­
tuał tuapana odprawiany dla ułatwienia narodzin dziecka 8 1 . Zaklęcie, któ­
re już kiedyś zapewniło powodzenie, i teraz, nawet w odmiennej sytuacj i , 
ma wywrzeć analogiczny wpływ. 

3. Rytuał może być po prostu dokładnym odtworzeniem słów i gestów 
bohatera kulturowego, który odprawił go po raz pierwszy (względnie — 
postępowaniem wg wskazówek bohatera, który nauczył ludzi , j ak odpra­
wiać ry t ) . Przykładem mogą być maoryjskie obrzędy usuwania tabu z no­
wo narodzonego dziecka, z nowego domu czy łodzi, odprawiane przez ko ­
bietę zwaną ruahine. Kobieta t a reprezentuje Hinete iwaiwa — pierwszą, 
mityczną ruahine, ustanowieielkę tej funkc j i ry tualne j 8 2 . 

4. Rytuał może być powtórzeniem w sposób obrzędowy jakiegoś dzia­
łania bohatera, które nie jest wprowadzeniem przez niego r y t u . W skład 
obrzędu może wchodzić recytacja m i t u o t y m czynie bohatera. Na przy­
kład w rytuałach markizy jsk ich odprawianych dla uświęcenia nowego 
domu czy łodzi kapłan recytuje pieśni odwołujące się do budowy i ch 
prototypu. A więc podkreśla się, że aktualnie wykonana praca jest t y l ko 
zbudowaniem na nowo pierwszej, prototypowej łodzi czy d o m u 8 3 . Po­
dobne rytuały spotykamy w całej Polinezji. 

Cały kompleks rytuałów maoryjskich odtwarza rozdzielenie Nieba 
i Z i emi (Rangi i Papa) przez Tane. Przyczyną szerokiego zastosowania 
tego m i t u jest fakt. że rozdzielenie to było jednocześnie stworzeniem ge­
neralnego' dua l i zmu: Niebo — Ziemia = Dzień — Noc = Życie — Śmierć. 
Według interpretac j i J . P. Johansena odtworzeniem czynu Tane jest r y ­
tuał wznoszenia pa l i w tuahu — świętym miejscu Maorysów. Tane pod­
parł niebo palami, ale najp ierw odepchnął je stojąc na głowie. A więc 
zarówno kapłan, który wznosi pal, j ak i sam pal — reprezentują boga 
Tane. Podniesienie nieba może być też odtworzone w sposób obrzędowy 
poprzez odgraniczenie (ogrodzenie palami) świętego obszaru (tuahu), który 
reprezentuje niebo. Jest tO' ry tua lna separacja Nieba i Ziemi, Dnia i Nocy, 

8 1 J . P. J o h a n s e n , Studies in Maori Rites and Myths, Kobenhavn 1958, 
s. 33-34. 

8 2 J o h a n s e n , The Maori..., s, 226-228. 
8 S H a n d y , Polynesian..., s. 292-295. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 187 

Życia i Śmierci, sacrum i profanum. Takie oddzielenie ma też miejsce 
w innych obrzędach, np. oczyszczenia ludz i , którzy zostali w jakiś sposób 
skalani, zagrożeni sferą śmierci. Podczas r y t u kapłan wznosi pal — przed­
stawia on pa l boga Tane użyty do podparcia nieba. W t en sposób odizolo-
wu je się ze strefy życia to, co było jego skalaniem przez pierwiastek 
śmierci 8 4 . „Pal Tane" pełni ważną funkcję również w w i e lu innych r y t u a ­
łach. Jego ro la przejawia się najjaśniej w ryc ie rozwodu: separacja Rangi 
i Papa dokonana przez Tane jest archetypem rozwodu. 

Specjalną pozycję wśród kompleksów ry tua lnych Maorysów zajmuje 
bogaty rytuał związany z uprawą słodkiego ziemniaka — k u m a r a 8 5 . Po­
szczególne stadia prac i towarzyszące i m r y t y są odtworzeniem obrzędo­
w y m wypadków mitycznych. W jednej z wers j i m i t u o uzyskaniu kumara 
Rongomaui ukradł bu lwy z nieba i zapłodnił n i m i swą żonę Pani- t inaku, 
która urodziła potem kumara w wodzie Monaar ik i . W karakia używanych 
podczas sadzenia kumara pole reprezentuje Pani zapłodnioną przez Rongo. 
Kosz ze świętymi kumara zapładnia święte pole. Kapłan, który niesie 
kosz, to Rongo. W ten sposób celebrowany jest sakralny związek między 
kapłanem a wydzie lonym, uświęconym kawałkiem pola (czyli między Ron­
go i Pan i ) 8 6 . Podczas tak ich obrzędów kapłan wciela się w mityczną postać 
i aktual izuje wypadk i mityczne. 

5. Typ, który charakteryzuje luźniejsze powiązanie między obrzędem 
a m i t e m : słowa rytua lne mogą t y l k o wspominać o jakimś czynie bohatera 
kulturowego. A l e i t o odniesienie może służyć identy f ikowaniu danego 
działania z owym pierwszym dokonaniem. 

C. NIEKTÓRE F U N K C J E SPOŁECZNE M I T Ó W О B O H A T E R Z E K U L T U R O W Y M 
O R A Z I N N Y C H P O S T A C I A C H DOKONUJĄCYCH T E G O T Y P U C Z Y N Ó W 8 7 

W mitach odnajdujemy wzory zachowań społecznych, modele osobo­
wości społecznej, insty tuc j i . W n i ch znajdują swe odbicie elementy ukła­
d u społecznego. A le d la tubylców właśnie wypadk i mityczne są determi­
nantami sposobów zachowań, systemu wartości. 

Spośród wartości najistotniejszych d la społeczności maoryjskich można 
wymienić: pokrewieństwo, honor — nierozłącznie związany z życiem, 
maia — t j . odwagę i zdolność odnoszenia zwycięstw. 

Ważność więzi pokrewieństwa wyraża się m. i n . w honorowaniu przod­
ków — tupuna. W micie, gdy Rata ściął drzewo bez odpowiedniego rytuału, 

8 4 J o h a n s e n , Studies..., s. 87-91, 26-31. 
8 5 Obszerną analizę tego kompleksu rytuałów przeprowadza J o h a n s e n , Stu­

dies..., s. 112-188. 
86 Tamże, s. 145-149. 
8 7 Przykłady, które przytoczę, pochodzą prawie wyłącznie z obszaru Nowej Z e ­

landi i (z powodu b r aku materiału z i nnych terenów). 



188 D A N U T A P E N K A L A 

duchy lasu przypominały mu, że drzewo to jest jego tupuna 8 8 . A le Maui 
dopuszcza się niekiedy bezkarnie znieważenia swego przodka, np. przez 
zrobienie z jego szczęki haczyka na ryby . Być może mana Maui'ego chroni 
go w t y m wypadku przed karą. 

Zabicie członka grupy i każda obelga musi być pomszczona, jest b o ­
w i e m skalaniem honoru a zarazem życia, umniejszeniem mana. Wzorzec 
zemsty ustanowił Whakatau. A l e w wypadku, gdy znieważającym jest 
krewny, zemsta nie może być dokonana w zwyczajny sposób. Wyjściem 
z takiej sytuacj i , j ak wskazują m i t y , jest ucieczka z g rupy krewniaczej 
l ub samobójstwo (czasem zemstę przeprowadza się w sposób pośredni). 
Na przykład Pani ucieka ze wstydu, zaskoczona przez Maui'ego podczas 
rodzenia kumara 89. 

Wzór postępowania kobiety, która straciła męża, odnajdujemy w czy­
nie H iny . Gdy Mau i zamienił je j męża w psa, rzuciła się do morza. 
Johansen pisze, że samobójstwa wdów były n iemal instytucją na północy 
Nowej Zelandii . Przyczyną takiego k r o k u było osłabienie życia, mana żony 
przez śmierć męża 9 0 . 

Rehabilitacja jest koniecznością dla Maorysa. Dopełnia ją radość z od­
zyskania honoru, na wzór radości Apakury , która cieszyła się, że śmierć 
jej syna została pomszczona. M i t o Whakatau kończy się frazą: „śmierć 
została pomszczona", która występuje jako morał w i e lu opowiadań oraz 
jako powiedzenie używane w życiu, także w formie : „zniewaga została 
pomszczona" 9 1 . 

Osłabieniem życia jest też aroha, t j . uczucie, tęsknota. Gdy Maorys 
nie może przed nią uciec, znajduje d la niej ujście w śpiewie i lamen­
cie — tangi, według wzoru danego przez Tane, który śpiewał pierwszą 
pieśń aroha92. 

W micie śmierć Maui 'ego jest przykładem aitua — nieuniknionego lo ­
su. W życiu używa się powiedzenia: „aitua siedzi w tobie skrycie" , mając 
na myśli przeznaczenie, na które człowiek nie ma wpływu 9 3 . 

Maia jest człowiek dokonujący w ie lk i ch czynów, mający dar zwycię­
żania. Cechą tą pow inn i odznaczać się wojownicy, a zwłaszcza wódz musi 
być тага. Takie postaci, jak Maui , Tawhak i są wzorem odwagi, powodze­
nia, skutecznego działania 9 4 . 

Natomiast modelem kobiecej osobowości społecznej, różnej pod pe­
w n y m i względami od męskiej, jest Hinete iwaiwa. Ustanowiła ona kobiece 

8 8 J o h a n s e n , The Maori..., s, 148-149. 
89 Tamże, s. 44-48, 54-55; J o h a n s e n , Studies..., s. 120. 
9 0 J o h a n s e n , The Maori..., s. 57-58. 
91 Tamże, s. 57-58. 
92 Tamże, s. 249-252. 
98 Tamże, s. 134-135, 138-139. 
94 Tamże, s. 130-131. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 189 

funkcje społeczne. W micie Hinete iwaiwa odszukała i zdobyła swego męża 
T in i r au (motyw ten powtarza się w mitach z całej Polinezji). Kobieta, 
zgodnie z t y m wzorem, gra wiodącą rolę w zabiegach erotycznych. Jej 
zachowanie jest zdeterminowane ku l turowo . Ale d la tubylca jest to część 
natury kobiecej 9 5 . 

M i t y o bohaterze k u l t u r o w y m przekazują wzory niektórych insty tuc j i 
społecznych oraz pewnych zinstytucjonal izowanych zachowań, takich jak 
dokonywanie zemsty, przeprowadzanie rozwodu. 

Poprzez odtwarzanie działań postaci mi tycznych następuje aktual izo­
wanie wypadków mitycznych. Johansen pisze: „kiedykolwiek wywierana 
jest na k imko lw i ek zemsta, Whakatau dokonuje na nowo swego czynu pod 
postacią mściciela" 9 6 . To utożsamienie jest gwarancją skuteczności ze­
msty. 

Wypadk i mityczne mają dla tubylców miejsce aktualnie w każdej sy­
tuacj i , która jest i ch odtworzeniem. U maoryjskich plemion Matatua uży­
wa się powiedzenia: „Ty stałeś się M a u i m " , pozdrawiając człowieka, któ­
r y był b l i sk i śmierci i wyzdrowiał. Ma to związek z tamtejszą wersją m i t u 
0 Mauim, w której pierwszy zamach Hine-nui- te-po na życie Maui'ego 
był nieudany 9 7 . Osoba, w której życiu powtarzają się mityczne zdarzenia, 
jest utożsamiana z bohaterem, który brał w n ich udział. 

Czynić dobrze — to postępować w g wzoru, j a k i m są działania przod­
ków. Ten wspólny wzór integruje grupę. Podnosi jednocześnie znaczenie 
żyjących przodków — najstarszych w grupie, których należy poważać 
1 naśladować. To z kole i przyczynia się do stałości, niezmienności wzorów 
zachowań, stabilności k u l t u r y 9 S . Tikanga oznacza dla Maorysów tradycję. 
Niemniej , wprowadzenie np. jakiegoś wynalazku, n ie jest niemożliwe. 
W p e w n y m micie maory jsk im Rata jako pierwszy zbudował łódź, choć 
ludzie powiedziel i : „To nie jest t ikanga" 9 9 . 

A zatem — czyny dokonywane przez bohatera kul turowego w okresie 
mi tycznym mogą wyznaczać wzory zachowań społecznych, system war ­
tości, cechy osobowości społecznej jego potomków. Z drugiej s trony —• 
członkowie g rupy aktualizują czyny bohatera, powtarzając je, przy czym 
sami wcielają się w niego. 

A l e nie można twierdzić, że wszelkie czyny bohatera, wszystkie jego 
zachowania są wzorcowymi. Na przykład postać Maui'ego jako kompleks 
wszystkich jego cech i działań nie może być uważana za ideał społeczny. 
M a u i postępuje często inaczej, niż oczekuje się tego od członków grupy, 

95 Tamże, s. 230-231. 
96 Tamże, s. 159. 
97 Tamże, s. 162-163. 
9 8 A l e d la uzasadnienia nowych zwyczajów czy instytuc j i tworzy się nowe mity 

nadające i m sankcję dawnośei. 
9 9 J o h a n s e n , The Maori..., s. 174-176, 



190 D A N U T A P E N K A L A 

nie respektuje zakazów, znieważa przodków, choć szereg jego cech sta­
n o w i wzór do naśladowania. 

Nie można wykluczyć możliwości, że fragmenty mitów, np. o Mauim, 
zwłaszcza te, które mówią o jego czynach jako przechery, są opowiadane 
raczej dla r o z r ywk i . Johansen stwierdza, że chociaż fragmenty m i t u mao-
ryjskiego o wyłowieniu Wyspy Północnej przez Maui'ego posiadają r y t u a l ­
ne odniesienia, t o jednak m i t t en n ie należy do właściwej, świętej części 
t radyc j i , opowiadany jest głównie dla r o z r y w k i 1 0 ° . Przykładem może być 
też opisane przez Te Rangi Hiroa „widowisko historyczne" z Rakahanga, 
którego część stanowi odtworzenie wypadków z m i t u o wyłowieniu wysp 
przez Maui'ego. Jest t o rodzaj sztuki z podziałem na role, odgrywanej dla 
zabawienia w idzów 1 0 ł . Być może funkcja „rozrywkowa" jest w y n i k i e m 
degradacji niegdyś świętego m i t u . 

Otrzymanego na podstawie analizy mitów pol inezyjskich obrazu postaci 
bohatera kul turowego nie można uznać za uniwersalny model. Na obsza-
sze Polinezji nie ma szczególnego zróżnicowania postaci bohaterów k u l ­
turowych . Na pierwszy plan wyb i j a się Mau i — heros znany z mitów 
całej Polinezji. W postaci te j , obok niewątpliwych właściwości bohatera 
kulturowego, dominują cechy transformera. Mau i jest zarazem przecherą. 
Jednakże nie można zakładać, że właśnie taka konfiguracja cech postaci 
bohatera kulturowego, jest powszechna. Z tego względu wskazane byłoby 
przeprowadzenie analizy porównawczej. Owocne mogłoby być porównanie 
z materiałem z terenu A m e r y k i Północnej, gdzie spotykamy bardzo zróż­
nicowane wzory postaci bohatera kulturowego. Ponieważ ramy artykułu 
nie pozwalają na przedstawienie analizy dowodowej, ograniczę się t u j e ­
dynie do zaprezentowania ogólnych wniosków, będących rezultatem 
wstępnych badań porównawczych 1 0 2. 

Bohater k u l t u r o w y mito log i i p lemion indiańskich A m e r y k i Północnej 
działa w epoce mitycznej , ale (inaczej niż w mi tach polinezyjskich) n ie 
jest to okres jedynie przed ostatecznym ukształtowaniem i uporządko­
waniem świata, lecz również przed pojawieniem się ludz i . W y n i k a to 
z koncepcji kosmogonicznych występujących w mitologiach niemal wszy­
stk ich plemion indiańskich A m e r y k i Północnej, a mianowicie — wyobra-

1 0 0 J o h a n s e n , Studies..., s. 32-33. 
1 0 1 T e R a n g i H i r o a , Ethnology oj Manihiki and Rakahanga, B . P. Bishop 

Museum bull . 99 Honolu lu 1932, s. 200-202. 
1 0 2 Au to rka podjęła badania porównawcze, które znajdują się n a raz ie na etapie 

wstępnym. Wniosk i wysnuto na podstawie anal izy następujących pozycj i : V a n D e u r ­
s e n , Der Heilbringer; Handbook of American Indians North of Mexico; С. B u r -
l a n d , North American Indian Mythology, L ondon 1965; H . S. R o b i n s o n , K . W i l ­
s o n , The Encyclopaedia of Myths & Legends of All Nations, L ondon 1962; L o e -
w e n t h a l , Die Religion der Ostalgonkin; Standard Dictionary of Folklore, Mytho ­
logy and Legend, vol. I , New Y o r k 1949, vol . I I , N e w Y o r k 1950. 



B O H A T E R K U L T U R O W Y 191 

żeń o m i t y c znym w i e k u poprzedzającym pojawienie się ludzi . W epoce 
tej żyły szczególne istoty (ang. man-beings) — prototypy roślin, zwierząt, 
ludzi zamieszkujących obecnie ziemię. Bohater k u l t u r o w y odgrywa w m i ­
tach bardzo często rolę demiurga tworzącego1 ziemię. Jest również trans­
formerem doprowadzającym świat do obecnego stanu. W szeregu mitów 
przypisuje m u się rolę stwórcy człowieka, dla którego przygotował świat. 
A więc bohater k u l t u r o w y jest j ednym z man-beings — istot czasu m i ­
tycznego. Stąd też najczęściej występuje w postaci zwierzęcej, ale działa 
jak człowiek. 

Bohater k u l t u r o w y mi to log i i Ind ian A m e r y k i Północnej ma bardzo 
często dwoisty charakter — dobroczyńcy i przechery zarazem. Kombina­
cję tę spotykamy w w i e l u przypadkach, a kojarzy się ona przede wszyst­
k i m z bohaterami k u l t u r o w y m i , którzy występują w postaci zwierzęcej 
(choć także bohater o kształtach ludzkich może być przecherą). Popularne 
są postaci typowego przechery, który niekiedy działa jednocześnie jako 
transformer, a t y l k o w n i ew i e lk im zakresie występuje w r o l i bohatera 
kulturowego. Spotykamy ież bohaterów ku l tu r owych bez cech przechery; 
często taka postać posiada złośliwego antagonistę. Transformer i demiurg 
może nie mieć cech bohatera kul turowego i przechery. 

Można stwierdzić, że w mitologiach Ind ian północnoamerykańskich 
występują znacznie bardziej różnorodne kombinacje cech bohatera k u l ­
turowego, transformera i demiurga oraz przechery niż w mi to log i i po l i ­
nezyjskiej . 

W postaci Mauiego cechy te występowały w zespoleniu. Jedynie lo ­
kalnie napotykaliśmy postaci bohaterów ku l tu rowych bez cech transfor­
mera i przechery. Natomiast w mi tach Ind ian A m e r y k i Północnej odnaj­
dujemy zarówno bohatera kul turowego w „czystej postaci", j ak i trans­
formera i demiurga bez cech bohatera kul turowego oraz przecherę par 
excellence w typowych trickster-tales. 

Anal iza uprawomocnia zatem wyróżnienie cech transformera, demiur­
ga i trickstera j ako tych, które nie są nierozdzielnie związane z postacią 
bohatera kulturowego. Niemnie j , właściwości te są bardzo często pr zyp i ­
sywane omawianej postaci. Jak w y n i k a z powyższych rozważań, nie moż­
na jednak opierając się na pojedynczych przykładach wysnuwać wn i o ­
sków uniwersal istycznych. Należy rozpatrywać poszczególne przypadki na 
t l e szerszych koncepcji mitologicznych, a nawet całego kontekstu k u l t u ­
rowego, a następnie przeprowadzać możliwie dogłębną analizę porównaw­
czą, która być może pozwoli wyprowadzić pewniejsze wnioski , także co 
do czynników wpływających na tak wie lk ie zróżnicowanie konf iguracj i 
cech bohatera kulturowego i innych i m towarzyszących. 
K a t e d r a Etnogra f i i U A M 
March lewskiego 126 
61-874 Poznań 


