Wedrowki Felliniego

Teresa Rutkowska

,Sztuka polega na tym, aby wszystko

bylo udane, a zdawalo si¢ rzeczywiste.”
Filippo Baldinucci — krytyk sztuki okresu baroku
(w:) Dwuglos o Berninim

,»Zarowno w malarstwie, jak w rzezbie

figury sa zawsze w dziataniu: zmierzaja

do celu poza czasem i miejscem, w kidrym

zyja, dazac namigtnie do tego, aby si¢ z

sobg potaczyc.”
Fragment hasla ,,barok”, (w:) Le Langage de
Styles

,,Uwielbiam ruch wokot siebie. Jest to z pewnoscia glowny
powdd, dla ktorego robig filmy. Kino jest dla mnie usprawie-
dliwieniem do wprawiania rzeczy w ruch (...) Nie odpowiada
mi status turysty. Nie umiem nim by¢. Jestem raczej
wloczega, cieckawym wszystkiego po trosze, takim, ktory
wszedzie si¢ rozpycha i caly czas naraza si¢ na ryzyko, ze
wygoni go policja (...) Nienawidze podrozy. Czuje sig
nieswojo podr6zujac. Moge podrozowac po Wtoszech, bo tu
moja ciekawos¢ jest stale pobudzana. Wiem, co si¢ kryje za
poszczegblnymi twarzami, glosami, miejscami. Gdy jestem
za granica — czuje si¢ znudzony. Nie odczytuje tych
wszystkich znaczen. Nie mogg si¢ odnalezé przez dluzszy
czas. Czuje si¢ wyrzucony poza nawias. Jednoczesnie wokot
mnie panuje zawsze atmosfera podrozy. Przyjazdy i wyjazdy.
Pozegnania i powitania. Uwielbiam ten ruch wol:6t siebie.
Wszyscy moi przyjaciele sa podroznikami.”!

Tak pisze Fellini w ksiazce o sobie. Nie jest to autobio-
grafia. Raczej zbiér luznych wyznan na temat wiasnej
tworczosdci. Wspomina swoje dziecinistwo i charakteryzuje
ludzi, ktérzy w jego zyciu odegrali istotna rolg. Powraca do
momentow z przesziosci, waznych z punktu widzenia p6z-
niejszych wyborow artystycznych. Odkrywa przed czytel-
nikiem, a zarazem hipotetycznym odbiorca filmow meandry

swoich przekonan, przede wszystkim artystycznych, a w re-
zultacie rowniez egzystencjalnych i religijnych. Wyklad ten
nie ma wszakze nic z ekshibicjonizmu. Méwiac nam tak wiele
o sobie jako o tworcy, przestrzega zarazem, aby$Smy nie
ulegali zludzeniu, ze poznajemy go jako czlowieka. Nie tai
wcale, iz raz po raz narzuca nam kolejne mistyfikacje. Wciaz
bowiem, powtarza: ,,Wymyslilem siebie catkowicie, swoje
dziecinstwo, osobowo$¢, tesknoty, marzenia, wspomnienia,
wszystko.”?

Pielegnuje Fellini 6w wymySlony wizerunek niezwykle
starannie. Swiadcza o tym nie tylko filmy, ale rowniez liczne
wywiady, ktorych tak chetnie udziela, i artykuly, ze wspo-
mniang ksiagzeczka wlacznie. Wizerunek ten — pelen sprze-
cznosci (,,Od sprzecznosci wolni sa tylko fanatycy albo
ghupcy””3) — pozostaje przeciez na swoj sposob spojny, gdy
patrzymy nan przez pryzmat jego kolejnych poczynan
tworczych. Ta znaczaca sklonno$é do wyznan, do kon-
struowania wlasnego obrazu na uzytek publicznosci, nie jest
zjawiskiem nagminnym wérod rezyserow filmowych. Uswia-
damiamy wigc sobie gigbiej i wyrazniej niz w jakimkolwiek
innym przypadku jak dalece trafne jest przeswiadczenie
Felliniego o tym, ze twoérca filmowy w ciagu calego swojego
zycia kreci jeden dlugi film, a kolejne tytuly maja dlan,
przeciwnie niz dla krytykéw i widzow, znaczenie czysto
umowne, techniczne. Pozostaje on jednym z tych artystow
kina, nielicznych sposréd zyjacych wspdlczesnie, ktorych
tworczos¢ nosi tak niezwykle pigtno osobowosci i indywidu-
alnego stylu. Sformulowanie to, ponickad oczywiste dla
kazdego, kto ogladat chocby kilka z jego filmow, kryje
przeciez w sobie bogactwo zjawisk, ktore trudno wyszczegol-
ni¢ na zasadzie prostego rejestru, a jeszcze trudniej zinterp-
retowac. Wszelkie proby zamknigcia tych dziet w zatozonym
z gbry schemacie interpretacyjnym skazane sa na niepowo-
dzenie. Dlatego tez piszac o nich, z koniecznosci przystaé
musimy na czastkowos$¢ i fragmentarycznos¢. By¢ moze
najuczciwszym wyjsciem z sytuacji byloby przyznanie si¢ do

19



faktu, iz twoérczo$¢ t¢ traktujemy jako rezerwuar proble-
moéw, z ktorego wydobywamy to, co nam w danym momen-
ciewydaje si¢ interesujace lub przydatne. Tak tez bedzie 1 tym
razem.

Watek, ktéry uczynimy tematem naszych rozwazan, nie
jest watkiem dominujacym znaczeniowo ani strukturalnie.
Odznacza si¢ jednak pewna natarczywa powtarzalnoscia, co
sktania do uznania go za istotny sktadnik stylu Felhmego
Jest to watek bladzenia, wloczcgl, przemieszczania si¢
w przestrzeni. Peregrynacja stala si¢ najbardziej powszechna
parabola ludzkiej egzystencji, wyeksploatowana, zdawalo by
si¢, do granic mozliwosci, a przeciez — jak to w sztuce bywa
— ciagle tkwia w ni¢j niemale sily poznawcze i estetyczne,
wyraza ona bowiem odwieczna potrzebe cziowieka, jaka jest
intensyfikacja kontaktu z otaczajaca go rzeczywistoscia
1 z innymi ludzmi.

Przestrzen, w ktorej si¢ poruszamy, ma tylez charakter
fizyczny, postrzegalny zmystowo, co psychiczny. Ow psychi-
czny aspekt stosunkow przestrzennych zostal wnikliwie
zanalizowany przez Georges’a Matoré w ksiazce zatytutowa-
nej Przestrzen ludzka. Pisze on tam mig¢dzy innymi:

., Przestrzen wspolczesna jest jak cztowiek, ktory ja od-
biera. Wcielita si¢ w pewna calo$¢ historyczna, ktorej
przejawem pozostaje literatura, sztuka, instytucje, jezyk.”*

Na przeci¢ciu doswiadczen zbiorowych i indywidualnych
uformowat si¢ wspélczesnie w swiecie cywilizowanym pe-
wien typ przestrzeni, ktoremu Matoré przypisuje atrybuty
ruchu i nieciaglosci. Czlowiek dziala (a wigc porusza si¢
i wprawia rzeczy w ruch) w srodowisku, ktére samo znajduje
sie w nieustannym ruchu. Ruchem naznaczone jest takze
tworzenie, zgodnie bowiem z ujgciem bergsonowskim (a
poglad ten bliski byt rowniez teoretykowi filmu Epsteinowi)
forma jest zarejstrowanym ruchem. Odbiciem tej sytuacji s3
pojecia i mctafory, jakimi postugujemy si¢ chcac wyrazi¢
nasze mysli i uczucia. Jesli 6w ruch mysli ma cel — to celem
tym jest komunikowanie sig.

Kartezjansko-newtonowski model swiata usankcjonowa-
ny przez kulture europocentryczng zakre§la normy i zasady
postgpowania. T¢ dysproporcj¢ migdzy jednostkowymi na-
pieciami i niepokojami a wspomnianym porzadkiem lago-
dzita zawsze sztuka. Jak w tym kontekscie sytuuje si¢ film?
Ot6z wlasnie on sposrod wszystkich srodkow wypowiedzi
artystycznej wydaje si¢ najbardziej predestynowany do ma-
nifestowania i penetrowania tego poczucia nieciaglosci
w Swiecie wspolczesnym. Przestrzen w dziele filmowym
z zasady odznacza si¢ heterogenicznoscia, stanowi nastepst-
wo, ciag wielu roznorakich przestrzeni konstytuowanych
i modyfikowanych przez kamerg, ktéra przyjmuje zmienne
punkty widzenia, zmienna perspektywe i przemieszcza si¢
z rozmaita predkoscia we wszystkich kierunkach. Kazda
z tych przestrzeni znika, aby ustapi¢ miejsca nastgpnej. Ich
wybor i kolejnos¢ ustalane sa przez tworcoOw w procesie
montazu wedhug pewnych regut percepcyjnych i konwencji
odbiorczych oraz przyjgtej zasady artystycznej. Jezeli prze-
bieg 6w zrealizowany jest w sposob prawidlowy, widz nie
odczuwa wspomnianej zmiennosci i poddaje si¢ iluzji. Rezul-
tatem powyZszej operacji jest bowiem przestrzen przed-
stawiona, w ktorej toczy si¢ akcja, czyli — jak to okreslit
Pierre Francastel — , trojwymiarowa przestrzen diegetycz-
na”. I tak z owe] mozaiki przestrzennej rodzi si¢ pewna
cato$¢ odznaczajaca si¢ zroznicowanym stopniem spdjnosci
lub nieciaglosci. Z problemem przestrzeni artystycznej upo-
ra¢ si¢ musialy wszystkie, w miar¢ koherentne teorie filmu.
Jesli o tym wspominam, to dlatego, ze traktuj¢ przestrzen
jako najmniej oporny wobec filmowych zabiegéw kreacyj-
nych element rzeczywistosci. Podobny potencjal tworczy
tkwi w elemencie czasu, jednak nie sposdb rozpatrywac go

20

w filmie w oderwaniu od przestrzeni, co zreszta nie umniejsza
jego roli w strukturze calo$ciowej dziela.

Fellini zawladnal czasoprzestrzenia w sposob absolutny
1 arbitralny. Jest fascynujace obserwowad, jak w kolejnych
filmach, od Walkonii La Strady po A statek plynie, Ginger
i Fred, nawet Wywiad, dokonuje si¢ jej stopniowa subiek-
tywizacja, jak nabiera cech swoistych, jak ulega zachlannej
wyobrazni wizualnej tworcy. Sny, fantasmagorie, uluda,
marzenia, wspomnienia — te ostatnie zreszta najczgscie)
i najbardziej ostentacyjnie — wplataja si¢ w ciag narracyjny.
Przeszios$¢ i przysztos¢ przenikaja do terazniejszosci, ponie-
waz — jak zdaje si¢ mowic artysta — to dziecko, ktorym sig
bylo niegdys, a i te marzenia o nas samych w przysziosci,
tkwia na roéznych pigtrach naszej $wiadomosci 1 wspolist-
niejac w nas warunkuja wszystkie nasze poczynania.

Mozna by powiedzieé, ze filmy Felliniego oscylujq coraz
wyrazniej ku strukturze tematycznej.® Oznacza to, ze wokot
pewnej liczby elementow sktadajacych sig na temat gléwny
(miasto Rzym w Rzymie, proces dojrzewania w Amarcord,
kryzys tworczy w 8 i 1/2, degradujaca moc telewizji w Ginger
i Fred) zostaje zorganizowany pewien ciag sekwencji (waria-
¢ji na temat). Kryteria ich wyboru i porzadkowania sa
niejednorodne. Decydowa¢ moga:

— analogie i skojarzenia, jak w Rzymie (artysta uprawo-
mocnia te arbitralnoéé nadajac filmowi tytut Fellini-Roma);

— epizodyczna budowa utworu literackiego, jak w Satyri-
conie (w tym przypadku obrazowym uzasadnieniem wyboru
jest ponadto tres¢ freskOw pojawiajacych si¢ w roznych
sekwencjach);

— wspomnienia z okresu miodosci, z istoty swej fragmen-
taryczne i niepelne, jak w Amarcord (z wyodrgbnieniem
punktéw ,,znaczacych” w Zyciorysie bohatera);

— konstrukcja wywiadu w Wywiadzie (w ktoérym od-
powiedzi na nastepujace po sobie pytania wypelniaja stop-
niowo ,,autoportret” artystyczny Felliniego).

Takich mozliwosci jest nieskonczenie wiele. Motyw wed-
rowki i podrézy funkcjonuje wigc w jego dziele w sposob
dwojaki. Badz jako element (mniej lub bardziej wyrazisty)
jadra tematycznego (wgdroéwka po Wiloszech w La Stradzie,
podr6z w poszukiwaniu remedium na niemoc jednego
z bohaterdow w Satyriconie, rejs ku wybrzezom wyspy
w A statek plynie, wedréwka po miescie snow — Cinecitta
w Wywiadzie, obsesyjna pogon za doznaniami erotycznymi
w Casanovie), albo tez jako zasada konstrukcyjna, kiedy to
wedrowka polega na przechodzeniu od obrazu do obrazu, od
sekwencji do sekwencji, od epizodu do epizodu. Geomet-
rycznym wyznacznikiem owego poszukiwania, btadzenia,
wedrowania bywa u niego najczesciej koto lub elipsa albo
labirynt wraz z calym bagazem symbolicznym tych figur.

Konstrukcyjny schemat wedrowki zostaje ponadto zinten-
syfikowany przez stosowane ze szczegblnym upodobaniem
travellingi. I tak oto podro6z staje si¢ sposobem postrzegania
rzeczywistosci. Do udziatu w tej imaginacyjnej podrézy
zostaje zaproszony widz. Jego zgoda na wspotuczestniczenie,
jakkolwiek jest nieodzownym warunkiem odbioru, nie sta-
nowi w Zzadnym razie gwarancji dotarcia do wszystkich
Znaczen, i to nawet wowczas gdy, mamy przewodnika, ktory
— jak w A statek plynie — zwraca sie do nas bezposrednio
z ekranu lub — jak w Rzymie — przemawia do nas spoza
kadru. W ciagu linearnym przesuwaja si¢ przed naszymi
oczyma fragmenty zarejestrowanej na taSmie realnosci,
sceny oniryczne, akty wyobrazni, retrospekcje. Nie wiado-
mo, czemu przypisa¢ status prawdy, a gdzie postrzegad
mistyfikacje. Wydaje si¢, ze ostateczne rozstrzygnigcie jest
nieosiggalne, albo raczej ze uprawnione s3 rozne interpreta-
cje. Ow pejzaz mentalny jest bowiem z natury ambiwalentny.
Jakze czgsto niezwerbalizowane szyfry pozostaja dla nas
niejasne, wrecz ezoteryczne. Chodzi nie tylko o walor



tajemnicy, jaki przystuguje kazdemu arcydzietu, czy o on-
tologiczna wieloznacznos¢ symboliki artystycznej. Mamy na
uwadze rowniez wpisana w obraz ultraosobista mitologi¢
artysty. Skladajace si¢ na nia przedmioty, postaci, zdarzenia,
utozone w wizualne konfiguracje, moga by¢ traktowane jako
sygnatura nieomylnie wskazujaca na osobg tworcy, wszelako
na tym ich funkcja si¢ nie konczy. Nie zadowala nas
estetyczna kontemplacja. Czujemy si¢ prowokowani do
drazenia znaczen. Fellini — demiurg, stwérca — buduje swoj
filmowy wszechswiat i zkazdym nastepnym filmem dowodzi
nam, Ze jego moc tworzenia rosnie, staje si¢ nieograniczona.
Mnozy wigc zagadki ,,bytu” filmowego. Objasnien szukamy
w do$wiadczeniu osobistym, w naszym ,,muzeum wyobra-
zni”. Sledzimy koneksje, kontynuacje, parantele, aby zro-
zumieé (?), odczué (?), przezy¢ (7). Proces ten polega w nie-
malym stopniu na 6sadzaniu dzieta w tradycji, nie po to, by
odebra¢ mu jego samodzielny byt, by ujrze¢ je w calej
wielowymiarowosci. Jest jedyne w swoim rodzaju, lecz nie
istnieje jako wyizolowana wyspa. Staje si¢ miejscem przecie-
cia wielu réznych drog. Jedna z tych drég prowadzi od
estetyki barokowej. Jedna z wielu, jakze obiecujaca. Nie bez
kozery gdziekolwiek mowa o znaczeniu baroku w kulturze
wspolczesnej, tam obok nazwisk takich jak Claudel, Ghede-
rode, Genet, Gombrowicz, Arrabal musi pojawic si¢ nazwis-
ko Felliniego.® Totez wydaje si¢, iz mozna pokusi¢ si¢
o analiz¢ ,,wiecznego tematu” wedrowki w kontekscie
tradycji barokowej. Jesli jednak moéwimy o tradycji baro-
kowej u Felliniego, to tylko i wylacznie w takim ujeciu, jak
proponuje to Michal Glowinski, gdy pisze:

,,Tradycja nie jest odwzorowaniem tych ksztaltow, jakie
Zjawiska przyjely w epokach ubieglych, jest przeszioscia
widziang oczyma ludzi okreséw nastgpnych, przeszlosc1q
aktywnie kontynuowana i przeksztatcana.”” Ku tak pojmo-
wanej tradycji zwracamy si¢ w poszukianiu rozwiazania
dylematow naszej epoki. Gerard Genette zauwazyl, ze
wspolczesna refleksja o sztuce postuguje si¢ barokiem jak
lustrem, doszukujac si¢ w nim swoich niepokojow, gustow,
doswiadczen, czyniac zen swoisty pomost mi¢dzy terazniej-
szoscig 1 przeszloscia.® Nie dzieje si¢ tak bez przyczyny.
Wszak to barok wydal typy postaci archetypicznych, wokot
ktorych ogniskuje si¢ dwudziestowieczna mitologia: Fausta,
Don Kichota, Don Juana, Hamleta. Laczy ich podjecie
rewolty przeciwko rzeczywistosci 1 spoleczenstwu, ktore ich
pe¢ta. Nie chodzi tu wige o snucie ztudnych, choé pociagaja-
cych analogii z sytuacja czlowieka wspolczesnego przez
oderwanie baroku od jego korzeni spotecznych, filozoficz-
nychihistorycznych. Postgpowanie takie byloby tylez jalowe
poznawczo, co nieskuteczne z uwagi na odmienno$¢ daw-
nych wzorcow percepcyjnych czasu i przestrzeni oraz inne
zasady pojmowania 1 wyrazania zwiazkOéw przyczyno-
wo-skutkowych, innych determinant kulturowych. Z tego
tez powodu systemy odniesien i skojarzen uruchamiane przy
odczytywaniu dziel moga zasadniczo rézni¢ si¢ w roznych
epokach i kulturach. Przy czym niektore z tych elementow sa
gleboko zakorzenione w pamigci kolektywnej, inne maja
charakter bardziej ulotny; jedne przynaleza do doswiadczen
zbiorowych, pozostate stanowia wyraz indywidualnos$ci two-
rczej; jedne sa postrzegane przez proste odwolanie si¢
zmystowo uchwytnej rzeczywistosci, inne nacechowane sa
mniej lub bardziej zlozona symbolika. W ten sposob status
dziela sztuki nigdy nie bywa ustalony ostatecznie. Pewne
jego aspekty znaczeniowe zostaja zawarte, aby ustapic
miejsca nowym. Odwotanie do tradycji dokonuje si¢ zawsze
na zasadzie selekcji-schematyzacji pod katem zalozonych
celow. Jesli wigc mowimy o ciaglosci kultury, to w tym sensie,
1z w dziele sztuki zawarta jest zaréwno przeszlos¢, jak
1 antycypacja przysziosci.

Do$c¢ paradoksalnie ilustruje te teze sformutowanie Arnol-

da Hausera. Pisze on mianowicie w Spolecznej historii sztuki
i literatury:

., Wola artystyczna baroku ma charakter filmowy. Przed-
stawione wydarzenia wydaja si¢ podstuchane i podpatrzone.
Skasowano wszelkie oznaki liczenia si¢ z widzem, wszystko
przedstawia si¢ tak, jak tego pozornie wymaga przypadek.
Z takim improwizowaniem laczy si¢ takze pewna niejasnosc
przedstawienia. Kazda bardziej wyksztalcona, lepiej znajaca
sie na sztuce i bardziej wymagajaca publiczno$¢ pragnie
takiego wzmacniania podniet. Obok impulsu plynacego od
rzeczy nowych, trudnych i skomplikowanych zaznacza si¢
tutaj przede wszystkim dazenie do obudzenia w widzu
wraZenia ze przedstawienie jest niepelne, nieuchwytne i nie-
zmierne.”® Dodajmy do tego wszechobecna w sztuce plas-
tycznej baroku dazno$¢ do uchwycenia ruchu we wszelkich
jego przejawach, predylekcje do trompe-ceil, umiejgtnosé
uzyskiwania zaskakujacych efektow optycznych. Barokowa
wizja $wiata, wytwor wyobrazni artystow, fantastow i ma-
rzycieli, znajduje bowiem mocne oparcie w precyzyjnych
modelach naukowych wypracowanych przez astronomow,
fizykow, inzynierdw, a takze filozofow tej epoki. W malarst-
wie anamorficznym i iluzjonistycznym, w latarniach magicz-
nych, w teatralnych maszyneriach i scenografii wykorzys-
tywano paradoksy perspektywy, zalamania przestrzeni, fe-
nomeny odbi¢ w soczewkach i zwierciadlach, gre swiatet
icieni. Ten szczegolny czynnik technologiczny, funkcjonuja-
Cy na granicy realnosci i ztudzen tworzyt nowe transfiguracje
wizualne o wymiarze metaforycznym o cechach iscie filmo-
wych.

Ow sposob traktowania dzieta jako obszaru wielokierun-
kowego przenikania roéznych tendencji i tradycji, wreszcie
roznych czaséw nie nalezy obecnie do rzadkosci. Zaréwno
w literaturze, jak i w innych dziedzinach sztuki dochodzi do
spotkan znacznie bardziej zaskakujacych i paradoksalnych,
niz to, ktéremu pos$wiecone sg nasze rozwazania.

Z drugiej strony fascynacja barokiem po II wojnie $wiato-
wej byla na tyle wyrazista, ze niektorzy krytycy sktonni byli
wyodrebniac jako zjawisko ,,barocchus postabellicus” albo
neobarok czy postbarok. Inspiracje barokowe moga si¢
ujawnia¢ wspoczeSnie na réznych plaszczyznach dzieta.
Najczesciej, zwlaszcza w literaturze, nawiazanie to ma
charakter czysto powierzchniowy, formalny. Niekiedy cho-
dzi o wykorzystanie pewnych watkow czy eksploracje ,,baro-
kowych” standw emocjonalnych, intelektualnych skojarzen,
wrazliwosci. Ich obecnos¢ w tkance dzieta powstalego wspol-
czesnie podporzadkowana jest, rzecz oczywista, innym zato-
zeniom filozoficznym czy artystycznym, innym stylom,
wrecz innej sztuce, ale samo stwierdzenie tej obecnosci ma
duzy wptyw na odbior dziela, zarysowuje bowiem szczegdlny
kontekst odczytywania znaczen. Skadinad moglibysmy po-
wiedzie¢, zZe istnieja badz w samym dziele, badz w sytuacji
odbiorcy szczegbine bodZce, ktore prowokuja do uzycia
retoryki barokowej. Konglomerat zjawisk artystycznych,
intelektuainych, etycznych i emocjonalnych objetych mia-
nem kultury barokowej kipi od wewngtrznych sprzecznosci
i napig¢. Dewizie vanitas vanitatis towarzysza bujna zmys-
towosé i gwattowne namigtnosci. Los czlowieka pojmowany
jest jako nierozwiazywalna antynomia ciata i duszy. Tragicz-
na, prowadzaca ku $mierci perspektywa rozkiadu i destruk-
cji tego, co materialne, wspdlistnieje zatem z kultem zycia we
wszystkich jego przejawach. Nieustanny antagonizm pomig-
dzy Tanathosem a Frosem, rozpacz i rados¢, cierpienie
i $émiech, mrok i §wiatlos¢, apoteoza mlodosci 1 lek przed
fizycznym unicestwieniem, rozdarcie pomigdzy wizja ra)u
utraconego a czeluscia pxeklelna, pomiedzy heroizmem a zni-
komoscia ludzkich poczynan — to elementy stale obecne
w ziemskim bytowaniu cziowieka baroku, w peini juz
swiadomego tej dwoistosci. Traktuje wiec on zycie jako gre,

21



przyjmowanie kolejnych rol, nakladanie masek. Jest ak-
torem w wielkim widowisku §wiata. Nieliczni, ktérym po-
zwalaly na to predyspozycje intelektualne, jak wielcy mys-
liciele owych czasow — Kartezjusz, Pascal, Spinoza czy
Leibniz, wybieraja pozycje widza-obserwatora, aby zdystan-
su moc odnalezé w tym chaosie pewne prawidlowosci.
Ukojenie i tad przynosi jedynie metafizyka. Stan uniesienia,
ekstazy, snu, otwieral na moment wrota tajemnicy, przy-
wracal sens doczesnym zmaganiom.

Wszechobecny niepoko6j prowokowat do poszukiwan, do
zadawania pytan. Sztuka tego okresu odkrywa przed nami
cale bogactwo owczesnej wyobrazni eschatologicznej. Barok
— jak pisze Lichanski — to ,,zach¢ta do Podrézy, do
poznania Universum, to wedrowka od zia ku dobru, od
niewiedzy ku swiadomosci, od biologicznego bytu ku u§wia-
domieniu ludzkiego powotania*°.1 to wtedy wlasnie meta-
fora zycia jako wedrowania, Zycia jako pielgrzymki zyskuje
te tak ekscytujaca do dzis, a niespotykana wczesniej wyrazis-
tos¢.

Owym motywom tresciowym towarzyszyly okreslone ce-
chy formalne, ktérych wyszczegdlnienie w opozycji do sztuki
klasycznej dokonat w XIX w. Heinrich Wolflin — o tyle
trafnie, ze antynomia ta stanowi po dzis dzien punkt wyjscia
do wszelkich rozwazan o baroku. Stwicrdza on, ze klasy-
cyzm jest linearny i plastyczny, barok zas malarski. Wizje
klasyczna rzutowano na plaszczyzng, wizja barokowa roz-
wija si¢ w glab. Kompozycja klasyczna jest statyczna i za-
mknieta, natomiast otwarta kompozycja barokowa rozwija
si¢ dynamicznie we wszystkich kierunkach, wypelniaja ja
formy ruchome, aktywne. Formy klasyczne ciaza ku ziemi,
formy kompozycji barokowej zrywaja si¢ do lotu ku gorze.
Klasycyzm poszukuje jednosci — poszczegélne elementy
zachowuja swoja autonomig, ale sa $cisle powiazane ze sobg
w jednolitym systemie rytmicznym. Barok oszatamia rézno-
rodnoscia, lecz wszystkie elementy dziela sa wspoizalezne,
tworzac razem efekt, ktory nie da si¢ sprawdzi¢ do sumy
elementow konstytutywnych. Klasycznos¢ zmierza do jasno-
sci i klarownoéci, dzieto barokowe odznacza si¢ niejedno-
znacznoscia. Ta treSciowo-formalna charakterystyka baro-
ku, tak schematyczna i ogolnikowa, ma oczywiscie wiele
usterek. Przede wszystkim nie uwzglednia ogromnej rézno-
rodnosci zjawisk artystycznych, niekiedy wrgcz nieporow-
nywalnych, jakie wowczas mialy miejsce. Z drugiej za$
strony, na co zwracal uwagg Jan Bialostocki, czyni z baroku
kategori¢ zbyt szeroka i zbyt pojemna, aby mogla by¢ ona
uzyteczna dla historyka sztuki.!? Na nasze potrzeby jest
wszakze catkowicie wystarczajaca. Uzasadnia dajaca si¢
zaobserwowaé w ostatnim polwieczu stopniowa rehabilita-
cj¢ baroku po latach odrzucenia.

Tak charakterystyczna dla baroku przewaga czynnika
kinetycznego nad statycznym, odkrycie ruchu, ozywienie,
plynnos¢ przestrzeni ponownie nasuwa mys$l o filmie. Tak
jak barok, wedtug stwierdzenia Hausera, mial w sobie
zakodowana filmowo$¢, gdy chodzi o spos6b przekazywania
tresci, tak film, a przynajmniej niektore ze stylow filmowych,
okreslic mozna jako barokowe. Taka opini¢ podziela wybit-
ny znawca baroku Jean Rouquet i filmolog Charles Pozzo di
Borgo!3, a takze wielu innych badaczy, ktorzy zajmuja sig
filmem z punktu widzenia historii sztuki. Najwi¢ksze nasyce-
nie barokowoscia dostrzegaja oni w filmach Maxa Op-
hulusa, Orsona Wellesa i wtasnie Federico Felliniego. Owo
powinowactwo baroku i sztuki filmowej przejawia sig
w sklonnosci do gromadzenia efektow dziwnych i zaskakuja-
cych, w upodobaniu do przepychu, sztucznosci i iluzji,
w deformowaniu rzeczywistosci po to, aby odkry¢ przed
widzem jej wielowymiarowos¢, w szczegdlnej predylekcji do
poetyki onirycznej, wreszcie w neoheraklitowskiej wizji
swiata, pojmowanego jako nietrwaly zespot ruchomych

22

oznak. A zakladamy, Ze system przekonan artysty na temat
rzeczywistosci implikuje wybor okreslonych srodkow artys-
tycznych, struktury narracyjnej, sposobu postugiwania sig
kategoriami czasu i przestrzeni.

W koncu, aby ostatecznie uprawomocni¢ nasze rozwaza-
nia, przytoczymy wypowiedZ Jana Biatostockiego, ktory
przy wszystkich zasadniczych watpliwoséciach dotyczacych
proéb rozszerzenia pojgcia baroku poza epoke, pisze jednak:

,»,Bodaj najwigcej baroku znalezé mozna w filmach Fel-
liniego. W jego dzietach filmowych szczegoélne potaczenie
naturalizmu, ekspresji i dynamiki z glgboka, intensywna
poezja przejawia si¢ w barwnej i bujnej formie, ktorej
bogactwo nieodparcie kojarzy si¢ z tradycja tak bliska temu
artyscie rzymskiego baroku”14.

Mozna przypuszczaé, ze stwierdzenie to nie dotyczy
jedynie formalnego aspektu twoérczosci. W samej istocie
baroku tkwi zbiezno$¢ poetyki i koncepcji tematyczne;.
Zakladamy wigc, ze barokowosc¢ Felliniego nie ogranicza si¢
do wasko pojetego stylu, a sigga znacznie glebiej, nabiera
wymiaru egzystencjalnego. A jak powiedzial pigknie cyto-
wany juz wczesniej Genette: ,,Barokowa idea egzystencjalna
jest niczym innym jak upojeniem, ale upojeniem swiadomym
i, o$miel¢ si¢ rzec, uporzadkowanym.”?3

Jesli jednak Fellini mowi, ze w jego odczuciu tkwimy
w epoce dekadenckiej, ktoéra stanowi kres pewnej fazy
rozwoju ludzkosci, kiedy pryncypia nadajace sens naszemu
istnieniu ulegaja zachwianiu, to sytuacja ta wcale nie przej-
muje go groza, ale napawa nadzieja, stanowi bowiem
obietnice nowego Zycia.'® Dekadencja jest wedtug niego
warunkiem sine qua non odrodzenia. Zyje wigc nie w przeczu-
ciu $mierci cywilizacji, ale w radosnym oczekiwaniu na jej
przeobrazenie.

Ruch dekadencki rozsadza od $rodka trzy kategorie:
kategori¢ prawdy, opartej na porzadku logicznego rac-
jonalizmu; kategori¢ jedno§ci przestrzennej (z wyrainie
zakreslonym centrum) polltyczne_], socjokulturowe;j i kate-
gori¢ celowosci, pojmowanej jako istnienie porzadku es-
chatologicznego, przeciwstawiajac je kategoriom ambiwa-
lencji, zréznicowania i zwatpienia.!” Jest to zarazem kwint-
esencja sytuacji ,,barokowe;j”. Historycy sztuki, tacy jak Elie
Faure czy Henri Focillon, postrzegaja barok jako faze
schytkowa ewolucji kazdego stylu o charakterze jesli nie
wiecznym (jak chciat de Ors), to w kazdym razie ponad-
czasowym. W te¢ tradycje myslenia Fellini wpisuje si¢ dosko-
nale.

Te znamiona barokowosci po_law1a_|a si¢w Jego filmach na
tyle wyraznie, iz mozna pokusi¢ si¢ o uczynienie z tradycji
barokowe;j klucza interpretacyjnego na przyklad do analizy
struktury przestrzennej w jego filmach, nawet wbrew manife-
stowanej niecheci tworcy do wszelkich etykietek tego typu.
Sam Fellini zapytany wprost, co sadzi na temat przypisywa-
nia mu ,,barokowych korzeni” — zachnat si¢: ,,A ¢4z nie jest
barokiem w sztuce wspoélczesnej?”’!® Poniewaz jednak nie
zaprzeczy! tej sugestii w sposob kategoryczny, przypuszczac
mozna, ze czuje si¢ ponieckad wspotuczestnikiem tego nurtu.
A to wiasnie przestrzen, po ktorej wegdruja bohaterowie jego
filmow, a w pewnym sensie i on sam, o tyle, o ile zaznacza
swoja tam obecnosc, ta wlasnie przestrzen podlega w miarg
uptywu czasu ewolucji, od quasi-realistycznej (nigdy nie
realistycznej) do coraz bardziej umownej, sztucznej, wymys-
lonej. Przestrzen ta barokizuje sig, a proces jej deziluzji jest
ponad wszelka watpliwo$¢ dziataniem zamierzonym, celo-
wym.

Wprawienie rzeczy w ruch — czyli poczatek podrézy

W nadmorskim miasteczku wiedzie Zywot, beztroski,
nieodpowiedzialny i bezuzyteczny, grupa przyjaciol, wal-



koni, owych i vitelloni, czyli wiecznych cielat, wzdragajacych
sie przed usamodzielnieniem. Yaczy ich wspolna sytuacja
egzystencjalna i pragnienie wyrwania si¢ z tego zamknigtego
miejsca, jakim jest miasteczko oraz niech¢¢ do podejmowa-
nia jakichkolwiek dziatan mogacych pragnienie to urzeczy-
wistni¢. Zamkniecie to nie ma charakteru geograficznego.
Miejsce, o ktérym mowa, graniczy z morzem. Morze, tu
jeszcze prawdziwe, wspaniale 1 rzeczywiste (potem i ono
bedzie sztuczne), stanowi dla bohaterdéw symbol tacznosci ze
swiatem, obietnice nadziei, ktore maja si¢ ziéci¢, bodziec do
mglistych marzef o przyszioéci. Jest odwiecznym ruchem,
zywiotem, energia. Linia kolejowa rdwniez wyznacza droge
ku lepszej, szczgsliwszej, pelniejszej egzystencji. Te droge,
realna, a wiec jedyna, jaka stwarza szansg, w koncowej
sekwencji obierze Moraldo. Tylko on zdobywa si¢ na
odwage, aby przekroczy¢ 0w zaczarowany krag niemocy
psychicznej.

Stan oczekiwania na co$, co ma si¢ zdarzy¢, oczekiwania
na paroksyzm, olénienie wyzwalajace moc zdolng przeo-
brazi¢ egzystencje przywodzi na my$§l Czechowa, ale tez
Becketta i Bufiuela. Niewiele wiemy o bohaterach. Wiadomo
wszakze, ze poczucie zamknigcia ma swoje zrédlo w sferze
psychicznej, sa bowiem wigZniami siebie samych. Swiat ze
swoimi problemami przetacza si¢ gdzie§ obok, bez ich
udziatu. A oni btakaja si¢ bez celu pomigdzy traktiernia, sala
bilardowa, plaza, teatrzykiem, kinem i domem rodzinnym,
traktowanym jednak tylko jako Zrodio utrzymania i miejsce
odpoczynku. Nocne wedréwki po labiryntach uliczek na
granicy jawy i snu, zabawa karnawalowa, ktora pozwala
zapomnie¢ o tym, kim si¢ jest, chwile zadumy na brzegu
morza, wprowadzaja szczego6lny klimat emocjonalny. Sprzy-
ja on ustawieniu zdarzen przedstawionych nie tyle w aspek-
cie spoleczno-etycznym, ile metaforyczno-etycznym. Nie
mniej groteskowy jest kontrast pomiedzy aspiracja bohate-
row do ,lewitowania” a trywialng przyziemno$cia wegetacii,
z ktdrej dokladnie eliminuja wszystko, co moze mie€ jakie-
kolwiek znaczenie duchowe. Proby wzlotow koncza si¢
zalosnie. W koncu aniot wykradziony ze sklepu z dewoc-
jonaliami, troche przez zemstg, trochg z nudow, stanie si¢ ich
»,-aniolem zaglady”. Za jego przyczyna prysnie blogi spokoj
bezcelowosci.

Narcystyczny, infantylny egoizm bohateréw nie ma jed-
nak jednoznacznej kwalifikacji moralnej. Zgubny dla tych,
co pozostang w miejscu i dla ich najblizszych, moze staé sig
wybawieniem dla podejmujacego ucieczkg Moralda. Jest
Znamienne, Ze nic w jego przezyciach nie znamionuje jeszcze
tego przebudzenia, ktore ma si¢ dokonac. Nic, moze z wyjat-
kiem krotkiego spotkania z chlopcem pracujacym na stacji
kolejowej. Znaczenie tego spotkania nie da si¢ zinterp-
retowa¢ w kategoriach prostego zwiazku przyczyno-
wo-skutkowego. Ono samo bowiem, jaki i rozmowa, krotka
wymiana stereotypowych zdan miedzy chlopcem a Moral-
dem zdaja si¢ pozbawione podtekstu. Ot, na zwykle pytanie
chiopak odpowiada, ze idzie do pracy i Ze boi si¢ spoZnic, jest
przy tym przejety zadaniem, jakie ma do spelnienia. I dalej
nie dzieje si¢ nic. Lecz ten sam chlopak pojawia si¢ w sekwen-
cji koncowej. Teraz on z kolei zapyta Moralda o cel
i kierunek wyjazdu. Moraldo jednak nie potrafi udzieli¢
odpowiedzi na to pytanie. Jest jeszcze za wczeénie. Na razie
chodzi tylko o to, aby odejsc. Chiopak staje si¢ wystannikiem
losu wyprawiajacym bohatera w podréz. Jak w zyciu, o tym
co naprawd¢ wazne, przekonujemy si¢ poniewczasie.

Moraldo lub kto$ do niego podobny wytoni si¢ potem
w Dolce Vita, w 8 i 1/2, w Rzymie, czy w Wywiadzie. Fellini
lubi o sobie mowic, iz jest wiecznym, duchowym vitellone.
Poczuwa si¢ do powinowactwa ze swoimi bohaterami,
poniewaz tak, jak oni wszystko, co go w Zyciu spotka, stara
sig obroci¢ na wlasna korzys¢. Dotyczy to oczywiscie przede

wszystkim sfery tworczosci. Eksploatuje psychologiczny
archetyp artysty, zgodnie z ktorym ,,przechodzi przez zycie
jak ztodziej 1 wszystko, co uda mu si¢ ukrasc, przynosi do
Cinecitta™*°. Po latach powrdci do miasteczka lat dziecin-
nych w Amarcord. Ale powr6t ten, w przeszto$¢ bardziej
jeszcze odlegla, ma juz zupeilnie inng perspektywe niz
Walkonie. | w zadnym razie nie jest ,,remake’iem” Walkoni.
Mtodzi bohaterowie tego filmu jeszcze nie wybieraja si¢
w podroz. Jeszeze tkwia glgboko wrosnigci w zycie rodziny
i malomiasteczkowej spolecznoéci. Chociaz ich poczucie
bezpieczenstwa bezpowrotnie si¢ rozmywa wraz z nieuch-
ronnie zblizajaca si¢ dorostoscia, jeszcze potrafia marzyc.
I tutaj kwintesencja marzen staje si¢ morze wraz z niebosiez-
nym transatlantykiem jako obietnica wielkiego i wspaniale-
go $wiata. Morze, cate w mglistych oparach, jest przejmujaco
pickne, a transatlantyk ogromny jak $wiat i tak oszalamiaja-
cy w swojej potedze, Ze az nieprawdziwy. Moze wigc jednak
jest ztudzeniem? Caly urok niedojrzatosci tkwi wszakze
w fakcie, iz mozna bezkarnie odda¢ si¢ ztudzeniom, ktdre
zblizaja si¢ w Amarcord do przezycia metafizycznego lub do
stanu ekstazy, jak w sekwencji bladzenia we mgle spowijaja-
cej dobrze znane miejsca albo w scenie sennego tafca przed
opustoszatym hotelem. Taniec ten ma w sobie co$ z dance
macabre. Przywoluje zjawy, ktore dawno juz odeszly w prze-
szio$¢. Film jest sztuka uruchamiania przesziosci. U Fel-
liniego nigdy do konca nie mozna by¢ pewnym, czy to co
byto, zdarzyto si¢ naprawde, czy bylo tylko snem.

La Strada — czyli swiatetko w tunelu

,,Zyjemy teraz w czyms$, co stanowi swojego rodzaju tunel
cierpienia, niezdolni do komunikowania si¢ z innymi, ale juz
czuje, ze zobaczg daleki przeblysk, sens nowej wolnosci.
Musimy uwierzy¢ w mozliwos$¢ zbawienia.””?% La Strada jest
w calodci przypowie§cia o wedrowaniu. Jak w barokowej
powiesci pikarejskiej podroz przez przestrzen geograficzna
Wiloch w deszczu, blocie, upale i mrozie jest tu w istocie
podroza duchowa, indywidualnym poszukiwaniem samego
siebie w perspektywie eschatologicznej. Ze wszystkich fil-
moéw Felliniego ten ma konstrukcje najbardziej zwartg
i zamknieta. Rozpoczyna si¢ i konczy na brzegu morza.
Morze w tym filmie obcigZone jest calym bagazem znaczen
archetypicznych. Tu réwniez jest ono symbolem swobody,
symbolem otwarcia ku wolnosci. Pozegnanie Gelsominy
z morzem stanowi jednocze$nie poZegnanie ze S$wiatem
natury, do ktoérego ona Scisle przynalezy. Wejscie na droge
wedrowki z Zampano jest zarazem oddaniem si¢ w niewolg,
ktora trwac¢ bedzie do momentu, gdy Gelsomina odkryje
swoje powotlanie. Podrdz stanowi dla bohateréw filmu
przymus, jest sposobem zdobywania $rodkéw do zycia, nie
ma od niej ucieczki, mozna jedynie posuwac si¢ do przodu.
Wzdhiz drogi, po obu jej stronach, ciagna si¢ ogromne, puste
przestrzenie. Tak jak w Walkoniach sa one odbiciem stanu
ducha postaci. Pustka ma w ogole wielkie znaczenie we
wszystkich jego filmach. W tym zawieszeniu czasoprzest-
rzennym bohaterowie przezywaja swoja samotnos¢. Scisle
zamkniety, wewnetrzny §wiat osoby ludzkiej jest antyteza
pokazanych w filmie przestrzeni pustych, nieskonczonych.
Te puste miejsca naleza do przestrzeni posrednich (Zwischen-
raume). Luzius Keller pisze, ze termin ten sugeruje rozmaite
znaczenia. Sa to miejsca puste w sensie przede wszystkim
fizycznym. ,,Lecz s to takze strefy pograniczne rozciagajace
si¢ miedzy jawa a snem, tam gdzie rozum i (...) oko wypelnia
jeszcze normalna funkcje, ale juz rozpoczyna swobodna
wedrowke. 21

Wedrowka ta wiec, jak to juz zreszta powiedziano wezes-
niej, rozgrywa si¢ tez na poziomie $wiadomosci. W La
Stradzie, w bolesnym marszu, kaleczac si¢ nieustannie, ida

23



ku sobie $wigta i bestia. Postaci te sa na sposob pascalowski
skrajnie skontrastowane. Sktadaja si¢ na dwie, przeciwstaw-
ne strony natury ludzkiej. Gelsomina zespolona z przyroda,
gdy przybiera poz¢ drzewa, Gelsomina sadzaca przy drodze
pomidory — owoce milosci, ktorych nigdy nie zobaczy,
zashichana w wewnetrzng muzyke, odizolowana od $wiata
bariera milczenia i tak glodna uczucia, nie ma szans na
nawiazanie porozumienia z okrutnym, silnym, zwyrodnia-
lym Zampano, ktorego zycie w znacznej mierze sprowadza
sie do odruchéw fizjologicznych. Ale wbrew glebokiemu
poczuciu samotnosci, jakie towarzyszy ludziom w ich perig-
rinatio vitae, Zadne z nich nie pozostaje w izolacji. Stanowi
cze$¢ catosel, jaka jest swiat w jego duchowej i materialne;j
zlozono$ci. Wszyscy i wszystko jest ze soba potaczone siecia
nigjasnych i nieprzewidywalnych powiazan.

Po raz pierwszy Gelsomina przezywa uniesienie, gdy
zagubiona wérdd uczestnikOw procesji spostrzega figure
Marii Panny. Potem ma miejsce wizyta u ci¢zko chorego
dziecka. Istotna funkcje w duchowej krystalizacji dziew-
czyny odgrywa tez muzyka. Wreszcie nastgpuje spotkanie
z Il Matto — Szalonym. W momencie kluczowym to on,
w przypowiesci o kamyczku, wyjasnia jej, ze wszystko co
istnieje ma do speinienia jaka$ rolg. On sam, linoskoczek,
aniot ze sztucznymi skrzydtami, nosiciel poezji i tajemnicy,
zawieszony mi¢dzy niebem a ziemia, ma wazny udziat
w metamorfozie Gelsominy 1 Zampano. Podczas postoju
w klasztorze Gelsomina juz potrafi zwerbalizowac sens
zadania, do jakiego czuje si¢ powolana, a jakim jest towarzy-
szenie Zampano w jego drodze, bez wzgledu na okolicznosci.
W koricu pod wplywem szoku po smierci Il Matto spowodo-
wanej przez Zampano dokonuje si¢ stopniowo rozluznienie
zwiazkow Gelsominy ze $wiatem materialnym. Ofiara si¢
speinia, cho¢ bez udziahi jej woli i $wiadomosci. Teraz
rozpocznie si¢ uczlowieczenie Zampano. Gdy po dhuzszym
uptywie czasu styszy melodi¢ wygrywana przez Gelsoming na
trabce, niby na odglos trab anielskich wraca do niego
wspomnienie tego, co si¢ zdarzylo. Wiadomos¢ o jej $mierci
stymuluje moment objawienia. Oczyszczajaca kapiel w mo-
rzu, wyzwalajacy krzyk i1 lzy sprawiaja, ze oto bestia
pokazala ludzkie oblicze. Na klgczacego mezczyzne pada
promien $wiatta. Znak taski czy blask wschodzacego stonca?
Oscylacja, przenikanie si¢ realnosci i metafizyki daje w efek-
cie 6w obraz barokowy nie konfliktowy, ale ambiwalentny,
dwoisty.

Swiat w trakcie tworzenia

Fellini — Satyricon (1969) o stylistyce skrajnie odmiennej
od filméw poprzednich byt filmem, w ktéorym artysta
osiagnal juz petna niezalezno$¢ wizualna. Zbudowal Rzym
antyczny odwolujac si¢ do wilasnej wyobrazni 1 wiedzy
historycznej. Paradoksalnie Zrodiem literackim stal si¢ Sary-
ricon libri Petroniusza, pierwsza powies¢ realistyczna, zawie-
rajaca szczegOlowe opisy rzymskich obyczajow i miejsc.
Zachowata si¢ jednak jedynie we fragmentach, totez motywy
icele wedrowki bohaterow nie sa catkowicie jasne. Wiadomo
tylko, ze narazili si¢ czym$ Priapowi, fallicznemu bogowi
urodzaju. Prawdopodobnie za jego to sprawa, jeden z boha-
terow, Enklopiusz, zostal ukarany niemoca piciowa, na
ktéra poszukuje lekarstwa. Nieciagla epizodyczng budowg
zachowal Fellini, nie troszczac si¢ specjalnie o logiczne
powiazanie poszczegélnych fragmentéw, co sprawia, ze
w filmie dominuje klimat oniryczno-astralny. Postaci poru-
szajq si¢ jak we $nie. Zasob srodkow ekspresiji, jaki wykorzy-
stuja, jest niewielki, mimika uboga i teatralna, a kwestie,
jakie miedzy soba wymieniaja, nie zawsze sa zrozumiale,
gdyz poshiguja si¢ tacina albo wrecz niezrozumiatymi ono-
matopejami, rytmicznie i brzmieniowo upodobnionymi do

24

faciny Cicerona. Fellini przyjat bowiem, iz jedyna dostepna
nam rzeczywistos$C antyczna jest w istocie idea, jaka na temat
tej rzeczywistosci stworzyliSmy sobie na podstawie tego, co
przetrwalo. Jednocze$nie nie chcial raz jeszcze powielac
stereotypu ,,rzymskosct”. Miejsca, w ktorych pojawiaja sig
bohaterowie, Enklopiusz, Ascyltoi Giton nie sa topograficz-
nie zlokalizowane, ale poniewaz kazdy epizod rozpoczyna si¢
dokladnym, drobiazgowym opisem, ich identyfikacja nie
przedstawia wigkszych trudnosci: teatr, lunapar, pinakote-
ka, laznie, $wiatynia Hermafrodyty, domostwo patrycjuszo-
wskie. Nie pojawia si¢ tu wszakze zadna historyczna budow-
la, z wyjatkiem insula Felicles, gigantycznego budynku
mieszkalnego, ktorego opis zachowat sig¢ w dokumentach.
Jest to jedna z najbardziej barokowych sekwenciji w calej
tworczosci Felliniego. W budynku tym, na wewnetrznych
jego Scianach, na calej wysokoS$ci umieszczone sa cele, jamy,
komorki, w ktorych kiebi si¢ ludzka mierzwa. Do pomiesz-
czen tych prowadza spiralnie ukladajace si¢ schody, a prze-
strzen posrodku stanowi monstrualng studnie.

Nasuwa si¢ skojarzenie z wieza Babel, a takze z cyklem
rycin [ carceri d’Invenzione (Wigzienia wyobrazni), ktérego
autorem jest Giovanni-Battista Piranesi. Ten grafik i rytow-
nik zyl w w. XVIII, ale wielu badaczy, jak cho¢by Marguerite
Yourcenar??,uwaza go za mistrza nurtu barokowego. Pira-
nesi, podobnie jak Fellini, cale swoje dojrzale zycie zwiazal
z Rzymem.

Wiezienia — to pos¢pna wizja drewnianych i kamiennych
konstrukcji. Stale powtarzajacym si¢ motywem sa w nich
schody, przesta i mosty, we wszystkich mozliwych warian-
tach. Po nich za$ snuja si¢ w trudzie i zapamig¢taniu postacie
ludzkie. U. Vogt-Goknil pisze: ,,Jego postacie nigdy nie
spoczywaja, zawsze do czego$ daza. Ostatkiem sit wloka sig¢
wzdhiz mostow i wspinaja si¢ na schody, aby dotrze¢ do
nowych mostéw i do nowych schodéw. Gnebieni nieskon-
czonoscia mozliwych powtdrzen przesuwaja sie¢ z jednej
sytuacji przejSciowej w druga. Paradoksalnie ich wigzienie to
wieczna wedrowka.”2?® Rozenkranc w Hamlecie mbwi, 1z
$wiat jest wigzieniem, a Hamlet dodaje: ,,0, i wielkim! pelnym
turm, lochéw i ciemnic.”’?4 Ow kosmiczny wymiar wiezien
spotggowany jest u Piranesiego przez mikroskopijne roz-
miary bladzacych postaci w proporcji do pokonywanych
przez nie przestrzeni. Wizja to iscie infernalna i niezwykle
sugestywna. Rowniez dlatego, ze taki wilasnie obraz piekia
uformowanego na ksztalt monstrualnego krateru zostal
utrwalony w kulturze europejskiej przez Dantego w Boskiej
Komedii czy przez Michala Aniota w Sqdzie Ostatecznym.
Ale dopiero przefiltrowane przez barokowa $wiadomosé
Piranesiego wyobrazenie to w pelni si¢ uniwersalizuje, jawi
si¢ jako los czlowieka, jako jego odwieczne przeznaczenie.

Rowniez u Felliniego pieklo staje si¢ rzeczywistoscia
dostepna ludzkiemu doswiadczeniu i zyskuje wymiar meta-
fory zycia. Obraz ten powraca w wielu filmach i wielu
odmianach. Niekiedy, jak w Satyriconie, w Casanovie w sek-
wencjach uczt, orgii i widowisk, w A4 statek plynie w scenie
wycieczki na dno parowca czy w Ginger i Fred podczas
telewizyjnego show, osiaga wielki rozmach i poraza roz-
miarami. Kiedy indziej, jak w Niebieskim ptaku w scenie balu
sylwestrowego czy w Giulietcie i duchach podczas sceny
przyjecia, przybiera charakter bardziej kameralny, ale od-
znacza si¢ duza intensywno$cia 1 przesycony jest atmosfera
klaustrofobiczna. Pomiedzy tymi trzema sferami wizual-
nymi, sfera zycia, piekia 1 spektaklu nie ma w filmach
Felliniego Scistej granicy ale dokonuje si¢ ciggle przenikanie.

Lecz epizod w insula Felicles z filmu Fellini-Satyricon
poprzez swoje wyraziste konotacje ikonograficzne ma szcze-
g6lny wymiar symboliczny. Dom czynszowy Feliculi, ktory
wznosit si¢ nad Rzymem jak drapacz chmur juz przez
Tertuliana odczytywany byl w tych kategoriach. Piszac
o megalomanii Walentynian zauwaza: ,,Przeobrazili wszech-



$wiat w jaki§ olbrzymi pensjonat, na szczycie ktorego, na
poddaszu — ad summas tequlas umiescili Boga, a budowla ta
wznosi si¢ ku niebu na tyle pigter, ile ma ich w Rzymie
posiadio$¢ Felikuli.”’2% Nastgpuje trzesienie ziemi i u Fel-
liniego jak w Apokalipsie, pieklo zawala si¢. Bezdomni juz
bohaterowie wyruszaja w $wiat, ale ,,przezycie labiryntu”
towarzyszy im podczas calej wedrowki. Bladza w poczuciu
nieustannego zagrozenia, mimo wspoélnego losu przerazliwie
samotni. Przemierzaja miejsca zaludnione potworami i dzi-
wolagami. Labirynty, spirale, ruiny, pustynie tworza swoje-
go rodzaju rzeczywistos¢ psychologiczna, sa figurami ludz-
kiego wnetrza. Odbiega od tego tla scena w willi samobodjcow
tchnaca sielankowym spokojem i pogoda. Pickno to musi
ulec zagladzie. Okrutne prawa Cesarstwa dotarly i tutaj.
Mieszkancy zostali skazani na smieré. W ten sposob obraca
sie w nico$¢ ostatni bastion czlowieczenstwa. Kiedy wreszcie
Enklopiusz osiagnie swoj cel i zostanie uzdrowiony, okaze
sig, ze zostal sam. W koncowej scenie wsiada na statek
stojacy u brzegu, aby odplynac do Afryki. Bedzie wige swoja
peregrynacje kontynuowac¢ samotnie.

Takie rozwiazanie byloby jednak zbyt proste. Juz znacznie
wczesniejsza scena w pinakotece uswiadamia nam, ze mamy
tu do czynienia ze swoista petla czasowa, rodzajem para-
mnezji, kiedy to nastgpuje iluzja déja vu lub déja vecu. Bo oto
na freskach ogladanych przez Enklopiusza pojawiaja si¢
postaci znane nam z innych epizodéw, przewijaja si¢ tez na
freskach i mozaikach w innych fragmentach i ostatecznie
pokaza sie na kawalkach murdw w ostatnim ujeciu. Czy wigc
to, co si¢ wydarzylo, wydarzylo si¢ rzeczywiscie czy bylo
tylko gra wyobrazni, a jesli si¢ zdarzyto, to kiedy? Historia
powtarza si¢ nicustannie. Takim powtdrzeniem, wejsciem
w histori¢ a rebours jest przejscie uczniow przez Rubikon
w poczatkowej sekwencji Rzymu podczas lekcji pogladowe;.
Tym razem po Rzymie wedruje sam Federico Fellini.
Wedrowka ta odbywa si¢ na takiej zasadzie, jak proponuje
Jung:

.Mamy odkry¢ i objasni¢ gmach: Jego wyzsze pietro
zbudowano w XIX w., parter pochodzi z wieku XVI,
a dokladniejsze przebadanie konstrukcji wskazuje, ze zbudo-
wany zostal na wiezy z II wieku: w piwnicach odkryjemy
rzymskie fundamenty, a pod piwnica znajduje si¢ zasypana
grota, gdzie w wyzszych warstwach odnalez¢ mozna narze-
dzia z epoki kamiennej, a w nizszych — resztki przedlodow-
cowej fauny. Taka jest mniej wigcej struktura naszej du-
szy.’%6

Czyz mogt Fellini znalez¢ lepszy obszar do poszukiwania
wlasnej tozsamosci niz Rzym? Tytul Fellini Roma jasno
wyraza jego intencje. Artysta prezentuje osobista wizje
miasta. Zacies$nia si¢ spirala, po ktorej kroczy. Porzuca
wielkie przestrzenie. Podejmuje podréz w glab, przez kolejne
warstwy czasu, cofa si¢ 1 powraca. Ale czasu nie da si¢ w petni
okielzna¢. Lagodna koegzystencja wielu epok, ktora tak
sugestywnie czaruje nas Fellini przy wykorzystaniu wszyst-
kich mozliwosci techniki filmowej, jest tylko zhudzeniem.
Supremacja terazniejszosci stanowi istotna cech¢ naszego
$wiata. Jej niszczaca sile pokazuje nam w oszalamiajacej
sekwencji zanikania freskow 1 rozsypywania si¢ w proch dziet
sztuki. Spustoszenia dokonuje fala powietrza napltywajacego
do zasypanego domu patrycjuszowskiego przez wyrwe¢ wy-
konana podczas budowy metra. Materialna substancja dziet
ulegla unicestwieniu, ale antidotum na uczucie przemijania
moze stac si¢ intensywnos¢ przezycia chwili, gdyz to suma
takich chwil stanowi o wartosci ludzkiej egzystencji. Twor-
czo$¢ Felliniego to nanizane na faficuszek momenty takich
ol$nien. Wigkszo$¢ z nich to iluzja, mistyfikacja. Kazdy
kolejny film objawia nam. to coraz wyrazniej.

Bywa wszakze, ze Ow stan ekstatycznego uniesienia,
bedacy jednym z glownych tematéw malarstwa i rzezby
baroku, nabiera w ujeciu Felliniego znamion szyderstwa, nie

tracac przy tym swoistej aury mistycznej. Tak dzieje si¢
w Rzymie w koncowej czesci sekwencji rewii mody eklezjas-
tycznej czy w spotkaniu z medium w Giulietcie i duchach.

Rzym jest pierwszym jego filmem, w ktorym owo przemie-
szanie iluzji realnosci i realnosci iluzji pelni tak istotng
funkcje artystyczna. Dzigki tej interferencji rodzi si¢ szczego-
Iny rytm dziela, pewien rodzaj pulsowania. Po apogeum
upojenia onirycznego nast¢puje plynny powrot do realnosci
egzystencjalnej, ale obraz zawsze zachowuje swoje ambiwa-
lentne, hiperboliczne wiasciwosci. W Rzymie tajemnica iluzji
zostaje jeszcze zachowana. Totus mundus agit theatrum, jak
w znanej dewizie barokowej. Granice stale si¢ zacieraja. Nie
istnieje podzial miedzy widzami a aktorami, rzeczywistoscia
a spektaklem.

Film przy braku tradycyjnej fabuly nie ma tradycyjnego
bohatera. Wedrujacym, a zarazem cicerone jest tworca. Jego
komentarz prowadzi nas przez kolejne strefy. Z tysiaca
sposobow pokazywania miasta Fellini wybrat ten, ktory pod
pewnymi wzgledami pozostaje w zwiazku ze sposobem
konstruowania rzeczywistosci w filmach poprzednich.
W Fellini- Roma zdecydowanie przewazaja miejsca zamknig-
te: waskie uliczki, krete korytarze, stary, mroczny palac,
podziemia. Czescia tego labiryntu jest autostrada. Ta auto-
strada, ktora w filmach amerykanskich stanowi symbol
otwarcia ku bezkresnym przestrzeniom, tutaj staje si¢ namia-
stka kregu piekielnego bez wyjscia, zatloczonego do granic
mozliwosci. Film konczy sie kawalkada motocyklowa po
uspionych ulicach. Okrazenie za okrazeniem, ogluszajaca
nowoczesnos¢ bierze Wieczne Miasto w swoje posiadanie.
Artyscie pozostal jeszcze jeden azyl — Cinecitta, fabryka
snow. Tu ciagle jeszcze kreowac mozna $wiaty prawdziwsze
od prawdziwych. Ekspansywna terazniejszos¢ daje jednak
o sobie znaé. W Wywiadzie wida¢ wyraznie, jak mury
betonowego osiedla zacie$niaja si¢ coraz bardziej wokot
wytworni filmowe;.

W miar¢ krystalizowania si¢ osobowosci artystycznej
Fellini usuwa si¢ na pozycje obserwatora. Ale nie jest
moralista, filozofem czy teoretykiem kultury. Pozostaje
bajarzem, ktory na potrzeby sztuki zawlaszcza coraz wigksze
obszary rzeczywistosci. Za pomoca $rodkow magicznych,
jakie oddaje mu do dyspozycii kino, przeobraza makrokos-
mos wszech$wiata w mikrokosmos wlasnej wyobrazni.

Podroz pozorna

Gdyby Fellini chcial nam pozowaé do portretu artysty
barokowego, wOwczas by¢ moze uczynitby swoim bohate-
rem Don Juana, ktoérego zlozona, skomplikowana osobo-
wo$¢ ujawnia cala glgbi¢ egzystencjalnych, metafizycznych
i etycznych uwarunkowan buntu wyrazanego w zacieklej
aktywnosci erotycznej. Tych cech posta¢ Casanovy po-
zbawiona jest zupelnie. Konsekwentnie przeciwstawia ich
sobie Felicien Marceau.?’” Don Juana nazywa mnichem
mitosci. W jego zapamigtaniu i determinacji jest bowiem co$
zapostolstwa. Bylby to jednak apostol-Antychryst, walczacy
z Bogiem i z catym systemem wartosci, jaki niesie ze soba
religia. Rozkosz jest dlan $rodkiem opanowania duszy
i podporzadkowania jej sobie. Interesuja go jedynie kobiety
stanowigce uosobienie idei, na ktorych, jak na kolumnach,
opieraja si¢ podstawy tadu spolecznego. Ekscytuje go walka
z nimi, pokonywanie trudnosci, a na koniec spektakularne
zwycigstwo, odniesione w poczuciu wiasne] przewagi i god-
nosci. Posiada sil¢ demona. Taka koncepcja bohatera nie
przystaje jednak do struktury $wiata filmowego, jaka kon-
struuje Fellini. Postaci w jego filmach nie osiagaja tego
stopnia niezaleznosci. Nawet rezyser Guido z 8 i 1/2 tkwi
uwiktany w cala sie¢ zwiazkow, ktore tylez go petaja, co
konstytuuja go jako artyst¢. Postaci Felliniego realizujac
swoje zyciowe przestanie, troszczac si¢ 0 swoje miejsce

25



w $wiecie, oddzialuja na losy §wiata, ale dzieje sig to w sposob
nigdy do kofica nie uswiadomiony. Funkcjonuja, jak tryby
w olbrzymim mechanizmie, jak homunkulusy na rycinach
Piranesiego. Filmy Felliniego to ruchome freski, to wielo-
poziomowe obrazy.

Artysta wybral Casanoveg, poniewaz harmonijnie wtapia
si¢ on w obraz $wiata, ktory zmierza ku zagladzie. Miesci sig
doskonale w porzadku spolecznym osiemnastowiecznej Ita-
lii. Jest hipokryta i klamca. Nie zamierza obala¢ zadnych
zasad. Okazuje sie jednak mistrzem w aranzowaniu sytuacji,
ktore pozwalaja mu zasady te omija¢, w taki sposob, aby
otoczenie nie czulo si¢ zagrozone. Don Juan byl wielkim
samotnikiem odrzuconym przez spoleczenstwo. Na wybryki
Casanovy blizni patrza z pobtazaniem. Jest on perfekcyjnym
technikiem mitosci zmystowej. Ale w jego zaciektym wspina-
niu si¢ na szczyty doskonalosci erotycznej nie ma nic
heroicznego. Fellini bezlitosnie odziera swojego bohatera
z jakichkolwiek oznak wielkosci. W filmowym ujeciu egzys-
tencja Casanovy podporzadkowana jest jednemu jedynemu
celowi —uwodzeniu. Celem podbojow ma by¢ rozkosz sama
w sobie, traktowana jako rytuat i obowiazek. Ujawnia ona
wszelako, podobna jak czas, moc destrukcyjna. Obser-
wujemy stopniowa fizyczna i psychiczna degrengolade po-
staci. Blisko$¢ erotyzmu i $mierci, ich obecnos¢ w teatrze
zycia ukazuje nam Fellini od pierwszych scen filmu. Miejs-
cem, w ktorym rozgrywaja si¢ sekwencje poczatkowe, jest
Wenecja, miasto intensywnie napi¢tnowane stygmatami
$mierci i rozktadu, ale rowniez miasto orgiastycznych zabaw
karnawatlowych. Film zaczyna si¢ scena ceremoniahu zato-
pienia w wodach laguny, na znak inauguracji karnawatu,
gigantycznej czaszki. Mozna na krétko zapomnie¢ o nieuch-
ronnym przeznaczeniu, Smier¢ jest jednak stale obecna
w mrocznych uliczkach, we mgle spowijajacej kanatly, w taje-
mniczych palacach, petnych zakamarkow i ukrytych przejsc.

Poczucie nieokreslonego zagrozenia towarzyszy bohate-
rowi w ciagu calej wedroéwki po Europie. Przedziwna ta

podréz, w ucieczce przed samym soba i w poszukiwaniu .

coraz to nowych sposobdw zaspokajania obsesji, jest po-
dr6za donikad. Jak ironicznie stwierdza Fellini: ,,Objechat
caly $wiat, a tak jakby nigdy nie opuszczal t6zka.”?® Calg
energi¢ ukierunkowuje Casanova na mozolne, mechaniczne
powtarzanie czynnosci, ktorych rezultatem pozostaje zawsze
ten sam akt seksualny. Owa podkres$lana przez Felliniego
rutynowos¢ dzialania obnaza marionetkowos¢ postaci. Ca-
sanova jest jak kukla, kierowana przez rezysera-lalkarza. We
wnetrzu tej kukly — pod perukg, pudrem i szminkami, pod
biatlym kaftanikiem — nie kryje si¢ nic, jest pusto. Casanova
jest rOwnie sztuczny, jak jego ostatnia partnerka, lalka
mechaniczna. Totez i rzeczywistos$¢, w jakiej si¢ on porusza,
od poczatku do konca jest rowniez sfalszowana. W ostatnim
kadrze po plastikowej lagunie odjezdza do filmowej re-
kwizytorni powoz. Gasng powoli Swiatla. Fellini — tworca
tej maskarady — we wiasnej osobie demaskuje przed nami
ulotno$¢ powotanej do zycia iluzji.

Hic transit gloria mundi

W przededniu wybuchu pierwszej wojny §wiatowej statek
»Gloria N wyrusza w rejs, aby przyjaciele i wielbiciele
stynnej $piewaczki Edmei Tetui mogli zgodnie z ostatnia
wola zmarlej rozsypac¢ jej prochy u brzegéw wyspy Erimo (E
mori?). Film A statek plynie roi si¢ od symboli, figur
iemblematow. Wylania sie z ich gaszczu wizja konca pewnej
epoki znamionujacej upadek cywilizacji Zachodu. Tu Fellini
odstania nam wreszcie w pelni swoja Janusowa nature. Janus
— to jedno z najstarszych bostw rzymskich — czczone bylto
najpierw jako bog poczatku, kierujacy stworzeniem bogow,
kosmosu, ludzi i ich czynéw??, potem stat si¢ on rowniez
bogiem wszelkich stanow przejSciowych i proceséw przejs-

26

cia: z przeszlosci w przyszto$¢, z jednego stanu w drugi,
Z przestrzeni w przestrzen, z wizji w wizje. Jego podwdjne
oblicze oznacza, ze czuwa zarowno nad wejsciem, jak i nad
wyjsciem; nad wnetrzem i nad zewngtrznoscia; nad gora
1 dofem. Swiat filmowy Felliniego podlega takiej wlasnie
kontroli, jest ekspresja nieograniczonego imperializmu,

W opowiesci A statek plynie cata rzeczywistos¢ stanowi
wytwor techniki filmowej. Na sztucznym, stworzonym
w studio morzu unosi si¢ makieta statku, kolysana na
sztucznych falach. Nad horyzontem rozciaga si¢ sztuczny
niebosklon, na dnie parowca spoczywa ogromny, sztuczny
nosorozec. Tworcy zalezy na tym, aby w autoironicznym
gescie zdemaskowac te filmowa iluzje przed widzem, i tak jak
w Casanovie podejmuje si¢ tego w ostatnim ujeciu. Artys-
tyczne efekty takiego zabiegu sa wielorakiej natury. Po
pierwsze widz nie moze zignorowa¢ faktu, iz rzeczywistos¢
ekranowa stanowi w catosci wytwor wyobrazni tworcy. Po
drugie, nacechowanie metaforyczno-symboliczne obrazu
znacznie si¢ intensyfikuje, poniewaz u§wiadamiamy sobie, ze
kazdy jego element, nawet najbardziej dziwny i zaskakujacy,
zostal wprowadzony celowo, a wigc moze by¢, cho¢ nie musi,
nosnikiem jakiego$ znaczenia. Zazwyczaj obraz filmowy
zawiera obok rzeczywistosci przedstawionej elementy real-
nosci, ktora zostaje wchionigta przez film naturalnie i nieja-
ko przypadkiem. Taka natura w filmie A statek plynie
obecna jest li tylko w fizjonomiach aktorow, cala reszta zas
jest tylko natury tej nasladownictwem i ezoterycznym,
magicznym odwzorowaniem. Mistyfikacja ta jest zreszta
nader przewrotna. Film funkcjonuje bowiem na trzech
plaszczyznach czasowych. Pierwsze sekwencje — w kolorze
sepii, jak ze starych fotografii albo kronik filmowych
— przenosza nas w przeszlos¢. Co wigcej, dokumentalna
konwencja opowiadania sugeruje, ze¢ mamy do czynienia
z wydarzeniem autentycznym, relacjonowanym ponadto
przez naocznego Swiadka. Gdy maszyna czasu zostaje uru-
chomiona, a akcja zaczyna si¢ rozwija¢, obraz przybiera
barwy naturalne. I jest to poziom terazniejszosci filmowe;j,

" niejednolitej zreszta i nieciaglej, zbudowanej z oderwanych

epizodow, nie pozbawionej jednak pewnego schematu nar-
racyjnego. Wreszcie, po zaskakujacym zakonczeniu, gdy
okaze sig¢, ze cala rzeczywisto$¢ zostata wykreowana przez
tworce — pozostaje juz tylko realno$¢ wytworni filmowe;j
wraz ze zmgczonym rezyserem. Kazda warstwa czasowa jest
wiec wchianiana, zagarniana przez nastepng.

Ostatnia konsekwencja wspomnianej mistyfikacji, zdema-
skowania mechanizmu iluzji, jest okreslona interpretacja
wizji artystycznej. Ot6z $wiat w tym ujeciu jawi sie na ksztalt
szklanej kuli bez wyjscia. Tak jak na freskach Giambattisty
Tiepolo lub Pietro da Cortona zdaje sig¢, ze postaci ulatuja ku
bezkresnemu niebu, ktore w ostatecznosci okazuje si¢ pigk-
nie malowanym sufitem, tak u Felliniego nieskonczona
przestrzen oceanu i blekit nieba sg tylko kawatkami koloro-
wego tworzywa rozpigtego na rusztowaniu.

Wedrowka, zeglowanie jest przeznaczeniem czlowieka,
lecz prozno oczekiwac, ze sens tego ruchu zostanie nam
objawiony. Fellini pisze jednak: ,,Nie stracifem jeszcze wiary
w podroz, nawet jesli wydaje si¢ ona czgsto ciemna i bez-
nadziejna.”3° Krzepiacym dowodem na to jest jego wiara
w sztuke. W A statek plynie mamy do czynienia z takim
samym pulsujacym rytmem narracji, jak w Rzymie. Przy
czym, jakby na potwierdzenie tego, co powiedziano, apo-
geum ekstazy, upojenia, niezwykle sugestywnego, bo pro-
mieniujacego poza ekran, przypada na chwile, gdy dochodzi
do glosu sztuka prawdziwa. Sa to sekwencje tanca cygans-
kiego oraz oszatamiajgcego koncertu na kieliszkach w ku-
chni okretowej. Nastepuje chwila, gdy caly ten statek wraz
z pasazerami pielegnujacymi artystowskie wartosci ducha
wylatuje w powietrze. Przy zyciu zostanie tylko narrator-
-dziennikarz z nosorozcem-samica, ktory to zwierz zape-



wni mu odpowiedni pokarm. Ale nie traktujmy tego zakon-
czenia zbyt serio. Jesli wszystko jest udawaniem i oszustwem,
to i ta finalna zaglada nie moze byC ostateczna.
Swiadectwem wiary Felliniego w podrdz jest w ostatecz-
nym rozrachunku Wywiad. Ta podro6z fantastyczna niebies-
kim tramwajem z centrum Rzymu do wytworni Cinecittd jest
okazja do wylozenia pogladéw na film i sztuk¢ w ogole,
okazja do samoanalizy postawy twoérczej 1 Zyciowej. Moto-
rem, ktéry wprawia w ruch mechanizm czasu, jest pamiec.
Fellim zwraca uwage na dos$¢ istotna roéznicge pomigdzy
wspomnieniami a pamig¢cia. Wspomnienia, wedtug niego
maja charakter anegdotyczny, podczas gdy pamigc jest jak
oddychanie — ciagla, nieprzerwana i niezalezna od woli.3!
I taka pamieé niewatpliwie jest sita sprawcza jego dziel.
W filmie bezposrednim powodem wedréwki pamigci jest
wywiad, jakiego rezyser udziela ekipie telewizji japonskiej na
temat filmu stanowiacego adaptacje powiesci Kafki Amery-
ka. Ten film réwniez konsekwentnie jest realizowany w Cine-
Citta, co zreszta moze znalez¢ wytlumaczenie w fakcie, iz sam
Kafka nigdy w Ameryce nie byl. W Wywiadzie mamy dwie
strefy czasu. Pierwsza to terazniejszo$¢, druga to lata mtodo-
§ci Felliniego, a dokladnie, moment pierwszego kontaktu
z filmem i wytwornia. Ale czas w tym filmie ulegt splasz-
czeniu. Obie strefy nakladaja si¢ na siebie 1 w warstwie
wizualnej odznaczaja si¢ ta sama wyrazistoscia. Tylko jeden
moment w Wywiadzie jest silnie nacechowany przeszioscia.
Jest to moment wyswietlania na ekranie sceny ze Stodkiego
Zycig, w tonacji czarno-biatej, w ,,widzialnej”” obecnosci
Marcelo Mastroianiego i Anity Ekberg starszych o ¢wierc
wieku. Struktura przestrzenna w tym filmie jest bardziej
jeszcze by¢ moze zlozona niz w filmach wezesniejszych.
Wspomnianych podrozy jest bowiem kilka. Pierwsza z nich
to podr6z tramwajem. Ta poczatkowo inscenizowana, po-
tem przeobraza si¢ w imaginacyjna — przez dzungle petne
dzikich zwierzat 1 prerie — jest po prostu wkraczaniem
w $wiat filmu. W tym czasie aktorzy, ktorych uprzednio
widzielismy w trakcie charakteryzacji 1 dobierania strojow,
w pelni wcielaja si¢ w swoje role i gdy tramwaj dojezdza do
wytworni sa juz postaciami sprzed lat piecdziesieciu. Roz-
poczyna si¢ podroz po Cinecitta. Te trzy plany czasoprzest-
rzenne: realny — terazZniejszy (cho¢ réwniez nieustannie
,falszowany” i poddawany mistyfikacji), przeszly i fantas-
tyczno-wyobrazeniowy funkcjonuja w obrebie Cinecitta
rownoczes$nie. Akcja rozgrywa si¢ zarowno na zewnatrz, jak
i w atelier, ale spoérod wszystkich filmow Felliniego krgco-
nych w ostatnich latach, ten z pewnoscia najbardziej ,,0t-
wiera si¢”” na realng przestrzen naturalna. Po raz pierwszy od
bardzo dawna w naturalnej funkcji dramatycznej uzyte
zostato $wiatlo stoneczne i deszcz. Sily natury stawiaja

jednak opér dziataniom tworcey, nie poddaja sie jego presji
— stanowia niepozadana przeszkode, z ktéra musi zmagac
si¢ Rezyser — bohater Wywiadu. Istota kina Felliniego jest
bowiem magia aranzowania, ,,uporzadkowane ol$nienie”.
Fellini wierzy w kino.

Prowokacyjna demaskacja iluzji filmowej nie niweluje
magii jego filmow, tak jak elementarna znajomos¢ fizyki nie
niszczy tajemniczo$ci wizji wywotywanych w barokowych
anamorfozach, bliskich pod pewnymi wzgledami strukturze
filméw Felliniego. W miarg¢ jak zmieniamy kat widzenia,
odstaniaja si¢ przed nami w owym dynamiczno-prze-
strzennym ukladzie, plynnym i nieuchwytnym, coraz to
nowe sensy 1 tajemnice. Ich status jest zawsze niepewny
1 ambiwalentny. MozZemy ten aspekt zignorowa¢, ale jesli
poddamy si¢ oddzialywaniu tak charakterystycznego dla
dziet Felliniego wieloznacznego nadmiaru, okazuje si¢, zZe
odbior jednorazowy nie wystarcza. Jakkolwiek ostateczne
zrozumienie polega na wyborze dostgpnych nam znaczen
wedtug naszego wlasnego klucza, sklonni jestesmy filmy te
oglada¢ ponownie lub wrecz wielokrotnie. Procedura ta,
skadinad normalna i nieodzowna dla kogos, kto stawia sobie
za cel analiz¢ utworu, w tym konkretnym przypadku,
pozwala na co§ wigcej niz na stosunkowo dokladne rozpoz-
nanie tresci obrazow i zasad ich budowy. Zapamigtane w ten
sposOb powtarzajace si¢ symbole 1 konotacje wizualne
pozwalaja postrzegaé tworczos§¢ Felliniego w sposob proce-
sualny. Tworzone przez niego utopie przestrzenne zaczynaja
si¢ ze soba wiazaé tak dalece, ze kazde z jego dziet traktowane
w izolacji wydaje si¢ bez porownania ubozsze, niz wowczas
gdy zostaje wpisane w cigg wizji artystycznych, ktore zawie-
raja si¢ w sobie jak chinskie pudetka. Kazdy film ma
wplecione w swoja tkanke fragmenty filméw poprzednich
i ukrywa zalazek filmu nast¢gpnego. Ta zasada inkluzji
funkcjonuje na réznych poziomach, aby urzeczywistnic si¢
w catoksztalcie dojrzalej koncepcji tworczej. Zostaje do-
prowadzona do nieskoficzonosci i wydaje si¢ by¢ swoistym
dazeniem artysty do absolutu, w wierze, Ze kazda rzecz ma
swoja przyczyng. On sam, kreator — sztukmistrz — urucha-
mia filmowa rzeczywistos¢, kaze jej defilowaé przed naszymi
oczyma, aby za chwile w autoironicznym gescie obnazy¢
przed nami maszyneri¢, ktora napedza ten mechanizm.
Podréz jest ziludzeniem, ale owo tchnienie metafizyczne
obecne, cho¢by przez mgnienie oka w kazdym z jego filmow
otwiera obszary, ktore wymykaja si¢ kontroli, i wydaje si¢
nie mie¢ znaczenia fakt, iz u jego podloza tkwi magiczna
sztuka lub iluzja optyczna. Barok w tworczosci Felliniego nie
jest wiec pustym ozdobnikiem, ale zdaje si¢ tkwi¢ u podioza
jego kosmologii.

PRZYPISY

' Federico Fellini, Fellini on Fellini, London 1976, s. 51, 52-—53

? Fellini, op.cit. s. 51

3 Federico Fellini, (wywiad) ,,Forum”, nr 26, 1987

4 Georges Matoré, L'Espace humain, Paris 1962, s. 35

5 Por. Gerard Genette o powieSciach A. Robe-Grilleta (w:) Figure 111, Paris
1966, s. 84

¢ Por. Jean Yves Guérin, Errances dans un archipel introuvable, Notes sur les
resurgences barogues au XX 5., (W) Figures du baroque, Paris 1983 oraz
Baroque et cinema. Etudes cinematographiques, r. 1960, z. 1-—2

7 Michal Glowinski, Tradycja literacka, (w:) Problemy teorii literatury,
Wroclaw 1987, s. 342

8 Gerard Genette, Figures I, Paris 1966, s. 20

° Arnold Hauser, Spofeczna historia sztuki i literatury, Warszawa 1974, s.
345

10 Jakub Zdzistaw Lichanski, Barok i dzien dzisiejszy (w:) ,,Poezja”, z. 5/6,
1977

11 Za Germain Bazin (w:) Le language de style, Paris 1977. Por. tez: Jadwiga
Sokotowska: Spory o barok, Warszawa 1971

12 Jan Biatostocki, Barok, styl, epoka, postawa, (w:) ,Biuletyn Historii
Sztuki” — nr 1, 1958

13 Por. Baroque et cinéma, op.cit.

14 Jan Bialostocki, Refleksje nad barokiem ,,Poezja”, z. 5/6, 1977

1% Gerard Genette, Figures I, op.cit.

16 Federico Fellini, Fellini on Fellini, op.cit. s. 157

17 Por. Jean Frangois Lyotard, The Postmodern Condition, New York 1984

18 Cyt. za Jeanyves Guerin, op.cit. s. 339

19 Fellini, (wywiad) — ,,Messager Européen™, Paris 1988, z. |

29 Fellini, Fellini on Fellini, op.cit. s. 158

21 Luzius Keller, Piranesi czyli mit spiralnych schodéw, (w:) ,,Pamigtnik
Literacki”, z. 1, 1976

22 Marguerite Yourcenar, Sous bénefice d’inventaire, Paris 1980

23 U. Vogt-Goknil, cyt. za: Luzius Keller, op.cit.

24 William Szekspir, Hamlet (w:) Dziela dramatyczne, Warszawa 1980 s. 66

25 Cyt. za Jerome Carcopino, Zycie codzienne w Rzymie w okresie rozkwitu
cesarstwa, Warszawa 1960, s. 37

26 Carl Gustaw Jung, Essais de psychologie analytique, Paris 1962, s. 86

27 Felicien Marceau, Casanova, Paris 1948

28 Fellini, (wywiad) ,,Premiére”, z. 12, 1987

29 Dictionaire des Symboles, Paris 1969, s. 427

30 Fellini, Fellini on Fellini, op.cit., s. 158

31 Fellini, (wywiad) ,,Prémiere”, z. 12, 1987

27



Rzym w obiektywie
Andrzeja T. Pilichowskiego-Ragno

Andrzej T. Pilichowski-Ragno urodzony w Rzymie w 1967 roku jest doktorantem Wydziatu Filologicznego

Uniwersytetu Jagiellonskiego w Krakowie. Od paru lat zajmuje sie fotografia. Wspolpracowat jako

fotoreporter z ,,Przegladem Akademickim” i ,,Bis’em’. Jest autorem cykléw fotograticznych , Rzym™

i , Zebracy krakowscy'’, z ktérych ten ostatni uzyskat nagrode specjaina Prezesa Towarzystwa Mito$nikow

Historii i Zabytkbw Krakowa w XV konkursie fotograficznym ,,Ocali¢ od zapomnienia™ w 1992 roku. Cyk!
,Rzym’ powstawal w czasie kolejnych pobytéw we Wloszech w latach 1991-1992.

Rzym. Samochéd sprzedawcy ubran. Rzym. Antykwariat.

Rzym. Campo di Fiori.

28





