SEAWQJ SZYNKIEWICZ

ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ NA SUMATRZE
A POZYCJA SPOLECZNA KOBIETY

Teza o istnieniu matriarchatu jako przedpatriarchalmego etapu roz-
woju spolecznego ludzkosci, wysunigta jeszcze w XIX wieku, stanowi
nadal — wprawdzie w zmienionej postaci — zagadnienie Irapujace
etnografa. Zarzucenie dyskusji nad nia, oznaczajace czesto brak zaufa-
nia dla jej ptodnosci, nie réwna sie wcale milczacej zgodzie na poglad
o jej bezprzedmiotowosci. Wynika wylacznie z przekonamia, ze przy
obeenym stanie wiedzy trudno jest rozstrzygnaé¢ trwajacy od dawna
spbér. Przewaza jednakze opinia, ze walory naukowe posiada¢ moze
przede wszystkim analiza organizacji czy funkcjonowania rodu macie-
rzystego, a nie proby umieszezenja go 'w schemacie ewolucyjnym.

Niniejszy artyku! ograniczy sie jedynie do analizy wybranego
aspektu organizacji spolecznej uznanej za matriarchalng, mianowicie
pozycji spolecznej kobiety na tle rozpadu rodziny macierzystej w Mi~
nangkabau. Poniewaz temat ten wchodzi w zakres rozwazan nad ma-
triarchatem, celowe bedzie dokonanie przeglagdu stanowisk, jakkolwiek
bez ambicji przedstawienia historii problemu.

Myél o powszechnosci matriarchatu jako etapu rozwojowego spo-
leczenstw mie od razu zostala wigczona w sklad teorii ewolucjonistycz-
nej w etnografiil. Pojawila sie ona w kregu mysli prawniczej jako
wynik poszukiwan praw spolecznych rzadzacych zyciem ludzi, jednak-
ze calkowicie w ich aspekcie legalistycznym. Mocno utrwalony w pra-
wie rzymskim patriarchalizm i zwigzany z nim system pokrewienstwa
oraz dziedziczenia wiasnoéci — tak wazny dla koncepcji prawniczej —
ukierunkowatl zainteresowania prekursoréw trwajacego po6zniej dtugie
lata sporu. Charakterystyczne jest, ie dopiero od polaczenia rozwazarn

1 Morgan po zapoznaniu sie z wynikami przemyv$len Bachofena dopudcit moz-
liwo$é, ze organizacja spoleczna ludéw pierwotnych oparta byla na prawie macie~
rzystnym, zanim ,,po pojawieniu sie wlasnosci masowej” przeksztalcila sie w pa-
{riarchalng. L. . Morgan, Spoleczenstwo pierwotne, Warszawa 1887, s. 67.

———



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 295

nad pokrewienstwem i przekazywaniem wlasno$ci rozpoczyna sie linia
rozumowania, ktéra doprowadzila do powstania teorii matriarchalnej
lub patriarchalnej. Wezeéni socjologowie, jak Spencer, Durkheim czy
Pareto, ktérzy zaczynali studiowanie spolteczenstwa od jego ekonomicz-
nych instytucji, a wiec systemu wilasnosci lub podziatu pracy, nie mo-
gli sie spotkaé z etnografami~prawnikami na tej samej drodze myslowej,
a nawet po ogloszeniu wspomnianych teorii wykazali dla mich brak
zainteresowania. Podejécie tych ostatnich prowadzilo do budowy zwar-
tej struktury prawnej okreslajgtej stosunki miedzy czltonkami grupy,
a zatem do wyodrebnienia ludéw o podobnym systemie prawnym. Ko-
reluje to z metodologicznym wymogiem tworzenia typdéw (idealnego
modelu spoleczenstwa, do ktérego przyporzgdkowujemy spotykane
w praktyce) jako podstawowego narzedzia porzgdkowania zjawisk. Ta-
kie rozumowanie umozliwilo Bachofenowi stworzenie z poszczeg6lnych
przekazéw antycznych etapu: gynajkokracji (wladztwa kobiet) bedacego
pierwszym okresem dziejéw ludzkosci, posiadajgcym zwyczajowo sko-
dyfikowany zespél zasad obowigzujacych czlonkéw rodu i spoleczen-
stwa, a zatem pierwszym systemem prawnym. -

Réwniez McLennan, zaliczany do twércéw teorii matriarchatu, przy-
jal ‘prawny punkt wyjscia. Na konsekwencje odrzucenia takiego stano-
wiska wskazuje przyklad Westermarcka, ktéry — mimo iz byl prze-
ciwnikiem koncepcji matriarchatu — tylko posrednio zwigzany jest
z teorig wiecznego patriarchatu. Pozyteczne w tym wzgledzie jest po-
réwnanie definicji malzefistwa podanych przez McLennana i Wester-
marcka.

Pierwszy z nich stwierdza: ,Malzenstwo... oznacza zwigzek (union)
mezczyzny 1 kobiety jako prawmng relacje mgz—zona 1 w ten sam
sposdb moze byé okreSlone przez miejscowe prawo lub zwyczaje” 2
[podkreslenie S. S.]. Drugi zas: ,malzenstwo jest niczym innym, jak
mniej lub bardziej stalym zwigzkiem (connection) miedzy przedstawi-
cielem pici meskiej i zenskiej trwajacym ‘dl'uzej poza akt kontynuowa-
nia gatunku i urodziny potomka” 3, Ta ostatnia definicja {zbudowana
zreszta w ten sposob, by do wyraznych celéw ideologicznych objeta
réwniez zwierzeta) wykazuje w przeciwienstwie do poprzedniej brak
zainteresowania pozaetycznymi mnormami spolecznymi regulujgcymi
stosunki miedzy czlonkami grupy. Usuwajgc z rozumowania element
prawny Westermarck poszed?! w kierunku obrony konkretnej instytucji
kulturowej — mianowicie monogamii. Zupelie inaczej McLennan.
Okreflajgc przedmiot swoich badan jako ,,prawmg relacje mgz—zona”

2J. F. McLennan, Studies in Anrcient History, London 1896, s. 44.
3E. Westermarck, The History of Human Marriage, t. 1, London 1921,
wyd. V, s. 71 (wyd. I ukazalo sie w r. 1891).




286 SLAWOJ SZYNKIEWICZ

mdgl skonstruowaé¢ ma tej bazie koncepcje prawnej przewagi kobiet
w spoleczenstwie na pewnym etapie rozwoju. Powyzsze zestawienie
definicji matzenstwa jest jednym z przykladéw wplywu zalozefi teo-
retycznych ma rezultaty badan. Historia sporu o matriarchat dostarcza
nam wiecej okazji do obserwowania podobnej zaleznosci.

W roku 1861, tzn. w tym samym, w ktéorym Maine oglosit swoja
teorie patriarchatu, ukazala si¢ praca Bachofenat Przeprowadza
w niej autor dowéd na powszechnosé etapu matriarchatu, charaktery-
zujgcego sie nastepujgcymi zasadami obowigzujgcymi w zyciu spolecz-
nym: uprzywilejowana pozycja kobiety i jej decydujaca rola politycz-
na, przekazywanie dzieciom imienia poprzez matke, przynaleznos¢
dzieci do grupy spolecznej matki, wreszcie dziedziczenie witasnosci je-
dynie przez kobiety. Bachofen wysunal teze, ze etap ten poprzedzal
ostatecznie stadium rozwoju ludzkosci — patriarchat. Nalezy przy tym
podkreslié, ze konstrukcja Bachofena nie zmierzala do wyrdznienia
etapbw rozwoju rodziny, a jedynie rozwoju spoleczenstwa z punktu wi-
dzenia pozycji zajmowanej w nim przez kobiety 3. Niezaleznie od nie-
go McLennan® publikuje poglad o wyksztatceniu sie z promiskuityzmu
egzogamicznego 1 matrylinearnego rodu poprzedzajacego roéd patryli-
nearny. Jego poglad, ze rodzina wyksztalcila sie dopiero w trzeciej in-
stancji po plemieniu opartym na wiezach terytorialnych i rodzie — na
wiezach pokrewienstwa, a takze szeroko spopularyzowane i rozszerzo-
ne przez Engelsa? wnioski Morgana wywolaly readkcje Westermarcka
bronigcego odwiecznosci rodziny monogamicznej. Z uwagi na popular-
noé§¢ Westermarcka i udzielone mu poparcie szerokich ko6t klerykal-
nych Europy powrdcit do konstrukeji MecLennana Briffault® ktory
reprezentowal lewicows ideologie spoleczng. W ten sposéb koncepcja
matriarchatu zwigzana zostala posrednio z ideologiczng w swojej naturze
walksa skrajnych pogladow na pochodzenie rodziny. Olbrzymie dzielo
Briffault, zawierajgce mnostwo materiatu, byloc w zasadzie ostatnim
glosem z serii wczesnych teoretykéw matriarchatu. Trwajgca od ipo-

¢J. J. Bachofen, Das Mutterrecht. Eine Untersuchung iiber die Gynaiko-
kratie der alten Welt nach ihrer religidsen und rechtlichen Natur, Stuttgart 1861,

5 Tak wiegc zgodnie z jego koncepcig matriarchat (gynajkokracje) poprzedzaly
dwa okresy: heteryzm — epoka wnieuporzadkowanych stosunkéw spotecznych,
a takze plelowych, oraz amazonizm — uniwersalny etap przej§ciowy charakte-
ryzujacy sie zbroinym woporem kobiet przeciwko brutalnemu traktowaniu ich
przez mezezyzn., Dopiero gynajkokracja wprowadzié miala stabilng instytucje mal-
zefstwa w formie monogamicznej. *

6§ J. F. McLennan, Primitive Marriage, London 1865.

7T F. Engels, Pochodzenie rodziny, wtasnosci prywatnej i panstwa, wyd. 1,
Zurich 1884.

8 R. Briffault, The Mothers, London 1927,



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 29F

(3

czatku XX w. krytyka teorii matriarchatu doprowadzita do spadku za-
interesowania zagadnieniemn. Krytyka, podjeta gldéwnie przez anglosa-
skich antropologéw spolecznych, dotyczyla® przede wszystkim tezy
o uniwersalno$ci stadium oraz szczegdlnie silnie wyeksponowanej przez
Bachofena idei wladztwa kobiet jako podstawowego wyznacznika tego
etapu rozwoju spoteczefistwa. Material zbierany u wspolczesnych ludow
pierwotnych rzeczywiscie ich nie potwierdza ani tez zdecydowanie nie
obala, Stwierdzono wiec, ze uprzywilejowanie kobiet nie musi i$¢ w pa-
rze z matrylinearnosciag czy matrylokalnoscia, a podrzedna jej pozycja
z patrylinearnoécig. Poza tym nie zaobserwowano wypadku, ktéry by
uzasadnial dostowno$é pojecia ,matriarchat”, jakkolwiek istniejg spo-
leczenistwa, w ktéorych zinstytucjonalizowana vola zony i matki jest
wyzsza niz meza i ojca, mimo ze jednoczes$nie stosunek ten moze byt
odwrotny w relacji kobieta — jej mescy krewni. Wymieniona tu sy-
tuacja czesto uznawana bywa za definicje matriarchatu?®. Z wieloma
watpliwosciami spotkalo sie tez twierdzenie o sukcesywnosci stadium
matriarchalnego po promiskuityzmie, a przed patriarchatem. Uznano,
ze nie mozna dowieé¢ istnienia etapu promiskuityzmu ani tez przejscia
matriarchatu w patriarchat wskutek zmiany gospodarki kopieniaczej
na rolnictwo sprzezajne, czy tez na pasterstwo. Dane wskazujg row-
niez, ze watpliwe sg poglady o wzglednej wyzszo$cei kultury patriar-
chalnej nad matriarchalng. Jednakze opinie i tu s3 rozbiezne. Tak mp.
W. P. Schmidt zdecydowanie wigze rod macierzysty z kopieniactwem 9.

Lowie " i Linton ** dochodzg do wniosku, ze rody macierzysty i pa-
triarchalny mogg istnie¢ niezaleznie od siebie i ze jest to uwarunko-
wane wyplywajaca ze spolecznego podzialu pracy rolg poszczegdlnych
plel w gospodarce 3. Kroeber ** i Olson?® ogélnie zakladajgc réwniez
niezalezno§¢ tych dwu rodzajéw organizacji dopuszczajs ewentualnosé
przejscia matrylinearnosci w patrylinearnosé. Sumujge trzeba stwier-
dzié, ze w zachodniej etnografii zdecydowanie przewaza tendencja do

S Por. M. Mead, Woman. Position in Society, [w:] Encyclopaedia of the So-
cial Sciences, New York 1949, s. 193,

WP W.Schmidt, Das Mutterrecht, ,Studia Instituti Anthropos”, t. 10: 1955,
s. '186.

1R, H. Lowie, Primitive Society, London 1961, s 463.

2R, Linton, The Tree of Culture, New York 1957, s. 692.

13 Takie zaloZenie przy zachowaniu ewolucjonistycznego schematu rtozwoju
gospodarczego sila rzeczy implikowaloby ewolucyjne nastepstwo patriarchatu po
matriarchacie. Schemat ten jednakZe nie jest obecnie w calo$ci przyjmowany bez
zastrzezen.

¥ A L. Kroeber, The Nature of Culture, Chicago 1952, s. 437.

1 R. L. Olson, Clan and Moiety in Native America, ,Publications in Ameri-
can Archaeology and Ethnology”, t. 33: 1933.




208 ’ SEAWOJ SZYNKIEWICZ

&

unikania generalizacji typowych dla XIX w. oraz dazenie do rozczlon-
Kowania teoretycznej wizji matriarchatu na jej czesci skladowe podlega-
jace obserwacji badacza. Dotyczy to gléwnie matrylinearmosci i matry-
Iokalnosci, przy czym — jakkolwiek czesto sie to zdarza —mie musza
one wspdlwystepowaé. Wykazaly to chociazby badania Malinowskiego
na Wyspach Trobriandzkich, gdzie patrylokalnosei towarzyszy matryli-
nearnogé. Zaprezenfowane wyzej poglady stanowia wyjsScie pogrednie,
tym bardziej mozliwe do przyjecia, im bardziej okazuje sig, ze nie moz- .
na dowies¢ bachofenowskiej iub pokrewnej jej teorii matriarchatu ani
tez jej obalic. Mimo wszystko zbyt surowa wydaje sie by¢ ocena Pid-
dingtona 18, ktory stwierdzil, ze ,»matriarchat« jest to koncepcja, ktorej
nikt dzi§ powaznie nie powinien bronié¢”. Sg bowiem uczeni ‘wychodzacy
z zalozenia, ze powolywaniem sie na wspolczesne kultury nie mozna
dowodzi¢ miebylo$ci matriarchatu, jako ze odnosi sie go do dalekiej
przesziodei, a obserwowane dzisiaj instytucje, ktérym przeciwnicy ma-
triarchatu nadajg istnienie mniezalezne od matriarchalnej organizacji
spoleczehstwa, sg niczym innym, jak jej przezytkami. Poglad podobny
przewaza w etnografii radzieckiej, ktéra teze o uniwersalnosci matriar-
chatu wlaczyla do teorii rozwoju spoteczenstw. Niektérzy radzieccy
etnografowie trakiuja stosunek do powyiszej tezy jako pomocnicze
kryterium postepowosci badacza 7.

Najwybitniejszym przedstawicielem radzieckiej nauki o matriarcha-
cie jest Koswen. Zachowujac ogélng idee bachofenowsks zlagodzil om
niektére tezy Bachofena, przystosowujac je do biezacego stanu wiedzy
o spoleczenstwach pierwoinych, Tak wiec stwierdza m. in., ze ,.rozw0j
matriarchatu w rdinych epokach 1 réznych konkretnych spoteczef-
stwach przebiegal niejednakowo i wysoce mnieréwnomiernie. Dotyczy
to zarazem rozwoju ustroju rodowego w jego caloksztalcie. Dlatego
jedne matriarchalne spoteczefistwa rodowe mogly i musialy pozostaé na
bardzo niskim szczeblu rozwoju, inne — osiggnaé poziom form wysoce
rozwinietych’ 8. Wedlug Koswena przejScie do patriarchatu dokonuje
sie poprzez przeksztalcenie rodziny macierzystej w patriarchalng wy-
wolane przemianami w spoleczno-gospodarczej pozycji obu plei9,

W ostatnim czasie na gruncie nauki polskiej zakwestionowal teze
o powszechnodci stadium matriarchatu J. Kulczycki stwierdzajac, ze

¥ R. Piddington, An Introduction to Social Anthropology, t. 1, London
1952, s. 171,

7 Por. M. O. Koswen, Matriarchat. Istorija problemy, Moskwa 1948.

18 M, O. Koswen, Historia kultury pierwotne; w zarysie, Warszawa 1955,
s. 177,

1 M. O. Koswen, Siemiejrnaja obszczina (opyt istoriczeskoj charaktieristiki)
»Sowietskaja Etnografija”, nr 3: 1948, s. 3—32.



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 299

nalezy ja mniej stanowczo formulowaé, zachowujgc jednakze twierdze-
nie o prawidlowosci tego stanu?. Ani u Koswena, ani u innych ra-
dzjeckich teoretykéw spoleczenstwa pierwoinego, jak np. u Jefimienki
lub Potiechina, nie znajdujemy definicji pojecia matriarchatu, mimo zZe
jest ono czesto uzywane. Nie jest to wina przeoczenia, gdyz Koswen
z uwagi na dobro dyskusji apeluje o ostrozne okreslanie tego trudnego
przedmiotu. Definicje taka mozna jednak odtworzy¢ ma podstawie pu-
blikowanych wypowiedzi wspommianych uczonych. Dla matriarchatu
jej differentia specifica brzmialy nastepujaco: uniwersalnos¢, prawidlo-
wosé dla spoleczehstw o poziomie sit wytwoérezych wlasciwych neolito-
wi (pamigtajac o cytowanym wyzej zastrzezeniu), wyzsza lub réwna
mezczyznie pozycja kobiety w zyciu spolecznym, wystepowanie rodziny
macierzystej stanowigcej wspdlnote ekonomiczna.

Jak wynika z powyzszego przegladu, istnieje duza réznica stanowisk.
Wybér jednego z nich, gdyby byl potrzebny, niewatpliwie bylby trud-
ny . Wydaje sie, ze dla zrealizowania celu niniejszego artykulu wy-
starczy, pamietajac o braku zgody, stwierdzi¢, co mnastepuje. Kazda jed-
nostka ludzka jest czlonkiem wielu grup uwiklanych w system zwany
organizacjg spoleczng. System ten okreflaja zasady zwigzane z kilkoma
wyznacznikami, z kitdérych do najwazniejszych naleza: pokrewienstwo,
ple¢, stan cywilny, wiek, zamieszkanje. Wplywaja one czesto decydu-
jaco na obraz kultury konkretnego spoleczenstwa i dlatego moga stu-
2y¢ czasem za podstawe klasyfikacji spoleczenstw. Zaleinie od wyznacz-
nika wzietego 2a podstawe klasyfikacja taka ma rézng wage dla teorii
kultury. Mozliwy jest wiec dychofomiczny 2 podzial ma ludy wspéldzia-
lajgce i wspodlzawodniczgce 22; na spoleczenstwa, ktérych sprawne funk-
cjonowanie wymaga aktywniejszej roli kobiet miz mezczyzn, i na takie,

2 J Kulczycki, Teoria matriarchatu w $wietle prac radzieckich, Wroclaw
1955, s. 49, 50.

% Pod wieloma wzgledami dyskusja nad matriarchatem przypomina sp6r
o totemizm. Byé moie bez powazniejszych oporéw =zaakceptowane zostanie takie
rozumienie tego terminu, ktére odblerze mu znaczenie zintegrowanej organizacji
spolecznej posiadajgce] konkretne, strukturalnie powigzane imstytucje matriar-
chalne, a bedzie oznaczalo zbiér miezaleinych, niekiedy wspétwystepujacych insty-
tucji. .
22 Nie zawsze w naukach spolecznych klasyezny, arystotelesowski schemat
dychotomiczny jest praktyczny w uzyciu. Czesto wygodniej jest przyjaé do celé6w
porzgdkowania zasade continuum obrazujgcego masilenie cech jakoSciowych. Uzy-
teczna jest ona takze w tych wypadkach, gdy moie zaistnie¢ spér o to, czy dane
spoleczenstwo jest matriarchalune, czy patniarchalne lub bardziej prawdopodobne,
gdy bedzie chodzilo o okreslenie ,stopnia 'matriarchalnosci”.

2 Przyiety np. bez wiekszego powodzenia przez Margaret Mead w jej pracy
Cooperation and Competition Among Primitive Peoples, New York 1037,



300 SLAWOJ SZYNKIEWICZ

ktére tego nie wymagaja; na spoleczenstwa tworzace grupy oparte na
wiezi pokrewienstwa wedtug regul matrylinearnosci, jak réwniez na
stosujace reguly patrylinearnosci. O wartosei i przydatnosci . takich
i wielu imnych mozliwych klasyfikacji decyduja rézne czynniki, lecz
omawianie ich na tym miejscu nie jest potrzebne.

Wydaje sig, ze ostatni z wyzej przytoczonych podzialéw wspdiczes—
nych spoteczenstw, polaczony z dwoma réwnoleglymi mu podziatami,
ktérych podstawg w pierwszym wypadku jest dziedziczenie po linii
jednego z rodzicow, a 'w drugim rezydencja matzenstwa. pozwala wy-
odrebni¢ spoleczenstwa nazywane matriarchalnymi. W tym znaczeniu
tez bede stosowal tutaj termin ,matriarchat”, Usuwam w ten sposéb
poza zasieg zainteresowania sprawe matriarchatu jako etapu historycz-
nego rozwoju. Przedmiotem bowiem dalszych rozwazan bedzie lud
wspdiczesny, powszechnie w literaturze uznany za jeden z mnajwybit-
niejszych przykladéw do niedawna obserwowanego matriarchatu.

Do innych termindéw, ktére wymagajg sprecyzowania dla jasnosci
niniejszego artykulu, nalezy:

rodzina elementarna — rozumiem przez nig pare malzen-
ska (niekoniecznie cechujaca sie stala wspélrezydencja) z dzietmi wy-
magajagcymi fizycznej lub spolecznej opieki rodzicédw;

matrylinearnos$¢ — zasada przekazywania potomkom poprzez
matke majatku, pokrewienstwa i czlonkostwa grupy, lub tez ktoéregos
z tych elementdéw z osobna;

matrylokalnosé — zasada zamieszkiwania rodziny elementar-
nej z rodzing lub grupg rodows kobiety;
rodzina macierzysta lub matriarchalna — wielka rodzina

zlozona z kilku pokoleh, bedaca ekonomiczng i terytorialng wspdlnota
charakteryzujaca sie¢ matrylokalno$cia i pelnym kompleksem matryli-
nearnym (patrz: matrylinearnosd).

Konieczne jest takze okre$lenie dwu nastepnych pojeé wazinych
z punktu widzenia celu tego artykulu. Uprzywilejowana pozy-
cja spoleczna kobiety wystepuje wowezas, gdy istnieja: 1) mozliwosé
sprawowania w grupie, ktérej jest ona czlonkiem, wladzy opartej na
prestizu osobistym 1 instytucjonalnym (w zwigzku z wykonywaniem
okreflonej funkcji) w stopniu wyzszym niz mezczyzni oraz w taki spo-
sob, ze o ile w grupie réwniez mezczyzni posiadaja wladze, to jest ona
tylko transmisja wtadzy kobiet i moze byé przez mie zlikwidowana;
2) niewystepowanie dyskryminacyjnego traktowania kobiet w poréwna-~
niu z mezczyznami przez obowigzujgce w grupie prawo.



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 301

Przez wladzg rozumiem w tym wypadku wplywanie na decyzje do~
tyczace calej grupy lub tez jej poszczegdlnych czlonkoéw, jezeli w ra-
chube wchodzg sprawy zwigzane z kontynuacjy funkcjonowania tej
grupy. Wykluczam wladze w stosunkach oscbowych, ktbérych konsek-
wencje dotycza wylgcznie zainteresowanych jednostek, gdyz ta zalezna
jest rowniez od cech charakterclogicznych. Wlaczam natomiast np. de-
cyzje o malzenstwie, poniewaz reprodukcja jest problemem spolecznym
i za taki uznana zostata u Minangkabau.

Stopien, 'w jakim prawo [aworyzuje kobiete w stosunku do mez-
czyzny (lub odwrotnie), oraz zakres wladzy sprawowanej przez kobiety
stanowia walor ilosciowy, ktérego wymierzenie byloby uzyteczne przy
badaniach pordéwnawczych. Nam chodzi¢ bedzie tylko o ustawienie po-
zycji spotecznych obu plei wzgledem siebie i zaobserwowanie, jakie
w tej mierze zachodza przesuniecia. M. in. wazne wigc bedzie wyste-
powanie odpowiednich norm prawnych, a nie czestotliwosé ich stoso-
wania.

Dla uzyskania jasnosci rozwazan nad sytuacja kobiet u Minangka-
bau konieczne jest — wydaje sie — wprowadzenie nastepnego pojecia.‘
~Jest nim bezpieczna pozycja spoleczna kobiety, ktérg definiuje jako
mozliwoéé realizacji podstawowych intereséw ekonomicznych w ramach
trwalej rodziny. Oznacza to zapewnienie bytu sobie i dzieciom przy
zalozeniu, ze tak matka, jak i dzieci pozostaja czlonkami grupy uzna-
wane]j za rodzine, niezaleznie od tego, czy bedzie to wielka rodzina ma-
clerzysta, czy tez elementarna.

Podstawowa teza do udowodnienia w tym artykule brzmi, ze ma-
cierzysta rodzina Minangkabau, obserwowana od kohtica XIX w., nie
charakteryzuje si¢ uprzywilejowang pozycja ‘k‘obi‘e‘tyv, natomiast stwarza
warunki konieczne do zachowania jej bezpieczenstwa spotecznego.

Dowiedzenie prawdziwosci tej tezy bedzie réwnoznaczne ze stwier-
dzeniem braku zaleznosci pomiedzy matrylinearng i matrylokalng orga-
nizacja grupy a zjawiskiem uprzywilejowanej pozycji spolecznej kobie-
ty u Minangkabau. Prawdziwe wiec bedzie woéwezas twierdzenie, ze
w wypadku Minangkabau rezydencja i sposéb dziedziczenia oraz wta-
dza w grupie sg niezaleznymi od siebie aspektami organizacji spotecz-
nej.

W dalszym ciggu mozliwe bedzie stwierdzenie, ze zjawiska powodu-
jace zagrozenie tego, co nazwane zostalo bezpiecznag pozycja spoleczng
kobiety, tkwily w prawie zwyczajowym spoleczenstwa Minangkabau
w okresie dominacji rodu macierzystego, a ich ujawnienie spowodowane
zostalo dezintegracja tego rodu i przejmowaniem przez rodzine elemen-
tarng ekonomicznych funkcji rodziny macierzystej. Proces ten wywola-
ny zostal wejsciem Minangkabau w zasieg dzialania kapitalistycznej



302 SLAWOJ SZYNKIEWICZ

gospodarki towarowej i zmianami w stosunkach witasnosci w ramach
rodziny macierzystej.

»

Nazwa Minangkabau oznacza terytorium znane w administracyjnej
terminologii Holendréw jako Rezydencja Zachodniego Wybrzeza Suma-
try oraz narodowos$t zamieszkujgcg to terytorium. Centrum kulturowe
regionu stanowi wyzyna Padangu. Podstaws gospodarczg Minangkabaun
jest rolnictwo z zastosowaniem irygacji. Uprawia sie tam gléwnie ryz,
palme kokosows, kawe, orzeszki ziemne. W XIX w. na tereny zachod-
niej Sumatry wkroczyla gospodarka plantacyjna.

W licznych miastach i osiedlach od dawna powazne znaczenie eko-
nomiczne posiada rzemioslo (obrébka metali, tkactwo i in.) znajdujgce
sie na wysokim poziomie technicznym i artystycznym. W rejonach
przybrzeznych istotna role odgrywal takze handel morski.

Minangkabau zalicza sie do Malajow #, Istniejg opinie, ze Minang-
kabau stanowi ,kolebke” Malajow, z ktorej ci rozprzestrzenili sie ma
archipelag i Malakke. Cze$¢ mieszkancéw Negri Sembilan (kraj na pot-
wyspie Malakka, czlomek Malajzji) takze mazywa siebie Minangkabau;
sg oni potomkami emigrantéw z Sumatry. Minangkabau Negri Sembi-
lan posiadaja organizacje spoleczng bardzo zblizona do tej, ktéra cha-
rakteryzuje ich imiennikéw z wyspy.

0Od XV w. Minangkabau znalazto sie w strefie wplywow islamu,
ktéry nie wprowadzil zasadniczych zmian w zyciu spolecznym ludu az
do tzw. wojny Padris (1821—1837), w czasie ktdérej miejscowi ortodok- .
syjni mahometanie pokusili si¢ o wprowadzenie reform metoda sity.
Obroncy tradycyjnego spoleczenstwa rzgdzonego prawem zwyczajowym
zwanym adat wykorzystali w walce pomoc Holendréw i od tego czasu
datuje sie ekspansja kolonialnej gospodarki na dotychczas stosunkowo
izolowane terytorium Padangu.

Przed ' przystapieniem do przedstawienia przemian w organizacjt
rodziny macierzystej wybiore za punkt wyjscia niektére elementy struk-
tury spolecznej zwigzane z organizacjag wielkiej rodziny w ich stanie
sprzed wprowadzenia mowych stosunkéw gospodarczych. Obraz, ktéry
tu przedstawie, bedzie nosit charakter statyczny dla latwiejszego uchwy-
cenia zmian, ktére zaszly w nim od konca XIX w. Jest to niewatpli-
wie uproszczenie wywodzace sie nie tylko z checi utatwienia rozumo-
wania, ale takze stad, ze dostepna mi literatura tylko w ten sposéb
relacjonuje uklad tradycyjnej organizacji, ktdérego prawdopodobnie

% Niekiedy zwani Malajami péinymi lub Deutero-Malajami.



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 303

w praktyce nie mozna bylo obserwowaé calosciowo. Na taki stan zlo-

zyly sie m. in. mastepujgce powody. .
Materialy, ktérymi dysponowalem, dostarczyty opls()w odnoszacych
sie do réznych okreséw — od informacji zebranych w wieku XIX

przez Wilkena 25, a powtérzonych w réznych pracach poézniejszych, az
po wycinkowe doniesienia o sytuacji obserwowanej w XX w. Zalo-
zeniem wigkszosei z nich bylo przedstawienie tradycyjnej organizacji
matriarchalnej, a dokonano tego stosujac zasade = preesens ethno-
graphicum.

Wykorzystane materialty dotycza takze rdéznego terytorium. Obszar
zamieszkaly przez Minangkabau jest stosunkowo -wielki 26, niektérzy
autorzy wlgczaja do mniego okregi Indragiri i Korinczi. Poszczegdlne
rejony mialy nieraz roézna historie i w niejednakowym tez czasie we-
szty w kontakt z kolonizacja holenderska. Co prawda wielu piszacych
interesowalo sie¢ przede wszystkim wyzyna Padangu, ale to, co jest
przez nich mazywane oryginalng strukturg spoleczna, skonstruowane
zostalo na podstawie danych pochodzacych z calego terytorium, ktére
moglo by¢ pod tym wzgledem zrdéznicowane w przeszlosci, tak jak jest
dzis.

W dodatku wickszosé opls()w sporzadzonych w XIX eczy w XX w.
opierala sie na wywiadach przeprowadzonych wsréd samych Minangka-
bau, gléwnie o0s6b spelniajacych pierwszoplanowe rtole spoleczne, co
w pewnym stopniu subiektywizowalo ich wypowiedzi. W ten spostb
informacje pochodzace od przywodcéw odpowiedzialnych za prze-
strzeganie przez grupe prawa zwyczajowego relacjonowaé musialy stan
idealny wymagany przez to prawo.

Najistotniejszg jednak przyczyna scharakteryzowanego stanu rze-
czy byla wladciwa badaczom Minangkabau, tak w XIX, jak i w XX w.,,
pogon za reliktami przeszloSei i kuriozami kulturowymi, ktéra spowo-
dowala, ze dokumentowali oni niemal wylacznie tradycyjne formy or-
ganizacji rodu macierzystego, pomijajac niewatpliwie zachodzace woéw-
czas zmiany. Rezultatem tego byla archaizacja obrazu spoleczenstwa
Minangkabau, ktéra sila rzeczy musi znalezé swoje odbicie W opraco-
waniach opartych na tychze badaniach #.

Z tymi wszystkimi zastrzezeniami przystepuje do zaprezentowania
organizacji spotecznej Minangkabau z okresu dominacji adatu, czyli

B G. A. Wilken, Verspreide geschriften, Semarang 1912, )

% Eaczmie z Indragini i Korinczi wynosi on 70 624 km?2. Terytorium to zamiesz-
kate bylo w 1930 r. przez 2073647 os6b.

27 Na te sytuacje zwraca uwage J. V. Maretin, Otmiranije pierieZitkow
matterinskogo roda v siemiejno-bracznych otnoszenijach minangkabau (pierwaja
polowina XX wieka), ,Sowietskaja Etnografija”, nr 3: 1960, s. 76.



304 SLAWOJ SZYNKIEWICZ

prawa zwyczajowego obowigzujacego w tym spoleczenstwie do czasu
rozpadu wielkiej rodziny matriarchalnej. Z sytuacji przedstawionej
powyzej wynika takze stosowanie w opisie czasu terazniejszego, co mie
implikuje aktualnosci przytaczanych faktow.

System grup spolecznych, do ktérych nalezeli Minangkabau, byt —
i w zasadzie pozostal do dzi§ — skomplikowany. Mozna je generalnie
podzieli¢ na grupy wyodrebnione na podstawie terytorialnej i genealo-
gicznej. Z tych pierwszych majwieksza jednostkg jest negeri (nagari,
negari), lokalna republika, jak jg mnazywa Schrieke 2. Obejmuje ona
jedno lub kilka osiedli i mnosi obecnie charakter administracyjny.
Wszystkie megeri maja od dawna ustalone granice okre§lajgce zasieg
ziemi, z ktérej moga korzystaé jego mieszkancy. Neger: jest jednostka
endogamiczna. :

Jednostka podrzedng w stosunku do poprzedniej jest osiedle —
kota. Stanowi ono grupe doméw rodowych (rumah kamanrakan) oraz
spichlerzy, obok ktorych lstnieja meczet i balai — wspllny dom
milodziezy, a jednoczesnie miejsce obrad. Kota, tak jak i negeri, po-
siada rade starszych kierujaca sprawami spotecznosci. Dalsze grupy lo-
kalne, poczgwszy od dzielnicy w osadzie, a skonczywszy mna dilugim
(wielkim) domu, sg juz &ciSle zwiazane z podzialem rodowym.

Najszersza grupa genealogiczng jest suku. Wszyscy w zasadzie
Minangkabau podzieleni sa miedzy cztery suku mnoszace nazwy Koto,
Piliang, Bodi i Tjaniago. Suku jest uwazane za rozrosniety rod pier-
wotny 2, totez dalej bede zamiennie wuzywal terminu réd 1 suku.
Czlonkowie tego samego suku sg rozrzuceni po calym kraju Minangka-
bau 1 laczy ich glownie przekonanie o wspélnym pochodzeniu oraz
nakaz endogamii. W kazdym osiedlu zamieszkuja przedstawiciele
wszystkich czterech rodéw. Mieszkancy osiedla wywodzacy sie z tego
samego rodu stanowia zwarta grupe zajmujaca najczesciej odregbng dziel-
nice, zwang kumpulan rumch, 1 reprezentowang w radzie negeri.
W przeciwienistwie do negeri réd (rozumiany tutaj, jak réwniez w dal-
szym ciggu, jako ta czes¢ suku, ktéra zamieszkuje jedno negeri) jest
jednostka silnie zintegrowana i dopiero przynaleznos¢ do niego madaje
czlowiekowi pelne prawa czlonka spoleczenstwa. Obywatel negeri nie
adoptowany przez rod stoi poza nawiasem zycia spolecznego.

2 B, Schrieke, Indonestan Sociological Studies. Selected Writings, cz. I,
Hague—Bandung 1955, s. 95.

2% W miare wzrostu liczby ludnodei i utraty kontaktéw miedzy czeSciami skia-
dowymi suku dzielity si¢ one mna mniejsze — rowniez egzogamiczne — grupy,
zwane kampueng lub takze suku. Raporty holendeskie z lat dwudziestych XX w.
wymienialy 24 do 27 wtomych suku, Maretin za$§ przytacza liczbe 96 kam-
puengéw.



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 305

Kazda grupa genealogiczna Minangkabau pieczolowicie pielggnuje
podania o zalozeniu jej przez przodka plci zenskiej. Im wieksza i bar-
dziej zlozona grupa, tym bardziej podania takie komplikuja sie, stajg
wiarogodnie przedstawia sie tradycja przodka w podstawowej grupie
spotecznej Minangkabau sa-buwah-parui, czyli wielkiej rodzinie. Tu
zalozycielem miala by¢ rzeczywiscie istniejgca kobieta nazywana ibu
(matka) lub nini (najstarsza kobieta) 3¢, Sa-buwah-parui (,wywodzacy
sie z jednego tona”) lub w skrocie parui obejmuje z reguly pigé gene-
racji ,,wszystkich, ktérzy ,mieszkaja obok siebie, majg wspdlny grob,
te same pola ryzowe” 8. Czlonkowie jej (waris) zamieszkujg najczescie]
kilka domoéw polozonych w sasiedztwie. Dziatalnoé¢ gospodarcza pro-
wadzona przez wielkg rodzine (parui), kwalifikuje jg do nazwy zasad-
niczej ekonomicznej jednostki w spoleczehstwie Minangkabau. Zadna
bowiem jej cze$¢ skladowa, tak grupa, jak i poszczegélne osoby, nie
jest .uprawniona do ipodejmowania decyzji i przedsiewzie¢ matury go-
spodarczej, ktére mie uzyskalyby zgody parui. ’

Wielka rodzina (parui) dzieli sie¢ na kilka djurai stanowigcych ze-
sp6t majblizej spokrewnionych rodzin w kilku pokoleniach. Zajmujg
one najczesciej jeden dom i jednoczg sie we wspdlnym wykonywaniu
znacznej czesci pracy, wychowywaniu dzieci itp. Z tego tez wzgledu
djurai bede dla uproszczenia nazywal dalej domem. Rodzina dwupo-
koleniowa, zwana sa-mandeh (,,jednej matki” — termin ten nie obej-
muje wigce ¢ojca rodziny), uprawniona byla w sferze dziatan pozagrupo-
wych w zasadzie tylko do zajmowania odrebnego pomieszczenia we
wspblnym domu, oddzielnego przygotowywania positkéw i wylgczne]j
uprawy drobnej cze$ci wspdlnej ziemi na wlasny uzytek.

Symbolem genealogicznej i1 bytowej wspdlnoty wielkiej rodziny
jest dlugi dom (rumah gadang), ktory zamieszkiwalo czesto 70—80
0s0b, a mieraz okolo 100%. W ilatach trzydziestych XX w. obserwo-
wano jeszcze domy skladajace sie z 20 pomieszczen dla poszczegblnych
sa-mandeh 33,

Wiladza spoczywa w rekach meskich krewnych najstarszej kobiety
kazdej jednostki genealogicznej, wybieranych przez zebranie czlonkéw
danej jednostki. Tak wiec kierownikiem domu (djurai) jest najstarszy

3 F. C. Cole, The Peoples of Malaysia, New York 1945, s, 295.

31.0. J. A. Collet, Terres et peuples de Sumatra, Amsterdam 1925, s. 438.

32 E. M. Loeb, Patrilineal and Matrilineal Organization in Sumatra: the
Batak and the Minangkabau, cz. 2, ,,American Anthropologist”, t. 36: 1934 nr 1,
s. 30; powtérzone w ksigzce R. Heine-Geldern, E. M. Loecb, Sumatra. Its
History and People, Wien 1935.

3% Schrieke, op. cit, s. 117,

20 ~ Linografia Folska, t. IX



306 SLAWOJ SZYNKIEWICZ

brat najstarszej kobiety w domu, a wiec w praktyce jego najstarszy
mezczyzna, pod warunkiem jednakze pelnej sprawnosci fizycznej 1 umy-
stowej, a takze postepowania zgodnego z adatem 3. Nazwa, ktorg otrzy-
muje przywodca domu, brzmi mamak i znaczy ,,wuj”’, ,brat matki”,
albo tez ogodlnie , mezczyzna starszej generacji”. Do jego zadan nalezy
administrowanie wspblna wtasno$cig, ulatwianie i nadzorowanie wy-
ksztalcenia dzieci, przygotowywanie matzehstw dziewczat z djurai.
Mamak jest przedstawicielem rodziny ma zewnatrz, obowiazuje go jed-
nak w wiekszosci wypadkéw konsultacja z rada rodziny, w ktérej
sktad wchodzg takze kobiety. Gdy czlonek rodziny chce opu$cié negeri
czy dokona¢ transakeji swojg prywatna wlasnoscia, musi konsultowaé
sie z nim i zastosowa¢ do jego polecen, z prawem odwolania sie do
wyzszego rangg funkcjonariusza w rodzie. Sankcjg za niesubordynacje
jest pozbawienie prawa korzystania z wlasnosci rodzinnej.

Prawo i obowiazek opiekowania sie czlonkami swojej grupy, zwlasz-
cza mlodszymi, zachowal mamak w niektérych wypadkach do ostatnich
lat. Zname jest pochodzace z okresu po wyzwoleniu Indonezji stwier-
dzenie lekarza szpitala Batu Sengkar, ze dla zoperowania chorego
dziecka potrzebuje zgody rodzicow i mamaka 35, '

Mamak najstarszego i majbardziej szanowanego domu (djurai) zo-
staje z reguly penghulu, czyli przywddca wielkiej rodziny (parui).
Jego wybor musi uzyskaé aprobate przywéddey rodu (suku). Obowigz-
kiem penghulu jest sprawowanie kontroli zaré6wno nad przestrzeganiem
adatu, jak i prawa muzulmanskiego (sjara’, szariat), czuwanie za po-
$rednictwem mamakoéw nad przebiegiem prac w rodzinie, dopilnowy-
wanie wykonania zobowigzan w stosunku do calej wspélnoty teryto-
rialnej, jak np. budowa drég, meczetéw, balai (wspolnych domoéw
wiejskich) itp. Jest takze reprezentantem intereséw swojej rodziny
w radzie suku i jesli robi to w sposéb mniedostateczny, moze byé przez
swoich krewnych odwolany. Penghulu musi byé¢ informowany o wszyst-
kich wazniejszych wydarzeniach dotyczacych kierowanej przez miego
wielkiej rodziny. Kontroluje tez stan wspdlnej wlasnosci oraz wszel-
kie powazniejsze transakcje wymienne i wydatki pieniezne czlonkéw
rodziny. Korzysci ptyngce z urzedu penghulu nie s natury ekono-
miczne], lecz homorowej. Otrzymuje on prawo noszenia specjalnego
tytulu (w miejsce imienia wlasnego), stroju i réznych emblematow. Tak
mamak, jak i penghulu w sprawach zasadniczych nie mogg podejmo-
waé decyzji w sposéb arbitralny; powinny by¢ one rezultatem ogdlnego
zebrania, gdzie przodujacg role odgrywa indua — najstarsza kobieta.

M T,0eb, op. cit.,, s. 30 i 32,
¥ C, Vreede-de Stuers, The Indonesian Woman. Struggles and Achie-
vements, Gravenhage 1960, s. 25.



ROZFPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 307

Konsultacje starszych czlonkéw rodziny macierzystej nazywaja sig
mapakat. W waznych wypadkach (jak mp. dysponowanie wspélng wia-
snoscig) obowigzuje uczestnikéw rady jednomyslnosé. Glos ostateczny
nalezy wigc W tym samym stopniu do kobiet, jak i mezczyzn bioracych
udziat w mupakat:

W skrétowej, aforystycznej formie charakteryzuje powyzszy uktad
stosunkéw wladzy przypowiesé nalezgca do wykladni prawa zwyczajo-
wego — adatu: ' '

Dziecko kiania sie przed mamkiem
mamak klania sie przed penghulu,
penghulu klania sie przed mupakat 3.

Pomiedzy poszczegdlnymi rodzinami istnieje zréznicowanie w ich
statusie spotecznym, wywodzace sie jeszcze prawdopodobnie z czaséw
hinduskich 7. Tradycyjne dotyczace dawnych przywilejow, czy tez po-
dania o sukcesach przodkéw powoduja, zZe mniektére wielkie rodziny
wysuwaja sie na czolo w skali prestizu. (Méwige dokladniej, ten kie-
runek zwigzku przyczynowego akceptuja sami Minangkabau.) Pocho-
dzacy z takich rodzin penghulowie zajmuja z reguly w radzie peng-
huléw stanowisko kierownicze — przywodcy rodu (suku) 38, Nazywa
sie ich datuk nan berampe. Datuk kazdego rodu wchodzi w sklad rady
negeri. W jej rekach spoczywa wladza wykonawcza %, Jednym z jej
obowigzkéw bylo przeprowadzanie co jakis czas podzialu gruntéw ne-
geri miedzy poszczegdlne rody (suku), kioére z kolei przekazywaly je
do uprawy wielkim rodzinom (parui)?®. Te ostatnie dysponowaly jed-
nakze roéwniez ziemia nieprzechodnia, stanowigcg ich tradycyjng
wlasnosé.

Jak wynika z powyzszych danych, whadza w spoleczenstwie Mi-
‘nangkabau sprawowana byla przez mezczyzn, ktérzy — jesli chodzi
0 jej wyisze szczeble — reprezentowali grupy uprzywilejowane. Jak-

¥ Vreede-de Stuers, op. cit.

% Mowa o© tzw. okresie hindu-indonezyjskim w historii archipelagu. Nazwg
ta obejmuje sie czasy ekspansji kolonistéw z Indii na zachodnie wyspy Indonezji
oraz powstawania tam jednostek politycznych — drobnych ksiestw lub tez roz-
ro$nietych terytorialnie pafistw, w ktérych powazng role arganizacyjng odgrywat
element indyjski. Heine-Geldern wyodrebnia kulture hindu-sumatransks, ktéra
miala sie rozwing¢é od II w. n.e. pod wplywem indyjskich kolonisté6w, buddyj-
skich 1 hinduistycznych misjonarzy mnaplywajgcych z réznych cze$ci Indii oraz
Indochin. Trwala ona wedlug tegoz autora przynajmniej do XIV w. (Heine-
-Geldern, Loeb, op. cit.,, s. 329).

3 B, Reclus, Nouvelle géographie universelle. La terre et les hommes, t.14:
Océan et terres océaniques, Paris 1889, s. 246,

¥ J.oeb, op. cit., s, 31.

9 J,o0eb, op. cit, s. 35.



308 SEAWOJ SZYNKIEWICZ

kolwiek byli oni, zwlaszcza mamacy i penghulowie, mandatariuszami
swoich rodzin i mogli zosta¢ przez nie odwolani, posiadali jednak duzy
zakres swobody decyzji, zwlaszcza w sprawach nie dotyczacych dyspo-
nowania wspoOlng wlasnoscia. Istoinym momentem jest takze wspo-
mniany juz fakt, ze instancjg odwolawcza od decyzji mamaka czy peng-
hulu byl w wielu wypadkach wyzszy stopniem funkcjonariusz, nie zas
rada rodzinna. Tym niemniej ta ostatnia posiadala powaine znaczenie,
a jej czlonkowie obojga plci mieli status réwnorzednych uczestnikéw
w podejmowaniu decyzji. Czolowg role ma takich zebraniach, ktérym
przewodniczyt mamak lub penghulu, odgrywala dzieki swemu auto-
rytetowi najstarsza kobieta w rodzinie. Jednakze wplyw kobiet na
sprawy publitzne i rodzinne nie byl wiekszy niz wplyw mezczyzn. Przez
»megzczyzn” nalezy tu rozumie¢ wszystkich mezczyzn bedacych czlon-
kami danej grupy rodowej. Mezowie przez sam fakt nienalezenia do
grupy zony wplywu takiego teoretycznie nie posiadali. Ta dyskrymi-
nacja nie jest jednak sprawg istotna w rozwazaniach dotyczgcych po-
dziatu wladzy wedlug pici w ramach grupy. Jak juz bowiem zwrocono
na to uwage*, bezposrednim rezulfatem matrylokalnej rezydencji nie
jest przewaga kobiety, lecz jej rodu nad mezami czionkin,

Podstawowg cecha opisywanej tu rodziny macierzystej przed jej
rozkladem jest wspolna wlasnosé. Celowe jest zatem dokonanie krotkiej
charakterystyki zwigzanych z nig regul rpostepowania.

Istniejag dwie kategorie wtlasno$ci — rodzinna (harto pusako -—
rzeczy odziedziczone) oraz indywidualna, zdobyta wlasng pracy iposia-
dajacego (harto pantjarian). Wiasno$¢ rodzinna jest wspélna, ale tylko
w tym sensie, Ze kazdy pelnoprawny czlonek rodziny moze z niej ko-
rzysta¢ w miare potrzeby. Nie znaczy to jednak, Ze kazdy ma prawo
w rownym jak inni stopniu uzywac jej wylgcznie. Rozumujac w ten
ostatni sposdb administracja kolonialna popelnita biad, gdy w 2 poto-
wie XIX w. rozpatrywala sposoby indywidualizacji ziemi w celu pod-
dania jej kapitalistycznemu systemowi uprawy **. Pozbycie sie wlasnosci
rodzinnej moglo by¢ uzasadnione tylko koniecznosciy zdobycia §rodkéw
na przedsiewziecia zwigzane z istnieniem rodziny jako instytucji, a za-
strzeZone przez prawo zwyczajowe. Adat nie dopuszczal wydzierzawiania
ziemi celem zaspokojenia potrzeb ekonomicznych. Dzierzawa mogla
wigc nastgpi¢ dla pokrycia takich m. in. kosztéw, jak pogrzeb czlonka
rodziny, uroczystosci weselne, wprowadzenie penghulu na urzad, na-
prawa wspblnego domu itp.** Ziemia nie mogla by¢ sprzedana, a je-

i Por. m. in. Lowie, op. cit, s. 191,

42 E, H. Jacob, Obesrvations on the Development of Landrights in Indone-
sta, (w:] Land Tenure Symposium, Arnsterdam 1950, Leiden 1851, s. 143.

9% Schrieke, op. cit, s. 107.



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 309

dynie wydzierzawiona z zastrzezeniem mozliwo$ci jej ponownego odzy-
skania.

Z uwagi na przesuniecia w roli gospodarczej poszczegdlnych plci
w okresie pézniejszym nalezy tu jeszcze wspomnie¢ o schemacie po-
dzialu pracy obowigzujgcym podczas istnienia nienaruszonej wspélnoty
rodziny macierzystej u Minangkabau. Na ziemi wielkiej rodziny (parui)
sita robocza uzytkowana byla wspdlnie przy zachowaniu podzialu pracy
wedlug plei. Tak wiec obok uprawy pdl ryzowych, dokonywanej wsp6l-
nie z mezczyznami, do kobiet nalezala praca w ogrodzie przydomowym,
lowienje krabéw i ryb w ptytkich wodach, wykonywanie calej pracy
domowej ljcznie z przygotowaniem positkéw, tkanie odziezy. Nato-
miast mezczyzni, zgodnie z relacjg Loeba, ogradzaja pola plotem, bu-
duja domy i opiekuja sie nimi, przygotowujg utensylia rybackie i lodzie,
polujg i dokonujg polowdw 44,

Jak mozna sie bylo przekonaé, rodzine macierzysta Minangkabau
cechuje demokratyzm stosunkéw wladzy oraz réwnos$é spoleczna do-
rostych czlonkow. Zastrzezenie do tej ostatniej kwestii moze dotyczyé
wylacznie odrebmego traktowania plci. I tak np. kobieta nie jest upraw-
niona do zawierania samodzielnie kontraktéw handlowych ani malzen-
skich. Roéwniez w wypadku zabdjstwa kobiety morderca uiszcza trzy-
krotnie nizsza oplate rekompensacyjng niz za zabicle mezezyzny 2.
Zakazu wchodzenia w stosunki matury handlowej mie mozna wyjasni¢
tym, ze kobieta przez fakt istnienia matrylinearnej formy przekazu
wlasnosci byla niejako straznikiem wtasnoéci rodowej, co mialoby ko-
lidowaé z jej aktywna rolg w podobnych transakcjach. Dopuszczalne
bowiem pprzez adat akty dzierzawy byly zawierane w imieniu rodziny
nie przez najstarsza kobiete, lecz przez mamaka. Mamak réwniez akcep-
towal transakcje wlasnoécia prywatna, ktéra zgodnie z prawem zwy-
czajowym (np. adat kamanakan) po $mierci dysponenta mogla staé sie
czeScig skladowg wlasnosci rodzinnej. Plynie stgd wniosek o szerokich
uprawnieniach wladzy wykonawczej sprawowanej przez mezczyzn, kto-
ra zdecydowanie przerastala uprawnienia kobiet.

Osobnego zwrécenia uwagi wymagaja sposoby, jakimi realizowana
byla zasada matrylinearno$ci rodziny u Minangkabau. W czeéci doty-
czgcej stosunkéw wlasnosci byla mowa o tym, ze wszystkie dzieci otrzy-
muja potencjalne prawo do korzystania z wlasnoéoi'rodzi‘n‘nej. Dzieje
sie tak poprzez sam fakt urodzenia sie z matki bedgcej czlonkiem ro-
dziny, z ktérg wspélnie zamieszkuje. Regula matrylinearnego dzie-
dziczenia obowigzuje takze mezczyzn, i to w dwojaki sposdb: 1) nieza-

4“4 JT,0eb, op. cit.,, s. 48.
% L.oeb, op. cit, s. 36.




31¢C SLAWOJ SZYNKIEWICZ

leznie od tego, ze wskutek matlzenstwa wchodzg do obcej rodziny,
utrzymujg oni nieprzerwany kontakt z rodzing swojej matki, w ktorej
mogg spetniaé funkcje kierownicze i sg uprawnieni do korzystania z jej
wlasnosci (harto pusako); 2) ich wlasnosé osobista (harto pantjerian)
nie jest dziedziczona przez wlasne dzieci (w kazdym bgdz razie nie
w calosci), ale na mocy prawa siostrzencéow (adat kamanakan) dostaje
sie dzieciom siostry.

Ozenek nie pocigga za sobg zZadnych Swiadczen materialnych z wy-
jatkiem symbolicznych podarkéw dawanych od czasu do czasu Zonie.
Zapewnienie jej stalego uirzymania czy wspéludzial w uprawie pdl
ryzowych jej rodziny nie s przez adat wymagane i zaleig tylko od
dobrej woli mezczyzny %, Obowigzki meza mogy sie sprowadzaé wy-
lacznie do skladania zonie wizyt i do pozycia seksualnego. Rozluznienie
wzajemnych kontakiéw moze spowodowaé rozpadniecie sie malzenstwa,
ktére zresztg u Minangkabau jest bardzo nietrwale. W tej czesci kraju,
gdzie wplywy islamu byly najstabsze, rozwdod w ogdle nie wymagal
zadnych formalnosci. Dla ilustracji przytacza sie wypadki pigtego lub
szostego z kolei zamagzpdjécia kobiety 20-letniej?7.

Zawarcie matzenstwa bylo przede wszystkim sprawg rodziny, w kté-
rej imieniu dzialal mamak. Wigze sie to z jeszeze jedng funkcjg mal-
zenstwa — nawigzaniem kontaktéw miedzy dwoma rodzinami. Jak
chce Loeb %8, majg one polegaé na wymianie miedzy grupami dojrza-
lych mezczyzn, ktéra — tak jak wymiana towarowa — pocigga za sobg
zblizenie dwu stron. Wydaje sie jednak, Ze idea wigzania dwu rodzin
poprzez matzenstwo funkcjonuje przede wszystkim jako rezultat wspo-
mnianego poprzednio zréznicowania poszczegdlnych wielkich rodzin (pa-
rui), jesli chodzi o ich status spoteczny. Zréznicowanie to wyraza sie
w istnieniu rodzin posiadajgcych swoistg szlachetnos¢ 4? i dostarczajgcych
kandydatoéw na stanowiska przywddeze 5 obok rodzin, ktére takich przy-
wilejéw nie posiadaja. MalzeAstwo moze tam przybieraé forme kasto-
wej endogamii poprzez tendencje do Ilgczenia w ten sposdb rodzin
rownych sobie. Za taksg interpretacja przemawialyby fakty ukiadania
sie zawczasu miedzy dwoma domami (djurai) o malzenstwo dzieci, jak

% L,oeb, op cit, s. 42, Por. takie relacje Wilkena przytoczong przez
G. A. de C. de Moubray, Matriarchy in the Malay Peninsula and Neighbour-
ing Countries, London 1931, s. 20 n.

47 Loeb, op. cit., s. 42, 43, 43, 47.

% T,oeb, op. cit.,, s. 44.

4 Jak podaje Loeb (s. 33), czlonkowie takich rodzin nazywani sz orang
bangsa, przy c¢zym bangsa ma pochodzié od sanskryckiego vamga, tzn. rasa.

50 Schrieke méwi o sankcjonowaniu przez adat (w niektérych wypadkach)
dziedzicznego urzedu przywo6dcy rodu (suku) w jednej rodzinie (op. cit., s. 139).



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 311

rowniez koniecznosé¢ zgody mamaka na wybor meza celem upewnienia
sie, czy kandydat zostanie przyjety przez rodzine 3.

A wiec, mimo iz przynaleznos¢ dzieci do rodu okreslana jest przez
pochodzenie matki i dla pozycji dzieci formalnie nie ma znaczenia, z ja-
kiej rodziny wywodzi sie ich ojciec, to fakt ten odgrywa role dla do-
rostych krewnych ich matki5%2. Pomimo to, formalnie rzecz biorac,
mezezyzna nie posiada zadnego zwigzku z rodzing Zony, gdyz nie zo-
staje przyjety na jej czlonka. Oddaje to zreszta termin stosowany ma
oznaczenie ziecia — orang semando, czyli czlowiek pozyczony. Istnieje
jedynie podporzadkowanie matury organizacyjnej, gdyz maz, ktéry
moze byé mamakiem w rodzinie swojej matki, jest podlegly mamakowi
swojej zony przebywajac na jej terenie. Pozycja spoleczna mezezyzny
w grupie zony byla wkomponowana w obowigzujgcg skale prestizu.
Po uwzglednieniu wysokiego statusu funkcjonariuszy rodowych i star-
szych kobiet pozycja mezczyzny byla warunkowana przede wszystkim
jego walorami osobistymi. Pewng ilustracje tej zaleznosci moze daé
wierszowana formuta adatu pochodzaca z Minangkabau Negri Sembilan:

Czlowiek pozyczony winien postuszenstwo swojej te§ciowej;
jesli jest czlowiekiem bystrym, bede mu schlebiaé,

jesli jest glupi — zobaczymy go przy pracy,

jak pienn wielkiego drzewa bedzie mnie wspieral,

da mi cien, jak gesta korona lisci?®3,

Kobieta posiada w omawianym okresie niemal kompletng niezalez-
nos¢ od swego meza, m. in. dlatego, ze zgodnie z adatem mie ma on
obowigzku materialnego wspomagania zony. Nie jest to potrzebne,
poniewaz posiada ona zabezpieczony byt ze strony swojej rodziny.
Na wzajemne prawa i obowiazki kobiety i jej rodziny oraz na sytuacje
dzieci nie ma wplywu takze stosowana i nie wzbroniona przez adat
poligamia (poligynia). Ro6wniez rozwdd nie zmienia niczego, gdyz nie
oznacza on usunigcia elementu istotnego dla stabilizacji lub poczucia
bezpieczenstwa ktorejkolwiek ze stron, ani tez nie prowadzi do narusze-
nia ich stanu posiadania. Méwi o tym nastepujacy fragment ustnie
przekazywanego kodeksu prawa zwyczajowego:

(Dzieciom ojciec) pozostawia wedtug uznania,
co zlgczono — rozpada sie na dwoje,

51 L,oeb, op. cit, s. 45.

52 Por. zebrang przez Loeba bogata terminologie powinowactwa (op. cit.,
s. 38—39).

3 R. J. Wilkinsomn, Papers on Malay Subjects. Law., cz. I, Kuala Lum-
pur 1908, s. 12,



31 2 SEAWOQOJ SZYNKIEWICZ

co zdobyto wspblnie — jest dzielone,
co wniesione (przez %one) zostaje,
co przyniesione (przez meia) wraca’d.

Sytuacja dzieci w wypadku rozwodu takze mie powinna ulega¢ zmia-
nie, gdyz ich wychowaniem zajmuja sie czlonkowie rodziny matki.
Mozna wiec wysungé wniosek, ze kobieta w ramach rodziny maftriar-
chalnej posiadala bezpieczng 'pozycje spoleczng.

W literaturze zwraca niekiedy uwage przekonanie o podrzednej po-
zycji mezczyzny w Minangkabau wyniklej z rzekomego podporzadko-
wania ekonomicznego, ktorego przyczyna mialoby byé nominalne dy-
sponowanie przez kobiety wlasnoscia rodowsg. Przyczyn tego nieporo-
zumienja nalezy sie doszukiwaé w stosowaniu schematéw europejskich
do oceny sytuacji grupy matriarchalnej. Wyjasni to przyklad jednej
z pierwszych prac dotyczacych Minangkabau Negri Sembilan., Perr
i Mackray pisza: ,Okazuje sie ma pierwszy rzut oka, Ze pozycja mez-
czyzny nawet w kregu jego wlasnej rodziny jest nizsza od pozycji jego
siéstr... Daje on swojg prace na polu ryzowym, z ktérej dzieki regu-
lom prawa zwyczajowego nigdy nie osiggnie korzvsci wlasnosciowych.
Jako kawaler przynosi on do domu matki przynajmniej czes¢ swoich
zarobkow, a jesli — zanim sie ozeni — umrze pod opieksg swej matki
i si6str, to na nie przechodzi wlasnos¢, kitérg maogt posiadaé” 5. Ble-
dem w tym wypadku bylo przyjecie za kryterium oceny pozycji spo-
lecznej stosunku wlasnosci do podstawowego s$rodka produkeji, jakim
jest w sytuacji Minangkabau ziemia.

Tymczasem w okresie istnienia zintegrowanego rodu macierzystego
wszyscy jego czlonkowie posiadali ten sam status, jesli chodzi o prawo
korzystania ze wspélnej wlasnosci. Malzefistwo mezczyzny nie umniej-
szalto jego praw, gdyz jego wlasna rodzina pozostawala nadal podsta-
wowg grupag odniesienia. Takiemu ukladowi stosunkéw wlasnosciowych
w Minangkabau, ktére mie wigzaly meiczyzn z prywatnie posiadang
wlasnodcia, niektérzy autorzy przypisuja ich znaczng ruchliwo$é spo-
leczng i aktywno§¢ gospodarcza w okresie ekspansji gospodarki towa-
rowo-pieniginej.

*

U podloza powaznych zmian, jakie zaszly w tradycyjnej organizacji
spolecznej Minangkabau na przelomie XIX i XX w., lezaly zjawiska
ekonomiczne, Otwarcie rynku zbytu dla kopry, przymusowe wpro-
wadzenie uprawy drzewa kauczukowego i kawy, wreszcie liczne podatki

5¢ De Moubray, op. cit., s. 164,

5 C. W. C. Perr, W. H Mackray, Rembau.: one of the Nine States;
its History, Comstitution and Customs, ,Jourmal of the Royal Asiatic Society”,
Straits Branch, nr 56, s. 70 (cytuje za de Moubray, op. cit, s. 120, 121).



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 313

nalozone przez wtladze kolonialne spowodowaly likwidacje maturalnej
gospodarki wiejskiej. Przymusowe wydzierzawianie ziemi i rekwirowa-,
nie ugor6w zainicjowane, przez fzw. prawo agrarne w 1870 r., sprzy-
jaly zakladaniu plantacji europejskich w $rodkowe] Sumatrze. Stwo-
rzyto to chlonny rynek pracy. Administracyjny i ekonomiczny przymus
spowodowal rozwoj upraw przemyslowych kosztem produkeji ryzu.
M. in. powyzsze czynniki, jak tez otwarcie rynku dla konsumpcyjnych
towaréw przemystowych z importu wytworzyly potrzebe pienigdza,
ktoéra prowadzila do emigracji zarobkowej. Zjawiska te, na ktérych bliz-
sze przedstawienie nie ma tu miejsca %, spowodowaly powazny nacisk
na tradycyjne spoteczefstwo matriarchalne Minangkabau drogg bezpo-
$redniego wprowadzenia gospodarki pienieznej ma miejsce wspoélnoty
ziemskiej oraz poprzez mowe koncepcje wspdlzycia spolecznego prze-
niesione przez emigrantéw, ktérzy z czasem powracali do Minangkabau.

Pierwszg podstawowsg konsekwencjg tych zmian byl upadek norm
rzadzacych zyciem ekonomicznym wsi. O sposobie zdobywania pieniedzy
decydowatla poczatkowo wielka rodzina (parui) bedaca podstawowg jed-
nostka gospodarczg w spoleczenstwie. We wszelkich transakcjach parui
mogla dysponowaé przede wszystkim ziemia jako majwazniejsza czeécia
skladowa swego majatku. Transakcje te byly coraz liczniejsze, poniewaz
ziemia stanowila zasadniczy przedmiot zainteresowania ze strony euro-
pejskich plantatoréw. Ulegly zatem rozluZnieniu zasady obrotu obsza-
rami rolnymi pozostajacymi we wladaniu wielkiej rodziny lub przez
nig uzytkowanymi. Memorandum rezydenta holenderskiego w Paja-
kumbuh z roku 1907 stwierdza: ,,Prawo zwyczajowe, ktére obowigzuje
kazdego, obecnie mie jest juz honorowane ani podtrzymywane. Ziemia
rodu lub negeri bywa sprzedawana mawet w wypadkach zabronionych
przez adat” . W tym samym czasie stwierdzono, ze zasady ogranicza-
jace mozliwoéci zastawiania ziemi byly uwazane za nieaktualne nawet
w konserwatywnym centrum Padangu, gdzie dla dzierzawy wystarczyla
koniecznos¢ usuniecia miedostatkéw zycia 8. Dzierzawa zamienila sie
praktycznie w sprzedaz w wyniku rezygnacji z zastrzezenia o prawie
wykupu. Jak twierdzi Schrieke, w latach trzydziestych parui niektérych
okregow (np. Air Dingin i Solok) wydzierzawily calg swoja ziemie in-
dywidualnym uzytkownikom . '

5 Istnieje na ten temat obszerna literatura. Por. m. in.: J. C. van Leur,
Indonesian Trade and Society, Hague—Bandung 1955; J. M. den Kroef,
Indonesia in the Modern World, t. 1, Bandung 1954; W. F. Wertheim, Indo-
nesian Society in Transition, Hague—Bandung 1956; takze cytowana praca
Schrieke.

57 Schrieke, op. cit., s. 108.

5 Schrieke, lLec

® Schrieke, op. cit.,, s. 110.



314 SEAWOJ SZYNKIEWICZ

W procesie prywatyzacji ziemi szczeg6lng pozycje zajmowali funkcjo-
nariusze rodowi. Ich dzialalnos¢ w tym przejsciowym okresie jest cie-
kaws ilustracja poczatkéw stratyfikacji spolecznej w Minangkabau.

Nadanie w 1888 r. penghulom statusu urzednika panstwowego do-
starczylo okazji do maduzyé¢ finansowych i wielu przywédcdéw usuwano
z urzedu za tego rodzaju przewinienia ®. Kolaboracja z kolonizaforami
prowadzila do przeksztaleenia stanowiska przywéddey rodu (penghulu),
a niejednokrotnie takze przywodey wielkiej rodziny (mamaka), w zrodlo
niekontrolowanych dochoddéw. Poniewaz obok funkcji administracyinych
pelnili oni fakie tradycyjng role strainiké4w adatu, powyzsza sytuacja
zobojetnila ich na przepisy prawa zwyczajowego, co tym samym ogra-
niczalo jego znaczenie. Wydana w obronie adatu ksigzka Ibrahima
Sangguno Diradjo Kitab - Peratoeran (1924) stwierdza, ze penghulu
-ciagna zyski z posredniczenia przy dzierzawie ziemi rodzinnej i uzytkuja
je na cele prywatne. Prowadzilo to do zalatwiania tramsakcji wbrew
przepisom adatu (np. z pominieciem ogdlnego zebrania Todziny) ®.
W ten sposob funkcjonariusze rodowi przestali by¢ straznikami bo-
gactwa rodziny 1 stali sie jego dyspozytorami i uzytkownikami. Stopnio-
wo funkcja tradycyjnego przywddcy utracita przywileje prestizowe,
a gzyskala przywileje ekonomiczne,.

Do warstwy bogacacych sie urzednikéw przylaczyli sie inni, ktérzy
w tym celu zuzytkowali' rodzinny kredyt pienigezny udzielony im na
zainstalowanie warsztatow rzemieélniczych lub prowadzenie handlu.
Poczatkowo cze$é dochodéw mieli oni przekazywaé rodzinie 62,

Powstanie mozliwoscl pracy zarobkowej oraz rozwdj handlu wy-
tworzyly zupelnie inny podzial pracy mniz ten, ktory zostal przedsta-
wiony w czesci dotyczacej tradycyjnej organizacji spoleczenstwa. Tak
wiec ci z mezezyzn, ktérzy nie wyemigrowali, pracujg w rolnictwie lub
tez zajmuja sie kopalnictwem mineraléw, ciesielstwem i obrobkg drze-
wa, rzeznictwem, kowalstwem itp. Zawodami kobiet staty sie tkactwo,
plecenie mat, barwienie tkanin, garncarstwo. Rolnictwo, uprawa gam-
biru i tytoniu byly zajeciami obu ptci %,

Roéznica pomiedzy poprzednim i nowym zestawem zaje¢ polega nie
tylko na zmianie zakresu, ale takze na tym, ze poprzedni byl oparty
na spolecznym podziale pracy wynikajsgcym z zamknietego modelu
gospodarki, nowy za§ jest rezultatem koniunkturalnego podzialu pracy
i ma charakter rynkowy. Handel, rzemiosto i chalupnictwo pozwolilty

8% Schrieke, op. cit.,, s. 137.
81 Schrieke, op. cit, s. 116.
2 Schrieke, op. cit, s. 141.
3 Heine-Geldern, Loeb, op. cit,, s. 101.



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 315

niektorym osobom na zebranie kapitalu umozliwiajacego im zajecie
réwnej penghulom pozycji obszarnika wykorzystujacego prace najemng.

Przesuniecie podstawy wutrzymania z uprawy ziemi rodowej ma
pozarodows dzialalnoéé ekonomiczng sprzyjalo indywidualizacji spole-
czenstwa Minangkabau, ktéra wyrazala sie w konsumowaniu korzysci
gospodarczych w ramach rodziny elementarnej. Gdy w skali warto$ci
zysk indywidualny wymierny w pienigdzu ofrzymal piorytet przed
wiezami wspdlnoty rodowej, zmienit sie takze spos6b dziedziczemia
wlasnosci. Wbrew zasadom adatu ludzie mozniejsi przekazywali zdo-
byte przez siebie harto pantjarian swoim wlasnym dzieciom, obchodzac
W ten sposOb prawo siostrzencoéw 8. Juz w roku 1895 zaswiadcza to
m. in. van Bosse %, Przewidziana przez adat mozliwo$¢ darowania wia-
snym dzieciom cze$ci dobytku zostala wykorzystana jako furtka dla
pozostawiania w koficu calego majatku w swojej rodzinie elementarnej .
Integracja rTodziny elementarnej rozpoczela sie od stopniowego prze-
ksztalcania jej w gospodarstwo produkcyjne. Wchodzito powoli w zwy-
czaj, ze maz wnosit do malzehstwa pole ryzowe dla zabezpieczenia pod-
stawowych potrzeb gospodarstwa. Zamieszkiwal on ma stale w domu
zony, ktéry nazywal od tej pory ,moim domem” (rumah hambo) %,
Rozwija sie kontrola ojca nad dzieckiem, coraz czesciej tez ojciec, a nie
mamak, pokrywa koszty mauki %,

Zmniejszanie sie wtlasnosci rodowej, rozwarstwienie ekonomiczne,
wzrost liczby chlopéw pozbawionych ziemi, powstanie proletariatu rol-
nego oraz emigracja prowadzily do zdecydowanego ostabienia wigzdéw
laczacych czlonkéow rodziny matriarchalnej. Symbolem tego procesu
jest stopniowe porzucanie wspdélnych doméw, bedgcych wyrazem jed-
nosci genealogicznej. Miejsce ich zajmujg domy jednorodzinne .

% De Moubray co prawda uwaza, Ze zasada adat kamanakan jest stosunko-
wo pbéinego pochodzenia i nie ma nic wsp6lnego z matriarchalng zasadg dzie-
dziczenia po linii matki. Funkecja tej reguly polega wedlug niego na niedo-
puszczeniu do tego, aby mezczyzna uiytkowal wlasno§é poza swoim rodem,
a zatem ma to by¢ reakcjg na stopniows indywidualizacje wlasnoséci (op. cit.,s. 107).
Z opinig ta jednakze trudno jest sie zgodzié.

8 Patrz Schrieke, op. cit, s. 119, .

% De Moubray pisze o tym w 1931 r. jako o ,calkiem niedawnym procesie
przenoszenia wlasno$ci z jednego rodu do drugiego w formie daru ojca dla
dzieci” (op. cit., s. 137).

87 Patrz Vreede-de Stuers, op. cit.,, s. 25, 26, ktéra podaje te informacje
za V. E. Korn.

68 Maretin, op. cit.,, s. 89. .

68 Juz w koncu XIX w. poswiadczono istnienie osiedli zloZzonych z doméw
jednorodzinnych wok6! miasta Indrapura, zamieszkalych m. in. przez matzen-
stwa, ktére opuscily wyzyne Padangu. E. Carthus, Aus dem Reich' von
Insulinde. Sumatra und der -malaische Archipel, Leipzig 1891, s. 180.



316 SLAWOJ SZYNKIEWICZ

W zwigzku z zanikiem rad rodzinnych wazrasta arbitralnos¢ przywéd-
céw. Nastepuje wiec obumieranie instytucji stanowigcych funkcje
wspblnoty wielkiej rodziny (parui). Oznacza to takze, ze wiadza w gru-
pie coraz wyrazniej sprawowana jest przez jednostki. Proces ten za-
chodzit przede wszystkim w rejonach przybrzeznych i polozonych poza
stosunkowo konserwatywng wyzyng Padangu. Wedlug opinii urzednika
kolonialnego w latach frzydziestych wielka rodzina matriarchalna nie
byla juz w tych okregach spotykana 70,

Maretin twierdzi, ze omowione zjawiska prowadzg do powstania
patrylokalnodcei 7. Nie przechodzono jednak do zamieszkiwania z rodzina
ojcowsks. Mate rodziny osiadaly w wiekszosci na nowych terenach i je-
§li nawet z czasem rozwingl sie tam patrylokalny typ rezydencji, to nie
ma podstaw, aby uznaé go za prawidlowy rezultat rozpadu rodu ma-
cierzystego. Moégl on by¢ wynikiem przejecia wzoru popularnego wsrod
pozostalych grup muzulmanskiego spoleczenstwa indonezyjskiego, z kto-
rymi Minangkabau poczeli utrzymywacé¢ ozywione kontakty. Jesli chodzi
o system dziedziczenia wlasnosci oraz wyprowadzania pokrewienstwa —
mozna stwierdzié, ze w wielu wypadkach samodzielnie gospodarujgce
rodziny przyjely wzér bilateralny (parentalny).

Sama instytucja maltzenstwa réwniez usunela sie w znacznej czesci
spod kontroli rodziny macierzysiej. Wplyw na decyzje o malzenstwie
dziewczyny uzyskujez ojciec wspolpracujgec w tym wzgledzie z mama-
kiem jako reprezentantem formalnie istniejacego nadal rodu swojej
corki i jednoczesnie prawa zwyczajowego. M. in. te mowag role ojca
formalizujg niejako postanowienia przyjete przez przedstawicieli egze-
kutywy adatu oraz prawodawcoOw muzulmanskich w 1916 r. w Bukit-
tinggi. Mowigc o roli odpowiedzialnych za wlasciwe zawarcie malzen-
stwa, stwierdzajg one: ,Jesli mandatariusz prawa zwyczajowego (wali
adat) i mandatariusz szariatu (wali sjara’) chcg wydaé za maz ich corke,
muszg najprzéd stwierdzie, czy mlodzi ludzie rzeczywiscie pragng sie
pobra¢ 1 wyrazajg na to zgode” . W roli mandatariusza szariatu wy-
stepowal zwykle ojciec biologiczny. Postanowienie powyzsze oznaczalo
duzy postep w kierunku uznania wyboru milodych, jednakie w praktyce
ich swoboda w tym wzgledzie byla nadal ograniczona.

Tak jak poprzednio, malzenstwo spelnialo funkcje laczenia intere-
séw dwu rodzin. Wertheim pisze: ,nouveaux riches w Minangkabau...
domagali sie ius connubii z przywodcami rodowymi” ?. Podobna sy-

% Maretin, op. cit., s. 88.

T Maretin, op. cit.

2 Cyt. za Vreede-de Stuers, op. cit., s. 26.
B Wertheim, op. cit, s. 146.



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 317

tuacja stanowi osnowe dramatu w powiesci M. Rusli, Sitti Nurabaja,
wydanej w 1922 r., a opisujacej sytuacje w Minangkabau ™.

W spoleczenstwie tradycyjnym podstawows forma ograniczenia swo-
body zawierania malzehstw byla endogamia negeri oraz egzogamia suku.
Emigracja mezczyzn ultatwila im przelamanie owych regul, mimo ze
powodowalo to niejednokrotnie konflikty z rodzing . O wiele mnie]
korzystna byla sytuacja kobiet, ktére zlamaly nakazy endogamii lub
egzogamii. Jesli literatura nie cytuje wypadkéw karania mezczyzn za
podobne postepki, to znane sg takie wypadki wobec kobiet, ktérym
jeszcze w trzecim dziesiecioleciu XX w. odbierano prawa czionka spo-
tecznosci za naruszenie endogamii?®. Kobieta, mniej ruchliwa, pozosta-
jac w swoim osiedlu byta ostrzej kontrolowana przez prawo zwyczajowe
niz mezczyzna. Z uwagi na to jednym z hasel rozwijajacego sie ruchu
feministycznego 77 stalo sie ogramiczenie powyzszych zakazéw. W swoje]
walce 0 emancypacje kobiety przeciwstawily adatowi islam. W 1924 rT.

4 Relacja z tresci ksigzki znajduje sie u Vreede-de Stuers, op. cit,
s. 76—79. Jakkolwiek mozna mie¢ pewne watpliwosei co do tego, czy sytuacje
opisane w literaturze pieknej mogg by¢ uznane za fakty spoleczne, to nie trak-
tujgc beletrystyki jako zasadniczego zrédila nalezy przyjac, ze jesli porusza ona
problematyke spoleczng, tym samym dostancza charakterystyki zjawisk zacho-
dzacych w spoleczenstwie. Jest to charakterystyka subiektywna, zabarwiona
emocjonalnym stanowiskiem autora, jednakze odzwierciedla te tendencje, ktére
rzeczywiscie istniejg i budzg zainteresowanie szerszej opinii. W sytuacji Indonezji,
jak réwniez innych krajéw Azji, niereligijna i niehistoryczna literatura piekna
XX w., powigzana silnie z tendencjami nacjonalistycznymi, miala na celu przede
wszystkim interwencje spoleczng, a jej walory artystyczne byly podporzgdko-
wane wymogom realizmu. Z tych wzgleddw uwazam za uzasadnione odwolanie
sie w kilku wypadkach do nowelistycznych publikacji indonezyjskich omawia-
nego okresu.

s Egzemplifikuje je m. in. powie§¢ wydana w 1926 r., kio6rej bohaterem
jest mlody mezczyzna 2z Padangu pracujgey w Dzakarcie; Kedjora, Karam
dalem gelombang pertjintaan (Rozbici na fali mitosci). Vreede-de Stuers,
op. cit.,, s. 79n.

% Maretin, op. cit., s. 87.

" Emancypacyjny ruch kobiet w Indonezji rozwijal sie w bliskim zwigzku
z tendencjami nacjonalizastycznym i wyzwoleAczymi, Pierwsze towarzystwo
kobiece powstalo w 1912 r. w Dzakarcie f, tak jak i nastepne, za sw6j giéwny
cel uznalo ono dzialalnoé¢ oswiatowg wsérdéd kobiet, a takze walke o niektére
prawa spoleczne, W Minangkabau taka organizacja rzostalad zalozona w 1914 r.
Nosita ona nazwe Keradjinan Amai Satia (Aktywno§é Wierzgcej Kobiety). Na-
stepnie w Padang Padjang utworzono towarzystwo Keutamaan Istri Minangka-
bau (Polepszenie Bytu Kobiety Minangkabau). Tam tez miescilo sie centrum
Federacji Stowarzyszen Kobilecych Sumatry. W Minangkabau w pierwszym
okresie rozwoju ruchu feministycznego wydawano dwa pisma kobiece: , Al Sjarq”
(Wsch6d) i ,Perempuan Bergerak” (Aktywna Kobieta)) Por. Vreede-de
Stuers, op. cit, s. 61ln.



318 SLAWOJ SZYNKIEWICZ

zwrbcity sig one do Karapatan adat (rada edatu) z zadaniem zniesienia
endogamii negeri i egzogamii rodu, argumentujgc, ze ograniczaja one
prawa kobiet i sa sprzeczne z islamem. Rezultatem tego byla podjeta
w 1934 r. decyzja zezwalajaca na malzefistwo poza negeri’.

W nowej sytuacji, kiedy rodzina elementarna uzyskala status pod-
stawowej komoérki gospodarczej, niepomiernie wzrosto znaczenie spo-
leczne rozwodu. Tradycyjna latwosé przeprowadzenia go grozila kobie-
cie pozbawieniem $rodkéw do zycia. W warunkach bowiem gospodarki
kapitalistycznej mezczyzna dostarczal gros dochodu rodziny, pozosta-
wiajac kobiecie prace chalupniczg, a czesto tylko zajecia domowe i wy-
chowanie dzieci, Ze wzgledéw ekonomicznych kobieta praktycznie nie
inicjowala rozwodu. Jednakze w niektérych sytuacjach, np. przy prze-
dluzajgcej sie nieobecnosci meza przebywajacego na emigracji zarobko-
wej, bylo to konieczne. Stad pojawia sie nie znana w 1 éwierci XX w.
w Minangkabau ?® forma rozwodu warunkowego, zw. talak. Nazywa sie
tak uzgadniang przy Slubie formule dajacg prawo do zerwania malzen-
stwa przez kobietg, jeSli nieobecnosé meza przekroczy pewien limit
czasu (najeczesciej p6l roku) bez jednoczesnego wsparcia finansowego 8.
Pojawienie sie warunkowego rozwodu oznaczalo zmiane dawnego ukla-
du stosunkéw w malzenstwie, ktére nie postulowaly obowigzku utrzy-
mywania zony przez meza. Formula talak jest dowodem wzrostu za-
leznosci gospodarczej zony.

Inng sytuacje grozaca bezpiecznej pozycji spolecznej kobiety byla
szerzaca sig poligamia. Wystepujaca takze w okresie poprzednim, stala
sie problemem, kiedy i#losé zonatych mezczyzn praktykujacych poligamie
osiggneta w Minangkabau w 1930 v, cyfre 87%, przy przecietnej dla
wszystkich wysp archipelagu poza Jawa i Madura wymoszacej 4% ®L.
Zwyczaj poligamii, dopuszezony przez islam, mial swoje oparcie w pra-
wie zwyczajowym. Dowodzi tego pouczenie wchodzace w sktad kodeksu
adatu: ~

Jesli nie jeste$ jedyna zZong

lub jeSli on sklania sie ku innej;
taka jest praktyka adatu

i tego wymaga religia:

nie wokazuj niecheci,

z u$miechem pozwél mu isé

i nie czuj sie zawiedziona 82

" Maretin, op. cit.,, s. 87, 88.

B Vreede-de Stuers, op. cit, s. 36.

80 Przykiady formul talak stosowane w Minangkabau patrz Vreede-de
Stuers, op. cit.,, s. 169,
81 Vreede-de Stuers, op. cit., s. 104,
82 Vreede-de Stuers, op. cit.,, s. 68.



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 319

Innym przykladem na role adatu w Tozwoju poligamii jest wspo-—
mniana juz powiesé Rusli. Jedna z postaci, typ starszej kobiety, obron-
czyni prawa zwyczajowego, robi wyrzuty swemu bratu, ktéry piastuje
urzad penghulu: , Wszyscy penghulu Padangu maja po dwie lub trzy,
a nawet i cztery zony. Jeste§ wyjatkiem, ktéry trzyma sig jednej i tej
samej kobiety. Nie zmieniasz jej, mie bierzesz innych zon. Jednakze
czlowiek twego stanowiska powinien mieé¢ ich kilka. Czyz mie jest wlasci- -
we dla mezczyzny tej rangi zastapienie jednej zony przez druga dla
zapewnienia licznego potomstwa?’8 Argument ,licznego potomstwa’™
zdaje sie wskazywaé, ze relacjonowana w powiesci sytuacja zaistniala
w okresie zanikania matrylinearnosci, tym niemniej moéwiacg te stowa
jest kobieta reprezentujaca prawo zwyczajowe. Nie mozna wyciggnaé
stad jeszcze wmiosku, ze adat stymulowal rozwody czy poligamie. Pew-
ne jest jednak, ze ich nie wzbranial ani utrudnial.

Walka z poligamia i rozwodami oraz ulatwienie zdobycia wyksztal-
cenia byly podstawowymi hastami 1 wytycznymi programowymi to-
warzystw kobiecych dzialajacych od 2 dekady XX w.5 Te trzy za-
gadnienia uznano za najbardziej palgce, gdyz niepodjecie srodkéw za-
radczych zagrazalo bezpiecznej pozycji spolecznej kobiety. Wielozen-
stwo, latwy rozwdéd, brak pelnej swobody wyboru malzonka i ograni-
czenie sfery dzialania kobiet do domu przez tradycyjne odciecie ich
od o$wiaty w mnowych warunkach zaczely mieé megatywny wplyw na
pozycje kobiety. Powyzsze zjawiska wystepowaly réwniez w trady-
cyinej organizacji spoleczenstwa Minangkabau, jednakze 6w niekorzy-
stny wplyw woéwczas nie uzewnetrznial sie. Plynelo to stad, ze elemen-
tem okreslajacym to, co nazwaliSmy bezpieczng pozycja, byla przyna-
leznoé¢ do rodziny macierzystej zapewniajacej byt kobiecie i jej
dzieciom, A

Przez newe warunki, zaistniale na przelomie XIX i XX w., nalezy
tu rozumie¢ rozpad rodziny macierzystej spowodowamny przemianami
gospodarczymi. Dokonal si¢ on poprzez likwidacje wspdlnej wiasnosci
ziemi, upadek znaczenia rady rodzinnej, uniezaleznienie sie funkcjona-
riuszy rodowych od reprezentowanej przez mich grupy, wreszcie po-
wstanie rozwarstwienia spolecznego na podstawie mierdwnosei gospo-
darczej. Rezultatem dezintegracji rodu bylo pojawienie sie rodzin ele-
mentarnych wykazujacych znaczng niezalezno$¢é ekonomiczng (wskutek
indywidualizacji zrédel dochodu) i spoleczng (dzieki oddzielnej od rodu
rezydencji). Porzucaly one stopniowo zasade matrylinearnego dziedzi-

8 Vreede-de Stuers, op. cit.,, s. 76 (cytat).
8 Szerokie omowienie celéw ruchu feministycznego patrz Vreede-de
Stuers, op, cit.,, zwlaszeza rozdzialy III, V VI



320 SLAWOJ SZYNKIEWICZ

czenia. Poniewaz w rozwijajagcej sie gospodarce  kapitalistycznej mez-
czyznom ‘przyQa'rdala ‘w udziale zasadnicza rola w zdobywaniu utrzy-
mania, od nich wiec zalezal w duiym stopniu byt kobiet. O dzialaniu
tej zaleznosci na miekorzy$é kobiety decydowaly wspomniane instytu-
cje kulturowe, ktére przetrwaly z okresu organizacji rodowej. Tak wiec
w sytuacji, gdy rodzina elementarna stala sie podstawowsg grupg od-
niesienia jednostki, bezpieczna pozycja spoteczna kobiety zostata zagro-
zona przez ograniczenie mozliwoécl pelnege zabezpieczenia bytu, cze-
sciowo wskutek ppoligamii lub catkowicie wskutek rozwodu. Niwelacji
tego zagrozenia stuzyla zarobkowa praca kobiet, ktérg ulatwial program
ksztalcenia zawodowego i ogélnego lansowany przez ruch feministyczny.

Jednocze$nie, w miare zanikania rodu macierzystego, rodzina ele-
mentarna stawata sie jedyna spoistag grupg o charakterze genealogicz-
nym. Pozostate grupy, do ktérych mogli naleze¢ Minangkabau, miaty
charakter terytorialny lub zawodowy. Rozpad rodu, a ‘wraz z nim rady
rodzinnej, zamkng! przed kobiety mozliwos¢ sprawowania wtadzy przez
uczestniczenie w radzie . W nowych grupach mie uksztaltowalty sie
formy dostarczajace kobiecie tego samego rodzaju wplywéw. Wskutek
tego co mnajmniej réwnorzedna pozycja mezczyzn z okresu dominacji
rodu macierzystego, jesli chodzi o sprawowanie wladzy, ulegla pew-
nemu awansowi. Bylo to szczegdlnie widoczne tam, gdzie dawni funk-
cjonariusze rodowi pelili funkcje arbitralnych urzednikéw administra-
cyjnych. Nalezy tu jednak pamietaé o zastrzezeniu, o ktdérym mizej.

Tak wiec, mimo ze w okresie istnienia rodu macierzystego kobiety
nie posiadaly uprzywilejowanej pozycji spolecznej rozumianej jako
przewazajacy udzial w decydowaniu o sprawach grupy, udzial ten byt
znaczny. W okresie scharakteryzowanych zmian spoleczno-ekonomicz-
nych zmmiejszyl sie on czesciowo poprzez likwidacje rad rodzinnych.
Fakt ten jednak w réwnym stopniu odsuwal od podejmowania decyzji
kobiety, jak i mezczyzn nie pelnigcych zadnych funkcji. Mozna zatozyé,
ze rade zastapily obecnie wplywy grup ekonomicznie zaawansowanych,
co oznaczaloby klasowy podzial wladzy. Autor mie posiada jednak na
ten temat szczegolowej dokumentacji. Z podobnych wzgledéw pozo-
stawiona tu zostala na uboczu analiza nielicznych stosunkowo, a wy-
stepujacych ma obu etapach rozwoju spolecznego Minangkabau, wy-
padkéw dyskryminowania kobiet przez niektére postanowienia prawa
zwyczajowego. Tym niemniej usprawiedliwiony wydaje sie wniosek,
ze rozklad rodu macierzystego nie zmienil zasadniczo stosunku wzgled-
nej réwnowagi pomiedzy wplywami obu plci na sprawy spoleczne, jak-

8 Co prawda funkcje mamaka pelnily takze kobiety, bylo to jednakze trak-
towane jako zastepstwo nieobecnych meiczyzn; Vreede-de Stuers, op. cit,
s. 25, za V. E. Korn.



ROZPAD RODZINY MACIERZYSTEJ 321

kolwick wplyw ten ulegt zmmiejszeniu ma rzecz warstwy ludzi boga-
tych. Nie pleé wiec ani sposob dziedziczenia przynaleznoci rodowej
i majatku, lecz przywileje ekonomiczne staly sig kryterium podziatu
wiadzy.

Slawoj Szynkiewicz

THE DISINTEGRATION OF THE MATRIARCHAL FAMILY IN SUMATRA,
AND THE SOCIAL POSITION OF WOMEN

‘Summary

The Minangkabau people inhabiting Western Sumatra, who are frequently
cited as one of the most interesting examples of a matriarchal system,
experienced important changes at the turn of the 19th and 20th centuries.
These changes were due to the effect of the money-based economy introduced
by the Dutch, which ousted the previous system of clan property. The present
paper deals with the effect of this process on the social position of the
Minangkabau women.

From what we know of the period when matriarchal domination was
prevalent in the clan, it is clear that in our case matrilineal and matrilocal
organization do not go hand in hand with the privileged position of women
in the community (as compared with the position of men). This was revealed
by examination of the opportunities for wielding power (institutionalized
and based on prestige) in the group. It is evident that power, or the making
of decisions concerning the group (e.g. the family or part of it} belonged
to the family council, in which the opinion of the older women was weighty,
as’ well as to the clan functionaries, who were men. In no case did the male
members of the extended family ocoupy a position inferior to the women.
Socio-economic changes brought about some other changes in this sphere,
but not disturbance of the balance of power between the two sexes. Individualiz-~
ation of property brought with it authority based on economic privilege, that
is authority posessing a class character. It is interesting to note that the econo-
mically advanced class was made up primarily of the old clan functionaries.

Apart from the question of the privileged social position of the Minangka-
bau women, the author also examines the question of their social security,
that, is, of the extent to which the basic economic interests of the woman and her
children can be achieved within the framework of the stable family. Until
the extended matriarchal family disintegrated, the social position of the woman
was secure. But even then certain factors were already keginning to threaten it.
The appearance of these factors was due to the transfer of the economic
and social functions of the extended matriarchal. family to the elementary
family, These factors included polygamy and ease of divorce, which became
a danger when women could no longer count on assistance from their fellow
clansmen. Certain expediences were then adopted, such as conditional divorce
(talak), at the suggestion of the women. The disappearance of the secure social
position of women among the Minangkabau was one of the causes of the

widespread development of the feminist movement dating from the beginning
of the 20th century.

21 — Eipografia Folska, t. IX




