
S Ł A W O J S Z Y N K I E W I Č Z 

ROZPAD R O D Z I N Y MACIERZYSTEJ N A SUMATRZE 
A POZYCJA SPOŁECZNA K O B I E T Y 

Teza o is tn ien iu matr iarchatu jako przedpatriarchalrrego etapu roz­
wo ju społecznego ludzkości, wysunięta jeszcze w X I X w ieku , stanowi 
nadal — wprawdzie w zmienionej postaci — zagadnienie frapujące 
etnografa. Zarzucenie dyskusj i nad nią, oznaczające często brak zaufa­
nia dla je j płodności, nie równa się wcale milczącej zgodzie na pogląd 
o j e j bezprzedmiotowości. Wyn ika wyłącznie z przekonania, że przy 
obecnym stanie wiedzy t rudno jest rozstrzygnąć trwający od dawna 
spór. Przeważa jednakże opinia, że walory naukowe posiadać może 
przede wszystk im analiza organizacji czy funkcjonowania rodu macie­
rzystego, a nie próby umieszczenia go w schemacie ewo lucy jnym. 

Niniejszy artykuł ograniczy się jedynie do analizy wybranego 
aspektu organizacji społecznej uznanej za matriarchalną, mianowicie 
pozycji społecznej kobiety na t le rozpadu rodziny macierzystej w M i -
nangkabau. Ponieważ temat t en wchodzi w zakres rozważań nad ma­
tr iarchatem, celowe będzie dokonanie przeglądu stanowisk, j akko lw iek 
bez ambic j i przedstawienia h is tor i i prob lemu. 

Myśl o powszechności mat r i a rcha tu jako etapu rozwojowego spo­
łeczeństw nie od razu została włączona w skład teor i i ewolucjonistycz-
nej w e tnog ra f i i 1 . Pojawiła się ona w kręgu myśli prawniczej jako 
w y n i k poszukiwań praw społecznych rządzących życiem ludzi , jednak­
że całkowicie w ich aspekcie legal istycznym. Mocno ut rwa lony w pra­
wie r z y m s k i m patr iarchal izm i związany z n i m system pokrewieństwa 
oraz dziedziczenia własności — tak ważny dla koncepcji prawniczej — 
ukierunkował zainteresowania prekursorów trwającego później długie 
lata sporu. Charakterystyczne jest, że dopiero od połączenia rozważań 

1 M o r g a n po z a p o z n a n i u s ię z w y n i k a m i p r z e m y ś l e ń B a o h o f e n a dopuśc i ł m o ż ­
l iwość , że o r g a n i z a c j a spo łeczna l u d ó w p i e r w o t n y c h o p a r t a b y ł a n a p r a w i e m a c i e -
r z y s t n y m , z a n i m „po p o j a w i e n i u się w ł a s n o ś c i m a s o w e j " p rzekszta łc i ł a się w p a -
t r i a r cha lną . L . H . M o org a n , Społeczeństwo pierwotne, W a r s z a w a 1887, s . 67. 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 295 

nad pokrewieństwem i przekazywaniem własności rozpoczyna sią l in ia 
rozumowania, która doprowadziła do powstania teor i i matr iarchalne j 
lub patr iarchalne j . Wcześni socjologowie, jak Spencer, D u r k h e i m czy 
Pareto, którzy zaczynali studiowanie społeczeństwa od jego ekonomicz­
nych ins ty tuc j i , a więc systemu własności lub podziału pracy, nie mo­
gl i sią spotkać z e tnografami-prawnikami na t e j samej drodze myślowej, 
a nawet po ogłoszeniu wspomnianych teor i i wykaza l i dla n ich brak 
zainteresowania. Podejście t ych ostatnich prowadziło do budowy zwar­
tej s t r u k t u r y prawnej określającej stosunki między członkami grupy, 
a zatem do wyodrębnienia ludów o podobnym systemie p rawnym. Ko ­
reluje to z metodologicznym wymog iem tworzenia typów (idealnego 
modelu społeczeństwa, do którego przyporządkowujemy spotykane 
w praktyce) jako podstawowego narzędzia porządkowania zjawisk. Ta­
kie rozumowanie umożliwiło Bachofenowi stworzenie z poszczególnych 
przekazów antycznych etapu • gynajkokrac j i (władztwa kobiet) będącego 
p ierwszym okresem dziejów ludzkości, posiadającym zwyczajowo sko-
dy f ikowany zespół zasad obowiązujących członków rodu i społeczeń­
stwa, a zatem pierwszym systemem p r a w n y m . 

Również McLennan, zaliczany do twórców t eo r i i matr iarchatu , przy­
jął p rawny p u n k t wyjścia. Na konsekwencje odrzucenia takiego stano­
wiska wskazuje przykład Westermarcka, który — mimo iż był prze­
c iwn ik i em koncepcji mat r ia rchatu — t y l ko pośrednio związany jest 
z teorią wiecznego patr iarchatu. Pożyteczne w t y m względzie jest 'po­
równanie def inic j i małżeństwa podanych przez McLennana i Wester­
marcka. 

Pierwszy z nich stwierdza: „Małżeństwo... O z n a c z a związek (union) 
mężczyzny i kob ie ty jako p r a w n ą relację mąż—żona i w ten sam 
sposób może być- określone przez miejscowe prawo lub zwycza j e " 2 

{podkreślenie S. S.]. D r u g i zaś: „małżeństwo jest n i c zym innym, jak 
mn i e j l u b bardziej stałym związkiem (connection) między przedstawi­
cielem płci męskiej i żeńskiej trwającym dłużej poza akt kontynuowa­
nia ga tunku i urodziny p o t o m k a " 3 . Ta ostatnia definicja (zbudowana 
zresztą w ten sposób, by do wyraźnych celów ideologicznych objęła 
również zwierzęta) wykazuje w przeciwieństwie do poprzedniej b rak 
zainteresowania pozaetycznymi normami społecznymi regulującymi 
stosunki między członkami g rupy . Usuwając z rozumowania element 
prawny Westermarck poszedł w k i e r u n k u obrony konkre tne j ins ty tuc j i 
k u l t u r o w e j — mianowicie monogamii . Zupełnie inaczej McLennan. 
Określając przedmiot swoich badań jak*o „prawiną relację mąż—żona" 

2 J . F . M c L e n n a n , Studies in Ancient History, L o n d o n 1896, s . 44. 
3 E . W e s t e r m a r c k , The History of Human Marriage, t . 1, L o n d o n 1921 , 

w y d . V , s . 71 ( w y d . I u k a z a ł o s ią w г.  1891) . 



296 S Ł A W O J S Z Y N K I E W I C Z 

mógł skonstruować na tej bazie koncepcję prawnej przewagi kobiet 
w społeczeństwie na pewnym etapie rozwoju. Powyższe zestawienie 
def inic j i małżeństwa jest j ednym z przykładów wpływu założeń teo­
retycznych na rezultaty badań. Histor ia sporu o matr iarchat dostarcza 
nam więcej okazj i do obserwowania podobnej zależności. 

W r o k u 1861, tzn. w t y m samym, w którym Maine ogłosił swoją 
teorię patr iarchatu, ukazała się praca Bachofena 4 . Przeprowadza 
w niej .autor dowód na powszechność etapu matr iarchatu , charaktery­
zującego się następującymi zasadami obowiązującymi w życiu społecz­
n y m : uprzywi le jowana pozycja kobiety i je j decydująca ro la pol i tycz­
na, przekazywanie dzieciom imienia poprzez matkę, przynależność 
dzieci do grupy społecznej ma tk i , wreszcie dziedziczenie własności j e ­
dynie przez kobiety. Bachofen wysunął tezę, że etap ten poprzedzał 
ostatecznie stadium rozwo ju ludzkości — patr iarchat. Należy przy t y m 
podkreślić, że konstrukcja Bachofena nie zmierzała do wyróżnienia 
etapów rozwo ju rodziny, a jedynie rozwoju społeczeństwa z p u n k t u w i ­
dzenia pozycj i zajmowanej w n i m przez k o b i e t y 5 . Niezależnie od nie­
go M c L e n n a n 6 pub l iku je pogląd o wykształceniu się z p romisku i t y zmu 
egzogamicznego i nia t r y linearnego rodu poprzedzającego ród p a t r y l i -
nearny. Jego pogląd, że rodzina wykształciła się dopiero w trzeciej i n ­
stancji po p lemieniu opar t ym na więzach te ry to r ia lnych i rodzie — na 
więzach pokrewieństwa, a także szeroko spopularyzowane i rozszerzo­
ne przez Engelsa 7 wniosk i Morgana wywołały reakcję Westermarcka 
broniącego odwieczności rodz iny monogamicznej. Z uwagi na popular­
ność Westermarcka i udzielone m u poparcie szerokich kół k l e r y k a l -
nych Europy powrócił do kons t rukc j i McLennana B r i f f a u l t 8 , który 
reprezentował lewicową ideologię społeczną. W ten sposób koncepcja 
matr iarchatu związana została pośrednio z ideologiczną w swojej naturze 
walką skrajnych poglądów na pochodzenie rodz iny. Olbrzymie dzieło 
Br i f f au l t , zawierające mnóstwo materiału, było w zasadzie ostatn im 
głosem z serii wczesnych teoretyków matr ia rchatu . Trwająca od po-

4 J . J . B a c h o f e n , D a s Mutterrecht. Eine Untersuchung uber die Gynaiko-
kratie der alten Welt nach ihrer religiÓsen und rechtlichen Natur, S t u t t g a r t 1861. 

5 T a k w i ę c z g o d n i e z j e g o k o n c e p c j ą m a t r i a r c h a t ( g y n a j k o k r a c j ę ) pop r zedza ł y 
d w a o k r e s y : h e t e r y z m — e p o k a n i e u p o r z ą d k o w a n y c h s t o s u n k ó w spo łecznych , 
a t akże p ł c i o w y c h , oratz ama-zoriirzim — u n i w e r s a l n y e t a p p r z e j ś c i o w y c h a r a k t e ­
r yzu j ący i s i i ę z b r o j n y m o p a r e m k o b i e t p r z e c i w k o b r u t a l n e m u t r a k t o w a n i u i c h 
p r z e z mężczyzn . D o p i e r o g y n a j k a k r a c j a w p r o w a d z i ć m i a ł a s tab i lną ( instytucję m a ł ­
ż e ń s t w a w f o r m i e m o n o g a m i c z n e j . * 

6 J . F . M c L e n n a n , Primitive Marriage, L o n d o n 1865. 
7 F . E n g e ls, Pochodzenie rodziny, własności prywatnej i państwa, w y d . 1, 

Z u r i c h 1884. 
8 R . B r i f f a u l t , The Mothers, L o n d o n 1927. 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 297 

czątku X X w. k r y t y k a teor i i matr ia rchatu doprowadziła do spadku za­
interesowania zagadnieniem. K r y t y k a , podjęta głównie przez anglosa­
skich antropologów społecznych, dotyczyła * przede wszystkim tezy 
o uniwersalności stadium oraz szczególnie silnie wyeksponowanej przez 
Bachofena idei władztwa kobiet jako podstawowego wyznacznika tego 
etapu rozwo ju społeczeństwa. Materiał zbierany u współczesnych ludów 
p ierwotnych rzeczywiście ich nie potwierdza ani też zdecydowanie n ie 
obala. Stwierdzono więc, że uprzywi le jowanie kobiet nie musi iść w pa­
rze z matrylinearnością czy matrylokalnością, a podrzędna je j pozycja 
z patrylinearnością. Poza t y m nie zaobserwowano wypadku, który b y 
uzasadniał dosłowność pojęcia „matriarchat", j akko lw iek istnieją spo­
łeczeństwa, w których zinstytucjonalizowana ro la żony i m a t k i jest 
wyższa niż męża i ojca, mimo że jednocześnie stosunek ten może być 
odwro tny w relacj i kobieta — je j męscy k r ewn i . Wymieniona t u sy­
tuacja często uznawana bywa za definicję m a t r i a r c h a t u 9 . Z wieloma 
wątpliwościami spotkało się też twierdzenie o sukcesywności stadium, 
matriarchalnego po promiskuityzmie, a przed patr iarchatem. Uznano, 
że nie można dowieść istnienia etapu p romisku i t y zmu ani też przejścia 
matr ia rchatu w patr iarchat wskutek zmiany gospodarki kopieniaczej 
na ro ln ic two sprzężajne, czy też na pasterstwo. Dane wskazują rów­
nież, że wątpliwe są poglądy o względnej wyższości k u l t u r y pa t r i a r -
chalnej nad matr iar chaina. Jednakże opinie 1 t u są rozbieżne. Tak np . 
W. P. Schmidt zdecydowanie wiąże ród macierzysty z kopieniactwem 1 0 . 

L o w i e 1 1 i L i n t o n 1 2 dochodzą do wniosku, że r ody macierzysty i pa-
t r ia rcha lny mogą istnieć niezależnie od siebie i że jest to uwarunko­
wane wypływającą ze społecznego podziału pracy rolą poszczególnych 
płci w gospodarce 1 3 . K r o e b e r 1 4 i O lson ' 1 5 ogólnie zakładając również 
niezależność tych d w u rodzajów organizacji dopuszczają ewentualność 
przejścia matrylinearności w patrylinearność. Sumując trzeba stwier­
dzić, że w zachodniej etnograf i i zdecydowanie przeważa tendencja do 

9 F o r . M . M e a d , Woman. Position in Society, [w : ] Encyclopaedia of the So­
cial Sciences, N e w Y o r k 1949, s . 193. 

1 0 P . W . S c h m i d t , Das Mutterrecht, „S tud i a I n s t i t u t i A n t h r o p o s " , t. 10 : 1955, 
s. 186. 

1 1 R . H . L o w i e , Primitive Society, L o n d o n 1961, s 463. 
1 2 R . L i n t o n , The Tree of Culture, N e w Y o r k 1957, s . 692. 
1 3 T a k i e za łożen ie p r z y z a c h o w a n i u e w o l u c j o n i s t y c z n e g o s c h e m a t u r o z w o j u 

g o s p o d a r c z e g o siłą i r zeozy i m p l i k o w a ł o b y e w o l u c y j n e n a s t ę p s t w o p a t r i a r c h a t u p o 
m a t r i a r c h a c i e . S c h e m a t t e n j e d n a k ż e n i e j e s t o b e c n i e w całości p r z y j m o w a n y b e z 
zastrzeżeń. 

1 4 A . L . K r o e b e r , The Nature of Culture, C h i c a g o 1952, s . 437 . 
1 5 R . L . O l s o n , Clan and Moiety in Native America, P u b l i c a t i o n s i n A m e r i ­

c a n A r c h a e o l o g y a n d E t h n o l o g y " , t . 3 3 : 1933. 



298 SŁAWOJ S Z Y N K I E W I C Z 

unikania generalizacji typowych dla X I X w. oraz dążenie do rozczłon­
kowania teoretycznej w i z j i ma t r i a r cha tu na je j części składowe podlega­
jące obserwacji badacza. Dotyczy to głównie matrylinearności i m a t r y -
lokalności, p r zy czym — jakko lw iek często się to zdarza — nie muszą 
one współwystępować. Wykazały t o chociażby badania Malinowskiego 
na Wyspach Trobr iandzkich, gdzie patrylokalności towarzyszy m a t r y l i -
nearność. Zaprezentowane wyżej poglądy stanowią wyjście pośrednie, 
t y m bardziej możliwe do przyjęcia, i m bardziej okazuje się, że nie moż­
na dowieść bachofenowskiej lub pokrewnej je j teor i i mat r ia rchatu ani 
też je j obalić. M imo wszystko zbyt surowa wydaje się być ocena P i d -
d ing t ona 1 6 , który stwierdził, że ,,»matriarchat« jest to koncepcja, której 
n i k t dziś poważnie nie powin ien bronić". Są bowiem uczeni wychodzący 
z założenia, że powoływaniem się na współczesne k u l t u r y nie można 
dowodzić niebyłości matr iarchatu, jako że odnosi się go do dalekiej 
przeszłości, a obserwowane dzisiaj instytucje, którjmi przeciwnicy ma­
t r ia rcha tu nadają istnienie niezależne od matr iarchalne j organizacji 
społeczeństwa, są niczym innym, jak je j przeżytkami. Pogląd podobny 
przeważa w etnograf i i radzieckiej, która tezę o uniwersalności ma t r i a r ­
chatu włączyła do teor i i rozwoju społeczeństw. Niektórzy radzieccy 
etnografowie traktują stosunek do powyższej tezy jako pomocnicze 
k r y t e r i u m postępowości badacza 1 7 . 

Na jwyb i tn ie jszym przedstawicielem radzieckiej nauki o matr ia rcha­
cie jest Koswen. Zachowując ogólną ideę bachofenowską złagodził on 
niektóre tezy Bachofena, przystosowując je do bieżącego stanu wiedzy 
o społeczeństwach p i e rwo tnych . Tak więc stwierdza m . in . , że „rozwój 
mat r ia rchatu w różnych epokach i różnych konkre tnych społeczeń­
stwach przebiegał niejednakowo i wysoce nierównomiernie. Dotyczy 
to zarazem rozwo ju ustro ju rodowego w jego całokształcie. Dlatego 
jedne matr iarchalne społeczeństwa rodowe mogły i musiały pozostać na 
bardzo n i sk im szczeblu rozwoju, inne — osiągnąć poziom fo rm wysoce 
rozwiniętych" 1 S . Według Koswena przejście do patr iarchatu dokonuje 
się poprzez przekształcenie rodz iny macierzystej w patriarchalną w y ­
wołane przemianami w społeczno-gospodarczej pozycj i obu p łc i 1 9 . 

W ostatnim czasie na gruncie nauk i polskiej zakwestionował tezę 
o powszechności stadium mat r ia rcha tu J . Ku lc zyck i stwierdzając, że 

1 6 R . P á d d i n g t o n , An Introduction to Social Anthropology, t . 1, L o n d o n 
1952, s. 171. 

1 7 P o r . M . O . K o s w e n , Matriarchat. Istorija problemy, M o s k w a 1948. 
1 8 M . O . K o s w e n , Historia kultury pierwotnej w zarysie, W a r s z a w a 1955, 

s . 177. 
1 9 M . O . K o s w e n , Siemiejnaja obszczina {opyt istoriczeskoj charaktieristiki) 

„ S o w i e t s k a j a E t n o g r a f i j a " , n r 3 : 1948, s. 3 — 3 2 . 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 299 

należy ją mnie j stanowczo formułować, zachowując jednakże twierdze­
nie o prawidłowości tego s t a n u 2 0 . A n i u Koswena, ani u innych r a ­
dzieckich teoretyków społeczeństwa pierwotnego, jak np . u Je f imienk i 
lub Potiechina, nie znajdujemy def in ic j i pojęcia matr iarchatu , m imo że 
jest ono często używane. Nie jest to w ina przeoczenia, gdyż Kos wen 
z uwagi na dobro dyskusj i apeluje o ostrożne określanie tego trudnego 
przedmiotu. Definicję taką można jednak odtworzyć na (podstawie p u ­
b l ikowanych wypowiedz i wspomnianych uczonych. Dla matr ia rchatu 
je j differentia specifica brzmiały następująco: uniwersalność, prawidło­
wość dla społeczeństw o poziomie sił wytwórczych właściwych neol i to­
w i (pamiętając o cy towanym wyżej zastrzeżeniu]), wyższa l ub równa 
mężczyźnie pozycja kobiety w życiu społecznym, występowanie rodz iny 
macierzystej stanowiącej wspólnotę ekonomiczną. 

Jak wyn ika z powyższego przeglądu, istnieje duża różnica stanowisk. 
Wybór jednego z n ich, gdyby był potrzebny, niewątpliwie byłby t r u d ­
ny 2 1 . Wydaje się, że dla zrealizowania celu niniejszego artykułu w y ­
starczy, pamiętając o b raku zgody, stwierdzić, co następuje. Każda j ed ­
nostka ludzka jest członkiem w i e l u grup uwikłanych w system zwany 
organizacją społeczną. System ten określają zasady związane z k i lkoma 
wyznacznikami, z których do najważniejszych należą: pokrewieństwo, 
płeć, stan cyw i lny , wiek, zamieszkanie. Wpływają one często decydu­
jąco na obraz k u l t u r y konkretnego społeczeństwa i dlatego mogą słu­
żyć czasem za podstawę k lasy f ikac j i społeczeństw. Zależnie od wyznacz­
n ika wziętego ża podstawę klasyf ikacja taka ma różną wagę dla teor i i 
k u l t u r y . Możliwy jest więc dychotomiczny 2 2 podział na l u d y współdzia­
łające i współzawodniczące 2 3; na społeczeństwa, których sprawne f u n k ­
cjonowanie wymaga aktywniejszej r o l i kobiet niż mężczyzn, i na takie, 

2 0 J . K u l c z y c k i , Teoria matriarchatu w świetle prac radzieckich, W r o c ł a w 
1955, s . 49, 50. 

2 1 P o d w i e l o m a w z g l ę d a m i d y s k u s j a n a d m a t r i a r c h a t e m p r z y p o m i n a spór 
o t o t e m i z m . B y ć może b e z p o w a ż n i e j s z y c h o p o r ó w z a a k c e p t o w a n e z o s t a n i e t a k i e 
r o z u m i e n i e t e g o t e r m i n u , k t ó r e o d b i e r z e m u z n a c z e n i e z i n t e g r o w a n e j o r g a n i z a c j i 
spo łeczne j pos i ada j ące j k o n k r e t n e , s t r u k t u r a l n i e p o w i ą z a n e i n s t y t u c j e m a t r i a r -
c h a l n e , a będz i e o znacza ł o zb iór n i eza l eżnych , n i e k i e d y w s p ó ł w y s t ę p u j ą c y c h i n s t y ­
t u c j i . 

2 2 N i e z a w s z e w n a u k a c h spo łecznych k l a s y c z n y , a r y s t o t e l e s o w s k i s c h e m a t 
d y c h o t o m i c z n y j e s t p r a k t y c z n y w uży-ciiu. Często w y g o d n i e j j e s t p r zy j ąć do c e l ó w 
p o r z ą d k o w a n i a .zasadę continuum o b r a z u j ą c e g o n a s i l e n i e c e c h j a k o ś c i o w y c h . U ż y ­
t e c z n a j e s t o n a t a k ż e w t y c h w y p a d k a c h , g d y m o ż e zaistnieć spó r  Ъ  t o , c z y d a n e 
s po ł e c zeńs two j e s t m a t r i a r c h a l n e , c z y p a t r i a r c h á l n ě l u b b a r d z i e j p r a w d o p o d o b n e , 
g d y b ę d z i e chodz i ło o ok re ś l en i e „stopnia rnatr iarcha lnośo i ' ' . 

2 3 P r z y j ę t y n p . b e z w i ę k s z e g o p o w o d z e n i a p r z e z M a r g a r e t M e a d w j e j p r a c y 
Cooperation and Competition Among Primitive Peoples, N e w Y o r k 1937. 



300 SŁAWOJ S Z Y N K I E W I C Z 

które tego nie wymagają; na społeczeństwa tworzące grupy oparte na 
więzi pokrewieństwa według reguł matrylinearności, jak również na 
stosujące reguły pątrylinearności. O wartości i przydatności tak ich 
i w i e lu innych możliwych k lasy f ikac j i decydują różne czynn ik i , lecz 
omawianie ich na t y m miejscu nie jest potrzebne. 

Wydaje się, że ostatni z wyżej przytoczonych podziałów współczes­
nych społeczeństw, połączony z dwoma równoległymi m u podziałami, 
których podstawą w p ierwszym w y p a d k u jest dziedziczenie po l i n i i 
jednego z rodziców, a w d rug im rezydencja małżeństwa, pozwala w y ­
odrębnić społeczeństwa nazywane mat r i a r cha lnymi . W t y m znaczeniu 
też będę stosował tu ta j t e r m i n „matriarchat". Usuwam w ten sposób 
poza zasięg zainteresowania sprawę matr ia rchatu jako etapu historycz­
nego rozwoju. Przedmiotem bowiem dalszych rozważań będzie lud 
współczesny, powszechnie w l i teraturze uznany za jeden z na jwyb i t ­
niejszych przykładów do niedawna obserwowanego matr iarchatu. 

Do innych terminów, które wymagają sprecyzowania dla jasności 
niniejszego artykułu, należą: 

r o d z i n a e l e m e n t a r n a — rozumiem przez nią parę małżeń­
ską (niekoniecznie cechującą się stałą współrezydencją) z dziećmi w y ­
magającymi fizycznej lub społecznej opieki rodziców; 

m a t r y l i n e a r n o ś ć — zasada przekazywania po tomkom poprzez 
matkę majątku, pokrewieństwa i członkostwa grupy, lub też któregoś 
z t ych elementów z osobna; 

m a t r y l o k a l n o ś ć — zasada zamieszkiwania rodziny elementar­
nej z rodziną lub grupą rodową kobie ty ; 

r o d z i n a m a c i e r z y s t a lub matr iarchalna — wie lka rodzina 
złożona z k i l k u pokoleń, będąca ekonomiczną i terytorialną wspólnotą 
charakteryzującą się matrylokalnością i pełnym kompleksem m a t r y l i -
nearnym (patrz: matrylinearność). 

Konieczne jest także określenie d w u następnych pojęć ważnych 
z p u n k t u widzenia ce lu tego artykułu. U p r z y w i l e j o w a n a pozy­
cja społeczna kobiety występuje wówczas, gdy istnieją: 1) możliwość 
sprawowania w grupie, której jest ona członkiem, władzy opartej na 
prestiżu osobistym i ins ty tuc jona lnym (w związku z wykonywan i em 
określonej funkcj i ) w stopniu wyższym niż mężczyźni oraz w t a k i spo­
sób, że o ile w grupie również mężczyźni posiadają władzę, to jest ona 
t y lko transmisją władzy kobiet i może być przez nie z l ikwidowana; 
2) niewystępowanie dyskryminacyjnego t raktowania kobiet w porówna­
n i u z mężczyznami przez obowiązujące w grupie prawo. 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 301 

Przez władzę rozumiem w t y m wypadku wpływanie na decyzje do­
tyczące całej grupy lub też je j poszczególnych członków, jeżeli w r a ­
chubę wchodzą sprawy związane z kontynuacją funkcjonowania te j 
grupy. Wyk luczam władzę w stosunkach osobowych, których konsek­
wencje dotyczą wyłącznie zainteresowanych jednostek, gdyż ta zależna 
jest również od cech charakterologicznych. Włączam natomiast np . de­
cyzje o małżeństwie, ponieważ reprodukcja jest problemem społecznym 
i za tak i uznana została u Minangkabau. 

Stopień, w j a k i m prawo faworyzuje kobietę w stosunku do męż­
czyzny ( lub odwrotnie ) , oraz zakres władzy sprawowanej przez kobiety 
stanowią walor ilościowy, którego wymierzenie byłoby użyteczne przy 
badaniach porównawczych. Nam chodzić będzie t y l ko o ustawienie, po­
zycj i społecznych obu płci względem siebie i zaobserwowanie, jakie 
w tej mierze zachodzą przesunięcia. M . in . ważne więc będzie wystę­
powanie odpowiednich norm prawnych , a nie częstotliwość ich stoso­
wania. 

D la uzyskania jasności rozważań nad sytuacją kobiet u Minangka­
bau konieczne jest — wydaje się — wprowadzenie następnego pojęcia. 
Jest n i m b e z p i e c z n a pozycja społeczna kobiety, którą definiuję jako 
możliwość realizacji podstawowych interesów ekonomicznych w ramach 
trwałej rodziny. Oznacza to zapewnienie b y t u sobie i dzieciom przy 
założeniu, że tak matka, j ak i dzieci pozostają członkami grupy uzna­
wanej za rodzinę, niezależnie od tego, czy będzie to wie lka rodzina ma ­
cierzysta, czy też elementarna. 

Podstawowa teza do udowodnienia w t y m ar tyku le brzmi , że ma­
cierzysta rodzina Minangkabau, obserwowana od końca X I X w., nie 
charakteryzuje się uprzywilejowaną pozycją kobiety, natomiast stwarza 
w a r u n k i konieczne do zachowania jej bezpieczeństwa społecznego. 

Dowiedzenie prawdziwości tej tezy będzie równoznaczne ze stwier­
dzeniem b r a k u zależności pomiędzy matrylinearną i matrylokalną orga­
nizacją g rupy a z jawiskiem uprzywi le jowanej pozycji społecznej kobie­
t y u Minangkabau. Prawdziwe więc będzie wówczas twierdzenie, że 
w wypadku Minangkabau rezydencja i sposób dziedziczenia oraz wła­
dza w grupie są niezależnymi od siebie aspektami organizacji społecz­
nej. 

W dalszym ciągu możliwe będzie stwierdzenie, że zjawiska powodu­
jące zagrożenie tego, co nazwane zostało bezpieczną pozycją społeczną 
kobiety , tkwiły w prawie zwyczajowym społeczeństwa Minangkabau 
w okresie dominacj i r odu macierzystego, a ich ujawnienie spowodowane 
zostało dezintegracją tego rodu i prze jmowaniem przez rodzinę elemen­
tarną ekonomicznych funkc j i rodziny macierzystej. Proces ten wywoła­
ny został wejściem Minangkabau w zasięg działania kapital istycznej 



302 SŁAWOJ S Z Y N K I E W I C Z 

gospodarki towarowej i zmianami w stosunkach własności w ramach 
rodziny macierzystej. 

Nazwa Minangkabau oznacza t e r y t o r i u m znane w administracyjnej 
terminolog i i Holendrów jako Rezydencja Zachodniego Wybrzeża Suma­
t r y oraz narodowość zamieszkującą to t e r y t o r ium. Cen t rum k u l t u r o w e 
reg ionu stanowi wyżyna Padangu. Podstawą gospodarczą Minangkabau 
jest r o ln i c two z zastosowaniem i rygac j i . Uprawia się tam głównie ryż, 
palmę kokosową, kawę, orzeszki ziemne. W X I X w. na tereny zachod­
nie j Sumatry wkroczyła gospodarka plantacyjna. 

W l icznych miastach i osiedlach od dawna poważne znaczenie eko­
nomiczne posiada rzemiosło (obróbka meta l i , tkactwo i in.) znajdujące 
się na wysok im poziomie technicznym i ar tystycznym. W rejonach 
przybrzeżnych istotną rolę odgrywał także handel morsk i . 

Minangkabau zalicza się do Malajów 2 4 . Istnieją opinie, że M inang ­
kabau stanowi „kolebkę" Malajów, z której ci rozprzestrzeni l i się na 
archipelag i Malakkę. Część mieszkańców Negr i Sembilan (kraj na pół­
wyspie Malakka, członek Malajzj i ) także nazywa siebie Minangkabau; 
są oni potomkami emigrantów z Sumatry . Minangkabau Negr i Sembi­
lan posiadają organizację społeczną bardzo zbliżoną do te j , która cha­
rakteryzuje ich imienników z wyspy. 

Od X V w . Minangkabau znalazło się w strefie wpływów islamu, 
który nie wprowadził zasadniczych zmian w życiu społecznym ludu aż 
do tzw. wo jny Padris (1821—1837), w czasie której miejscowi or todok­
syjni mahometanie pokus i l i się o wprowadzenie r e f o r m metodą siły. 
Obrońcy tradycyjnego społeczeństwa rządzonego p rawem zwycza jowym 
zwanym adat wykorzysta l i w walce pomoc Holendrów i od tego czasu 
datuje się ekspansja kolonia lne j gospodarki na dotychczas stosunkowo 
izolowane t e r y t o r ium Padangu. 

Przed przystąpieniem do przedstawienia przemian w organizacj i 
rodz iny macierzystej wybiorę za p u n k t wyjścia niektóre elementy s t r u k ­
t u r y społecznej związane z organizacją wie lk ie j rodz iny w ich stanie 
sprzed wprowadzenia nowych stosunków gospodarczych. Obraz, który 
t u przedstawię, będzie nosił charakter statyczny dla łatwiejszego uchwy­
cenia zmian, które zaszły w n i m od końca X I X w. Jest to niewątpli­
wie uproszczenie wywodzące się nie t y lko z chęci ułatwienia rozumo­
wania, ale także Stąd, że dostępna m i l i t e ra tura t y lko w ten sposób 
relacjonuje układ t radycy jne j organizacji , którego prawdopodobnie 

N i e k i e d y z w a n i M a l a j a m i p ó ź n y m i l u b D e u t e r o - M a l a j a m i . 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 303 

w praktyce nie można było obserwować całościowo. Na tak i stan zło­
żyły się m . i n . następujące powody. * 

Materiały, którymi dysponowałem, dostarczyły opisów odnoszących 
się do różnych okresów — od in formacj i zebranych w w i eku X I X 
przez W i l k e n a 2 5 , a powtórzonych w różnych pracach późniejszych, aż 
po wyc inkowe doniesienia o sytuacj i obserwowanej w X X w. Zało­
żeniem większości z nich było przedstawienie t radycy jne j organizacji 
matr iarchalne j , a dokonano tego stosując zasadę praesens ethno-
graphicum. 

Wykorzystane materiały dotyczą także różnego t e r y t o r ium. Obszar 
zamieszkały przez Minangkabau jest stosunkowo w i e l k i 2 6 , niektórzy 
autorzy włączają do niego okręgi I nd rag i r i i Kor incz i . Poszczególne 
re jony miały nieraz różną historię i w nie jednakowym też czasie we­
szły w kontakt z kolonizacją holenderską. Co prawda w i e lu piszących 
interesowało się przede wszystk im wyżyną Padangu, ale to, co jest 
przez nich nazywane oryginalną strukturą społeczną, skonstruowane 
zostało na podstawie danych pochodzących z całego t e ry to r ium, które 
mogło być pod t y m względem zróżnicowane w przeszłości, tak jak jest 
dziś. 

W dodatku większość opisów sporządzonych w X I X czy w X X w . 
opierała się na wywiadach przeprowadzonych wśród samych Minangka­
bau, głównie osób spełniających pierwszoplanowe ro le społeczne, co 
w pewnym stopniu subiekty wizowało i ch wypowiedzi . W ten sposób 
informacje pochodzące od przywódców odpowiedzialnych za prze­
strzeganie przez grupę prawa zwyczajowego relacjonować musiały stan 
idealny wymagany przez to prawo. 

Najistotniejszą jednak przyczyną scharakteryzowanego stanu rze­
czy była właściwa badaczom Minangkabau, tak w X I X , jak i w X X w., 
pogoń za r e l i k t a m i przeszłości i kur iozami k u l t u r o w y m i , która spowo­
dowała, że dokumentowal i on i n iemal wyłącznie t radycy jne fo rmy or­
ganizacji rodu macierzystego, pomijając niewątpliwie zachodzące wów­
czas zmiany. Rezultatem tego była arehaizacja obrazu społeczeństwa 
Minangkabau, która siłą rzeczy musi znaleźć swoje odbicie w opraco­
waniach opartych na tychże badaniach 2 1 . 

Z t y m i wszys tk imi zastrzeżeniami przystępuję do zaprezentowania 
organizacji społecznej Minangkabau z okresu dominacj i adatu, czyl i 

2 5 G . A . W i 1 к e n , Verspreide geschriften, S e m a r a n g 1912. 
2 6 Ł ą c zn i e z I n d i r a g i m i K o r i n c z i w y n o s i o n 70 624 k m 2 . T e r y t o r i u m to z a m i e s z ­

k a ł e b y ł o w 1930 r. p r z e z 2 073 647 osób. 
2 7 N a tę sy tuac ję ¡zwraca u w a g ę J . V . M a r e t i n , Otmiranije pierieżitkow 

matierinskogo roda v siemiejno-bracznych otnoszenijach minangkabau (pierwaja 
połowina XX wieka), „ S o w i e t s k a j a E t n o g r a f í a " , таг 3 : 1960, s. 76. 



304 SŁAWOJ S Z Y N K I E W r C Z 

prawa zwyczajowego obowiązującego w t y m społeczeństwie do czasu 
rozpadu w ie lk i e j rodziny matr iarchalne j . Z sytuacj i przedstawionej 
powyżej w y n i k a także stosowanie w opisie czasu teraźniejszego, co nie 
imp l i ku j e aktualności przytaczanych faktów. 

System grup społecznych, do których należeli Minangkabau, był — 
i w zasadzie pozostał do dziś — skompl ikowany. Można je generalnie 
podzielić na g rupy wyodrębnione na 'podstawie tery tor ia lne j i genealo­
gicznej. Z tych pierwszych największą jednostką jest negeri (nagari, 
negari), lokalna republ ika, jak ją nazywa Schr i eke 2 8 . Obejmuje ona 
jedno lub k i l k a osiedli i nosi obecnie charakter administracy jny. 
Wszystkie negeri mają od dawna ustalone granice określające zasięg 
ziemi, z której mogą korzystać jego mieszkańcy. Negeri jest jednostką 
endogamlczną. 

Jednostką podrzędną w stosunku do poprzedniej jest osiedle — 
kota. Stanowi ono grupę domów rodowych (ramah kamanakan) oraz 
spichlerzy, obok których istnieją meczet i balai — wspólny dom 
młodzieży, a jednocześnie miejsce obrad. Kota, tak jak i negeri, po­
siada radę starszych kierującą sprawami społeczności. Dalsze grupy l o ­
kalne, począwszy od dzielnicy w osadzie, a skończywszy na długim 
(wie lk im) domu, są już ściśle związane z podziałem rodowym. 

Najszerszą grupą genealogiczną jest suku. Wszyscy w zasadzie 
Minangkabau podzieleni są między cztery suku noszące nazwy Koto, 
Pi l iang, Bodi i Tjamiago. Suku jest uważane za rozrośnięty ród pier­
wo tny 2 9 , toteż dalej będę zamiennie używał t e rm inu ród i suku. 
Członkowie tego samego suku są rozrzuceni po całym k r a j u Minangka­
bau i łączy ich głównie przekonanie o wspólnym pochodzeniu oraz 
nakaz endogamii. W każdym osiedlu zamieszkują przedstawiciele 
wszystkich czterech rodów. Mieszkańcy osiedla wywodzący się z tego 
samego rodu stanowią zwartą grupę zajmującą najczęściej odrębną dziel­
nicę, zwaną kumpulan rumah, i reprezentowaną w radzie negeri. 
W przeciwieństwie do negeri ród (rozumiany tuta j , jak również w da l ­
szym ciągu, jako ta część suku, która zamieszkuje jedno negeri) jest 
jednostką silnie zintegrowaną i dopiero przynależność do niego nadaje 
człowiekowi pełne prawa członka społeczeństwa. Obywate l negeri nie 
adoptowany przez ród stoi poza nawiasem życia społecznego. 

2 8  Б .  S c h r i e k e , Indonesian Sociological Studies. Selected Writings, c z . I , 
H a g u e — B a n d u n g 1955, s. 95. 

2 9 W m i a r ę w z r o s t u l i c z b y ludnośc i i u t r a t y k o n t a k t ó w między częśc iami s k ł a ­
d o w y m i suku dz ie l i ły s ię o n e n a m n i e j s z e •— r ó w n i e ż e g z o g a m i c z n e — g r u p y , 
z w a n e kampueng l u b także suku. R a p o r t y h o l e n d e s k i e z l a t d w u d z i e s t y c h X X w . 
w y m i e n i a ł y 24 d o 27 w t ó r n y c h suku, M a r e t i n zaś p r z y t a c z a l i czbę 96 kam-
puengów. 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 305 

Każda grupa genealogiczna Minangkabau pieczołowicie pielęgnuje 
podania o założeniu je j przez przodka płci żeńskiej. I m większa i bar ­
dziej złożona grupa, t y m bardziej podania takie komplikują się, stają 
się odległe, przybierają postać m i t u . . Stosunkowo najjaśniej i bardziej 
wiarogodnie przedstawia się tradycja przodka w podstawowej grupie 
społecznej Minangkabau sa-buwah-parui, czy l i w ie lk ie j rodzinie. Tu 
założycielem miała być rzeczywiście istniejąca kobieta nazywana ibu 
(matka) lub nini (najstarsza kob i e t a ) 3 0 . Sa-buwah-parui („wywodzący 
się z jednego łona") lub w skrócie parui obejmuje z reguły pięć gene­
rac j i „wszystkich, którzy .mieszkają obok siebie, mają wspólny grób, 
te same pola ryżowe" 8 1 . Członkowie je j (waris) zamieszkują najczęściej 
k i l k a domów położonych w sąsiedztwie. Działalność gospodarcza pro­
wadzona przez wielką rodzinę (parui), kwa l i f i ku j e ją do nazwy zasad­
niczej ekonomicznej jednostki w społeczeństwie Minangkabau. Żadna 
bowiem je j część składowa, tak grupa, jak i poszczególne osoby, nie 
jest uprawniona do podejmowania decyzji i przedsięwzięć na tury go­
spodarczej, które nie uzyskałyby zgody parui. 

Wie lka rodzina (parui) dz ie l i się na k i l ka djurai stanowiących ze­
spół najbliżej spokrewnionych rodzin w k i l k u pokoleniach. Zajmują 
one najczęściej jeden dom i jednoczą się we wspólnym wykonywan iu 
znacznej części pracy, wychowywan iu dzieci i t p . Z tego też względu 
djurai będę dla uproszczenia nazywał dalej domem. Rodzina dwupo-
koleniowa, zwana sa-mandeh („jednej m a t k i " — t e rm in t en nie obej ­
muje więc ojca rodziny) , uprawniona była w sferze działań pozagrupo-
wych w zasadzie t y l k o do zajmowania odrębnego pomieszczenia we 
wspólnym domu, oddzielnego przygotowywania posiłków i wyłącznej 
uprawy drobnej części wspólnej ziemi na własny użytek. 

Symbolem genealogicznej i by towe j wspólnoty w ie lk i e j rodziny 
jest długi dom (rumah gadang!), który zamieszkiwało często 70—80 
osób, a nieraz około 100 3 2 . W latach trzydziestych X X w. obserwo­
wano jeszcze domy składające się z 20 pomieszczeń dla poszczególnych 
sa-mandeh 33. 

Władza spoczywa w rękach męskich k rewnych najstarszej kobiety 
każdej jednostki genealogicznej, wyb ie ranych przez zebranie członków 
danej jednostki . Tak więc k i e r own ik i em domu (djurai) jest najstarszy 

3 0 F . C . C o l e , The Peoples of Malaysia, N e w Y o r k 1945, s. 295. 
3 1 O . J . A . C o l l e t , Terres et peuples de Sumatra, A m s t e r d a m 1925, s . 438. 
3 2 E . M . L o e b , Patrilineal and Matrilineal Organization in Sumatra: the 

Batak and the Minangkabau, cz. 2, „ A m e r i c a n A n t h r o p o l o g i s t " , t. 36 : 1934 n r 1, 
s. 30 ; ipowtórzane w ks iążce R . H e i n e - G e l d e r n , E . M . L o e b , Sumatra. Its 
History and People, W i a n 1935. 

3 3 S c h r . i e k e , op. cit., s. 117. 

20 - Etnograf ia F o l s k a , t. I X 



306 SŁAW OJ S Z Y N K I E W T C Z 

brat najstarszej kobiety w domu, a więc w praktyce jego najstarszy 
mężczyzna, pod warunk i em jednakże pełnej sprawności fizycznej i umy ­
słowej, a także postępowania zgodnego z adatem 3 4 . Nazwa, którą o t rzy ­
muje przywódca domu, brzmi mamak i znaczy „wuj" , „brat m a t k i " , 
albo też ogólnie „mężczyzna starszej generacj i" . Do jego zadań należy 
administrowanie wspólną własnością, ułatwianie i nadzorowanie w y ­
kształcenia dzieci, przygotowywanie małżeństw dziewcząt z djurai. 
Mamak jest przedstawicielem rodziny na zewnątrz, obowiązuje go j ed ­
nak w większości wypadków konsultacja z radą rodziny, w której 
skład wchodzą także kobiety. Gdy członek rodziny chce opuścić negeri 
czy dokonać transakcj i swoją prywatną własnością, mus i konsultować 
się z n i m i zastosować do jego poleceń, z p r a w e m odwołania się do 
wyższego rangą funkcjonariusza w rodzie. Sankcją za niesubordynację 
jest pozbawienie prawa korzystania z własności rodzinnej . 

Prawo i obowiązek opiekowania się członkami swojej grupy, zwłasz­
cza młodszymi, zachował mamak w niektórych wypadkach do ostatnich 
lat . Znane jest pochodzące z okresu po wyzwo len iu Indonezji s twier­
dzenie lekarza szpitala Ba tu Sengkar, że dla zoperowania chorego 
dziecka potrzebuje zgody rodziców i mamaka35. 

Mamak najstarszego i najbardziej szanowanego domu (djurai) zo­
staje z reguły penghulu, czyli przywódcą wie lk ie j rodziny (parui). 
Jego wybór musi uzyskać aprobatę przywódcy r odu (suku). Obowiąz­
k i em penghulu jest sprawowanie k o n t r o l i zarówno nad przestrzeganiem 
adatu, j ak i prawa muzułmańskiego (sjarď, szariat), czuwanie za po­
średnictwem mamaków nad przebiegiem prac w rodzinie, dop i lnowy­
wanie wykonania zobowiązań w stosunku do całej wspólnoty t e ry to ­
r ia lne j , jak np . budowa dróg, meczetów, balai (wspólnych domów 
wiejskich) i tp . Jest także reprezentantem interesów swojej rodz iny 
w radzie suku i jeśli robi to w sposób niedostateczny, może być przez 
swoich k rewnych odwołany. Penghulu musi być in formowany o wszyst­
k i ch ważniejszych wydarzeniach dotyczących kierowanej przez niego 
w ie lk i e j rodziny. Kon t ro lu j e też stan wspólnej własności oraz wszel­
kie poważniejsze transakcje wymienne i wyda tk i pieniężne członków 
rodziny. Korzyści płynące z urzędu penghulu nie są natury ekono­
micznej, lecz honorowej . Otrzymuje on prawo noszenia specjalnego 
tytułu (w miejsce imienia własnego), s t ro ju i różnych emblematów. Tak 
mamak, j ak i penghulu w sprawach zasadniczych nie mogą podejmo­
wać decyzji w sposób arb i t ra lny ; powinny być one rezultatem ogólnego 
zebrania, gdzie przodującą rolę odgrywa indua — najstarsza kobieta. 

3 4 L o e b , op. c i i . , s . 30 i 32. 
3 5 C . V r e e d e - d e S t u e j r s , The Indonesian Woman. Struggles and Achie^ 

vewents, G r a v e n h a g e I 9 6 0 , s . 25. 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 307 

Konsultacje starszych członków rodziny macierzystej nazywają się 
mapakat. W ważnych wypadkach (jak np . dysponowanie wspólną wła­
snością) obowiązuje uczestników rady jednomyślność. Głos ostateczny 
należy więc w t y m samym stopniu do kobiet, jak i mężczyzn biorących 
udział w mupakat: 

W skrótowej, aforystycznej formie charakteryzuje powyższy układ 
stosunków władzy przypowieść należąca do wykładni prawa zwyczajo­
wego — adatu: 

D z i e c k o k ł an i a s ię p r z e d mamkiem 
mamak k ł an i a się p r z e d penghulu, 
penghulu k ł an i a się p r z e d mupakat3a. 

Pomiędzy poszczególnymi rodzinami istnieje zróżnicowanie w ich 
statusie społecznym, wywodzące się jeszcze prawdopodobnie z czasów 
h i n d u s k i c h 3 7 . Tradycyjne dotyczące dawnych przywilejów, czy też po­
dania o sukcesach przodków powodują, że niektóre w ie lk ie rodziny 
wysuwają się na czoło w skal i prestiżu. (Mówiąc dokładniej, ten k i e ­
runek związku przyczynowego akceptują sami Minangkabau.) Pocho­
dzący z tak ich rodz in penghulowie zajmują z reguły w radzie peng-
hulów stanowisko kierownicze — przywódcy r o d u (suku)за. Nazywa 
się ich datuk nan berampe. Datuk każdego rodu wchodzi w skład rady 
negeri. W je j rękach spoczywa władza wykonawcza S 9 . Jednym z j e j 
obowiązków było przeprowadzanie co jakiś czas podziału gruntów ne­
geri między poszczególne rody (suku), które z ko le i przekazywały je 
do uprawy w i e l k i m rodz inom ( p a r u i ) 4 0 . Te ostatnie dysponowały j ed ­
nakże również ziemią nieprzechodnią, stanowiącą ich tradycyjną 
własność. 

Jak wyn ika z powyższych danych, władza w społeczeństwie M i ­
nangkabau sprawowana była przez mężczyzn, którzy — jeśli chodzi 
° J eJ wyższe szczeble — reprezentowali grupy uprzywi le jowane. Jak -

3 6 V r e e d e - d e S t u e r s , op . c i i . 
3 7 M o w a o t z w . o k r e s i e h i n d u - i n d a n e z y j s k i m w h i s t o r i i a r c h i p e l a g u . N a z w ą 

tą o b e j m u j e s ię c z a s y e k s p a n s j i ko l on i s tów z I n d i i n a z a c h o d n i e w y s p y I n d o n e z j i 
o r a z p o w s t a w a n i a t a m j e d n o s t e k p o l i t y c z n y c h — d r o b n y c h k s i ę s tw l u b też r o z ­
rośn ię tych t e r y t o r i a l n i e p a ń s t w , w k tó rych p o w a ż n ą ro l ę o r g an i z acy jną o d g r y w a ł 
e l e m e n t i n d y j s k i . H e i n e - G e l d e r n w y o d r ę b n i a k u l t u r ę h i n d u - g u m a t r a ń s k ą , k tó ra 
mia ł a się r o z w i n ą ć od I I w. n .e . p o d w p ł y w e m i n d y j s k i c h ko l on i s tów , b u d d y j ­
s k i c h i h i n d u i s t y c z n y c h m i s j o n a r z y n a p ł y w a j ą c y c h z różnych części I n d i i o r a z 
I n d o c h i m . T r w a ł a o n a w e d ł u g tegoż a u t o r a p r z y n a j m n i e j d o X I V w. ( H e i n e -
- G e l d e r n , L o e b , op . cit, s. 329) . 

3 8 E . R e e l u s , Nouvelle géographie universelle. La terre et les hommes, 1 .14 : 
Ocean et i e r r e s océaniques, P a r i s 1889, s . 246. 

3 9 L o e b , op . cit, is. 31. 
4 0 L o e b , op . cit., s. 35. 



308 SŁAWOJ S Z Y N K I E W I C Z 

ko lw iek b y l i oni , zwłaszcza mamacy i penghulowie, mandatariuszami 
swoich rodz in i mogl i zostać przez nie odwołani, posiadali jednak duży 
zakres swobody decyzji, zwłaszcza w sprawach nie dotyczących dyspo­
nowania wspólną własnością. I s to tnym momentem jest także wspo­
mniany już fakt , że instancją odwoławczą od decyzji mamaka czy peng­
hulu był w w i e lu wypadkach wyższy stopniem funkcjonariusz, nie zaś 
rada rodzinna. T y m niemnie j ta ostatnia posiadała poważne znaczenie, 
a je j członkowie obojga płci m ie l i status równorzędnych uczestników 
w podejmowaniu decyzji. Czołową rolę na takich zebraniach, którym 
przewodniczył mamak lub penghulu, odgrywała dzięki swemu auto­
r y t e t o w i najstarsza kobieta w rodzinie. Jednakże wpływ kobiet na 
sprawy publiczne i rodzinne nie był większy niż wpływ mężczyzn. Przez 
„mężczyzn" należy t u rozumieć wszystkich mężczyzn będących człon­
kami danej grupy rodowej . Mężowie przez sam fakt nienależenia do 
grupy żony wpływu takiego teoretycznie nie posiadali. Ta d y s k r y m i ­
nacja nie jest jednak sprawą istotną w rozważaniach dotyczących po­
działu władzy według płci w ramach grupy. Jak już bow iem zwrócono 
na to uwagę 4|1, bezpośrednim rezul tatem matry loka lne j rezydencj i nie 
jest przewaga kobiety, lecz je j r odu nad mężami członkiń. 

Podstawową cechą opisywanej t u rodziny macierzystej przed je j 
rozkładem jest wspólna własność. Celowe jest zatem dokonanie krótkiej 
charakterystyk i związanych z nią reguł postępowania. 

Istnieją dwie kategorie własności — rodzinna (harto pusako — 
rzeczy odziedziczone) oraz indywidualna, zdobyta własną pracą posia­
dającego (harto pantjarian). Własność rodzinna jest wspólna, ale t y l k o 
w t y m sensie, że każdy pełnoprawny członek rodz iny może z niej ko ­
rzystać w miarę potrzeby. Nie znaczy to jednak, że każdy ma prawo 
w równym jak inn i stopniu używać je j wyłącznie. Rozumując w ten 
ostatni sposób administracja kolonialna popełniła błąd, gdy w 2 poło­
wie X I X w. rozpatrywała sposoby indywidual izac j i z iemi w celu pod­
dania jej kapita l istycznemu systemowi uprawy 4 2 . Pozbycie się własności 
rodzinnej mogło być uzasadnione t y lko koniecznością zdobycia środków 
na przedsięwzięcia związane z istnieniem rodziny jako Ins ty tuc j i , a za­
strzeżone przez prawo zwyczajowe. Adat nie dopuszczał wydzierżawiania 
ziemi celem zaspokojenia potrzeb ekonomicznych. Dzierżawa mogła 
więc nastąpić dla pokrycia tak ich m . i n . kosztów, jak pogrzeb członka 
rodziny, uroczystości weselne, wprowadzenie penghulu na urząd, na­
prawa wspólnego domu i t p . 4 3 Z iemia nie mogła być sprzedana, a je-

4 1 Poir . m . i n . L o w i e , op. c i t , s . 191. 
4 2 E . H . J a c o b , Obesrvations on the Development of Landrights in Indone­

sia, [ w : ] band Tenure Symposium, A m s t e r d a m 1950, L e i d e n 1951, s . 143. 
4 3 S c h r i e k e , op. c i t . , s . 107. 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 309 

dynie wydzierżawiona z zastrzeżeniem możliwości je j ponownego odzy­
skania. 

Z uwagi na przesunięcia w ro l i gospodarczej poszczególnych płci 
w okresie późniejszym należy t u jeszcze wspomnieć o schemacie po­
działu pracy obowiązującym podczas istnienia nienaruszonej wspólnoty 
rodziny macierzystej u Minangkabau. Na ziemi w ie lk ie j rodz iny (parui) 
siła robocza użytkowana była wspólnie przy zachowaniu podziału pracy 
według płci. Tak więc obok uprawy pól ryżowych, dokonywanej wspól­
nie z mężczyznami, do kobiet należała praca w ogrodzie przydomowym, 
łowienie krabów i r y b w płytkich wodach, wykonywanie całej pracy 
domowej łącznie z przygotowaniem posiłków, tkanie odzieży. Nato­
miast mężczyźni, zgodnie z relacją Loeba, ogradzają pola płotem, b u ­
dują domy i opiekują się n im i , przygotowują utensylia rybackie i łodzie, 
polują i dokonują połowów 4 4 . 

Jak można się było przekonać, rodzinę macierzystą Minangkabau 
cechuje demokratyzm stosunków władzy oraz równość społeczna do­
rosłych członków. Zastrzeżenie do tej ostatniej kwes t i i może dotyczyć 
wyłącznie odrębnego traktowania płci. I tak np. kobieta nie jest upraw­
niona do zawierania samodzielnie kontraktów handlowych ani małżeń­
skich. Również w wypadku zabójstwa kobiety morderca uiszcza t r z y ­
krotnie niższą opłatę rekompensacyjną niż za zabicie mężczyzny 4 5 . 
Zakazu wchodzenia w stosunki matury handlowej n ie można wyjaśnić 
t ym , że kobieta przez fakt istnienia matry l inearne j f o rmy przekazu 
własności była niejako strażnikiem własności rodowej, co miałoby k o ­
lidować z je j aktywną rolą w podobnych transakcjach. Dopuszczalne 
bowiem przez adat akty dzierżawy były zawierane w imien iu rodz iny 
nie przez najstarszą kobietę, lecz przez mamaka. Mamak również akcep­
tował transakcje własnością prywatną, która zgodnie z prawem zwy ­
czajowym (np. adat kamanakan) po śmierci dysponenta mogła stać się 
częścią składową własności rodzinnej . Płynie stąd wniosek o szerokich 
uprawnieniach władzy wykonawczej sprawowanej przez mężczyzn, któ­
ra zdecydowanie przerastała uprawnienia kobiet. 

Osobnego zwrócenia uwagi wymagają sposoby, j a k i m i realizowana 
była zasada matrylinearności rodz iny u Minangkabau. W części doty­
czącej stosunków własności była mowa o t y m , że wszystkie dzieci o t r zy ­
mują potencjalne prawo do korzystania z własności rodzinnej . Dzieje 
się tak poprzez sam fakt urodzenia się z ma tk i będącej członkiem r o ­
dziny, z którą wspólnie zamieszkuje. Reguła matryl inearnego dzie­
dziczenia obowiązuje także mężczyzn, i to w dwojaki sposób: 1) nieza-

4 4 L o e b , op . cit., s. 48. 
4 5 L o e b , op . cit., s. 36. 



31C SŁAWOJ S Z Y N K I E W I C Z 

leżnie od tego, że wskutek małżeństwa wchodzą do obcej rodziny, 
utrzymują on i nieprzerwany kontakt z rodziną swojej ma tk i , w której 
mogą spełniać funkcje kierownicze i są uprawnien i do korzystania z je j 
własności (harto pusako); 2) i ch własność osobista (harto pantjarian) 
nie jest dziedziczona przez własne dzieci (w każdym bądź razie nie 
w całości), ale na mocy prawa siostrzeńców (adat kamanakan) dostaje 
się dzieciom siostry. 

Ożenek nie pociąga za sobą żadnych świadczeń mater ia lnych z wy ­
jątkiem symbolicznych podarków dawanych od czasu do czasu żonie. 
Zapewnienie je j stałego utrzymania czy współudział w uprawie pól 
ryżowych je j rodz iny nie są przez adat wymagane i zależą tylko, od 
dobrej wo l i mężczyzny 4 0 . Obowiązki męża mogą się sprowadzać w y ­
łącznie do składania żonie w i z y t i do pożycia seksualnego. Rozluźnienie 
wzajemnych kontaktów może spowodować rozpadniecie się małżeństwa, 
które zresztą u Minangkabau jest bardzo nietrwałe. W tej części k r a j u , 
gdzie wpływy is lamu były najsłabsze, rozwód w ogóle nie wymagał 
żadnych formalności. D la i lus t rac j i przytacza się wypadk i piątego lub 
szóstego z kole i zamążpójścia kobiety 2 0 - l e t n i e j 4 7 . 

Zawarcie małżeństwa było przede wszystk im sprawą rodziny, w któ­
r e j im ien iu działał mamak. Wiąże się to z jeszcze jedną funkcją mał­
żeństwa — nawiązaniem kontaktów między dwoma rodzinami. Jak 
chce L o e b 4 8 , mają one 'polegać na wymianie między g rupami dojrza­
łych mężczyzn, która — tak j ak wymiana towarowa — pociąga za sobą 
zbliżenie d w u stron. Wydaje się jednak, że idea wiązania d w u rodzin 
poprzez małżeństwo funkcjonuje przede wszystk im jako rezul tat wspo­
mnianego poprzednio zróżnicowania poszczególnych wie lk ich rodzin (pa­
rui), jeśli chodzi o ich status społeczny. Zróżnicowanie to wyraża się 
w istnieniu rodz in posiadających swoistą szlachetność 4 9 i dostarczających 
kandydatów na stanowiska przywódcze 5 0 obok rodzin, które tak ich przy­
wilejów nie posiadają. Małżeństwo może tam przybierać formę kasto­
wej endogamii poprzez tendencję do łączenia w ten sposób rodzin 
równych sobie. Za taką interpretacją przemawiałyby f ak t y układania 
się zawczasu między dwoma domami (djurai) o małżeństwo dzieci, jak 

4 6 L o e b , op . cit.у fi. 42 . Вот.  t akże re l ac j ę W i l k e n a p rzytoczoną p r z e z 
G . A . d e C . d e M o u b r a y , Matriarchy in the Malay Peninsula and Neighbour­
ing Countries, L o n d o n 1931, 5. 20 n . 

4 7 L o e b , op . cit, s . 42 , 4 3 , 4 5 , 47 . 
4 8 L o e b , op . c i t . , 5. 44. 
4 0 J a k p o d a j e L o e b (s. 33), c z ł o n k o w i e t a k i c h r o d z i n n a z y w a m są orang 

bangsa, p r z y c z y m bangsa m a pochodz ić od s a n s k r y c k i e g o vamca, t z n . r a s a . 
5 0 S c h r i e k e m ó w i o s a n k c j o n o w a n i u p r z e z adat ( w n i ek tó rych w y p a d k a c h ) 

d z i e d z i c z n e g o u r zędu p r z y w ó d c y r o d u {suku) w j e d n e j r o d z i n i e (op. c i i . , s . 139) , 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 311 

również 'konieczność zgody mamaka na wybór męża celem upewnienia 
się, czy kandydat zostanie przyjęty przez rodzinę 5 1 . 

A więc, m imo iż przynależność dzieci do rodu określana jest przez 
'pochodzenie m a t k i i dla pozycj i dzieci formalnie nie ma znaczenia, z j a ­
k i e j rodz iny wywodz i się ich ojciec, to fakt ten odgrywa rolę dla do­
rosłych k r e w n y c h i ch m a t k i 5 2 . Pomimo to, formalnie rzecz biorąc, 
mężczyzna nie posiada żadnego związku z rodziną żony, gdyż nie zo­
staje przyjęty na je j członka. Oddaje to zresztą t e rm in stosowany na 
oznaczenie zięcia — orang semando, czyl i człowiek pożyczony. Istnieje 
jedynie podporządkowanie na tu ry organizacyjnej, gdyż mąż, który 
może być mamakiem w rodzinie swojej m a t k i , jest podległy mamakowi 
swojej żony przebywając na je j terenie. Pozycja społeczna mężczyzny 
w grupie żony była wkomponowana w obowiązującą skalę prestiżu. 
Po uwzględnieniu wysokiego statusu funkcjonariuszy rodowych i star­
szych kobiet pozycja mężczyzny była warunkowana przede wszystk im 
jego walorami osobistymi. Pewną ilustrację tej zależności może dać 
wierszowana formuła adatu pochodząca z Minangkabau Negr i Sembilan: 

C z ł o w i e k pożyczony w i n i e n p o s ł u s z e ń s t w o s w o j e j t e śc iowe j ; 
jeś l i j e s t c z ł o w i e k i e m b y s t r y m , b ę d ę m u sch leb iać , 
jeś l i j e s t g ł up i — z o b a c z y m y go p r z y p r a c y , 
j a k p i eń w i e l k i e g o d r z e w a b ę d z i e m n i e wsp i e r a ł , 
d a m i cień, j a k gęsta k o r o n a l i ś c i 5 3 . 

Kobieta posiada w omawianym okresie niemal kompletną niezależ­
ność od swego męża, m . i n . dlatego, że zgodnie z adatem n i e ma on 
obowiązku materialnego wspomagania żony. Nie jest to potrzebne, 
ponieważ posiada ona zabezpieczony by t ze strony swojej rodz iny . 
Na wzajemne prawa i obowiązki kobiety i je j rodz iny oraz ną sytuację 
dzieci nie ma wpływu także stosowana i nie wzbroniona przez adat 
poligamia (poligynia). Również rozwód nie zmienia niczego, gdyż nie 
oznacza on usunięcia elementu istotnego dla stabil izacji lub poczucia 
bezpieczeństwa którejkolwiek ze stron, ani też nie prowadzi do narusze­
nia ich stanu posiadania. Mówi o t y m następujący fragment ustnie 
przekazywanego kodeksu prawa zwyczajowego: 

( D z i e c i o m o j c i e c ) p o z o s t a w i a w e d ł u g u z n a n i a , 

c o z łączono — r o z p a d a s i ę n a d w o j e , 

5 1 L o e b , op. c i t . , s. 45. 
5 2 P o r . z e b r a n ą p r z e z L o e b a boga t ą t e rmino l og i ę p o w i n o w a c t w a (op. c i t . , 

s. 3 8 — 3 9 ) . 
3 3 R . J . W i l k i n s o n , Papers on Malay Subjects. Law., c z . I , K u a l a L u m ­

p u r 1908, s . 12. 



312 SŁAWOJ S Z Y N K I E W I C Z 

co z d o b y t o w s p ó l n i e — j e s t d z i e l o n e , 
co w n i e s i o n e ( p r z e z żoną ) z o s t a j e , 
co p r z y n i i e s i o m e ( p r z e z m ę ż a ) w r a c a 5 4 . 

Sytuacja dzieci w w y p a d k u rozwodu także n i e powinna ulegać zmia­
nie, gdyż ich wychowaniem zajmują się członkowie rodz iny m a t k i . 
Można więc wysunąć wniosek, że kobieta w ramach rodz iny ma t r i a r -
chalnej posiadała bezpieczną pozycję społeczną. 

W l i teraturze zwraca niekiedy uwagę przekonanie o podrzędnej po­
zycj i mężczyzny w Minarigkabau wynikłej z rzekomego podporządko­
wania ekonomicznego, którego przyczyną miałoby być nominalne dy­
sponowanie przez kobiety własnością rodową. Przyczyn tego nieporo­
zumienia należy się doszukiwać w stosowaniu schematów europejskich 
do oceny sytuacj i g rupy matr iarcha lne j . Wyjaśni to przykład jednej 
z pierwszych prac dotyczących Minangkabau Negr i Sembilan. Perr 
i Mackiray piszą: „Okazuje się na pierwszy rzut oka, że pozycja męż­
czyzny nawet w kręgu jego własnej rodz iny jest niższa od pozycji jego 
sióstr... Daje on swoją pracę na po lu ryżowym, z której dzięki r egu­
łom prawa zwyczajowego n igdy nie osiągnie korzyści własnościowych. 
Jako kawaler przynosi on do domu m a t k i przynajmnie j część swoich 
zarobków, a jeśli — zanim się ożeni — umrze pod opieką swej m a t k i 
i sióstr, to na nie przechodzi własność, którą mógł posiadać" 5 5 . Błę­
dem w t y m wypadku było przyjęcie za k r y t e r i u m oceny pozycji spo­
łecznej stosunku własności do podstawowego środka produkc j i , j a k i m 
jest w sytuacj i Minangkabau ziemia. 

Tymczasem w okresie istnienia zintegrowanego r odu macierzystego 
wszyscy jego członkowie posiadali t en sam status, jeśli chodzi o prawo 
korzystania ze wspólnej własności. Małżeństwo mężczyzny nie u m n i e j ­
szało jego praw, gdyż jego własna rodzina pozostawała nadal podsta­
wową grupą odniesienia. Tak i emu układowi stosunków własnościowych 
w Minangkabau, które n i e wiązały mężczyzn z prywatn ie posiadaną 
własnością, niektórzy autorzy przypisują ich znaczną ruchliwość spo­
łeczną i aktywność gospodarczą w okresie ekspansji gospodarki t owa-
rowo-pieniężnej. 

* 

U podłoża poważnych zmian, jakie zaszły w t radycy jne j organizacji 
społecznej Minangkabau na przełomie X I X i X X w., leżały zjawiska 
ekonomiczne. Otwarcie r y n k u zby tu dla kopry, przymusowe w p r o ­
wadzenie uprawy drzewa kauczukowego i kawy, wreszcie liczne podatk i 

5 4 D e M o u b r a y , op. c i t . , s . 164. 
5 5 C . W . C . P e r r , W . H . M а с к г а у,  Rembau: one of the Nine States; 

its History, Constitution and Customs, „ J o u r n a l o f t h e R o y a l A s i a t i c S o c i e t y " , 
S t r a i t s B r a n c h , n r 56, s . 70 ( cytu ję z a d e M o u b r a y , op. c i t . , s . 120, 121) . 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 313 

nałożone przez władze kolonialne spowodowały likwidacją natura lne j 
gospodarki wie jskie j . Przymusowe wydzierżawianie z iemi i r ekw i r owa -
nie ugorów zainicjowane, przez tzw. prawo agrarne w 1870 г., sprzy­
jały zakładaniu plantacj i europejskich w środkowej Sumatrze. Stwo­
rzyło to chłonny rynek pracy. Admin is t racy jny i ekonomiczny przymus 
spowodował rozwój upraw przemysłowych kosztem produkc j i ryżu. 
M . i n . powyższe czynniki , jak też otwarcie r y n k u dla konsumpcyjnych 
towarów przemysłowych z i m p o r t u wytworzyły potrzebą pieniądza, 
która prowadziła do emigracj i zarobkowej. Zjawiska te, na których bliż­
sze przedstawienie nie ma t u mie jsca 5 6 , spowodowały poważny nacisk 
na tradycyjne społeczeństwo matr iarchalne Minangkabau drogą bezpo­
średniego wprowadzenia gospodarki pieniężnej na miejsce wspólnoty 
ziemskiej oraz poprzez nowe koncepcje współżycia społecznego prze­
niesione przez emigrantów, którzy z czasem powracal i do Minangkabau. 

Pierwszą podstawową konsekwencją tych zmian był upadek norm 
rządzących życiem ekonomicznym wsi. O sposobie zdobywania pieniędzy 
decydowała początkowo w ie lka rodzina (parui) będąca podstawową jed­
nostką gospodarczą w społeczeństwie. We wszelkich transakcjach parui 
mogła dysponować przede wszystk im ziemią jako najważniejszą częścią 
składową swego majątku. Transakcje te były coraz liczniejsze, ponieważ 
ziemia stanowiła zasadniczy przedmiot zainteresowania ze strony euro­
pejskich plantatorów. Uległy zatem rozluźnieniu zasady obro tu obsza­
ram i r o l n y m i pozostającymi we władaniu w ie lk i e j rodz iny lub przez 
nią użytkowanymi. Memorandum rezydenta holenderskiego w Paja-
kumbuh z r o k u 1907 stwierdza: „Prawo zwyczajowe, które obowiązuje 
każdego, obecnie nie jest już honorowane ani podtrzymywane. Ziemia 
rodu lub negeri bywa sprzedawana nawet w wypadkach zabronionych 
przez adat" 5 7 . W t y m samym czasie stwierdzono, że zasady ogranicza­
jące możliwości zastawiania ziemi były uważane za nieaktualne nawet 
w konse rwa tywnym centrum Padangu, gdzie dla dzierżawy wystarczyła 
konieczność usunięcia niedostatków życia 5 8 . Dzierżawa zamieniła się 
praktycznie w sprzedaż w w y n i k u rezygnacji z zastrzeżenia o prawie 
w y k u p u . Jak twierdz i Schrieke, w latach trzydziestych parui niektórych 
okręgów (np. A i r D ing in i Solok) wydzierżawiły całą swoją ziemię i n ­
dyw idua lnym użytkownikom 5 9. 

5 6 I s t n i e j e n a t e n t e m a t o b s z e r n a l i t e r a t u r a . P o r . m . i n . : J . C . v a n L e u r , 
Indonesian Trade and Society, H a g u e — B a n d u n g 1955 ; J . M . d e n К г  o e f, 
Indonesia in the Modern World, t . 1, B a n d u n g 1954; W . F . W e r t h e i m , Indo­
nesian Society in Transition, H a g u e — B a n d u n g 1956; także c y t o w a n a p r a c a 
S c h r i e k e . 

5 7 S c h r i e k e , op . c i t . , s. 108. 
5 1 S c h r i e k e , I . c. 
5 9 S c h r i e k e , op . c i t . , s . 110. 



314 S Ł A W O J S Z Y N K I E W I C Z 

W procesie prywatyzacji ziemi szczególną pozycją zajmowali funkcjo­
nariusze rodowi. Ich działalność w tym przejściowym okresie jest cie­
kawą ilustracją początków stratyfikacji społecznej w Minangkabau. 

Nadanie w 1888 r. penghulom statusu urzędnika państwowego do­
starczyło okazji do nadużyć finansowych i wielu przywódców usuwano 
z urzędu za tego rodzaju przewinienia60. Kolaboracja z kolonizatorami 
prowadziła do przekształcenia stanowiska przywódcy rodu (penghulu), 
a niejednokrotnie także przywódcy wielkiej rodziny (mamaka), w źródło 
niekontrolowanych dochodów. Ponieważ obok funkcji administracyjnych 
pełnili oni także tradycyjną rolę strażników adatu, powyższa sytuacja 
zobojętniła ich na przepisy prawa zwyczajowego, co tym samym ogra­
niczało jego znaczenie. Wydana w obronie adatu książka Ibrahima 
Sangguno Diradjo Kitab • Peratoeran (1924) stwierdza, że penghulu 
ciągną zyski z pośredniczenia przy dzierżawie ziemi rodzinnej i użytkują 
je na cele prywatne. Prowadziło- to do załatwiania transakcji wbrew 
przepisom adatu (np. z pominięciem ogólnego zebrania rodziny) 6 1. 
W ten sposób funkcjonariusze rodowi przestali być strażnikami bo­
gactwa rodziny i stali się jego dyspozytorami i użytkownikami. Stopnio­
wo funkcja tradycyjnego przywódcy utraciła przywileje prestiżowe, 
a zyskała przywileje ekonomiczne. 

Ďo warstwy bogacących się urzędników przyłączyli się inni, którzy 
w tym celu zużytkowali rodzinny kredyt pieniężny udzielony im na 
zainstalowanie warsztatów rzemieślniczych lub prowadzenie handlu. 
Początkowo część dochodów mieli oni przekazywać rodzinie6 2. 

Powstanie możliwości pracy zarobkowej oraz rozwój handlu wy­
tworzyły zupełnie inny podział pracy niż ten, który został przedsta­
wiony w części dotyczącej tradycyjnej organizacji społeczeństwa. Tak 
więc ci z mężczyzn, którzy nie wyemigrowali, pracują w rolnictwie lub 
te? zajmują się kopalnictwem minerałów, ciesielstwem i obróbką drze­
wa, rzeźnictwem, kowalstwem itp. Zawodami kobiet stały się tkactwo, 
plecenie mat, barwienie tkanin, garncarstwo. Rolnictwo, uprawa gam-
biru i tytoniu były zajęciami obu płci63. 

Różnica pomiędzy poprzednim i nowym zestawem zajęć polega nie 
tylko na zmianie zakresu, ale także na tym, że poprzedni był oparty 
na społecznym podziale pracy wynikającym z zamkniętego modelu 
gospodarki, nowy zaś jest rezultatem koniunkturalnego podziału pracy 
i ma charakter rynkowy. Handel, rzemiosło i chałupnictwo pozwoliły 

6 0 S c h r i e k e , op. cit., s . 137. 
6 1 S c h r i e k e , op, cit, s. 116. 
8 2 S c h r i e k e , op. cit, s . 141. 
G 3 H e i n e - G e l d e r n , L o e b , op, cit., s . 101. 



ROZPAD RODZINY M A C I E R Z Y S T E J 315 

niektórym osobom na zebranie kapitału umożliwiającego i m zajęcie 
równej penghulom pozycji obszarnika wykorzystującego pracę najemną. 

Przesunięcie podstawy utrzymania z uprawy ziemi rodowej na 
pozarodową działalność ekonomiczną sprzyjało indywidua l i zac j i społe­
czeństwa Minangkabau, która wyrażała się w 'konsumowaniu korzyści 
gospodarczych w ramach rodz iny elementarnej. Gdy w skal i wartości 
zysk indyw idua lny w y m i e r n y w pieniądzu otrzymał piórytet przed 
więzami wspólnoty rodowej , zmienił się także sposób dziedziczenia 
własności. Wbrew zasadom adatu ludzie możniejsi przekazywal i zdo­
byte przez siebie harto pantjarian swoim własnym dzieciom, obchodząc 
w ten sposób prawo siostrzeńców 6 4. Już w r o k u 1895 zaświadcza to 
m . i n . van Bosse 6 S . Przewidziana przez adat możliwość darowania wła­
snym dzieciom części doby tku została wykorzystana jako fu r tka dla 
pozostawiania w końcu całego majątku w swojej rodzinie elementarnej 6 6 . 
Integracja rodz iny elementarnej rozpoczęła się od stopniowego prze­
kształcania je j w gospodarstwo produkcyjne. Wchodziło powol i w zwy­
czaj, że mąż wnosił do małżeństwa pole ryżowe dla zabezpieczenia pod­
stawowych potrzeb gospodarstwa. Zamieszkiwał on na stałe w domu 
żony, który nazywał od te j pory „moim domem" (rumah hambo)67. 
Rozwija się kontro la ojca nad dzieckiem, coraz częściej też ojciec, a nie 
mamak, pokrywa koszty n a u k i 6 8 . 

Zmniejszanie się własności rodowej , rozwarstwienie ekonomiczne, 
wzrost l iczby chłopów pozbawionych ziemi, powstanie pro le tar ia tu r o l ­
nego oraz emigracja prowadziły do zdecydowanego osłabienia więzów 
łączących członków rodz iny matr iarcha lne j . Symbolem tego procesu 
jest stopniowe porzucanie wspólnych domów, będących wyrazem jed­
ności genealogicznej. Miejsce i ch zajmują domy j ednorodz inne e 9 . 

6 4 D e M o u b r a y co p r a w d a u w a ż a , że z a s a d a adat kamanakan j e s t s t o s u n k o ­
w o p ó ź n e g o p o c h o d z e n i a i n i e m a n i c w s p ó l n e g o z m a t r i a r c h a l n ą za sadą d z i e ­
d z i c z e n i a p o l i n i i m a t k i . F u n k c j a t e j r e g u ł y p o l e g a w e d ł u g n i e g o n a n i e d o ­
p u s z c z e n i u do t e g o , a b y mężczyzna u ż y t k o w a ł w ł a s n o ś ć p o z a s w o i m r o d e m , 
a z a t e m m a to być r e akc j ą n a s t o p n i o w ą i n d y w i d u a l i z a c j ę w ł a s n o ś c i (op. cit., s. 107) . 
Z op in i ą t ą j ednakże t r u d n o j e s t się zgodzić. 

6 5 P a t r z S c h r i e k e , op . cit., s. 119. 
6 6 D e M o u b r a y p i s z e o t y m w 1931 r. j a k o o „ ca łk i em n i e d a w n y m p r o c e s i e 

p r z e n o s z e n i a w ł a s n o ś c i z j e d n e g o r o d u do d r u g i e g o w f o r m i e d a r u o j c a d l a 
d z i e c i " (op. cit., s. 137). 

6 7 P a t r z V r e e d e - d e S t u e r s , op . cit., s. 25 , 26, k tó ra p o d a j e te i n f o r m a c j e 
z a V . E . K o m . 

6 8 M a r e t i n , op . cit., s. 89 . 
6 9 Już w k o ń c u X I X w . p o ś w i a d c z o n o i s t n i e n i e o s i e d l i z łożonych z d o m ó w 

j e d n o r o d z i n n y c h w o k ó ł m i a s t a I n d r a p u r a , z amie s zka ł ych m . i n . p r z e z m a ł ż e ń ­
s t w a , k tó re opuśc i ł y wyżytnę P a d a n g u . E . C a r t h u s , Aus dem Reich- von 
Insulinde. Sumatra und der malaische Archipel, L e i p z i g 1891, s. 180. 



316 SŁAWOJ S Z Y N K I E W I C Z 

W związku z zanikiem rad rodz innych wzrasta arbitralność przywód­
ców. Następuje więc obumieranie ins ty tuc j i stanowiących funkcję 
wspólnoty w ie lk ie j rodz iny (parui). Oznacza to także, że władza w g r u ­
pie coraz wyraźniej sprawowana jest przez jednostki. Proces ten za­
chodził przede wszystk im w rejonach przybrzeżnych i położonych poza 
stosunkowo konserwatywną wyżyną Padangu. Według op in i i urzędnika 
kolonialnego w latach trzydziestych wie lka rodzina matr iarchalna n ie 
była już w tych okręgach spo tykana 7 0 . 

Mare t in twierdz i , że omówione zjawiska prowadzą do powstania 
patrylokalnośei 7 1 . Nie przechodzono jednak do zamieszkiwania z rodziną 
ojcowską. Małe rodz iny osiadały w większości na nowych terenach i j e ­
śli nawet z czasem rozwinął się tam pa'try lokalny t yp rezydencji , to nie 
ma podstaw, aby uznać go za prawidłowy rezultat rozpadu rodu ma­
cierzystego. Mógł on być w y n i k i e m przejęcia wzoru popularnego wśród 
pozostałych g rup muzułmańskiego społeczeństwa indonezyjskiego, z któ­
r y m i Minangkabau poczęli utrzymywać ożywione kontakty . Jeśli chodzi 
o system dziedziczenia własności oraz wyprowadzania pokrewieństwa — 
można stwierdzić, że w w i e lu wypadkach samodzielnie gospodarujące 
rodz iny przyjęły wzór b i la tera lny (parentalny). 

Sama instytucja małżeństwa również usunęła się w znacznej części 
spod kon t ro l i rodz iny macierzystej. Wpływ na decyzję o małżeństwie 
dziewczyny uzyskuje ojciec współpracując w t y m względzie z mama-
kiem jako reprezentantem formalnie istniejącego nadal r odu swojej 
córki i jednocześnie prawa zwyczajowego. M . in . tę nową rolę ojca 
formalizują niejako postanowienia przyjęte przez przedstawiciel i egze­
k u t y w y adatu oraz prawodawców muzułmańskich w 1916 r. w B u k i t -
t ingg i . Mówiąc o r o l i odpowiedzialnych za właściwe zawarcie małżeń­
stwa, stwierdzają one: „Jeśli maindatariusz prawa zwyczajowego (wali 
adat) i manidatariusiz szarłatu (wali sjarď) chcą wydać za mąż ich córkę, 
muszą najprzód stwierdzić, czy młodzi ludzie rzeczywiście pragną się 
pobrać i wyrażają na to zgodę" r ¿ . W r o l i mandatariusza szariatu w y ­
stępował zwykle ojciec biologiczny. Postanowienie powyższe oznaczało 
duży postęp w k i e runku uznania w y b o r u młodych, jednakże w praktyce 
ich swoboda w t y m względzie była nadal ograniczona. 

Tak jak poprzednio, małżeństwo spełniało funkcję łączenia intere­
sów d w u rodzin. Wer the im pisze: „nouveaux riches w Minangkabau.. . 
domagali się ius connubii z przywódcami r o d o w y m i " 7 3 . Podobna sy-

7 0 M a r e t i n , op . cit.y s. 88 . 
7 1 M a r e t i n , op . cit. 
7 2 C y t . z a V r e e d e - d e S t u e r s , op . cit., s . 26. 
7 3 W e r t h e i m , op . cit., s . 146. 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 317 

tuacja stanowi osnowę dramatu w powieści M , Rusl i , Sitti Nurabaja, 
wydanej w 1922 г., a opisującej sytuację w M i n a n g k a b a u 7 4 . 

W społeczeństwie t r adycy jnym podstawową formą ograniczenia swo­
body zawierania małżeństw była endogamia negeri oraz egzogamia suku. 
Emigracja mężczyzn ułatwiła i m przełamanie owych reguł, m imo że 
powodowało to niejednokrotnie k o n f l i k t y z rodziną 7 5 . O wiele mnie j 
korzystna była sytuacja kobiet, które złamały nakazy endogamii lub 
egzogamii. Jeśli l i t e ra tura nie cytuje wypadków karania mężczyzn za 
podobne postępki, to znane są takie wypadk i wobec kobiet, którym 
jeszcze w trzecim dziesięcioleciu X X w . odbierano prawa członka spo­
łeczności za naruszenie endogami i 7 6 . Kobieta, mnie j ruchliwa,, pozosta­
jąc w swoim osiedlu była ostrzej kontro lowana przez prawo zwyczajowe 
niż mężczyzna. Z uwagi na to j ednym z haseł rozwijającego się r u c h u 
feministycznego 7 7 stało się ograniczenie powyższych zakazów. W swojej 
walce o emancypację kobiety przeciwstawiły adatowi is lam. W 1924 r. 

1 4 R e l a c j a z treści k s i ą żk i z n a j d u j e się u V г  e e d e - d e S t u e r s , op. cit., 
s. 7 6 — 7 9 . J a k k o l w i e k można mieć p e w n e w ą t p l i w o ś c i co do tego , c z y s y t u a c j e 
o p i s a n e w l i t e r a t u r z e p i ękne j m o g ą być u z n a n e z a f a k t y spo łeczne , to n i e t r a k ­
tu j ąc b e l e t r y s t y k i j a k o z a s a d n i c z e g o ź ród ła n a l e ż y p r zy j ąć , że jeś l i p o r u s z a o n a 
p r o b l e m a t y k ę społeczną, t y m s a m y m d o s t a n o z a c h a r a k t e r y s t y k i z j a w i s k z a c h o ­
dzących w spo ł eczeńs tw ie . J e s t to c h a r a k t e r y s t y k a s u b i e k t y w n a , z a b a r w i o n a 
e m o c j o n a l n y m s t a n o w i s k i e m a u t o r a , j e d n a k ż e o d z w i e r c i e d l a t e t e n d e n c j e , k tó re 
r zeczywiśc i e istnieją i b u d z ą z a i n t e r e s o w a n i e s z e r s z e j o p i n i i . W s y t u a c j i I n d o n e z j i , 
j a k r ó w n i e ż i n n y c h k r a j ó w A z j i , n i e r e l i g i i j n a i m i a h i s t a r y e z i n a l i t e r a t u r a p i ę k n a 
X X w . , p o w i ą z a n a s i l n i e z t e n d e n c j a m i n a c j o n a l i s t y c z n y m i , m i a ł a n a c e l u p r z e d e 
w s z y s t k i m i n t e r w e n c j ę spo łeczną , a j e j w a l o r y a r t y s t y c z n e b y ł y p o d p o r z ą d k o ­
w a n e w y m o g o m r e a l i z m u . Z t y c h w z g l ę d ó w u w a ż a m z a u z a s a d n i o n e o d w o ł a n i e 
się w k i l k u w y p a d k a c h do n o w e l i s t y c z n y c h p u b l i k a c j i i n d o n e z y j s k i c h o m a w i a ­
n e g o o k r e s u . 

7 5 E g z e m p l i f i k u j e j e m . an . p o w i e ś ć w y d a n a w 1926 г.,  k tó re j b o h a t e r e m 
j e s t m ł o d y mężczyzna z P a d a n g u p r a c u j ą c y w D ż a k a r c i e ; K e d j o r a , Karam 
dałem gelombang pertjintaan (Rozbici na fali miłości). V r e e d e - d e S t u e r s , 
op. cit., s. 79 n. 

7 6 M a r e t i n , op. cit., s. 87. 
7 7 E m a n c y p a c y j n y r u c h k o b i e t . w I n d o n e z j i r o z w i j a ł się w b l i s k i m z w i ą z k u 

z t e n d e n c j a m i n a c j o n a l i z a s t y o z n y m i w y z w o l e ń c z y m i . P i e r w s z e t o w a r z y s t w o 
k o b i e c e p o w s t a ł o w 1912 r. w D ż a k a r c i e li, t a k j a k i nas tępne , z a s w ó j g ł ó w n y 
c e l uzna ło a n o dz ia ła lność o ś w i a t o w ą w ś r ó d k a h i e t , а także w a l k ę o n iektóre 
p r a w a społeczne. W M i n a n g k a b a u t a k a o r g a n i z a c j a (została za ł ożona w 1914 r. 
N o s i ł a o n a n a z w ę K e r a d j i n a n A m a i S a t i a ( A k t y w n o ś ć W i e r z ą c e j K o b i e t y ) . N a ­
stępnie w P a d a n g P a d j a n g u t w o r z o n o t o w a r z y s t w o K e u t a m a a n I s t r i M i n a n g k a ­
b a u ( P o l e p s z e n i e B y t u K o b i e t y M i n a n g k a b a u ) . T a m też mieśc i ło się c e n t r u m 
F e d e r a c j i S t o w a r z y s z e ń K o b i e c y c i h S u m a t r y . W M i n a n g k a b a u w p i e r w s z y m 
o k r e s i e r o z w o j u r u c h u f e m i n i s t y c z n e g o w y d a w a n o d w a p i s m a k o b i e c e : „ A l S j a r q " 
( W s c h ó d ) i „ P e r e m p u a n B e r g e r a k " ( A k t y w n a K o b i e t a ) . P o r . V r e e d e - d e 
S t u e r s , op . cit., s . 61 n . 



318 SŁAW OJ S Z Y N K I E W I C Z 

zwróciły się one do Karapatan adat (rada adatu) z żądaniem zniesienia 
endogamii negeri i egzogamii rodu, argumentując, że ograniczają one 
prawa kobiet i są sprzeczne z islamem. Rezultatem tego była podjęta 
w 1934 r . decyzja zezwalająca na małżeństwo poza negeri™. 

W nowej sytuacj i , k i edy rodzina elementarna uzyskała status p o d ­
stawowej komórki gospodarczej, niepomiernie wzrosło znaczenie spo­
łeczne rozwodu. Tradycy jna łatwość przeprowadzenia go groziła kobie­
cie pozbawieniem środków do życia. W warunkach bowiem gospodarki 
kapital istycznej mężczyzna dostarczał gros dochodu rodziny, pozosta­
wiając kobiecie pracę chałupniczą, a często t y l ko zajęcia domowe i w y ­
chowanie dzieci. Ze względów ekonomicznych kobieta praktycznie nie 
inicjowała rozwodu. Jednakże w niektórych sytuacjach, np. przy prze­
dłużającej się nieobecności męża przebywającego na emigracj i zarobko­
wej , było to konieczne. Stąd pojawia się n ie znana w 1 ćwierci X X w. 
w Minangkabau 7 9 forma rozwodu warunkowego, zw. talak. Nazywa się 
tak uzgadnianą przy ślubie formułę dającą prawo do zerwania małżeń­
stwa przez kobietę, jeśli nieobecność męża przekroczy pewien l i m i t 
czasu (najczęściej pół roku) bez jednoczesnego wsparcia finansowego 8 0 . 
Pojawienie się warunkowego rozwodu oznaczało zmianę dawnego ukła­
du stosunków w małżeństwie, które nie postulowały obowiązku u t r z y ­
mywania żony przez męża. Formuła talak jest dowodem wzrostu za­
leżności gospodarczej żony. 

Inną sytuację grożącą bezpiecznej pozycj i społecznej kobiety była 
szerząca się poligamia. Występująca także w okresie poprzednim, stała 
się problemem, kiedy ilość żonatych mężczyzn praktykujących poligamię 
osiągnęła w Minangkabau w 1930 r . cyfrę 8,7%, przy przeciętnej dla 
wszystkich wysp archipelagu pozą Jawą i Madurą wynoszącej 4% 8 1 . 
Zwyczaj pol igamii , dopuszczony przez islam, miał swoje oparcie w pra­
wie zwyczajowym. Dowodzi tego pouczenie wchodzące w skład kodeksu 
adatu: 

Jeśli n i e jesteś j e d y n ą żoną 

l u b jeśl i o n skłamią się b u i n n e j ; 

t a k a j e s t p r a k t y k a adatu 
i t e g o w y m a g a r e l i g i a : 
n i e o k a z u j niechęci , 
z u ś m i e c h e m p o z w ó l m u iść 
i n i e c z u j się z a w i e d z i o n a 8 2 . 

7 8 M a r e t i n , op. c i t . , s . 87, 88. 
7 8 V г  e e d e - d e S t u e r s , op. cit., s. 36. 
8 0 P r z y k ł a d y f o r m u ł talak s t a s o w a n e w M i n a n g k a b a u p a t r z V r e e d e - d e 

S t u e r s , op. c i i . , s . 169. 
8 1 V г  e e d e - d e S t u e r s , op . c i i . , s . 104. 
8 2 V г  e e d e - d e S t u e r s , op. cit., s. 68. 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 319 ! 

I n n y m przykładem na rolę adatu w rozwo ju pol igami i jest wspo­
mniana już powieść Rusl i . Jedna z postaci, t y p starszej kobiety, obroń­
czyni prawa zwyczajowego, rob i w y r z u t y swemu bra tu , który piastuje-
urząd penghulu: „Wszyscy penghulu Padangu mają po dwie lub t r zy , 
a nawet i cztery żony. Jesteś wyjątkiem, który t rzyma się jednej i te j 
samej kobiety. Nie zmieniasz je j , 'nie bierzesz i n n y c h żon. Jednakże 
człowiek twego stanowiska powinien mieć ich k i l k a . Czyż nie jest właści­
we dla mężczyzny tej rang i zastąpienie jednej żony przez drugą dla 
zapewnienia licznego po t oms twa? " 8 3 A rgument „licznego potomstwa" 
zdaje się wskazywać, że relacjonowana w powieści sytuacja zaistniała 
w okresie zanikania matrylińearności, t y m niemnie j mówiącą te słowa 
jest kobieta reprezentująca prawo zwyczajowe. Nie można wyciągnąć 
stąd jeszcze wniosku, że adat stymulował rozwody czy poligamię. Pew­
ne jest jednak, że i ch nie wzbraniał an i utrudniał. 

Wa lka z poligamią i rozwodami oraz ułatwienie zdobycia wykształ­
cenia były podstawowymi hasłami i wy t yc znymi programowymi to ­
warzystw kobiecych działających od 2 dekady X X w . 6 4 Te t r zy za­
gadnienia uznano za najbardziej palące, gdyż niepodjęcie środków za­
radczych zagrażało bezpiecznej pozycji społecznej kobiety . Wielożeń-
stwo, łatwy rozwód, brak pełnej swobody w y b o r u małżonka i ograni ­
czenie sfery działania kobiet do domu przez tradycyjne odcięcie ich 
od oświaty w nowych warunkach zaczęły mieć negatywny wpływ na 
pozycję kobiety . Powyższe zjawiska występowały również w t rady ­
cyjnej organizacji społeczeństwa Minangkabau, jednakże ów niekorzy­
stny wpływ .wówczas nie uzewnętrzniał się. Płynęło to stąd, że elemen­
tem określającym to, co nazwaliśmy bezpieczną pozycją, była przyna­
leżność do rodz iny macierzystej zapewniającej byt kobiecie i je j 
dzieciom. 

Przez nowe w a r u n k i , zaistniałe na przełomie X I X i X X w., należy 
t u rozumieć rozpad rodz iny macierzystej spowodowany przemianami 
gospodarczymi. Dokonał się on poprzez likwidację wspólnej własności 
ziemi, upadek znaczenia rady rodz innej , uniezależnienie się funkcjona­
r iuszy rodowych od reprezentowanej przez n i ch grupy, wreszcie po­
wstanie rozwarstwienia społecznego na podstawie nierówności gospo­
darczej. Rezultatem dezintegracji r odu było pojawienie się rodz in ele­
mentarnych wykazujących znaczną niezależność ekonomiczną (wskutek 
indywidual i zac j i źródeł dochodu) i społeczną (dzięki oddzielnej od rodu 
rezydencji ) . Porzucały one stopniowo zasadę matry lmearnego dziedzi-

" V r e e d e - d e S t u e r s , op . c i t . , s . 76 ( c y t a t ) . 
8 4 S z e r o k i e o m ó w i e n i e c e l ó w r u c h u f e m i n i s t y c z n e g o 

S t u e r s , op . cit, zw łaszcza rozdz ia ły I I I , V V I . 
p a t r z V r e e d e - de -



320 SŁAW OJ S Z Y N K I E W I C Z 

-czenia. Ponieważ w rozwijającej się gospodarce" kapital istycznej męż­
czyznom przygadała w udziale zasadnicza rola w zdobywaniu u t r z y ­
mania, od n ich więc zależał w dużym stopniu by t kobiet. O działaniu 
te j zależności na niekorzyść kobie ty decydowały wspomniane i n s t y t u ­
cje ku l turowe , które przetrwały z okresu organizacji rodowej . Tak więc 
w sytuacj i , gdy rodzina elementarna stała się podstawową grupą od­
niesienia jednostki , bezpieczna pozycja społeczna kobiety została zagro­
żona przez ograniczenie możliwości pełnego zabezpieczenia b y t u , czę­
ściowo wskutek po l igami i lub całkowicie wskutek rozwodu. N iwe lac j i 
tego zagrożenia służyła zarobkowa praca kobiet, którą ułatwiał program 
kształcenia zawodowego i ogólnego lansowany przez ruch feministyczny. 

Jednocześnie, w miarę zanikania r o d u macierzystego, rodzina ele­
mentarna stawała się jedyną spoistą grupą o charakterze genealogicz­
n y m . Pozostałe grupy, do których mog l i należeć Minangkabau, miały 
charakter t e ry to r ia lny lub zawodowy. Rozpad rodu , a wraz z n im rady 
rodzinnej , zamknął przed kobietą możliwość sprawowania władzy przez 
uczestniczenie w radz i e 8 5 . W nowych grupach nie ukształtowały się 
f o rmy dostarczające kobiecie tego samego rodzaju wpływów. Wskutek 
tego co na jmnie j równorzędna pozycja mężczyzn z okresu dominacj i 
rodu macierzystego, jeśli chodzi o sprawowanie władzy, uległa pew­
nemu awansowi. Było to szczególnie widoczne tam, gdzie dawni f unk ­
cjonariusze rodowi pełnili funkcje a rb i t ra lnych urzędników administra­
cy jnych. Należy t u jednak pamiętać o zastrzeżeniu, o którym niżej. 

Tak więc, mimo że w okresie istnienia rodu macierzystego kobiety 
nie posiadały uprzywi le jowanej pozycj i społecznej rozumianej jako 
przeważający udział w decydowaniu o sprawach grupy, udział ten był 
znaczny. W okresie scharakteryzowanych zmian społeczno-ekonomicz-
nych zmniejszył się on częściowo poprzez likwidację rad rodzinnych. 
Fakt ten jednak w równym stopniu odsuwał od podejmowania decyzji 
kobiety, jak i mężczyzn nie pełniących żadnych funkc j i . Można założyć, 
że radę zastąpiły obecnie wpływy g rup ekonomicznie zaawansowanych, 
co oznaczałoby klasowy podział władzy. A u t o r n ie posiada jednak na 
ten temat szczegółowej dokumentacj i . Z podobnych względów pozo­
stawiona t u została na uboczu analiza nie l icznych stosunkowo, a w y ­
stępujących na obu etapach rozwo ju społecznego Minangkabau, w y ­
padków dyskryminowania kobiet przez niektóre postanowienia prawa 
zwyczajowego. T y m niemnie j usprawied l iw iony wydaje się wniosek, 
że rozkład r odu macierzystego nie zmienił zasadniczo stosunku względ­
nej równowagi pomiędzy wpływami obu płci na sprawy społeczne, j ak -

8 5 C o p r a w d a f u n k c j e mamaka pe łn i ł y t akże k o b i e t y , b y ł o to j e d n a k ż e t r a k ­
t o w a n e j a k o z a s t ęps two n i e o b e c n y c h mężczyzn ; V r e e d e - d e S t u e r s , op. c i t . , 
s . 25 , z a V . E . K o m . 



R O Z P A D R O D Z I N Y M A C I E R Z Y S T E J 321 

ko lwiek wpływ ten uległ zmniejszeniu na rzecz wars twy ludz i boga­
tych . Nie płeć więc ani sposób dziedziczenia przynależności rodowej 
i majątku, lecz przywi le je ekonomiczne stały się k r y t e r i u m podziału 
władzy. 

S ł a w o j S z y n k i e w i c z 

T H E D I S I N T E G R A T I O N O F T H E M A T R I A R C H A L F A M I L Y I N S U M A T R A , 
A N D T H E S O C I A L P O S I T I O N O F W O M E N 

S u m m a r y 

T h e M i n a n g k a b a u p e o p l e i n h a b i t i n g W e s t e r n Su ima l t r a , w h o a r e f r e q u e n t l y 
c i t e d a s o n e o f t h e m o s t i n t e r e s t i n g e x a m p l e s o f a m a t r i a r c h a l s y s t e m , 
e x p e r i e n c e d i m p o r t a n t c h a n g e s a t t h e t u r n o f t h e 19th a n d 2 0 t h c e n t u r i e s . 
T h e s e c h a n g e s w e r e d u e to t h e e f f e c t o f t h e m o n e y - b a s e d e c o n o m y i n t r o d u c e d 
b y t h e D u t c h , w h i c h o u s t e d t h e p r e v i o u s s y s t e m o f c l a n p r o p e r t y . T h e p r e s e n t 
p a p e r d e a l s w i t h t h e e f f e c t o f t h i s p r o c e s s o n t h e s o c i a l p o s i t i o n o f t h e 
M i n a n g k a b a u w o m e n . 

F r o m w h a t w e k n o w o f t h e p e r i o d w h e n m a t r i a r c h a l d o m i n a t i o n w a s 
p r e v a l e n t i n t h e c l a n , i t i s c l e a r t h a t i n o u r c a s e m a t r i l i n e a l a n d m a t r i l o c a l 
o r g a n i z a t i o n do no t go h a n d i n h a n d w i t h t h e p r i v i l e g e d p o s i t i o n o f w o m e n 
i n t h e c o m m u n i t y ( a s c o m p a r e d w i t h t h e p o s i t i o n o f m e n ) . T h i s w a s r e v e a l e d 
b y e x a m i n a t i o n o f t h e o p p o r t u n i t i e s f o r w i e l d i n g p o w e r ( i n s t i t u t i o n a l i z e d 
a n d b a s e d o n p r e s t i g e ) i n t h e g r o u p . I t i s e v i d e n t t h a t p o w e r , o r t h e m a k i n g 
o f d e c i s i o n s conceinninig t h e g r o u p ( e . g . t h e f a m i l y o r p a n t o f i t ) b e l o n g e d 
to t h e f a m i l y c o u n c i l , i n w h i c h t h e o p i n i o n o f t h e o l d e r w o m e n w a s w e i g h t y , 
as* w e l l a s t o t h e c l a n f u n c t i o n a r i e s , w h o w e r e m e n . I n n o c a s e d i d t h e m a l e 
m e m b e r s of t h e e x t e n d e d f a m i l y o c c u p y a p o s i t i o n i n f e r i o r t o t h e w o m e n . 
S o c i o - e c o n o m i c c h a n g e s b r o u g h t a b o u t s o m e o t h e r c h a n g e s i n t h i s s p h e r e , 
b u t n o t d i s t u r b a n c e o f t h e b a l a n c e o f p o w e r b e t w e e n t h e t w o s e x e s . I n d i v i d u a l i z ­
a t i o n of p r o p e r t y b r o u g h t w i t h i t a u t h o r i t y b a s e d on e c o n o m i c p r i v i l e g e , t h a t 
i s a u t h o r i t y ¡ p o s e s K u n g a c l a s s c h a r a c t e r . I t i s i n t e r e s t i n g t o n o t e t h a t t h e e c o n o ­
m i c a l l y a d v a n c e d c l a s s w a s m a d e u i p p r i m a r i l y o f t h e o l d c l a n f u n c t i o n a r i e s . 

A p a r t f r o m t h e q u e s t i o n o f t h e p r i v i l e g e d s o c i a l p o s i t i o n o f t h e M i n a n g k a ­
b a u w o m e n , t h e a u t h o r a l s o e x a m i n e s t h e q u e s t i o n o f t h e i r s o c i a l s e c u r i t y , 
t h a t , i s , o f t h e e x t e n t to w h i c h t h e b a s i c e c o n o m i c i n t e r e s t s o f t h e w o m a n a n d h e r 
c h i l d r e n c a n b e a c h i e v e d w i t h i n t h e f r a m e w o r k o f t h e s t a b l e f a m i l y . U n t i l 
t h e e x t e n d e d m a t r i a r c h a l f a m i l y d i s i n t e g r a t e d , t h e s o c i a l p o s i t i o n of t h e w o m a n 
w a s s e c u r e . B u t e v e n t h e n c e r t a i n f a c t o r s w e r e a l r e a d y b e g i n n i n g to t h r e a t e n i t . 
T h e a p p e a r a n c e of t h e s e f a c t o r s w a s d u e to t h e t r a n s f e r o f t h e e c o n o m i c 
a n d s o c i a l f u n c t i o n s o f t h e e x t e n d e d m a t r i a r c h a l f a m i l y t o t h e e l e m e n t a r y 
f a m i l y . T h e s e f a c t o r s i n c l u d e d p o l y g a m y a n d e a s e o f d i v o r c e , w h i c h b e c a m e 
a d a n g e r w h e n w o m e n c o u l d n o l o n g e r c o u n t o n a s s i s t a n c e f r o m t h e i r f e l l o w 
c l a n s m e n . C e r t a i n e x p e d i e n c e s w e r e t h e n a d o p t e d , s u c h a s c o n d i t i o n a l d i v o r c e 
( t a l a k ) , a t t h e s u g g e s t i o n of t h e w o m e n . T h e d i s a p p e a r a n c e of t h e s e c u r e s o c i a l 
p o s i t i o n o f w o m e n a m o n g t h e M i n a n g k a b a u w a s o n e o f t h e c a u s e s o f t h e 
w i d e s p r e a d d e v e l o p m e n t o f t h e f e m i n i s t m o v e m e n t d a t i n g f r o m t h e b e g i n n i n g 
o f t h e 2 0 t h c e n t u r y . 

21 - Etnograf ia P olska, t. I X 


