
Cząść I 

A R T Y K U Ł Y 

ANNA ZADROZYNSKA-BARĄCZ 

FENOMENOLOGICZNA KONCEPCJA HISTORII I KULTURY. 
ZASTOSOWANIE W POLSKICH BADANIACH ETNOGRAFICZNYCH 

Fenomenologia wniosła do filozofii X I X w. wiele nowatorskich 
myśli, stanowiła zwartą koncepcję w teorii poznania, ponadto postulo­
wała specyficzne podejście do zjawisk, przez co nie utraciła swego 
znaczenia do dziś w badaniach nad rzeczywistością mających na celu 
odnalezienie prawdy w jej najszerszym sensie. 

Prowadzone współcześnie badania, rozważania i weryfikacje w na­
ukach humanistycznych dysponują zespołem postaw teoretycznych i me­
tod, nie zawsze jasnym z punktu widzenia swej genezy, co w kon­
sekwencji prowadzi do automatycznego ich stosowania. Celem tego 
ar tykułu nie będzie krytyka współczesnej metodologii i współczesnych 
teorii w naukach humanistycznych. Ma on tylko przyczynić się do 
lepszego ich zrozumienia. Ma wyjaśnić poprzez założenia jednego z kie­
runków filozoficznych dzisiejsze spojrzenie na kul turę . Być może 
właśnie fenomenologia posiada dla zrozumienia współczesnych teorii 
i metod badawczych większe znaczenie, niż do tej pory jej przypisywano. 
Być może jest najwłaściwszym kluczem do ich zrozumienia. Być może 
droga do strukturalnej analizy wytworów kultury Levi-Straussa zaczyna 
się w fenomenologicznej koncepcji świata, historii i kultury. 

Celem tego ar tykułu nie jest również omawianie zasad fenomenologii 
w całej ich różnorodności i powiązaniach. Dla nas najważniejszą rzeczą 
jest ta część koncepcji, która wiąże się w sposób oczywisty z przedmio­
tem naszych badań, więc z kul turą i historią. Niemniej nie można 
uniknąć powtórzenia pokrótce podstawowych elementów charaktery­
zujących tę filozofię. 

Wielokrotnie zwracano uwagę, że fenomenologia jako termin w fi lo­
zofii, któremu nadawano różne znaczenia, był często używany przez 
wielu myśliciel i 1 . Formę zwartej koncepcji nadał jej jednak dopiero 

1 Termin ten spotykamy również u Kanta, Hegla, Hamiltona. Hartmanna. 
Podkreślają to podręczniki historii filozofii oraz słowniki filozoficzne. Patrz np. 



16 ANNA ZADROZYNSKA-BARĄCZ 

Edmund Husserl, rozbudowując stopniowo zasady fenomenologicznego 
punktu widzenia rzeczywistości w dziedzinie teorii poznania, która 
zawierała sugestie dotyczące zjawisk czasowych w działalności człowieka, 
a więc historii i kultury. 

Jako kierunek będący przede wszystkim reakcją na minimalizm filo­
zofii drugiej połowy X I X w., zawierała fenomenologia po pierwsze kry­
tykę dotychczasowych postaw i koncepcji, a ponadto dawała pozytywną 
propozycję nowej nauki. Ta nowa nauka, w historii filozofii znamy 
wiele takich prób, która miała powstać jako zaprzeczenie psychologizmu, 
empiryzmu, naturalizmu etc, powinna wypływać z prawd oczywistych, 
wnioskowanie indukcyjne nie powinno być podstawą do tworzenia kon­
strukcji myślowych. Fenomenologia więc ma na celu stworzenie pod­
staw tej niezawodnej nauce. By nadać jasne kontury swej koncepcji 
określa Husserl kategorię pojęć, uściśla je i w ich ramach rozważa naj­
istotniejsze problemy. Krótko więc omówimy tę kategorię pojęć nie 
zatrzymując się dłużej nad ich wyjaśnianiem. Przedmiotem badań feno­
menologii jest ś w i a t zawierający „cały horyzont możliwych badań" 2 . 
Elementy tego świata są przez nas odbierane za pomocą n a t u r a l ­
n e g o d o ś w i a d c z e n i a , które jest p o s t r z e g a n i e m ze­
w n ę t r z n y m , gdy chodzi o elementy fizyczne tego świata, natomiast 
w wypadku źródłowego doświadczania „nas samych i naszych stanów 
świadomości" — p o s t r z e g a n i e m w e w n ę t r z n y m 3 . Świat sta­
nowi przedmiot badań zarówno dla nauk przyrodniczych, jak humani­
stycznych, a więc, jak je nazywa Husserl, nauk doświadczalnych. Nauki 
doświadczalne są naukami o f a k t a c h . Fakt podlega poznaniu w swej 
realności, w określonym punkcie czasowym i określonym trwaniu. Lecz 
ta właśnie realność faktu i jego i s t o t a pozwalają sądzić, że przedmiot 
ten mógłby znajdować się w innym czasie i innym miejscu, posiadać 
inną postać, podczas gdy faktycznie jest przecież niezmienny. Więc 
„indywidualny byt każdego rodzaju jest — mówiąc całkiem ogólnie — 
przypadkowy" 4 . Istnieją określone prawa przyrody pozwalające wnio­
skować i tłumaczyć fakty, lecz są to tylko prawidłowości, które w za­
sadzie dotyczą i s t o t y przedmiotów, a nie ich form zewnętrznych czy 
szczegółów ich funkcjonowania. „[...] do sensu wszystkiego, co przy­
padkowe, należy to, iż właśnie posiada ono istotę, a tym samym pewne 

W. T a t a r k i e w i c z , Historia filozofii, t. 3, Warszawa 1968, czy Vocabulaire 
technique et critique de la philosophie, w oprac. A. L a l a n d e , t. 3: Nouveau 
supplément, Paris 1932. Każdy jednak z tych fi lozofów używa terminu „fenomeno­
logia" czy „fenomen" w innym znaczeniu, niż przyjął to Husserl. 

2 E . H u s s e r l , Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii, War­
szawa 1967, s. 15. 

3 Tamże, s. 17. 
i Tamże, s. 18. 



F E N O M E N O L O G I C Z N A K O N C E P C J A HISTORII K U L T U R Y 17 

dające się w swej czystości ująć ejdos, to zaś podpada pod dotyczące 
istot prawdy różnego stopnia ogólności" 5 . Stąd następne stwierdzenie, 
że jeśli odkrywamy istotę jednego faktu, to tę samą istotę posiadać może 
inny fakt: stopniowo odkrywamy cechy, które pozwolą nam wydzielić 
spośród postrzeganych faktów ich dziedziny czy kategorie, zależne od 
stopnia uchwycenia istoty faktów zawartych w tym zbiorze. Kategorię 
najwyższą stanowi ejdos — istota. I tą właśnie istotą zajmuje się feno­
menologia „nie jako nauka o faktach, lecz jako nauka o istocie (jako 
„ejdetyczna" nauka); jako nauka, która chce ustalać wyłącznie „poznania 
dotyczące istoty", a bynajmniej nie „fakty" 6 . W tym celu fenomenologia 
dysponuje redukcją ejdetyczna, a więc „myśleniem wyrażającym się 
w sądach od faktycznej (empirycznej) ogólności do ogólności charakte­
rystycznej dla istot" 7 . W związku z t ym rozgraniczeniem mamy nauki 
związane z istotą i nauki o faktach. Pierwsze z nich, jak czysta logika, 
czysta matematyka, czysta teoria czasu, teoria przestrzeni, kinematyka 
i t d . 8 , charakteryzują się tym, że doświadczenie w tych naukach nie 
pełni roli uzasadnienia, w przeciwieństwie do nauk o faktach, gdzie 
doświadczenie staje się aktem uzasadniającym 9 . Z tego wynika wniosek, 
że „sens ejdetycznej nauki zasadniczo wyklucza jakiekolwiek włączanie 
wyników poznawczych nauk empirycznych, podczas gdy przeciwnie, „nie 
istnieje żadna tego rodzaju nauka, która jako nauka w pełni rozwinięta 
mogłaby być wolna od ejdetycznych poznań i tym samym niezależna 
od nauk ejdetycznych" 1 0 . 

Podstawowym pojęciem — przedmiotem badań fenomenologii — jest 
świat. Pojęcie to posiada między innymi i aspekt czasowy, posiada poza 
teraźniejszością „dwustronnie nieograniczony horyzont czasowy, swą 
znaną i nieznaną, bezpośrednio żywą i nieżywą przeszłość i przyszłość" 1 1 . 
Poprzez doświadczenie postrzegamy związki otaczającej nas rzeczywi­
stości i w stosunku właśnie do tego świata odnoszą się nasze akty świa­
domości. Akty te są więc świadomością czegoś, są aktami i n t e n c j o ­
n a l n y m i . „W samej istocie przeżycia tkwi nie tylko to, że jest ona 
świadomością, ale też, czego jest świadomością i w jakim — określonym 
albo nieokreślonym —• sensie jest nią" 1 2 . Postrzeganie intencjonalne 
najczęściej jest ponadto postrzeganiem wartościującym, zawiera więc 

5 Tamże, s. 19. 
6 Tamże, s. 7—8. / • „ 
7 Tamże, s. 8. ', 
8 Tamże, s. 33. \ , £g 
9 Tamże, s. 34. * . , • 
10 Tamże, s. 36. 
11 Tamże, s. 88. 
12 Tamże, s. 112. 

2 — Etnografia Polska, t. X I I 



18 ANNA ZADROŻYNSKA-BARĄCZ 

określoną postawę wobec rzeczy. Przeżycie, jakim jest postrzeganie, 
może być i m m a n e n t n e lub t r a n s c e n d e n t n e . W pierwszym 
wypadku przedmiot intencjonalny należy do tego samego strumienia 
przeżyć, co akt postrzegania, jest skierowany do tego samego Ja. W dru­
gim wypadku akt postrzegania odnosi się do innego Ja lub do rzeczy 
czy realności w ogóle 1 3 . I o ile postrzeganie rzeczy czy realności w ogóle 
nie wymaga szczególnego wyjaśnienia, o tyle postrzeganie immanentne 
jest uchwytne wyłącznie poprzez mnogość spostrzeżeń w określony spo­
sób uporządkowanych, ale nigdy nie zakończonych. Mnogość ta jednak 
tworzy pewną jedność „zgodnie prezentującej świadomości" 1 4 , o cha­
rakterze przestrzennym. Właśnie z postrzeganiem wiąże się jeden z pod­
stawowych błędów w rozumieniu fenomenologii: należy uświadomić 
sobie różnicę pomiędzy aktem intencjonalnym, jakim jest postrzeganie, 
a obrazowo lub znakowo symbolicznymi przedstawieniami tego spo­
strzeżenia. Wnioskiem i następnym odróżnieniem powinno być rozdziele­
nie pomiędzy treścią a przedmiotem aktu. Treść stanowi sens postrzega­
nego przedmiotu. Ostatnie stwierdzenie nasuwa powiązania z filozofią 
Brentany, od którego myśli wyszedł przecież Husserl. 

Do omówienia pozostaje jeszcze część dla nas najważniejsza: fenome­
nologiczna koncepcja historii i kultury. 

Może wydawać się nieporozumieniem, że fenomenologia, która dekla­
rowała się jako antypsychologizm w równej mierze jak i antyhistoryzm, 
proponuje jakieś rozwiązanie historii. Jest to tylko paradoks. Chodzi 
o nadanie historii nieco innego znaczenia. Wspomniałam o husserlowskiej 
koncepcji rozumienia treści postrzeganego przedmiotu jako jego sensu. 
Otóż historia w takim ujęciu staje się po prostu procesem kształtowania 
się tego sensu, jego genezą. 

„Geneza jest prawdą — pisze Husserl — rozważaną i interpretowaną na 
zupełnie innym gruncie niż geneza empiryczna, która traktowała świadomość 
jako wynik [...], geneza transcendentalna mogła [...] proponować siebie jako zada­
nie ukazania stopniowego ustanawiania samego siebie, odnalezienia refleksji 
o swych warunkach zewnętrznych. Każda warstwa przed tą refleksją, warstwa 
będąca jedynie syntezą bierną, stanowi dla analizy transcendentalnej jedynie 
drugi plan, jakiś horyzont refleksji historycznej" 1 5. 

Myśl tę rozwija Husserl w wielu pracach, poświęcając jej dużo 
miejsca w Kryzysie nauk europejskich i Początkach geometrii16. Do-

13 Tamże, s. 118. 
14 Tamże, s. 135. 
m L . K e l k e l , R. S c h e r e r , Husserl, sa vie, son oeuvre avec un exposé 

de sa philosophie, Paris 1964, s. 67—81 (rozdz. pt. La phénoménologie husserlienne 
et l'histoire). 

1 6 E . H u s s e r l , Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die trans-



F E N O M E N O L O G I C Z N A K O N C E P C J A H I S T O R I I K U L T U R Y 19 

świadczenie początkowe jest w istocie swojej fenomenem czasowym, 
tworzącym w efekcie formy idealne będące jego odzwierciedleniem, sta­
nowiące jego osądy, formy posiadające walor wszechczasowy, w których 
oczywistość jest reaktywowana przez świadomość 1 7 . W takim ujęciu 
historię ujmujemy jako nieprzerwaną tradycję i jej przekazywanie, 
stopniowe kształtowanie się sensu, znaczenia, a nie jako empiryczne 
następstwo faktów. Poznanie historii to odkrycie jej istoty, którą jest 
„jądro pierwotnego znaczenia" 1 8 oraz kształtowanie i osadzenie się tego 
znaczenia. Geneza — to po prostu akt, za pomocą którego wydarzenie 
może wejść do historii i stać się punktem wyjścia jakiejś tradycji. To 
właśnie tradycja, transhistoryczność wydarzeń, prowadzi do rozumienia 
historii. W ramach fenomenów transhistorycznych istnieją zawsze układy 
idealne (język, geometria), posiadające własną, określoną s trukturę aprio­
ryczną, dzięki której i poprzez którą uchwytny i zrozumiały może stać 
się sens fenomenu, w którym jest zawarty sens h i s to r i i 1 9 . 

Historia jest jednak nierozerwalnie związana z człowiekiem poprzez 
widoczne, uchwytne i postrzegalne jej efekty, które zwiemy kulturą. 
Jednocześnie kultura stanowi cechę wyróżniającą człowieka spośród 
świata przyrody. Człowiek o tyle należy do historii — pisze E. Fink 2 0 — 
0 ile jest twórcą kultury. W ten sposób fenomen, jakim jest kultura, 
stanowi zbiór faktów, poprzez który można starać się o uchwycenie 
1 wyjaśnienie historii. Istnienie zespołu, k tórym jest kultura współ­
czesna, zawiera w sobie konieczność istnienia jakiegoś zespołu kultury 
w przeszłości, nieograniczonego w swej wszechstronności, lecz ograniczo­
nego strukturalnie, implikuje kontynuację przeszłości, stając się w każ­
dym momencie czasem teraźniejszym kultury przeszłości. Struktura tego 
zespołu jest właśnie tym elementem, jaki jesteśmy w stanie badać i po­
znać począwszy od teraźniejszości, w której odnajdujemy formę już 
ukształtowaną, najwyższą, stanowiącą rozbudowany zespół elementów 
składowych 2 1 . Praktycznie więc chodzi o to, by w każdym zespole kultury, 
każdej cywilizacji odnaleźć formułę jakiegoś możliwie jedynego spo­
sobu zachowania się wobec innych ludzi, wobec czasu, śmierci, jakiegoś 

zendentale Philosophie, cz. I , I I , Gettingen 1936; t e n ż e , L'origine de la geometrie, 
Paris 1951. 

1 7 K e 1 k e 1, S c h é r e r, op. cit., s. 75. 
1 8 M. M e r l e a u - P o n t y , Phénoménologie de la perception, Paris 1945. 
1 9 K e 1 k e 1, S c h é r e r, op. cit., s. 79. 

2 0 E . F i n k , Monde et histoire, [w:] Husserl et la Pensée Moderne. Phaeno-
menologica. Collection publiée sous la patronage des Centres d'Archives-Husserl, 
t. 2, L a Haye 1959, s. 162. 

2 1 H u s s e r l , L'origine de la géométrie, s. 201—203, oraz streszczenie [w:] 
K e 1 k e 1, S c h é r e r, op. cit. (L'histoire comme genèse du sens). 



20 ANNA ZADROŻYNSKA-BARĄCZ 

możliwie jedynego sposobu kształtowania świata. Wszystkie wyjątki, 
przypadki w postępowaniu ludzi i w faktach tracą znaczenie, wzajemnie 
się anulują, wyłania się jedynie sprecyzowany kontur, struktura wy­
darzeń. Historia więc odsłania nam st rukturę bytu 2 2 . 

Na gruncie polskim propagowaniem myśli fenomenologicznej zajął 
się prof. Kazimierz Twardowski. Nie była to ściśle koncepcja Husserla, 
Twardowski był uczniem Brentany i samodzielnie doszedł do pewnych 
ustaleń. Rozważania jego dotyczą szerokiego wachlarza zagadnień i cho­
ciaż w szczegółach różnią się od myśli Husserla, w całości koncepcja 
jego jest zgodna z zasadami fenomenologii. Należy teraz prześledzić 
możliwości i drogę, którą miała przejść fenomenologiczna koncepcja 
kultury, by zostać przyjęta do praktycznych badań tego właśnie feno­
menu. W logice polskiej propagował ją, jak wspomniałam, K. Twardow­
ski 2 3 , w dziedzinie estetyki rozwija ją R. Ingarden 2 4 , w językoznawstwie 
wykorzystał może nie w pełni rówieśnik Twardowskiego, Jan Bau-
douin de Courtenay 2 5, do badań i analizy etnograficznej jako jedyna 
w Polsce przyjęła ją Cezaria Baudouin de Courtenay-Jędrzejewiczowa. 
Naszym więc zadaniem będzie spojrzenie na sylwetkę C. Jędrzejewiczo-
wej od strony możliwości wpływu wspomnianych uczonych oraz wy­
jaśnienie, na czym polega fenomenologia w konkretnych badaniach nad 
kulturą, tak jak je widziała C. Jędrzejewiczowa. 

Szczególną rolę, jaką dla polskiej filozofii odegrał K. Twardowski, 
podkreślano już niejednokrotnie. Twardowski tworzy we Lwowie krąg, 
szkołę filozoficzną. Sposób analizy pojęć i zjawisk propagowany przez 
niego przede wszystkim na wykładach (wykładał bez przerwy w latach 
1895—1935) zdobywa sobie zrozumienie i popularność. Ze szkoły tej 
wychodzą tacy uczeni, jak W. Tatarkiewicz, K . Ajdukiewicz, T. Kotar­
biński czy T. Czeżowski. Możemy sądzić, że zasady analizy Twardow­
skiego znane były również Cezarii Jędrzejewiczowej dzięki jej licznym 
kontaktom z przedstawicielami umysłowej elity Polski. Możemy tez 
przyjąć, że wyznaczając główne rysy koncepcji Twardowskiego zwią-

2 2 M e r l e a u - P o n t y , op. cit. 
2 3 T. K o t a r b i ń s k i , Styl pracy Kazimierza Twardowskiego, [w:] Odczyty 

wygłoszone w czasie Akademii urządzonej przez Polskie Towarzystwo Filozoficzne 
w Warszawie 11 lutego 1959 w dwudziestolecie śmierci Kazimierza Twardowskiego 
(odbitka z „Ruchu Filozoficznego", t. 19:1959 z. 1—2, s. 1—4); T. C z e ż o w s k i , 
Wkład Kazimierza Twardowskiego do teorii nauki, tamże, s. 4—9; K . T w a r ­
d o w s k i , Wybrane pisma filozoficzne, Warszawa 1965. 

2 4 R. I n g a r d e n , Przeżycie, dzieło, wartość, Kraków 1966. 
2 5 J . B a u d o u i n de C o u r t e n a y , Szkice językoznawcze, t. 1, Warszawa 

1904; t e n ż e , Próba uzasadnienia samoistności zjawisk psychicznych na podstawie 
faktów językowych, odbitka z „Rozpraw Wydziału Filologicznego Akademii Umie­
jętności w Krakowie", t. 9:1904. 



• 

FENOMENOLOGICZNA K O N C E P C J A HISTORII K U L T U R Y 21 

zanej z postawą najpierw Brentany, później zgodnej z myślą Husserla, 
a dotyczącej kultury, zbliżamy się do zrozumienia stanowiska C. Jędrze-
jewiczowej. 

Twardowski idzie po l in i i podkreślenia przede wszystkim rozróżnie­
nia w procesie badawczym treści aktów intelektualnych od ich przed­
miotu, wyobrażeń od pojęć, czynności od wytworów. Zasady te odnoszą 
się również do badań nad kulturą. Zadaniem nauk humanistycznych 
jest badanie trwałych wytworów psychofizycznych dostępnych nam jako 
wytwory kultury. Określenie: psychofizyczne, zawiera w sobie element 
dotyczący zarówno twórcy, jak i przedmiotu. Wytwory kultury są 
psychofizyczne: primo jako wynik i czynności psychicznych i fizycznych 
ich twórcy, a secundo, gdyż na każdy wytwór składa się jego zewnętrzna 
postać i utrwalona w niej jako znaczenie, sens wytworu, treść psy­
chiczna, Opis i badanie humanistyczne muszą uwzględniać obydwa 
aspekty, poprzez postać fizyczną dotrzeć do treści wytworu, to znaczy 
do jego sensu, znaczenia, co prowadzi drogą zrozumienia wytworu jako 
takiego. W tego typu badaniach ważną rolę spełniają analizy języko­
znawcze 2 S . 

Zasady filozofii, a głównie analizy Twardowskiego, są doskonałym 
uzupełnieniem dla specyficznego patrzenia na rzeczywistość, który 
z pewnością przejęła C. Jędrzejewiczowa od ojca, językoznawcy Jana 
Baudouin de Courtenay. W badaniach swych zajmował się stosunkiem 
języka do myśli i sposobem odzwierciedlenia się tej zależności w struk­
turze języka. Dlatego może postuluje przede wszystkim badania nad 
językami żywymi i dostępnymi obserwacji 2 1. Język stanowi pewną 
s t rukturę idealną; to co jesteśmy w stanie uchwycić, zbadać i zrozu­
mieć, stanowić „zwykle tylko cząstki idealnych całości, gdy psy-
hicznie istnieją ideały [...] całości. Psychiczna zaś forma istnienia, 
zwana językiem, przechowuje się poza światem zachowania energii" 2 8 . 
Fragmenty te może nie dają dokładnego i całkowitego obrazu koncepcji 
wspomnianych uczonych, niemniej ilustrują pewne ich myśli, które 
odnajdujemy w badaniach nad kul turą w takim ujęciu, jakie reprezen­
tuje Cezaria Jędrzejewiczowa. Filozofia Twardowskiego i badania języ­
koznawcze Jana Baudouin de Courtenay wiążą się z husserlowską po­
stawą wobec zjawisk. Obejmują analizę aktów intencjonalnych realizo­
wanych w trakcie historii jako wytwory kulturowe, szukają kształto­
wania się ich znaczenia, sensu, poprzez idealną s trukturę języka. 

A więc przechodząc do rozpatrywania poglądów na kul turę Cezarii 

2 6 Pisze o tym C z e ż o w s k i , op. cit. 
2 7 B a u d o u i n de C o u r t e n a y , Szkice językoznawcze, s. 7. 
2 8 B a u d o u i n de C o u r t e n a y , Próba uzasadnienia..., s. 7. 



22 ANNA ZADROZYNSKA-BARĄCZ 

Jędrzejewiczowej za punkt wyjścia przyjmujemy propozycje Kazimierza 
Twardowskiego i Jana Baudouin de Courtenay jako bezpośrednich po­
przedników jej myśli. Szczegółowa analiza prac C. Jędrzejewiczowej 
wykazałaby z pewnością wiele innych wpływów i powiązań myślo­
w y c h 2 9 ; w tym artykule chodzi wyłącznie o pokazanie, na czym polega 
praktyczne zastosowanie spojrzenia z pozycji fenomenologii w badaniach 
nad kul turą ludową, a co za tym idzie, wykazania, na czym ono polega 
w pracach C. Jędrzejewiczowej. W tym celu należy zastanowić się nad 
przedmiotem badań etnologii tak, jak rozumie go autorka, rozpatrzyć 
metody, które proponuje do badań nad tym przedmiotem, by stał się 
jasny i uchwytny, oraz do jakiego celu powinno doprowadzić badanie 
tego przedmiotu. 

Odpowiedzi na te pytania odnajdujemy w pracach C. Jędrzejewi­
czowej. „Przedmiotem badań danej nauki są przedmioty lub ich kom­
pleksy, stanowiące obiektywnie materiał naukowy wielu dziedzin, który 
dopiero poprzez zastosowanie określonych zasad klasyfikacyjnych wła­
ściwych danej nauce oraz poprzez nawiązanie do nich problemów jej 
swoistych staje się przedmiotem badań tej nauk i " 3 0 . Natomiast ma­
teriał naukowy etnologii stanowią te „wykładniki twórczego stosunku 
społeczeństw ludzkich do życia, które nazywamy wytworami kul tury" 3 1 . 
Czas, teren i środowisko — wyznaczające cechy tych wytworów — są 
materiałem naukowym jednocześnie dla wielu gałęzi nauki. By sprecy­
zować użyty termin — przedmiot naukowy etnologii — należy wybrać 
adekwatne kryterium klasyfikujące materiał . Podstawowym kryterium 
wyboru dla C. Jędrzejewiczowej jest tradycja. Więc przedmiotem nauko­
wym etnologii są te wytwory kultury, które rozpowszechniają się i po­
zostają w społeczeństwie drogą t radyc j i 3 2 . 

„Materiał naukowy etnologii odnajdujemy wśród zespołów ludzkich, żyjących 
w chwili, gdy dany wytwór dostaje się na pole obserwacji" 'M. „Każdy wytwór 
kultury, który należy do zakresu badań etnologicznych, jest tylko ostatnim ogni­
wem poprzedzającego go szeregu form, przekazywanych przez tradycję, ostatnim 
wykładnikiem tej tradycji. Nie są nam znane formy go poprzedzające, jak rów­
nież i jego pochodzenie na danym terytorium i w danym społeczeństwie" 3 4 . 

2 9 Można zauważyć też w p ł y w y socjologicznej szkoły Durkheima czy kulturo-
wo-historycznej Poniatowskiego, Czekanowskiego oraz wiele innych. 

* ^ ° C . B a u d o u i n de C o u r t e n a y - E h r e n k r e u t z - J ę d r z e j e w i c z o -
w a, Materiał naukowy i przedmiot etnologii, odbitka z „Ludu", seria I I , t. 2: 
1923—1924, s. 2—3. 

3 1 Tamże, s. 3 (cytat za S. P o n i a t o w s k i m , Zadania i przedmiot etnologii, 
Warszawa—Lwów 1922, s. 10). 

3 2 Tamże, s. 3. 
3 3 Tamże, s. 4. 
34 Tamże, s. 8. 



FENOMENOLOGICZNA K O N C E P C J A H I S T O R I I K U L T U R Y 23 

Z przytoczonych fragmentów wynika jasno, że rozdzielenie materiału 
naukowego od przedmiotu naukowego jest tylko konsekwencją rozróż­
nienia zgodnego z zasadami fenomenologii, rozróżnienia między przed­
miotem i aktem postrzegania tego przedmiotu. Natomiast ostrożność, 
z jaką traktuje C. Jędrzejewiczowa wszystkie formy wcześniejsze wy­
tworu zachowane w tradycji czy hipotezy jego pochodzenia, są prak­
tycznym zastosowaniem wskazań Husserla i innych fenomenologów, by 
uznawać za prawdę tylko to, co w faktach jest oczywiste, a oczywiste 
jest to, na co wskazuje nam nasza intuicja. W tradycji natomiast odnajdu­
jemy wyobrażenie faktu jako efekt postrzegania faktu rzeczywistego 
przetworzonego za pomocą przeżycia. 

W zasadzie obecnie dysponujemy tylko dwoma pracami materiało­
wymi C. Jędrzejewiczowej 3 5 , na których podstawie można wskazać, 
czym jest przedmiot etnologii widziany oczami fenomenologa. Przed­
miotem badań w wypadku św. Cecylii jest zachowana w tradycji 
legenda o świętej, jej dwa różne współistniejące wątki. Nie historyczne 
uzasadnienie legendy, lecz jej kształtowanie się, „osadzanie się pier­
wotnego sensu", jak by określił to Husserl 3 6 . W wypadku drugiej pracy 
przedmiotem stały się obrzędy weselne, współczesna ich forma jako 
„zewnętrzny przejaw kształtowania się form ustrojowych współżycia 
ludzkości" 3 7 . W obydwu wypadkach autorka traktuje wytwór kultury, 
jakim jest legenda o św. Cecylii czy forma obrzędu weselnego, jako 
wynik i określonych aktów intencjonalnych: istnieje jakiś fakt rzeczy­
wisty, w stosunku do którego skierowany jest akt intencjonalny, warto­
ściujący, i wreszcie mamy do czynienia z ukształtowaną i przekazaną 
przez tradycję formą, która jest uzewnętrznieniem zaistniałego aktu 
postrzegania w przeszłości. 

Materiał naukowy etnologii powinien być rozpatrywany metodą 
porównawczą opierającą się na badaniu form wytworów zróżnicowa­
nych przede wszystkim przez teren, a nie przez czas, ponieważ mamy 
do czynienia z ostatnim „ogniwem procesu rozpowszechniania się wy­
tworu, lecz nie mamy historycznych poprzedników znanego nam kształtu 
wytworu" 3 8 . W tym właśnie t k w i specyfika materiału naukowego etno-

3 5 C. J ę d r z e j e w i c z o w a , Święta Cecylia (przyczynek do genezy apokry­
fów), L w ó w 1922, odbitka z „Ludu", seria I I , t. 1:1922; t e n ż e , Ze studiów nad 
obrzędami weselnymi ludu polskiego, cz. I : Forma dramatyczna obrzędowości 
weselnej, „Rozprawy i Materiały Wydziału I Towarzystwa Przyjaciół Nauk w Wil ­
nie", t. 2:1923 z. 3. Praca o świętym Jerzym, którą C. Jędrzejewiczowa uważała 
za pracę swego życia, nie jest niestety dostępna. Znajduje się prawdopodobnie 
w rękopisie u wykonawcy testamentu w Londynie. 

3 6 H u s s e r l , L'origine de la géométrie, s. 203. 
3 7 J ę d r z e j e w i c z o w a , Ze studiów nad obrzędami weselnymi..., s. 2. 
3 8 Tamże, s. 6. 



24 ANNA ZADROZYNSKA-BARĄCZ 

logii. Historia kultury może badać materiał z góry wyznaczony pod 
względem czasu, źródła historyczne dają podstawę do chronologicznej 
klasyfikacji wytworów. Etnologia bada wytwory uchwytne współcześnie 
na różnych terenach i wśród różnych zespołów faktów i ludzi, dlatego 
może je szeregować wyłącznie „według terenu lub innych uwarunko­
wań zespalających wytwory w pewne kompleksy. Metodą wypływającą 
z takiego ujmowania zjawisk będzie po równan ie" 3 9 . Niemniej jednak 
stosowanie wyłącznie metody porównawczej i potraktowanie porównania 
jako jedynego celu etnologii zawęziłoby i zafałszowało rzeczywisty cel 
tej nauki, nie pozwoliłoby wyjaśniać dostrzeganych zjawisk. Należy 
więc poza porównaniem dążyć do „opisu konstrukcji technicznej i funk-
cyjno-ideologicznej przedmiotu" 4 0 , zwracać szczególną uwagę na ter­
minologię związaną z wytworami kultury, głównie zaś na stosunki, 
jakie zachodzą między geografią przedmiotu a geografią nazwy 4 1 . 
C. Jędrzejewiczowa stosuje konsekwentnie te założenia w swoich pra­
cach. Legenda o św. Cecylii występuje w określonym środowisku, na 
określonym terenie. Jest badana współcześnie z uwzględnieniem etymo­
logicznych związków między rolą, jaką odgrywa postać świętej, a jej 
imieniem. Jednym z najważniejszych problemów staje się konstrukcja 
legendy, struktura jej wątków, które różnią się zasadniczo między sobą 
szczegółami formy, lecz forma ta oparta jest o tę samą konstrukcję. 
Analiza natomiast form dramatycznych obrzędów weselnych zasadza się 
również na porównaniu określonych form w aspekcie geograficznym. 
Traktując je jako tworzywo dramatyczne autorka dąży do ustalenia ich 
stosunku do całokształtu struktury inscenizacyjnej. 

Badania nad określonymi wytworami kul tury ludowej, kultury — 
jak zwie ją C. Jędrzejewiczowa — analfabetycznej 4 2, przekazywanej 
drogą tradycji ustnej, mają prowadzić w swym najdalszym celu do zba­
dania morfologii kultury w ogóle 4 3 . Natomiast celem najbliższym byłoby 
poznanie kultury i jej poszczególnych elementów jako „obiektu nauko­
wego badania, który może być badany sam w sobie, i w swej całości, 
i w swych poszczególnych składnikach. Zarówno kultura każdego śro­
dowiska, jak i jej najmniejszy element, najmniej pozorny dla oka nie-
specjalisty, mają swój własny sens i jego uzasadnienie, jako też historię 

39 Tamże, s. 6, przyp. 1. 
4 0 C. J ę d r z e j e w i c z o w a , Zakład Etnologii Uniwersytetu Stefana Batorego 

w Wilnie, Wilno 1926, s. 7. 
4 1 Tamże, s. 9. 
4 2 C. J ę d r z e j e w i c z o w a , Dwie kultury i dwie nauki, Warszawa 1936, 

odbitka ze „Zrębu", nr 1 (25):1937, s. 9. 
4 3 J ę d r z e j e w i c z o w a , Zakład Etnologii..., s. 22. 



F E N O M E N O L O G I C Z N A K O N C E P C J A H I S T O R I I K U L T U R Y 25 

swego stawania się i kształtowania" 4 4 . Nie chodzi więc w badaniu i ana­
lizie kultury, więc i kultury ludowej również, o 

„uchwycenie czynników historycznych czy socjologicznych działających w gru­
pach ludzkich, które przejawiają się w wytworach kultury. Chodzi o specjalny 
rodzaj typologii etnograficznej, uwzględniającej stosunki zachodzące między two­
rzywem, techniką wytwórczą, kształtem i funkcją ideologiczną przedmiotów, po­
siadające również swą własną historię, historię łańcucha przemian strukturalnych, 
własne dzieje tworzenia się filiacji typów, narastanie nowych i ginięcie starych 
wartości. Zarówno sens morfologiczny składników kultury, jak i przemiany w ich 
ustosunkowaniu należy badać i wyjaśniać na podstawie poznawania przede 
wszystkim ich samych" 4 5 . 

Podstawowym więc pytaniem etnologii staje się zapytanie o grupę 
ludzką i czas, kiedy badany wytwór został przekazany znanemu nam 
w chwili obecnej środowisku ludzkiemu. Odpowiedzią będzie „rekon­
strukcja przeszłości w teraźniejszości, rekonstrukcja form poprzedzają­
cych w czasie formę dzisiejszą wytworu oraz odtworzenie tej jednostki 
etniczno-socjalnej, przez którą dany wytwór został przekazany do chwili 
obecnej" 4 6 . 

Otrzymaliśmy więc prace będące wynikiem omówionej przed chwilą 
postawy teoretycznej. Święta Cecylia jest uzasadnieniem powstania 
wątku, w zasadzie niezgodnego z prawdą historyczną, i spopularyzowania 
się tego typu literackiego legendy, który nie znajduje potwierdzenia 
w badaniach nad przekazami z epoki, kiedy domniemana święta mogła 
żyć. Wątek ten przechowany został przez określone środowisko, którego 
Cecylia stała się patronką. Dochodzimy już do podsumowania rozważań 
nad legendą o św. Cecylii. Istnieją więc, jak wspominałam, dwa wątki: 
oficjalny, który przechowuje tradycja kościelna, gdzie święta jest rzym­
ską patrycjuszką, pochodzącą z możnego rodu Cecyliuszów Metellów 
i gdzie wyraźnie istnieją powiązania między imieniem świętej a rodem, 
z którego miała pochodzić, i płynącym stąd wątkiem jej arystokra-
tyzmu. Druga wersja, zachowana w tradycji ustnej, przechowała się 
w określonym środowisku i jest zdecydowanie popularniejsza. Imię 
świętej i tu również staje się źródłem wątku. Ludowa etymologizacja 
ujęła je w powiązaniu: caecilis, e i caecus, a, um (ślepy). Stąd poprzez 
proste podobieństwo dźwiękowe nasunął się związek między muzykal­
nością, ślepotą i imieniem świętej. Ludowa tradycja przypisuje więc 
Cecylii dwie charakterystyczne cechy: ślepotę i muzykalność. Cecylia 
staje się patronką niewidomych i właśnie w tym środowisku legenda 
o niej zostaje zachowana w wersji drugiej jako bardziej komunikatyw­
nej i charakterystycznej od poprzedniego wątku. 

4 4 Tamże, s. 24. 
4 5 Tamże, s. 35. 
4 6 J ę d r z e j e w i c z o w a , Materiał naukowy..., s. 8. 



26 ANNA ZADROŻYNSKA-BARĄCZ 

Praca Ze studiów nad obrzędami weselnymi ludu polskiego, jak 
wspominałam, jest analizą form obrzędowości weselnej na terenach 
Polski 4 7 . Autorkę interesują głównie formy, gdyż zwyczaje weselne 
będąc „wytworem kultury społecznej są jednocześnie [...] wynikiem 
dążeń artystycznych szeregu pokoleń" 4 8 . Powstanie tych zewnętrznych 
wyrazów zarówno obrzędów, jak i innych kategorii związanych np. 
z formalistyką prawną, należy zawsze wiązać ze źródłami kształtowania 
się różnych form ustrojowych współżycia ludzkości. W miarę krystali­
zowania się tych ostatnich jako wytworów zbiorowego bytowania ludzi 
„zaczęły się równolegle urabiać i formy uwidaczniające działanie różno­
rodnych instytucji w sposób dla danych środowisk zrozumiały, a zara­
zem stwierdzające podporządkowanie się im jednostek lub całych grup" 4 9 . 
Gdy mamy do czynienia z pierwszymi organizacjami związanymi z ku l ­
tami zbiorowymi, jednocześnie widzimy, że wypowiadają się one w okre­
ślonych formach zewnętrznych, gdzie przy pomocy znaków plastycznych 
i języka obrzędowego stają się uchwytne tak treść tych kultów, jak 
i stosunek do nich ich w y z n a w c ó w 5 0 . Jednym z takich obrzędów, jak 
twierdzi C. Jędrzejewiczowa, są obrzędy związane z zawarciem mał­
żeństwa, a ich wykładnikiem dla etnologii — ludowe obrzędy weselne. 
Społeczeństwo pewne związki międzyludzkie akceptuje, toleruje lub 
potępia. Stosunek ten musiał znaleźć swoje uzewnętrznienie w określo­
nych formach, wyrażających akceptację lub potępienie. Formy mówiące 
0 t ym stosunku wykazują duże zróżnicowanie terytorialne, etniczne, są 
związane ponadto z ustrojem gospodarczym danej grupy. Zależą również 
od całości kultury, w której występują, zależą od znaków plastycznych 
1 zasobów językowych, jakimi dysponuje społeczeństwo. Istotą jednak 
ich jest to, że przede wszystkim sankcjonują pewne związki między 
ludźmi odmiennej płci, uznane jako związki małżeńskie. A więc formy 
zawarcia małżeństwa przejawiające się w formie obrzędowości weselnej 
są przetworzeniem pewnych faktów, są ich przeżyciem uzewnętrznio­
nym w określony przez tradycję sposób i ukształtowany przez szeregi 
pokoleń. Badanie ich może więc dać odpowiedź na pytanie o kształto­
wanie się form ustrojowych współżycia grup ludzkich. 

Kończąc uwagi na temat zastosowania metod fenomenologii w pol­
skich badaniach etnograficznych należy jeszcze raz podkreślić, że nie 
chodzi w nich o poszukiwania historycznej zgodności faktów rozumia­
nych jako wytwory kulturowe. C. Jędrzejewiczowa pisze: 

4 7 W granicach sprzed 1939 r. 
4 8 J ę d r z e j e w i c z o w a , Ze studiów nad obrzędami weselnymi..., s. 2. 
4 9 Tamże, s. 3. 

5 0 Tamże, s. 3. 



FENOMENOLOGICZNA K O N C E P C J A H I S T O R I I K U L T U R Y 27 

„[...] nie chodzi mi o prawdę h i s t o r y c z n ą , ukrytą w legendzie. »Prawda« 
jako f a k t h i s t o r y c z n y interesuje mnie tylko drugorzędnie. Natomiast na 
plan pierwszy wysuwa się dążenie do odnalezienia tych nasion, z których wyrósł 
»mit« [...], choćby one nic wspólnego nie miały z życiem realnym. N i e p r a w d a 
bowiem świata realnego staje się nieraz w wyobraźni ludzkiej p r a w d ą o na­
pięciu o wiele silniejszym niż wszelkie prawdy niezbite i oczywiste, ale nie 
zapładniające twórczo fantazji" 5 1 . 

Prawda poszukiwana przez C. Jędrzejewiczową jest prawdą o istnie­
niu legendy, konstrukcji tej legendy, jako zewnętrznej formy przeżycia 
określonych wydarzeń bez względu na to, jaki miały one przebieg. Jest 
wytworem kulturowym określonej grupy ludzkiej, która go przechowuje 
i przekazuje, jest reakcją tej grupy na szereg bodźców i wydarzeń 
zaistniałych w przeszłości. Jest wreszcie poszukiwaniem tego, co naj­
istotniejsze w danym zjawisku, próbą dotarcia do elementu powtarzają­
cego się w szeregu wytworów, jeśli zredukujemy do minimum elementy 
zmienne zjawisk, próbą dotarcia do struktury faktów dostępnych nam 
jako wytwory kultury ludowej. 

Analiza prac C. Jędrzejewiczowej podsuwa myśl o możliwości wy­
korzystania fenomenologicznej postawy teoretycznej w dzisiejszych 
badaniach nad kul turą . Fenomenologiczne spojrzenie na wytwory kul tu­
rowe mogłoby stać się weryfikacją otrzymanych już wyników. Mogłoby 
stać się uzupełnieniem stosowanych obecnie metod badawczych. Mo­
głoby doprowadzić poprzez postulowane przez fenomenologię poszu­
kiwanie „istoty rzeczy", rozumienie historii jako kształtowania się sensu 
i znaczenia, wreszcie poprzez założenie strukturalnej determinacji ku l ­
tury do właściwego zrozumienia i zastosowania metod współczesnego 
strukturalizmu. Fenomenologia bowiem jako nauka rozwinięta przez 
logików może wyjaśnić nam sens poszukiwań owej formuły logiczno-
matematycznej Lévi-Straussa, dzięki której odwzorowanie faktu w róż­
nych układach odniesienia daje różne formalnie i treściowo postacie, 
a której rozszyfrowanie może odsłonić zasadniczą s t rukturę faktu od­
wzorowywanego. 

Anna Zadrożyńska-Barącz 

P H E N O M E N O L O G I C A L C O N C E P T I O N O F T H E HI S T O R Y AND C U L T U R E . 
I T S A P P L I C A T I O N IN P O L I S H E T H N O G R A P H I C A L R E S E A R C H 

S u m m a r y 

The paper deals with one of the trends of philosophy of the X I X t h century, 
which originated the modern theoretical attitudes in the humanities — with 
Husserl's philosophy called phenomenology. As cohérent conception concerned 

J ę d r z e j e w i c z o w ą , Święta Cecylia, s. 4. 



28 ANNA ZADROŻYŃSKA-BARĄCZ 

first of all with the theory of knowledge, phenomenology dealt also with under­
standing of the world and of History. 

Humanities which in the phenomenological classification of sciences are 
among sciences studying facts, are expected to study phenomena accessible to 
research as products of human culture. The time aspect consists in connection 
of products of various cultures of the past, the present and the future. The 
product of culture is a visualization of some facts which came into existence 
in the past and have been transformed by a group of men. The process of 
culture is therefore a process of stabilization of sense and of conferring signifi­
cation. History and culture comprised in such a way become an object of studies 
for various branches of the humanities, among others for ethnography. 

In Poland the principles of phenomenology and the phenomenological analysis 
were propagated by Prof. Kazimierz Twardowski. Linguistic studies from the 
point of view of phenomenological assumptions were led by Jan Baudouin de 
Courtenay. These assumptions were applied in aestethics by Roman Ingarden and 
in ethnography by one scientist only — Prof. Cezaria Baudouin de Courtenay-
-Jędrzejewicz, author of numerous works on the^ theory of study of the popular 
culture; analysis shows their almost perfect concordance with Husserl's and 
Twardowski's postulates. We have in hand two works of Mrs. Cezaria Jędrzeje-
wicz — Święta Cecylia. Przyczynek do genezy apokrytów (Saint Cecilia. Con­
tribution to the Genezis of Apocrypha) and Ze studiów nad obrzędami weselnymi 
ludu polskiego. Forma dramatyczna obrzędowości weselnej (Studies on the wed­
ding rites of Polish countryfolk. Dramatic form of the wedding ceremonies). In 
both cases the Author is not so much in search of historical truth as of the 
expression the products of culture become with time, legends as well as de­
termined forms of contracting marriage, the expression which is a transforma­
tion, a manifestatioin of some experience of the past. The analysis of forms is 
a search of coming into being of the contemporary shape, accessible nowadays, 
the search of "stabilization of the primary sense, of the signification". 

The phenomenological conception of culture and history is an introduction 
into the modern attitudes of the theoretical research methods applied in humani 7 

ties. Connection between Husserl's considerations, put in practice by Mrs. Cezaria 
Jędrzejewicz, and the research postulates of structuralism is obvious. 

Translated by Halina Gołębiowska 


