
Wojciech J. Burszta 

OD FOLKLORU LOKALNEGO DO POSTFOLKLORYZMU „ N A R O D O W E G O " 

„Folklor to opium dla ludu, który zdążył już wejść do śródmieścia i dla 
ministrów, którzy przybyli z tundry" 

K. Mętrak 

Rozpocznijmy nasze rozważania od kilku uwag o charakterze 
informacyjno-wprowadzającym. Przede wszystkim wyjaśnienia wy­
maga termin „postfolkloryzm". Pojęcia „folklor" i „folkloryzm" 
(ewentualnie, jak to pierwotnie określał Józef Burszta — „folklory-
zacja" lub „folklor stosowany"1) weszły do obiegu nie tylko 
naukowego, ale i do świadomości potocznej. Oczywiście nie znaczy 
to wcale, iż panuje zgodność, co do ich rozumienia i stosowania; 
nadal silna jest tendencja do ich wzajemnego zastępowania, identyfi­
kowania. Ponadto „podkłada" się pod ich zakres znaczeniowy treści 
najróżnorodniejsze. Jeszcze będziemy mieli okazję powiedzieć o tym 
bliżej. 

Dołączając do wspomnianych dwóch terminów trzeci, dotąd, 
przynajmniej w proponowanym tutaj sensie, nie stosowany — 
p o s t f o l k l o r y z m — chciałbym zasygnalizować znamienny pro­
ces, który dokonał się w rzeczywistości społeczno-kulturowej. 
Proces ten nie został w ogóle rozpoznany ani przez naukę (etnologię 
w pierwszym rzędzie), ani przez działaczy i funkcjonariuszy „frontu 
upowszechniania kultury". Mamy tutaj do czynienia z sytuacją 
zaiste paradoksalną: mówiąc najkrócej to, co traktuje się, werbalizu­
je i prezentuje wciąż jeszcze jako przejaw folkloryzmu, stanowi już 
jakościowo odmienny, nowy stan rzeczy, nową jakość kulturową, 
domagającą się opisania i wyjaśnienia. Teza niniejszego szkicu, 
sformułowana w sposób roboczy brzmi: folkloryzm, a właściwie 
dotychczasowy sposób jego rozumienia w y c z e r p a ł swe możliwo­
ści; tym samym wyczerpała je również prowadzona w rutynowy 
sposób refleksja nad nim. Co ponadto istotne: w miarę, jak kultura 
„ludowa" wkracza w erę postfolkloryzmu, stawia to przed etnologią 
nowe zadania. Myślę tutaj w pierwszym rzędzie o próbie teoretycz­
nego opisu sposobów funkcjonowania dziedzictwa kultury wsi 
w globalnej kulturze Polski; opis, jaki mam na myśli, jedynie 
pośrednio dotyczy tego zakresu zjawisk, który tradycyjnie wyodręb­
niano jako przedmiot badań etnograficznych, a więc kultury 
chłopskiej względnie ludowej. Chodzi więc nie tyle o kolejne 
„przyczynki" do etnografii regionalnej, ile o uchwycenie „co dzieje 
się" z w y o b r a ż e n i a m i o kulturze ludowej w kulturze współczes­
nej (w tym w refleksji naukowej). Program takiej rekonstrukcji 
wymaga posłużenia się szerszą niż stricte etnograficzna perspektywą 
poznawczą oraz odmiennym aparatem pojęciowym. Dobrym punk­
tem wyjściowym dla rysującej się problematyki badawczej, może być 
myśl Маха Webera, który stwierdzał: „Tworzenie pojęć uzależnione 
jest od stawiania zagadnień, stawianie zaś zagadnień zmienia się 
z treścią samej kultury" 2 . Tekst niniejszy traktować należałoby jako 
skromną „przymiarkę" zmierzającą ku postulowanemu modelowi 
uprawiania etnologii współczesności. 

Przełom lat sześćdziesiątych i siedemdziesiątych zaznaczył się 
w polskiej etnologii wzmożonym zainteresowaniem zjawiskiem, 
które umownie nazwać możemy „współczesnym życiem folkloru". 
Owo zainteresowanie przybierało najróżnorodniejsze formy, a gene­
ralnie było odpowiedzią na wysuwane przez etnografów postulaty 
rozszerzenia problematyki badawczej ich dyscypliny. Na tej fali 
pojawił się termin, mający ujmować jedną, podstawową formę 
przejawiania się folkloru „tradycyjnego" w nowoczesnym społeczeń­
stwie industrialnym — folkloryzm. Jego szczególnie silnym propa­
gatorem był u nas Józef Burszta. Wprowadzenie nowego określenia 
napotykało na opór (żeby nie powiedzieć: sprzeciw) wśród bardziej 
tradycyjnie nastawionych etnografów, którzy przywiązani byli do 
utrwalonej semantyki słowa „folklor" i uważali, iż całkowicie ono 

wystarcza. Aby być w zgodzie z historią powiedzieć należy, że 
pojęcie folkloryzmu powstało na gruncie niemieckojęzycznym, gdzie 
również wzbudziło na początku kontrowersje, o czym świadczyć 
może tytuł jednego z artykułów Hermanna Bausingera, Zur Kritik 
der Folklorismuskritik, w którym jego autor wykazuje użyteczność 
teoretyczno-praktyczną nowo utworzonego słowa. 3 

Zasadniczą ideą leżącą u podstaw wyodrębnienia folkloryzmu 
jako zjawiska jakościowo odmiennego od folkloru, było stwierdze­
nie, iż folklor „jest zawsze «naturalną» częścią «żywej» kultury, jest 
związany ściśle z życiem określonej warstwy społecznej, a więc ludu; 
jest odbiciem warunków jego życia, a także przejawem ustosunko­
wania się «prostych ludzi» do otaczającego świata, a zarazem i jego 
interpretacją. Jest on wręcz częścią tego życia zarówno na co dzień, 
jak też i od święta" 4 . Inaczej ma się sprawa z folkloryzmem, który 
polega na „ s t o s o w a n i u w szczególnych sytuacjach bieżącego 
życia poszczególnych gatunków folkloru pojętego najszerzej. Jako 
«stosowany», jest ten folklor już czymś wtórnym, mniej lub więcej 
sztucznym i oderwanym od swego dotychczasowego środowiska, 
w którym wyrósł, od konkretnego życia określonej warstwy czy 
warstw społecznych" 5. Jest więc folkloryzm zjawiskiem z dziedziny 
kultury artystycznej, przejawiającym się w następujących dziedzi­
nach: stroje ludowe, literatura ustna, tańce, obrzędy, występy 
wokalne i muzyczno-instrumentalne oraz plastyka. Folkloryzm 
charakteryzuje się czterema podstawowymi cechami, które można 
traktować jako opozycyjne wobec cech folkloru autentycznego 
(żywiołowego). Są to: (1) swoista interpretacja tradycji ludowej, 
polegająca na wydobywaniu z niej takich tylko elementów, które są 
interesujące z racji ich atrakcyjnej formy czy ze względu na walor 
emocjonalnego „przyciągania" potencjalnych odbiorców (a także, 
dodajmy od siebie — samych wykonawców); (2) prezentowanie tych 
wybranych treści w formie mniej lub bardziej przetworzonej, często 
zinterpretowanej (zauważmy ponownie, że proces interpretacji może 
wyglądać w ten sposób, że jego efektem jest pozorna „autentycz­
ność" prezentowanych czynności i wytworów; tego faktu często 
jakby się nie dostrzega!); (3) ukazywanie tych elementów w sytua­
cjach specjalnie wywołanych, odmiennych od kontekstu autentycz­
nego ich występowania (obecnie właściwie jest tak, że stanowią one 
pewien wypracowany kanon, „uruchamiany" przy okazji festiwalu, 
przeglądu, występu, słowem wówczas tylko, kiedy istnieje zapotrze­
bowanie „na folklor"); (4) efektem cech (1) — (3) jest, programowe 
niejako, oddzielenie nadawców (aktorów) od widzów (odbiorców). 

Do wymienionych przed chwilą cech można jeszcze dodać 
następne, stanowiące po części ich rozwinięcie, po części zaś kolejne 
konsekwencje. A zatem, odmiennie niźli dzieje się to w przypadku 
żywiołowego funkcjonowania folkloru, każdy pokaz typu folklorys­
tycznego zakłada, że jego odbiorcy nie są w pełni kompetentni 
w prezentowanych im elementach kultury. W normalnej bowiem 
sytuacji życia folkloru wszyscy niekompetentni są jakby „poza" jego 
obiegiem, treści folkloru są im niedostępne jako „obcym". W folklo-
ryzmie odwrotnie: z założenia widzowie powinni być „obcymi", to 
im właśnie prezentuje się egzotykę, która już samą formą winna 
oddziaływać na sferę emocjonalną i estetyczną. Wiadomo, iż na 
festiwalu folklorystycznym większą uwagę przyciągnie zespół z Tur­
cji, niż kolejny z Polski prezentujący, dajmy na to, „folklor nizinny". 

Tutaj uwaga na marginesie. Miałem okazję wielokrotnie uczest­
niczyć w próbach zespołu regionalnego „Grodziszczoki" z Grodzis­
ka Dolnego koło Leżajska, zaliczanego przez fachowców do rzędu 

158 



„autentycznych", którego najstarsi członkowie pamiętają jeszcze 
kulturę swojej wsi lat dwudziestych i trzydziestych. Każda z prób 
wspomnianego zespołu, poza powtarzaniem przygotowywanego 
repertuaru, to jednocześnie klasyczny przykład „powstawania" 
sytuacji folklorotwórczej: komentarze, docinki, opowiastki, charak­
terystyki osób spotykanych na festiwalach, bieżące komentarze 
polityczne, religijno-obyczajowe — dialog członków zespołu między 
sobą i innymi mieszkańcami wsi, którzy, jak zwykle „przypadkiem", 
znaleźli się w sali prób. Zaiste niecodzienna (a może raczej jak 
najbardziej zwyczajna?) sytuacja: zespół folklorystyczny, którego 
członkowie tworzą folklor żywiołowy, folklor in statu nascendi. Cóż 
z tego pozostaje na oficjalnym pokazie? Tam liczą się już mniej lub 
bardziej udatni aktorzy, skonfrontowani z obcą im publiką, której 
prezentuje się kanoniczny program; każde odejście od tego kanonu, 
każda pomyłka w tekście czy zachowaniu traktowana jest jako 
porażka „artystyczna". 

Kolejną rzucającą się w oczy cechą folkloryzmu jest jego 
s k o ń c z o n o ś ć w tym sensie, iż istnieje wyznaczony i zdefiniowany 
czas i m o m e n t prezentacji; gdy one mijają, „powraca" się do 
życia codziennego, gdzie — między innymi — partycypuje się 
w folklorze. Istotną też cechą różnicującą partycypację w folkloryz-
mie od uczestnictwa w kulturze autentycznej jest j e d n o d z i e d z i -
n o w o ś ć — nazwijmy to — kultury folklorystycznej. Rzeczywiste 
wesele tym różni się od jego scenicznej prezentacji, iż w pierwszym 
przypadku jego uczestnicy partycypują w religii, obyczajowości, 
odwołują się do określonych przekazów światopoglądowych (świec­
kich bądź religijnych) motywujących dokonujące się czynności 
obrzędu, natomiast w sytuacji zaaranżowanego „wesela z regionu 
x", uczestnictwo w kulturze ogranicza się do sfery estetyczno-
-artystycznej, „na zewnątrz", ku siedzącym widzom i — co nie mniej 
istotne — szacownym jurorom. Podobnie z literaturą ustną czy 
plastyką, nikt poważnie myślący nie będzie obstawał przy poglądzie, 
że oglądając czy słuchając „folklorysty" ze wsi takiej to a takiej, 
obcuje z treściami jego autentycznego światopoglądu, który ucieleś­
nia się w opowiadaniu, przysłowiu czy kolejnym ludowym „Frasob­
liwym". 

Opozycyjność folkloru i folkloryzmu wyczytać można już choć­
by z samego brzmienia tego drugiego terminu; sufiks ,,-izm" 
uwydatnia, iż analogicznie do np. prądów artystycznych (pozyty­
wizm, konstruktywizm, postmodernizm etc.) mamy do czynienia 
z ruchem zakładającym jakąś mniej lub bardziej wyraźnie sformuło­
waną ideologię. Każdy taki ruch ma zwykle swoich liderów, 
teoretyków, poświęconych sprawie popularyzatorów, no i — rzecz 
jasna — twórców. Natomiast folklor to nie ideologia, to nie prąd 
myślowy, nie da się w jego ramach wyznaczyć obowiązujących 
kanonów, treści, zakresu, sposobu interpretacji. Folklor nie ma 
liderów w sensie ideologów, kiedy takowi się pojawiają, wybrany 
aspekt folkloru, który staje się przedmiotem konceptualizacji z ich 
strony, który próbuje się „wydestylować" z misternej tkanki sytuacji 
folklorystycznej, traci natychmiast swe cechy definicyjne, stanowią­
ce o jego szczególności. Folklorem nie da się kierować, manipulo­
wać, wskazywać jak należy go „uprawiać". Odwrotnie, każda 
manipulacja, głupota czy zwyczajna śmieszność natychmiast prze­
twarzana bywa w kolejny motyw folklorystyczny. 

Wszystkie powyższe stwierdzenia wydają się dość oczywiste. 
Skąd zatem bierze się tendencja (stale jeszcze obecna, głównie 
w publicystyce) do traktowania folkloryzmu jako genetycznego 
„przedłużenia" folkloru tzw. tradycyjnego. Odpowiedź „koszto­
wać" nas będzie kolejną dygresję. Otóż wydaje się, iż etnologowie 
w ramach swej praktyki badawczej przyzwyczaili się do niezmienno­
ści semantyki stosowanych przez siebie pojęć; między innymi 
dotyczy to pojęcia folkloru. Zauważalny gołym okiem proces 
zdecydowanej zmiany „stanu kultury" (termin Webera) zwanej 
tradycyjną kulturą chłopską domagał się jednak równoległych 
zmian w elementach semantyczno-metodologicznych dotychczaso­
wej praktyki badawczej. Żadną miarą nie można już było uprawiać 
tej gałęzi wiedzy posługując się pojęciami, które tylko pozornie 
zdawały sprawę z nowego stanu kultury z jakim skonfrontowana 
została etnologia. I rzeczywiście — zauważyć możemy zmiany w 
semantyce uprzednio stosowanych terminów — dyrektywy seman­

tyczne respektowane w badaniach (folkloru choćby) bądź rozszerza­
ją, bądź zawężają denotację dotychczas funkcjonującego pojęcia; 
dochodzi także do ustanawiania denotacji krzyżującej się z denota-
cją poprzednią, jak w przypadku omawianego folkloryzmu. Są to 
jednak w dużej mierze zmiany p o z o r n e — dyrektywy metodologi­
czne obecnie obowiązujące, a dotyczące inferencyjnego operowania 
terminami „folklor" i „folkloryzm" sprawiają wrażenie jakby nadal 
— mimo wszystko — wyrażały to samo pojęcie folkloru, którego 
semantyka miała ulec zmianie. Zjawisko, o którym mowa, Jerzy 
Kmita nazywa tzw. strefą pozornej ciągłości genetycznej.6 Stąd 
bierze się, jak można sądzić, traktowanie występów folklorystycz­
nych jako bezpośredniego „przedłużenia" folkloru autentycznego. 

Na zakończenie prezentacji wybranych cech opozycyjnych, 
możliwych do wyodrębnienia pomiędzy folklorem a folkloryzmem, 
chciałbym jeszcze zwrócić uwagę na istotne nieporozumienie, jakie 
od początku zakradło się do definicji tego drugiego. Wiąże się ono 
z dość dowolnie „rozciągliwym" pojmowaniem folkloru. Powróćmy 
raz jeszcze do definicji folkloryzmu, podanej przez Józefa Bursztę, 
tym razem w Słowniku Etnołogicznym. Czytamy tam, iż folkloryzm 
„oznacza zjawisko z dziedziny kultury artystycznej, polegające na 
stosowaniu w szczególnych sytuacjach życiowych wybranych (bądź 
z dokumentacji, bądź wprost z życia) treści i form folkloru w postaci 
wtórnej, najczęściej wyuczonej i w sytuacjach zazwyczaj celowo 
zaaranżowanych" 7 . Czy jednak rzeczywiście folkloryzm „żywi" się 
wyłącznie swoiście przetworzonym folklorem? Nie możemy tutaj, 
rzecz jasna, prześledzić możliwych definicji folkloru, jakie pojawiły 
się i ciągle pojawiają w literaturze przedmiotu. Na pewno jest to 
jedno z najbardziej niejednoznacznych i spornych pojęć w humanis­
tyce, co wcale nie przeszkadza, iż funkcjonuje w ramach różnych 
dyscyplin na zasadzie „jak gdyby" wiadomo było dokładnie, jaki 
zakres zjawisk denotuje. Istnieje wiele podejść do jego rozumienia od 
ściśle zawężonego, nieomal „technicznego" (literaturoznawstwo, 
niekiedy folklorystyka), do szeroko kulturowo-antropologicznego 
(gdzie kładzie się nacisk na źródłosłów ,,-lore" — wiedza w najogól­
niejszym sensie). W etnologii dominuje raczej to drugie podejście, 
prezentowane u nas m.in. przez Bursztę, który we wspomnianym 
Słowniku Etnołogicznym definiuje folklor jako „odrębną i samo­
dzielną część kultury symbolicznej, powszechnie, prawie bezreflek­
syjnie właściwą konkretnym środowiskom (wiejskim, miejskim, 
zawodowym, towarzyskim itp.), mniejszym lub większym grupom 
społecznym, aż do całego społeczeństwa włącznie (...) Składają się 
nań zarówno elementy tradycyjne, zazwyczaj uwspółcześniane, jak 
i treści aktualne o cechach estetycznych, zaspokajające określone 
potrzeby międzyludzkiej komunikacji (...) Przekaz treści f. zawiera 
zarazem sposób pojmowania świata i określony do tego świata 
stosunek. F. istnieje tylko wtedy, kiedy jego treści są przekazywane."8 

Tak szerokie pojmowanie folkloru ma ten zasadniczy walor, iż 
umożliwia klasyfikowanie ciągle pojawiających się nowych form 
folkloru (np. ustnego), umożliwia rejestrację folkloru, jak powie­
dzieliśmy, in statu nascendi, nie narzuca ograniczeń formalnych 
traktując, lub raczej identyfikując go z „filozofią życia codzienne­
go". Podkreśla żywotność, zmienność i wszechobecność twórczości 
łączącej się z pojmowaniem świata „poprzez" folklor. Z drugiej 
jednak strony pojawia się zasadniczy problem, wynikający z „hybry­
dowego" statusu pojęcia folkloru: czy należy go traktować jako 
odrębną dziedzinę kultury, czy też stanowi on immanentny element 
składowy innych dziedzin, takich jak obyczaj, religia, sztuka, język 
czy nawet nauka? Czy folklor należy identyfikować, wręcz wypro­
wadzać ze światopoglądu, czy łączyć z „myśleniem potocznym"? 
Czy możliwe jest oddzielenie przekonań „typu folklorystycznego" 
od innych sądów kulturowych, którym przypisać można z kolei 
miano norm i dyrektyw? Czy daje się opisać tzw. świadomość 
podmiotów folkloru, czy można o niej wnioskować jedynie pośred­
nio — na podstawie tekstów i zachowań? Co np. w obrzędzie 
weselnym (że pozostaniemy przy tym przykładzie) jest folklorem, co 
zaś przejawem partycypacji w religii i obyczaju? Pytań tego typu 
rodzi się wiele. 

Wydaje się, że przyjęcie szerokiej definicji folkloru niesie ze sobą 
niebezpieczeństwo zbyt jednostronnego spojrzenia na kulturę jako 
taką. Dochodzi do zacierania się charakteru i sposobu funkcjonowa-

159 



П. 1. Sandomierskie wesele, ок. 1937 r. Odtworzenie obrzędu dla celów dokumentalnych. 

nia jej poszczególnych dziedzin, ich miejsca w całokształcie kultury. 
Zainteresowanie formami foklorystycznymi zaciemnia np. istotę 
komunikowania względnie manifestowania wartości moralnych 
w praktyce obyczajowej czy religii. Posłużmy się raz jeszcze przykła­
dem. Ta sama wieś, Grodzisko Dolne. Tamtejszy zespół pieczołowi­
cie zrekonstruował kilka obrzędów charakterystycznych niegdyś dla 
okolicy, poczynając od tradycyjnego (z przełomu wieków) wesela, 
poprzez obrzęd miodobrania do tzw. lamentów żałobnych. Czy jest 
to jednak rekonstrukcja dawnych form folkloru, czy też elementów 
przejawiania się świadomości obrzędowo-rytualnej, dawnej obycza­
jowości i wierzeń religijnych z „domieszką" magii? Z pewnością 
oglądając, dajmy na to, występ „Grodziszczoków" w Kazimierzu 
nad Wisłą, określimy go bez wahania jako folklorystyczny (i to 
z rzędu „autentycznych", niestylizowanych). Jednakże treści, które 
posłużyły członkom zespołu jako tworzywo programu artystyczne­
go, w swym oryginalnym kontekście nie były treściami folkloru, ale 
wynikały z ówczesnego światopoglądu chłopskiego, norm religij­
nych i obyczajowych, które regulowały uczestnictwo w kulturze, 
w jej poszczególnych dziedzinach. Mi t motywował i tłumaczył 
czynności i wytwory kulturowe. Obumarcie określonych przekazów 
światopoglądowych (np. mitów dotyczących związków człowieka 
z przyrodą, jak w przypadku obrzędu miodobrania) spowodowało 
stopniowy zanik funkcjonowania wielu form obrzędowych, które 
w zrekonstruowanej formie stanowią obecnie dla odbiorców, ale 
także po części członków poszczególnych zespołów, jedynie „dawny 
folklor". 

Przykładem na to, że jednak i dzisiaj nie traktuje się prezentowa­
nych przez siebie treści jako jedynie folklorystycznych (neutralnie 
ludycznych), może być fakt, iż w trakcie postu poprzedzającego 
Wielkanoc nie odbywają się próby zespołów, nie mówiąc już 
o występach publicznych. A zatem w przypadku dzisiejszej wsi treści 
te obciążone są stale motywacją religijną; mówiąc obrazowo — folk­
lor ciągle „zanurzony" jest w światopoglądzie katolickim, „ocenia­
ny" jest w kategoriach wcale nie estetyczno-artystycznych, ale 
obyczajowych. Jest on jedynie częścią, i to niesamodzielną, kultury; 
pomijanie owych kulturowych uwikłań folkloru jest typowym 
zabiegiem adaptacyjnym. 

Sytuacja z omawianym pojęciem folkloru (szerokim, pomijam 
tutaj jego ujęcia jako tekstu samego w sobie) wydaje się więc być 
taka, iż stanowi on jedynie fragment szerszego kontekstu kultury, 

która warunkuje jego przejawy. Także sposób interpretacji rzeczo­
nych przejawów uwzględniać powinien ich kulturowe tło. Decyzje 
badacza, co uznać za treści folkloru, a co nie, wydają się często 
całkowicie arbitralne i wynikające z partykularnych potrzeb. Arbit­
ralność owa niejako podwaja się w ramach tzw. praktyk upowszech­
niania kultury, gdzie implicite identyfikuje się folklor z całokształtem 
kultury ludowej, albo przynajmniej z tą jej częścią, która godna jest 
propagowania. O ścisłym związku treści folklorystycznych z kontek­
stem kulturowym świadczy fakt wyodrębniania rozmaitych odmian 
folkloru, mamy więc folklor wiejski (domena zainteresowań trady­
cyjnie rozumianej etnografii), miejski, środowiskowy (przestępczy, 
studencki, subkultur młodzieżowych itp.), folklory „oksymoronicz-
ne" (np. szlachecki), czy wreszcie folklor polski o domniemanych 
cechach etnicznych. Mówiąc o cechach tak wyodrębnionych gatun­
ków folkloru orzeka się de facto o cechach pewnych grup kulturo­
wych. Tak więc to, że folklor, powiedzmy, tzw. dziadowski posiada 
takie to a takie cechy szczególne wynika z uwarunkowań świadomo­
ści i praktyki tej grupy, jej miejsca na „mapie" kultury. Błędem jest 
zatem przedstawianie sytuacji „odwróconej ideologicznie": że takie 
to a takie cechy folkloru dziadowskiego decydują o fakcie wyodręb­
nienia tej grupy społecznej, że folklor i jego treści stanowią rację 
dostateczną takiego wyodrębnienia. Inną już kwestią jest śledzenie, 
jak owe treści funkcjonują w kulturze, jak „przekraczają" bariery 
partykularnych grup (w których narodziły się), by stać się elementa­
mi świadomości ponadlokalnej, ogólnonarodowej. 

Jak powiada Michał Waliński: „Termin folklor jest, być może, 
jednym z najmniej szczęśliwych terminów, jakie pojawiły się w hu­
manistyce. W każdym razie stopień jego funkcjonalności (i trafnoś­
ci) jest odwrotnie proporcjonalny do kariery, jaką w ciągu ponad 
stulecia zrobił. A przecież w pewnym sensie zwyczajny przypadek 
sprawił, że termin Y (folklor) nazwano właśnie A („lore" ludu 
wiejskiego), a nie jakimkolwiek terminem X (załóżmy, że bardziej 
trafnym (jakiegoś В, C, lub D) tj. innych subkultur ludowych). Nie 
dostrzeżono związków między А, В, С itd. Powiedzmy jednak 
ostrożniej, że w dużym stopniu był to przypadek «kontrolowany» 
lub nawet «zaplanowany»: z punktu widzenia n a z y w a j ą c y c h 
«lore» ludu wiejskiego było najbardziej wyraziste i rzucające się 
w oczy jako szczególnie «egzotyczne» i «malownicze». A tych 
atrybutów głównie szukano".9 Dodajmy jeszcze, że stopniowe 
rozszerzano semantykę (i tak już niezwykle pojemną) pojęcia 

160 



folkloru również na wszelkie czynności i obiekty kulturowe (obrzę­
dowość, stroje, zdobnictwo, budownictwo), które traktowano jako 
wynikające z owej ,,lore", stąd folklor = kultura ludowa jako taka. 

Możemy teraz wrócić do pytania, czy folkloryzm „żywi" się 
wyłącznie folklorem; odpowiedziałbym na nie w sposób następują­
cy. To, co dzieje się w ramach folkloryzmu (pojmowanego w prezen­
towany wyżej sposób) jest korzystaniem z treści różnych dziedzin 
kultury symbolicznej, a co przedstawia się jako korzystanie z treści 
folkloru. Mówiąc o przetwarzaniu folkloru ma się na myśli albo (1) 
folklor w sensie potocznym (pewne stereotypowe wyobrażenie na 
temat folkloru), albo (2) folklor jako analitycznie wyodrębnione 
elementy dziedzictwa kultury, naświetlane pod kątem estetyczno-
-artystycznym, z pominięciem innych uwarunkowań, decydujących 
o tym, z jakiego rodzaju zjawiskiem mamy do czynienia. Inaczej 
ujmując: a n a l i t y c z n a kategoria „folklor" funkcjonuje w sposób 
sugerujący jej s y n t e t y c z n y charakter. 

Jeśli chodzi o punkt (2) — - w ramach działań folklorystycznych 
eliminuje się wszelkie światopoglądowe uwikłania wybranych ele­
mentów danej kultury, a tym samym powoduje, że folkloryzm jest 
zjawiskiem podwójnie sztucznym, gdyż (a) pozbawia preferowane 
elementy kultury ich właściwych kontekstów symboliczno-świato-
poglądowych, aby (b) jako „ludyczny" folklor poddaje dodatko­
wym zabiegom adaptacyjnym, teraz już o charakterze wyłącznie 
artystycznym lub quasi-artystycznym. Nieporozumieniem jest za­
tem mówienie o stopniu „autentyzmu" folkloryzmu; żaden, nawet 
sprawiający wrażenia „żywcem przeniesionego" zespół działań czy 
wytworów tego rodzaju, nie jest autentyczny w prawdziwym sen­
sie 1 0 ,gdyż zawsze ingerują tutaj działania wyszczególnione w punk­
tach (a) i (b). Chyba że mianem bardziej „autentycznego" nazwiemy 
nieudolnego tancerza, a całkowitym „stylistą" (nieautentycznym) 
profesjonalistę z „Mazowsza", ale tu już musimy posłużyć się innym 
rodzajem argumentacji, wykorzystywanym zresztą w ramach kon­
kursów i festiwali. 

Dla zasadności powyższego rozumowania nie ma znaczenia fakt, 
że oto prezentuje się na scenie treści jeszcze żywe w danej okolicy, 
regionie czy wsi. Czymś jakościowo różnym są np. tzw. „turki"(straż 
przy grobie Chrystusa w czasie .Świąt Wielkanocnych), pełniący swe 
obowiązki na wsi (realizacja norm i dyrektyw religijnych, obyczajo­
wych, a także — ale wtórnie jedynie — artystycznych), a ta sama 
grupa wyselekcjonowanych „turków" paradująca i prezentująca 
musztrę na zakończenie przeglądu w Kazimierzu. 

Nie chciałbym, aby dotychczasowe rozważania prowadziły 
kogokolwiek do wniosku, iż oto usilnie próbuje się perswadować 

ujemną ocenę folkloryzmu. Otóż nic bardziej błędnego! Chodzi 
jedynie o wykazanie, z poznawczego punktu widzenia zakładającego 
określoną koncepcję kultury, że „folkloryzm" w etnologii i dyscypli­
nach pokrewnych, a stan kultury nazwany „folkloryzmem", nie 
pokrywają się ze sobą. 1 nie jest to „winą" kultury, jak znowu 
sugerują niektórzy rozczarowani, że ów folkloryzm nie odpowiada 
temu, co chcieliby sami widzieć. Problem leży w braku relacji 
zwrotnej pomiędzy skodyfikowanym systemem pojęciowo-teorety-
cznym a stanem kultury opisywanym przy jego pomocy; mówiąc 
metaforycznie stan ten „wymykał" się dotychczasowemu oglądowi, 
który „nie widzi", że opisuje stany rzeczy nie mające już wiele 
wspólnego z nowymi jakościami kultury. Aby etnologia mogła 
zachować „wieczną młodość" w sensie Weberowskim, niezbędnie 
nastąpić muszą zmiany w semantyce dotychczas funkcjonujących 
w niej pojęć. W naszym przypadku: chodzi o negatywne nawiązanie 
do tych elementówsemantyczno-metodologicznych dotychczasowej 
praktyki badawczej, których nie da się zachować bez zmian, o ile 
posługiwanie się terminem „folkloryzm" nie ma należeć do wspom­
nianej strefy pozornej ciągłości genetycznej. 

Jest faktem niepodważalnym, że efektem wieloletniego już 
istnienia ruchu folklorystycznego jest zwiększone zainteresowanie 
kulturą ludową. Folkloryzm uaktywnił kulturowo określone kręgi 
społeczeństwa, stanowi czynnik współczesnego świętowania, wzma­
ga poczucie tożsamości lokalnej, regionalnej oraz ogólnonarodowej 
(szczególnie silnie widać to w życiu społeczności emigranckich). Są 
to stwierdzenia i fakty bezdyskusyjne. Ale folkloryzm nie jest 
zjawiskiem statycznym, w jego ramach zachodzą procesy bardzo 
symptomatyczne. Chciałbym im teraz poświęcić szczególną uwagę. 
Wymaga to uprzedniego wymienienia jeszcze jednej cechy folkloryz­
mu — jego relatywnie n i e t w ó r c z e g o charakteru. Mówi się 
czasem, iż można go identyfikować z „folklorem rekonstruowa­
nym"; otóż to, nacisk na rekonstrukcję form i treści folkloru 
tradycyjnego powoduje, iż skala możliwości twórczych folkloryzmu 
jest dość ograniczona a repertuar ściśle zdefiniowany. Przecież 
klasyfikacja zespołów folklorystycznych to wyraz poglądów ideolo­
gów folkloryzmu, ich dążenia do idealnej, wzorcowej postaci działań 
folklorystycznych, na skutek czego zespoły ocenia się według 
stopnia zbliżenia do tego modelowego stanu. Materiał, który jest 
tutaj tworzywem, zaprzecza cesze definicyjnej autentycznego folklo­
ru (obojętnie jak go będziemy rozumieli), gdyż nie stanowi treści 
rzeczywiście funkcjonujących społecznie, zmieniających się, żywych. 
Można na nim dokonywać „operacji", zabiegów choreograficznych, 
ale jego semantyka jest ustalona w swej kanonicznej formie. 

11. 2. Estradowa wersja kurpiowskiego tańca „Stara Baba", PZPiT „Mazowsze", Karolin, 1949 

161 



„Twórczość" folklorystyczna ma ściśle określone ramy, ma ona na 
celu nie tyle k o m u n i k o w a n i e pewnych przejawów kultury, ile 
raczej m a n i f e s t o w a n i e wybranych wartości z nią związanych. 
Rozważmy tę kwestię nieco bliżej, gdyż w tym enigmatycznym 
sformułowaniu nie uwydatnia się jeszcze sens proponowanego 
odróżnienia manifestacji od komunikowania. 

Przyjmijmy zatem, iż na kulturę spojrzeć możemy jako na 
rzeczywistość symboliczno-myślową, składającą się z różnego ro­
dzaju przekonań, „organizujących" pojęciowo otaczający człowieka 
— członka danego społeczeństwa — świat przyrodniczy i społeczny 
w pewną całość. Na przekonania te składają się, między innymi, 
normy i dyrektywy, dzięki którym każda jednostka posiada coś 
w rodzaju „przewodnika" po owym świecie — jego wartościach 
i sposobach ich realizacji. Wśród zbioru rzeczonych przekonań 
możemy wyodrębnić takie z nich, które przyporządkowują czynnoś­
ciom kulturowym sensy polegające na zakomunikowaniu lub zama­
nifestowaniu jakiegoś stanu rzeczy. Reguły interpretacji, które 
wyrażają owe przekonania, to reguły semantyczne, zaś ich zespół 
tworzy s e m a n t y k ę k o m u n i k a c j i k u l t u r o w e j . Abyśmy 
mogli mówić o dokonującym się społecznym procesie komunikacji, 
semantyczne przekonania kulturowe przyporządkowujące czynnoś­
ciom symboliczno-kulturowym odpowiednie odniesienia przedmio­
towe (inaczej sensy komunikacyjne) zakładać muszą pewne pozase-
mantyczne przekonania inne, które nakładają ograniczenia na to, co 
podlega komunikowaniu; niejako z góry organizują one i charakte­
ryzują komunikowane stany rzeczy. Porozumiewamy się ze sobą 
z taką dokładnością i w takich granicach, jakie wyznaczone są przez 
wspólne respektowanie założeń wchodzącej w grę semantyki. Na­
zwijmy te przedsemantyczne charakterystyki z a ł o ż e n i a m i se­
m a n t y k i dane j k u l t u r y ; mogą one wywodzić się (tak było 
w społecznościach plemiennych, a także w klasycznych wspólnotach 
chłopskich) z mitu, który organizował „pole semantyczne" tego, 
o czym orzekano w odnośnych kulturach. Ale rzeczone założenia 
wywodzić się mogą także z potocznego doświadczenia społecznego, 
jak choćby w nowożytnej kulturze europejskiej. 

Możemy chyba przyjąć, że również w kulturze chłopskiej 
wytworzyła się wizja świata narzucająca sposoby rozumienia i opisy­
wania, a także ustosunkowywania się do otaczającej rzeczywistości. 
Nie mogąc w niniejszym szkicu mówić o cechach światopoglądu 
chłopskiego, w którym zawarta była owa wizja świata, powiedzmy 
jedynie, że odwoływano się doń w praktycznym postępowaniu jako 
sankcji motywującej je. Znak krzyża czyniony na spodniej części 
chleba odwołuje się, przykładowo, do mitu (przekazu światopoglą­
dowego) o ukrzyżowaniu Chrystusa i dopóki mit ten nie „obumie­
ra", waloryzuje i tłumaczy czynność poprzedzającą krojenie pieczy­
wa. Jest to oczywiście przykład najprostszy, obecność mitu w kultu­
rze przybierać może o wiele bardziej subtelną, wyrafinowaną postać, 
o czym przekonać się możemy choćby z przenikliwych analiz Paula 
Ricoeura. 1 1 

Cechą założeń komunikacji semantyczno-kulturowej (cechą 
przedsądów, na których opiera się semantyka komunikacji) jest 
jednak tendencja właśnie do „obumierania" poszczególnych mitów, 
a niekiedy całych ich zespołów. I tak, również obecnie czyni się znak 
krzyża w różnych sytuacjach, wcale przy tym nie aktualizując 
pierwotnego mitu, jego każdorazowe „przypominanie" nie jest 
niezbędne. Wykonując odpowiednie czynności symboliczne manife­
stuje się jedynie przynależność do społeczności, w której pierwotnie 
obowiązywała realizacja „żywych niegdyś wartości światopoglądo­
wych (co nie musi — rzecz jasna — przesądzać, że indywidualnie 
podmioty kultury mogą niekiedy ciągle identyfikować się z żywym 
mitem). W skali społecznej jednak elementy światopoglądu mają 
jedynie pośredni udział w procesie komunikacji społecznej (tworzą 
przecież stale założenia tejże komunikacji, określony blok niewerba-
lizowanych przedsądów), przejawiając się w sferze działań z zakresu 
praktyk komunikacyjnych, np. w obyczaju czy języku. 

Proces, który zasygnalizowałem, nazywany jest konwencjonali-
zacją semantyki komunikacji kulturowej, a polega on na stopnio­
wym autonomizowaniu się poszczególnych przekonań semantycz­
nych względem przekonań będących ich założeniami. Można bo­
wiem całkowicie prawidłowo partycypować w dziedzinie religii, nie 

odwołując się do organizujących działania religijne dyrektyw seman­
tycznych — nie są one funkcjonalnie niezbędne i zanikają w świado­
mości społecznej. Mówi się czasami o tzw. katolicyzmie obyczajo­
wym; właśnie w jego ramach cała sfera przekazów światopoglądo­
wych związanych z religią katolicką schodzi na dalszy plan na rzecz 
czysto zewnętrznej manifestacji wartości „dobrego chrześcijanina". 
Zautonomizowanie się całych bloków przekonań nie oznacza wcale, 
iż niemożliwa jest ich aktualizacja, „przywoływanie". Dzieje się tak 
zawsze w okresie głównych świąt kościelnych, kiedy to przypomina 
się wiernym sens pierwotnych przekazów chrześcijańskich i ich 
znaczenie (nieprzemijające) dla życia dzisiejszego. 

Brak funkcjonalności założeń semantyki względem przekonań 
semantycznych powoduje, iż (1) uczestnicy kultury, posługując się 
dyrektywami semantycznymi nie muszą uświadamiać sobie jakich­
kolwiek ich założeń, (2) praktyka komunikacyjna pełni w pewnych 
okolicznościach tylko funkcję integrująco-różnicującą, nie pełniąc 
już funkcji waloryzowania za pośrednictwem komunikacji (zacho­
wania zwyczajowe). Nieco inaczej „mechanizm" konwencjonalizacji 
semantyki charakteryzuje Paweł Ozdowski, który uważa, iż funkcjo­
nalność działań społecznych wymaga niezbędnie konwencjonalizacji 
semantyki pojęć, za pomocą których artykułowane są sądy respek­
towane w skali społecznej. 1 2Efektywność komunikacji w większości 
wypadków nie wymaga, aby indywidualni jej uczestnicy uświada­
miali sobie założenia wchodzącej w grę semantyki, w innych jednak 
uświadamianie owo jest raczej niezbędne, o czym jeszcze powiemy. 

Wracając do społeczności chłopskiej; wydaje się, że semantyka 
komunikacji kulturowej była w niej ustabilizowana, charakteryzo­
wała się jednakowością i stałością swoich założeń, które były 
powszechnie respektowane. Stąd biorą się m.in. opinie o „odwiecz­
nym", niezmiennym na przestrzeni wieków konserwatyzmie chłops­
kim. Kultura chłopska bardzo restryktywnie ustosunkowała się do 
odchyleń od obowiązującej wizji świata, nie dopuszczała ujęć 
odmiennych. Jako taka, kultura ta nie wymagała od swych podmio­
tów stałego odwoływania się do swoich semantycznych założeń, ich 
przywoływania, stąd też założenia te tym łatwiej ulegały daleko 
idącej konwencjonalizacji. Można łatwo przekonać się, iż tak właśnie 
było; chyba każdy z badaczy-etnografów napotkał trudności usiłując 
dociekać motywacji określonych działań obrzędowo-rytualnych czy 
religijno-obyczajowych; zwerbalizowanie założeń leżących u podstaw 
tych czynności jest zwykle dla tzw. informatora zadaniem tyleż 
trudnym, co niezrozumiałym. Jakież zniechęcenie ogarnia młodych 
adeptów etnografii, gdy bezskutecznie wypytują o to, dlaczego robi się 
tak a tak; standardowa odpowiedź, jaką słyszą, a której nie sposób 
przyjąć jako wyjaśnienia (chociaż kryje się w niej wyjaśnienie), brzmi 
zwykle: „bo tak robił ojciec, dziadek", „zawsze tak było" itp., itd. 

Konwencjonalizacja semantyki jest procesem dotykającym każ­
dą kulturę, przy czym w społeczeństwach nowożytnoeuropejskich 
mamy wyraźną stopniowalność „zacierania się" jej założeń. Na 
jednym krańcu znajduje się praktyka komunikacji językowej, gdzie 
wręcz niezbędne jest, aby eliminować polisemiczność, jeśli nie 
chcemy wikłać się w spory semantyczne (Ricoeur mówi o tzw. 
polisemii uregulowanej). Z drugiej strony mamy sztukę i praktykę 
artystyczną, które wręcz „żywią" się polisemicznością, zmuszając 
odbiorców do indywidualnych prób rekonstrukcji założeń poszcze­
gólnych sądów „ucieleśnionych" w dziele sztuki. 

W świetle tego, co zostało wyżej powiedziane można teraz 
powiedzieć, iż w ramach działań zwanych folklorystycznymi docho­
dzi do c a ł k o w i t e j i z a m i e r z o n e j konwencjonalizacji założeń 
elementów kulturowych przedstawianych jako „rekonstrukcja folk­
loru". Czynności folklorystyczne funkcjonują autonomicznie wzglę­
dem swoich założeń, tzn. względem kultury, która była ich źródłem. 
W folklorze autentycznym, żywym, stopień rzeczonej konwencjona­
lizacji nigdy nie jest pełny, uważam wręcz, że zjawiska folkloru są 
rozpoznawalne właśnie ze względu na „żywą" semantykę. Nie 
należy jednak mniemać, że w ramach folkloryzmu niemożliwe staje 
się zrekonstruowanie założeń owej semantyki, ale nie jest ono ani 
niezbędne, ani pierwszoplanowe, co wynika z samej istoty folkloryz­
mu jako działalności artystycznej o cechach z góry założonej 
monosemiczności. Tym właśnie różni się manifestowanie w działa­
niu folklorystycznym od komunikowania w folklorze. 

162 



Prace z konkursu: „Ziemia bliska sercu", Toruń 1988: i l . 3. Antoni 
Kamiński, Od myszy do cesarza wszyscy żyją z gospodarza, rzeźba, 
drewno polichr., wys. 44 cm. Kutno; i l . 4. Tadeusz Żak, Majówka 

obraz, ol/pł., 60 x 60 cm. Kielce 

Podobny proces konwencjonalizacji w dziedzinie prozy o prowe­
niencji ludowej zauważa w swym interesującym studium Roch 
Sulima. Jego zdaniem w przeciwieństwie do pierwszej powojennej 
generacji pisarzy nurtu wiejskiego, eksploatującej, przetwarzającej, 
prowadzącej dialog z własną plebejską genealogią (co zaowocowało 
interesującym rodzajem prozy „rodowodowej"), generacja następna 
z owego wiejskiego rodowodu uczyniła rodzaj skonwencjonalizowa­
nego zespołu reguł. Sulima cytuje wypowiedź Zygmunta Ziątka, 
który tak oto odsłania mechanizm literatury kryptoludowej: „Wy­
starczy mieć gazetową orientację w naturze konflików społecznych 
dzisiejszej wsi («stare» i «nowe» w stosunku do ziemi, dramat ludzi 
starych, pozbawionych następców) i w naturze współczesnych 
kontrastów kulturalnych (sąsiedztwo dawnych form zagospodaro­
wania wolnego czasu), aby dać pozór podjęcia aktualnej problema­
tyki społecznej. Wystarczy, i to «z grubsza», może nawet nie 
z lektury, ale z krytycznych interpretacji, znać książki Nowaka, 
Myśliwskiego, Redlińskiego, aby wiedzeć, jakiego języka użyć, jakie 
mitologizacje zastosować, do jakiej symboliki się odwołać — żeby to 
wypadło i atrakcyjnie, i «uniwersalistycznie», i «nowocześnie». No 
i trzeba jeszcze mieć jakieś wspomnienia wiejskie — z wakacji 
spędzanych u rodziców, z kośby, z wiejskiej zabawy, żeby posklejać 
rozmaite inspiracje, nadać temu, co zostało pościągane z różnych 
stron — pozór osobistego przeżycia." 1 3 

Ze swej strony Roch Sulima upatruje szansę dla pogłębionej 
literatury nurtu chłopskiego w „poznawaniu kultury ludowej niefol-
klorystycznej", w penetracji bezpośredniej tradycji słowa ludowego, 
która powinna zastąpić „folklorystyczną kalkę" językową, którą 
posługują się obecnie przedstawiciele tego nurtu prozy. Jest to nic 
innego, jak postulat dekonwencjonalizacji, sięgnięcia do autentycz­
nej semantyki języka i kultury warstwy chłopskiej, a nie do jego 
„protezy", kliszy folklorystycznej. Folklor — postuluje Sulima 
— „nie może być już traktowany jako punkt wyjścia czy układ 
odniesienia"14. 

Wróćmy jednak do głównego nurtu naszych rozważań. Padło 

wcześniej zdanie, że folkloryzm nie jest zjawiskiem statycznym, że 
w ramach „kultury folklorystycznej" dokonuje się charakterystyczny 
proces przekształceń. Jest to w moich oczach proces s t o p n i o w e j 
d e g r a d a c j i d o p r o w a d z o n e g o do k r a ń c o w e j k o n w e n ­
c j o n a l i z a c j i i m o n o s e m i c z n o ś c i f o l k l o r y z m u , który 
wkracza w tytułową fazę p o s t f o l k l o r y z m u n a r o d o w e g o . 
Proces ten, co ciekawe, był niejako przewidywany w momencie 
narodzin samego zjawiska folkloryzmu. Jeszcze na przełomie lat 
sześćdziesiątych i siedemdziesiątych zauważano zabiegi zmierzające 
do stworzenia narodowej jedności folklorystycznej, do połączenia 
wszystkich warstw narodu pod sztandarem folkloru narodowego.1 5 

Folkloryzm miał wprawdzie nosić znamiona lokalności, regionaliz­
mu, ale od początku zmierzał ku uniwersalizmowi, gdzie „ojczyznę 
lokalną" zastępowała po prostu — Ojczyzna. Zobaczmy jaki jest 
współcześnie efekt sygnalizowanego procesu. 

Zwróćmy uwagę na to, iż od samego początku folkloryzm był nie 
tylko zjawiskiem artystycznym, lecz był także głęboko nacechowany 
ideologicznie, zawsze wartościowany pozytywnie przez praktykę 
prawno-polityczną państwa i to bynajmniej nie ze względu na jego 
walory estetyczne czy edukacyjne. Jego ideologiczna funkcja na tym, 
między innymi, polegała, iż folkloryzm utożsamiano właściwie ze 
swoiście pojmowaną „ludowością", z propagowanym jej modelem. 
Model ludowości identyfikowano z kolei ze znaczącymi cechami 
polskiej kultury narodowej, w ramach której zlewają się bezkonflik­
towo i bez reszty wszystkie jej konstytutywne nurty. Tak pojęta 
„folklorystyczna kultura narodowa" jednoczyć powinna Polaków 
wokół tego, co w kulturze postępowe, barwne i dostępne ogółowi. 
Jednakże kultura nie znosi równości i dekretowania takiego to 
a takiego jej charakteru. Nie chciałbym być źle zrozumiany — nie 
chodzi o podważanie roli elementów kultury ludowej w całokształcie 
kultury narodowej, chodzi o sposób w y o b r a ż a n i a sobie tej roli. 
Trawestując sformułowanie Rocha Sulimy 1 6 powiedzieć można, że 
polityczno-ideologiczna praktyka współczesności wyznacza logikę 
folkloryzmu. Uwikłania pozaestetyczne i pozaartystyczne ruchu 
folklorystycznego od razu wyznaczały możliwy do przewidzenia 
rozwój pierwotnych form przejawiania się folkloryzmu — od 
lokalnego (regionalnego), do wybranych elementów, którym przy­
daje się walor „narodowości". Folklor poszczególnych regionów 
etnograficznych staje się z wolna przede wszystkim z n a k i e m 
f o l k l o r u n a r o d o w e go, wyrazem zewnętrznej, sztucznej skon­
wencjonalizowanej „ludowości patriotycznej". 

Wymienione w niniejszym szkicu cechy folkloryzmu powodują, 
że poddaje się on stosunkowo łatwo kolejnym zubożeniom semanty­
cznym. Faza postfolkloryzmu charakteryzuje się jednak nie tylko 
maksymalnym uproszczeniem treści przekazu folklorystycznego, 

163 



jego kulturowego ładunku, ale też jego zupełnym oderwaniem od 
kontekstu kulturowego. Kultura współczesna pełna jest przykładów 
postfolklorystycznego funkcjonowania znaków ludowości; ich pre­
cyzyjne zidentyfikowanie wydaje się frapującym zadaniem dla 
etnologa. Tutaj tylko wybrane przykłady, bez interpretacji: zespoły 
regionalne z biało-czerwonymi chorągiewkami w pochodach 1-
majowych, festiwal chórów polonijnych w „ludowej" oprawie 
(dzieci w strojach, wycinanki w wystroju, identyfikowanie pieśni 
patriotycznej z ludową), przywitanie „na ludowo" polskich lotni­
ków — mistrzów świata (nota bene głównie zawodowych żołnierzy), 
festyn „Trybuny Ludu", na którym kapela podwórkowa z Łodzi gra 
muzykę ludową wplatając słowa „na temat" aktualnej sytuacji 
politycznej, rzeźba ludowa na zadany temat patriotyczno-narodowy 
itd., itp. Są to jedynie pierwsze z brzegu przykłady. Kuriozalny już 
przypadek utrwalonej świadomości postfolklorystycznej stanowił 
nadany w przerwie sierpniowego VII I Plenum КС PZPR krótki film 
pt. Krakowski kadryl. Czego tam nie było: młodzi jeźdźcy w strojach 
krakowskich (czytaj: narodowych) galopujący wściekle (w stylu 
Kozaków Nadwołżańskich) wokół sceny, na której zespół folklorys­
tyczny tańczy typowy ludowo-narodowy taniec (sic!) kadryl. 

Na zakończenie kilka uwag o przejawianiu się świadomości 
i praktyki postfolklorystycznej w dziedzinie sztuki zwanej ludową. 
Poszczególne jej dziedziny były od dawna szczególnie wdzięcznym 
polem dla zabiegów deformujących kulturowe korzenie czynności 
i wytworów ocenianych estetycznie z punktu widzenia kategorii 
zupełnie im obcych. „Wypreparowanie" sztuki ludowej z kontekstu 
kultury chłopskiej dokonało się stosunkowo szybko, a wytwory tej 
sztuki od dawna funkcjonują w świadomości społecznej jako 
przejawy folkloru. Pojawiła się inspirowana folkloryzmem plastyka 
ludowa; o problemach związanych z możliwym kierunkiem rozwoju 
takiej działalności pisał swego czasu Stanisław Błaszczyk.' 7 Wyraź­
nie oddzielono działania tego typu od sztuki ludowej sensu stricto. 1 8 

Nie będąc w żadnej mierze znawcą problematyki sztuki ludowej 
fachowcom pozostawiam zagadnienie, gdzie kończy się, a gdzie 
zaczyna owa sztuka, czy należy ją nazywać tak czy inaczej, jakie jej 
dziedziny wyodrębnić etc. Spójrzmy jedynie na tę kwestię (ciągle, jak 
się wydaje, kontrowersyjną) z kulturoznawczego punktu widzenia. 
Panuje raczej zgoda, przy różnych werbalizacjach, co do tego, iż tzw. 
tradycyjna sztuka ludowa była ściśle związana z religijnością 
i obyczajowością ówczesnej wsi, że jej specyficzna estetyka może być 

P R Z 

1 J. Burszta, Folklor, folklorystyka, folkloryzacja, „Teatr Ludowy" 
1—2:1966, s. 39—40 (Głos w dyskucji na konferencji folklorystycz­
nej w Zakopanem w dniach 17— 19 X I 1965). 

2 M . Weber, Gesammelte Aufsatse zur Wissenschaftslehre, Tubin­
gen 1922, s. 207 

3 H. Bausinger. Zur Kritik der Folklorismuskritik, (w:) H. Bausin-
ger (Hrsg.), Populus revisus. Beitrdge zur Erforschungder Gegenwart, 
Tubingen 1966, s. 61—75. Pierwszy użył określenia „folkloryzm" H. 
Moser w artykule Vom Folklorismus in unserer Zeit, „Zeitschrift fur 
Volkskunde" 58:1962, ss. 177—209 

4 J. Burszta, Folkloryzm w Polsce, (w:) Folklor w życiu współczes­
nym, B. Linette (red.), Poznań 1970, s. 11 

5 Tamże, s. 12 
6 J. Kmita, Epistemologia w oczach kulturoznawcy, „Studia Filozo­

ficzne" 4:1985, s. 33 
7 Hasło „folkloryzm", (w:) Słownik etnologiczny. Terminy ogólne, 

Z. Staszczak (red.). Warszawa 1987, s. 131. Oczywiście w szkicu 
niniejszym zupełnie pomijam sprawę folkloryzmu romantycznego, 
pozytywistycznego czy młodopolskiego implikującą odmienny ze­
staw problemów. Tutaj powiedzmy tylko, iż należałoby pojęcie 
folkloryzmu odnoszone do zjawisk kultury X I X i początków X X 
wieku obwarować kilkoma istotnymi uzupełnieniami. 

8 Hasło „folklor", op. cit., s. 124 
9 M . Waliński, Folklor i folklorystyka. Kilka uwag wstępnych, (w:) 

Teoria kultury. Folklor a kultura, opracował i wyboru dokonał M . 
Waliński, Katowice 1978, s. 39 
1 0 „Autentyczny" pochodzi z greckiego authentikós i oznacza tyle 
co: prawdziwy, rzeczywisty, oryginalny, nie podrobiony, wiarygod­
ny, pewny. 

rozważana tylko w tym szerszym kontekście, że sztuka ta nic była 
autonomiczną dziedziną kultury. Rozpoznaje się już dzisiaj, że 
podejście do niej miało w przeważającej mierze typowo adaptacyjny 
charakter, imputujący zjawiskom religijnym, techniczno-użytko-
wym, obyczajowym, czy nawet magicznym charakter czysto artysty­
czny. Takie spojrzenie poprzez „światopogląd sztuki" utrwaliło się 
w odbiorze sztuki folklorystycznej. 

Przyjmijmy, że wyróżnić można dwa rodzaje komunikowania 
artystycznego: (1) komunikowanie o semantyce nieustabilizowanej, 
które „wymusza" przywoływanie odpowiednich założeń rzeczonej 
semantyki oraz (2) komunikowanie o semantyce ustabilizowanej, 
„obywające się" bez tych założeń. Wydaje się, że poszczególne 
dziedziny sztuki ludowej można rozpatrywać także i z tego punktu 
widzenia. 

Pierwszy i drugi rodzaj wchodzącego w grę komunikowania 
pozwala rozróżnić np. sztukę samorodną odwołującą się do komuni­
kowania rodzaju (1) — (wchodzi tutaj w grę perspektywa jednostki 
uwikłanej w różne mity, które „ożywiają" tę twórczość) od sztuki 
opartej już wyłącznie na typie (2) komunikowania. 

To natomiast, co rozumiem pod postfolklorystyczną fazą sztuki 
zwanej ludową nie jest już żadnym rodzajem komunikowania, nie 
chodzi już tutaj o jakiekolwiek założenia semantyki, ale o całkowicie 
autonomiczne funkcjonowanie wytworów owej wytwórczości jako 
znaków folkloru. Jak jednak długo można schema tyzować wyobraże­
nia „na temat" jakiejkolwiek sztuki? Czy w ramach działalności 
postfolklorystycznej w dziedzinie sztuki możliwe jest zdekonwencjo-
nalizowanie tych wyobrażeń tak, aby poszczególnym jej wytworom 
przywrócić jakiekolwiek kulturowe konotacje? Oto dwa generalne 
pytania skierowane do krzewicieli „ludowości folklorystycznej". 
Mają one także walor teoretyczny; jedno z zadań etnologii współczes­
ności widzę właśnie w szczegółowym ustosunkowaniu się do pytań 
wymienionych w niniejszym szkicu, a także do wielu innych przeja­
wów „folkloryzmu zdegradowanego". Analiza tych zjawisk sytuuje 
etnologię w samym centrum żywych „stanów kultury". Pora najwyż­
sza, by etnolog starał się teoretycznie reflektować nad zjawiskami, 
z którymi dotąd jedynie emocjonalnie się identyfikował, bądź — rów­
nie emocjonalnie — się im sprzeciwiał. Pora na postfolklorystyczną 
fazę badań etnologicznych. Nazwijmy tę fazę antropologiczną kryty­
ką kulturową — łączy ona w sobie analizę przedmiotową kultury 
z refleksją nad etnologicznymi wyobrażeniami, jak tę kulturę badać. 

P I S Y 

1 ' Por. choćby ostatnio u nas przetłumaczoną pracę Symbolika zla. 
Warszawa 1986. Swego czasu Ricoeur prowadził interesującą pole­
mikę z Levi-Straussem, któremu zarzucał, iż jego „metoda struktu­
ralna" użyteczna jest jedynie w odniesieniu do mitów, które ze swej 
strony nazywam mitami o skonwencjonalizowanej semantyce. Por. 
także interpretację istoty niezgodności między Ricoeurem a Levi-
-Straussem w pracy P. Ozdowskiego Teoria kultury wobec hereme-
neutyki Ricoeura, Warszawa—Poznań 1984 
1 2 P. Ozdowski, op. cit.; o konwencjonalizacji semantyki pisali J. 
Kmita i E. Kobylińska. Por. J. Kmita, Światopogląd ucieleśniony 
— światopogląd ucieleśniający się, „Sztuka" 6/2:1978, ss. 58—60; E. 
Kobylińska, Hermeneutyczna wizja kultury, Warszawa-Poznań 1985 
1 3 R. Sulima, Literatura a dialog kultur, Warszawa 1982, s. 210. 
Cytowana wypowiedź pochodzi z artykułu Z. Ziątka pt. Wysłuchana 
modlitwa, zamieszczonego w „Tygodniku Kulturalnym " nr 33 z 1979 
roku. Podobny trend „kalkowania" stanów świadomości w reportażach 
„na tematy wiejskie" obnażony został przez D. Czaję i Cz. Robotyckiego 
w artykule Rodzina wiejska na Podlasiu — według tygodnika ..Przyjaciół­
ka", „Polska Sztuka Ludowa" 3—4:1986, ss. 149—156 
1 4 R. Sulima, op. cit., s. 209 
1 5 J. Burszta, Folkloryzm w Polsce, op. cit., ss. 24—25. 
1 6 „Praktyka współczesności wyznacza logikę ludowości", R. Suli­
ma, op. cit., s. 15. 
1 7 S. Błaszczyk, Rola folkloryzmu w procesie przeobrażeń sztuki 
ludowej, (w:) Folklor w życiu współczesnym... op. cit., ss. 47—65 
1 8 Por. wypowiedź w dyskusji A. Jackowskiego zawartą w pracy 
Folklor w życiu współczesnym..., ss. 121—123. Swoją drogą wspom­
niana dyskusja była chyba jedną z ostatnich „gorących" dyskusji 
w polskiej etnologii powojennej (przynajmniej z tych zapisanych). 

Fot: Jan Świderski — il. 3, 4 




