
A R T Y K U Ł Y

„Etnografia Polska”,  t. LIV,  2010,  z. 1–2
PL ISSN 0071-1861 

IWONA KABZIŃSKA 
Instytut Archeologii i Etnologii PAN, Warszawa

„LUDZIE SIĘ ZMIENILI...” Z BADAŃ NAD DOŚWIADCZANIEM
POSTSOCJALISTYCZNEJ TRANSFORMACJI

Dawniej ludzie byli bardziej solidarni, pomagali sobie, nie było takiego 
egoizmu jak teraz. [...] Ludzie nie liczą się ze sobą, traktują jak przedmioty, 
Dlatego tak łatwo kogoś zabić, skrzywdzić, zabija się przecież przedmiot, a nie 
człowieka. Ludzie nie szanują drugiego człowieka, ani jego własności1;
Czy to przez te pieniądze ludzie tak się zmienili?2

I

Ludzie się zmienili. Po roku 1989 – przełomowym dla Polski i wielu innych krajów 
Europy – twierdzenie to słyszałam dziesiątki razy podczas rozmów ze znajomymi, 
z osobami korzystającymi z tych samych środków komunikacji miejskiej, podróżu-
jącymi tym samym pociągiem, robiącymi zakupy w tym samym sklepie osiedlowym 
lub na pobliskim bazarku, czekającymi w kolejce do lekarza. Przysłuchiwałam się 
też rozmowom prowadzonym przez różne osoby w przestrzeni publicznej. Podczas 
nich często pojawiała się informacja o zmianach, jakim uległ człowiek i jego relacje 
z innymi ludźmi. Zmiany te były zawsze oceniane negatywnie.

Wspomniane zjawisko nie jest jedynie rodzimą specyfiką. Wskazywali na nie rów- 
nież mieszkańcy Białorusi, Litwy i Ukrainy, z którymi miałam okazję rozmawiać podczas 
pobytów badawczych w tych krajach3. Moimi rozmówcami, zgodnie z przyjętymi 

1  Autorką tych słów jest dwudziestoletnia mieszkanka Torunia. 
2  Pytanie to zadała starsza kobieta, z którą rozmawiałam wiosną 2008 roku w pociągu na trasie 

Warszawa–Toruń. 
3  W latach 1992–1998, realizując plany naukowe Instytutu Archeologii i Etnologii PAN, prowadziłam 

prace badawcze w zachodnich i centralnych rejonach Republiki Białorusi. Ich celem było określenie 
wyznaczników tożsamości etnicznej/narodowej mieszkających na tych obszarach osób identyfikujących 
się jako Polacy oraz wskazanie wydarzeń mających zasadniczy wpływ na uformowanie tej identyfikacji. 
Interesowało mnie również funkcjonowanie społeczności lokalnych w zmieniających się warunkach 
historyczno-politycznych, sposoby doświadczania i oceniania zmian, ich znaczenie dla ludzkich 
biografii. Wyniki badań przedstawiłam m.in. w monografii Wśród „kościelnych Polaków”... (Kabzińska 
1999).W  latach 2004–2005 przeprowadziłam kolejne badania w Republice Białorusi. Objęłam nimi 
także wybrane obszary Republiki Litewskiej (lata 2004–2008) i Ukrainy (rok 2004). Wspomniane prace 
stanowiły część projektu „Polskie dziedzictwo kulturowe w nowej Europie” (PBZ-KBN-085/H01/2002). 
Prowadzone podczas nich rozmowy dotyczyły m.in. przemian systemowych zapoczątkowanych w końcu 
ubiegłego stulecia, ich efektów, kosztów społecznych, postaw wobec obecnej transformacji i związanych 



IWONA KABZIŃSKA6

założeniami, były przede wszystkim osoby należące do polskiej mniejszości. O pro-
cesach transformacji rozmawiałam jednak również z przedstawicielami innych grup 
etnicznych/narodowych: Litwinami, Ukraińcami, Białorusinami i Rosjanami. Tu rów-
nież pojawiały się informacje o negatywnych zmianach w sferze ludzkich zachowań.

Grupa moich rozmówców była zróżnicowana. Tworzyli ją mieszkańcy wiosek, 
miast i miasteczek, reprezentujący różne środowiska i grupy wiekowe. Ludzie wykształ- 
ceni i „prości”, z 3–4 klasami szkoły podstawowej, pracownicy kołchozów i fabryk, 
urzędnicy, nauczyciele, duchowni, wykładowcy wyższych uczelni, uczniowie szkół 
średnich i studenci, emeryci i osoby czynne zawodowo. Większość z nich łączyło 
krytyczne spojrzenie na współczesne przemiany.

Na zmiany w sferze stosunków międzyludzkich wskazywano najczęściej spon-
tanicznie. Pytano: „Co się stało z ludźmi?” Niektórzy rozmówcy szukali przyczyn 
w obecnej transformacji systemowej, inni pozostawiali to pytanie bez odpowiedzi, 
ograniczając się do zasygnalizowania niepokojącego ich zjawiska. Mówiąc o zmia-
nach, odwoływano się przede wszystkim do własnych doświadczeń lub/i przeżyć 
innych osób, znanych rozmówcom bezpośrednio lub z opowieści. Ważne źródło 
wiedzy o wielu współczesnych zjawiskach stanowiły media. 

Ludzie starsi i w średnim wieku porównywali obecne czasy z utrwalonym w ich 
pamięci obrazem przeszłości (okres międzywojenny, wojna, lata powojenne, kolejne 
etapy socjalizmu). Międzywojnie, wspominane przez najstarszych rozmówców (nie- 
zależnie od ich wykształcenia i pochodzenia społecznego), było najczęściej idealizo- 
wane. Szczególnie podkreślano głęboką religijność osób żyjących w tamtych czasach, 
wiarę przenikającą każdą sferę ich działań, będącą podstawą autentycznej wspólnoty, 
podzielającej te same wartości, przekonania, ideały, postępującej zgodnie z nimi. 
Wskazywano na autorytet, jakim cieszyło się duchowieństwo. Podkreślano także rolę 
religii i związanych z nią praktyk (systematyczny udział w nabożeństwach, wspólna, 
codzienna, modlitwa w rodzinach, przystępowanie do spowiedzi i komunii św.) w wy- 
chowaniu młodego pokolenia. Z przeprowadzonych przeze mnie rozmów wynika, 
że wychowanie miało istotny wpływ na kształtowanie stosunków międzyludzkich 
opartych na życzliwości, szacunku, trosce o drugiego człowieka, uczciwości, odpo-
wiedzialności, pragnieniu unikania konfliktów, a także na umiejętności wybaczania. 

Rozmówcy podkreślali, że dawniej ludzie spędzali ze sobą znacznie więcej czasu 
niż obecnie, co sprzyjało życiu rodzinnemu i sąsiedzkiemu. Więzi rodzinne były 
bardzo silne. Członkowie rodzin i lokalnych społeczności pomagali sobie wzajemnie, 
troszczyli się o siebie. Małżeństwa – jak twierdzono – były trwałe, a małżonkowie 
pozostawali sobie wierni przez całe życie. Dzieci pomagały rodzicom w gospodar-
stwie i były im posłuszne. Poważaniem cieszyły się osoby starsze, nauczyciele, księża.

Sposób widzenia wielu zjawisk, mających wyróżniać okres międzywojenny, zna-
komicie ilustruje następująca wypowiedź: 

z nią problemów. Jednym z celów było określenie charakteru relacji między polską mniejszością etniczną/
narodową w poszczególnych krajach i grupą dominującą. Wyniki badań prezentuję w książce Między 
pragnieniem ideału a rzeczywistością... (Kabzińska 2009). 



„LUDZIE SIĘ ZMIENILI...” 7

Dawniej wychowanie było bardziej religijne i patriotyczne. Rodzice poświęcali dzieciom więcej czasu, 
chociaż dużo pracowali. [...] Najważniejsza, najwspanialsza jest rodzina, daje oparcie. Najważniejsze 
są więzi rodzinne, potem dopiero – przyjaciele. [...] Rodzice dawali dzieciom dobry przykład, wspólnie 
odmawiali pacierz, śpiewali [...]. Wspólnie kolędowali. [...] Był obowiązek pomóc. Ksiądz miał auto-
rytet, tak samo jak nauczyciele. [...] Młodzież nie była taka rozwydrzona i zdeprawowana jak teraz. 
No – nie cała. Słuchali starszych, szanowali [...] Ludzie czytali, śpiewali dużo, wspólnie bawili się, 
tańczyli, pomagali sobie. Teraz się nie potrzebują, izolują się od siebie. [...] Pewnie, że się i pokłócili, 
ale umieli przeprosić, wybaczyć, nie żywili długo urazy (kobieta, lat 88, Wilno).

Kiedy słuchałam wspomnień z lat międzywojennych, miałam wrażenie, że żyjący 
w tych czasach ludzie byli niemal doskonali. W trakcie dalszych rozmów jednak, 
pozwalających na szczegółowe omówienie różnych kwestii, w idealnym obrazie poja-
wiały się pęknięcia. Wychodziło np. na jaw, że w lokalnych społecznościach były 
przypadki przestępstw4. Zdarzały się kradzieże, oszustwa, zdrady, konflikty sąsiedz-
kie, czasem nawet zabójstwa lub/i samobójstwa. Częstym zjawiskiem było pijaństwo.

Mimo problemów, z jakimi w okresie międzywojnia borykało się wiele osób 
(najczęściej wymieniano drożyznę, obowiązek płacenia bardzo wysokich podatków, 
konieczność drastycznego oszczędzania pieniędzy), lata te wspominane są jako wesołe. 
Z nostalgią mówiono o wspólnym spędzaniu czasu przez członków rodzin i lokal-
nych społeczności, uprzyjemniającym życie, dającym poczucie bliskości, sprzyjającym 
kształtowaniu silnych i trwałych więzi międzyludzkich, obejmujących różne pokole-
nia. Z sentymentem mówiono o wieczorkach, podczas których śpiewano i tańczono, 
a także wykonywano niektóre prace, np. przędzenie lnu. 

Na Wileńszczyźnie, oprócz wieczorków, popularne były tzw. dzianuszki – spotka-
nia odbywające się w ciągu dnia. Uczestniczyły w nich głównie kobiety (w wieczor-
kach brali udział także mężczyźni), które „przędły, szyły, cerowały, umilając sobie 
monotonną pracę przyśpiewkami, żartami i rozmową. Starsze wspominały dawniejsze 
czasy, snując różne opowieści o życiu prawdziwym i nieprawdziwym” (Mroczkowska 
2005, s. 29).

Moi rozmówcy twierdzili, że przed II wojną światową nie występowały powszechne 
dziś zjawiska, takie jak korupcja, przestępczość na szeroką skalę (kradzieże, zabójstwa, 
oszustwa), wszechobecny alkoholizm, brak szacunku dla człowieka, rozwody, życie 
„na kocią łapę”. Radykalne zmiany miała dopiero przynieść wojna i lata powojenne5. 

W tym czasie na wschodnich terenach Europy, podobnie jak na innych obsza-
rach objętych działaniami wojennymi, „przestały [...] mieć sens dawne normy i war- 
tości. [...] [Wojna] podważyła wizję wszechświata, hierarchię społeczeństw, świętość 

4  Świadczą o tym również materiały archiwalne. Jednym z licznych, znanych mi, przykładów 
jest „Sprawozdanie wojewody nowogródzkiego o ogólnym stanie województwa w latach 1936–1937”, 
na które natrafiłam w Państwowym Archiwum Obwodu Grodzieńskiego w Grodnie. W  rozdziale 
o bezpieczeństwie publicznym jest m.in. mowa o wzroście przestępczości w tym okresie – liczby napadów 
rabunkowych, ciężkich uszkodzeń ciała, kradzieży z pól i lasów, przypadków zakłócania porządku 
publicznego (PAOG, sygn. F. 551, Op. 1, Sp. 342).

5  Należy zauważyć, że w okresie międzywojennym osoby, z którymi rozmawiałam były najczęściej 
bardzo młode, mogły więc nie mieć wiedzy o wielu zjawiskach. Czas mógł też zatrzeć pamięć 
o negatywnych doświadczeniach z lat ich dzieciństwa i młodości. 



IWONA KABZIŃSKA8

narodzin, posłannictwo kobiet, rycerskość mężczyzn, intymność ludzkich więzi, 
wstydliwość ciała i jego czynności, skuteczność gestów nieagresji. Podważyła więc 
całą kulturę. Stała się znakomitą pożywką odczłowieczenia. Na niej się usadowiły 
wschodnio-europejskie «demokracje ludowe», realny socjalizm, komunizm. Nimi też 
(choć nie masowo) zafascynował się «zachód», gdzie obfitość dóbr cywilizacyjnych 
separowała ludzi od siebie, stwarzając im pozory niezależności, samostanowienia, 
odrębności. Normy współżycia stawały się coraz mniej potrzebne, redukowano je 
więc do niezbędnych minimów, sygnalizując tylko formalnymi symbolami. W krajach 
realnego socjalizmu pozornie niekonfliktowe współistnienie społeczeństwa zostało 
zapewnione dzięki hierarchii partyjnej i jej administracji, realizującej dokładnie 
określone wytyczne” (Zadrożyńska-Barącz 1996, s. 25). 

Wielu mieszkańców Litwy i Białorusi, z którymi rozmawiałam podczas badań, 
twierdziło, że po wojnie nastąpił niebywały upadek kultury osobistej, wszechobecne 
stało się chamstwo6. Zdaniem rozmówców, szczególnie rażące było ono w zachowa-
niach nauczycieli. Większość z nich, w przeciwieństwie do osób, które pracowały 
w przedwojennych szkołach, nie potrafiła się kulturalnie zachować. Gorliwie służąc 
nowej władzy, głosząc upowszechnianą przez nią ideologię, nauczyciele mieli też 
jedynie na celu indoktrynację młodego pokolenia. 

W opowieściach o czasach socjalistycznych bardzo wyraźnie rysują się podziały na 
tych, którzy – mimo zdecydowanie niesprzyjających warunków – wytrwali w wierze 
ojców i tych, którzy tę wiarę odrzucili, biorąc nierzadko aktywny udział w procesie 
ateizacji społeczeństwa. Stosunek do religii jest istotnym wyznacznikiem podziałów 
społecznych. Stanowi go również (przeważnie z nim związana) przynależność do 
partii. Jak stwierdziła jedna z osób, z którymi rozmawiała Anna Helena Wądołowska, 
„kiedyś ludzie dzielili się na wierzących i partyjnych” (Wądołowska 2005, s. 126).

Ludziom wierzącym bardzo trudno było zrozumieć zachowania „swoich” – człon-
ków lokalnych społeczności, wywodzących się z polskich rodzin od lat związanych 
z  Kościołem katolickim, którzy w czasach socjalizmu dopuszczali się niszczenia 
obiektów sakralnych, cmentarzy, usuwali krzyże i figury świętych z przestrzeni 
wiosek, miasteczek i miast. Za dowód kary i boskiej sprawiedliwości uważane są 
przypadki nagłej śmierci takich osób lub nieszczęśliwe wydarzenia, które dotknęły 
członków ich rodzin (szerzej patrz: Kabzińska 1994, s. 47–50; patrz też: Wądołowska 
2005, s. 137). Z niedowierzaniem przyjmowane są na ogół, liczne od czasów pierie-
strojki i przywróconych dzięki niej swobód religijnych, przypadki nawróceń tych, 
którzy w minionym okresie walczyli z Kościołem (dużą grupę stanowią tu nauczyciele 
i działacze partyjni). Niektórzy biorą w obronę takie osoby tłumacząc, że w czasach 
socjalistycznych nie mogły one chodzić do kościoła z uwagi na zajmowane stanowisko 

6  Anna Zadrożyńska-Barącz zauważa, że przed rewolucją francuską chamstwo stanowiło margines 
kultury europejskiej. Był to margines dopuszczalny, pełniący niekiedy funkcję swoistego wentyla 
bezpieczeństwa. „Chamstwo było postawą [...] demonstrującą obcość (społeczną, kulturową, etniczną, 
religijną nawet), wyzwalającą w pewien sposób agresywność do otoczenia lub otoczenia. Zachowania te 
mieszczą się w kulturowym kodzie i spotykają się z reakcją przewidzianą przez kulturę” (Zadrożyńska-
Barącz 1996, s. 24). 



„LUDZIE SIĘ ZMIENILI...” 9

oraz powszechne przekonanie, że „niechodzący do kościoła mieli większe szanse 
dostania lepszej i lepiej płatnej pracy” (Wądołowska 2005, s. 126), wiele osób jed-
nak, jak wynika m.in. z moich badań, nie znajduje dla nich usprawiedliwienia. Nie 
wierzy też w autentyczną przemianę tych, którzy w czasach socjalistycznych walczyli 
z Kościołem, a obecnie są gorliwymi wyznawcami katolicyzmu czy prawosławia.

Osoby, które w okresie socjalistycznym nie wyrzekły się wiary ojców, wspominały, 
jak trudno im było pogodzić się np. z – niezgodnym z przykazaniem „pamiętaj, abyś 
dzień święty święcił” – przymusem pracy w niedziele i dni, w których wypadały 
(nieuznawanie przez państwo) święta religijne. Podkreślały przy tym, że święta te 
były obchodzone mimo zakazów. Świętowano po powrocie z pracy, często późnym 
wieczorem, z zachowaniem środków ostrożności, by nie dowiedziały się o tym lokalne 
władze. Przestrzegano też, na ile było to możliwe, zakazu wykonywania ciężkich 
prac w dni świąteczne. 

Wiele osób wskazywało na niekorzystne, ich zdaniem, w porównaniu z okre- 
sem międzywojennym, zmiany w funkcjonowaniu rodzin, wynikające z obowiązku 
pracy kobiet. Zmuszał on rodziców do umieszczenia dzieci w żłobku lub przed-
szkolu, jeśli w domu nie było osób, które mogłyby się nimi zająć. Przeprowadzone 
przeze mnie rozmowy dowodzą, że starsze pokolenie, zwłaszcza kobiety (babcie), 
odegrało zasadniczą rolę w wychowaniu dzieci i młodzieży, zaszczepieniu im zasad 
wiary, kształtowaniu postaw wobec drugiego człowieka, jak również wobec dziedzic-
twa kulturowego własnej grupy pochodzenia, jej języka, zwyczajów, dominujących 
w niej wartości.

Podczas badań zetknęłam się zarówno z przeciwnikami kolektywizacji, będącej 
istotnym wyznacznikiem nowych, powojennych czasów, jak i z osobami, które chwa-
liły kołchozy, krytykując jednocześnie „pańską Polskę” (grupa ta stanowiła zdecy-
dowaną mniejszość). Niezależnie od stosunku poszczególnych osób do gospodarki 
kołchozowej, i – szerzej – do socjalizmu, kojarzonego m.in. również z ateizacją 
i asymilacją mniejszości, pod wieloma względami czasy socjalistyczne oceniane są 
pozytywnie. Najczęściej chwalono brak bezrobocia, bezpłatne szkolnictwo i służbę 
zdrowia oraz niskie ceny artykułów spożywczych i przemysłowych. Tylko nieliczni 
rozmówcy, mówiąc o socjalistycznej przeszłości, wyodrębniali kilka różniących się 
zdecydowanie od siebie okresów, zauważając, że trudniej (przede wszystkim pod 
względem ekonomicznym i ideologicznym) żyło się za rządów Chruszczowa, łatwiej 
natomiast – „za Breżniewa”. Przeważnie jednak przeszłość ta zlewa się w jedną całość. 

Pozytywnym zjawiskiem, wspominanym przez większość rozmówców, było 
– kwitnące w czasach ZSRR – życie towarzyskie. Podkreślano, że łatwy dostęp do 
wielu artykułów spożywczych umożliwiał przygotowanie licznych potraw, którymi 
częstowano gości. Bez ograniczeń podawano alkohol, często własnej roboty. Hucznie 
obchodzono uroczystości rodzinne (imieniny, urodziny, wesela, stypy, pożegnanie 
mężczyzn rozpoczynających służbę wojskową i powrót z wojska), zapraszając do 
udziału w nich liczne osoby (bliższą i dalsza rodzinę, sąsiadów, kolegów z pracy). 
W obecnych warunkach, na skutek zubożenia znacznej części społeczeństwa i nie-
ustannego wzrostu cen podstawowych produktów, przyjęcia są często znacznie 



IWONA KABZIŃSKA10

skromniejsze. Nie ma też np. mowy o przygotowaniu wielu, znanych rozmówcom 
i zapamiętanych przez nich z rodzinnych domów, potraw świątecznych. 

Z sentymentem wspominano działalność wioskowych klubów, w których mło-
dzież spędzała czas wolny od pracy, tańcząc, śpiewając, rozmawiając, pijąc alkohol. 
Wiele osób żałuje, że wraz z nowymi porządkami instytucje te zniknęły z przestrzeni 
poszczególnych miejscowości. Nikt też nie urządza już wycieczek w odległe zakątki 
kraju, których koszty całkowicie lub w znacznym stopniu pokrywały władze kołchozu 
(na ten temat patrz: Pietruszka 2005, s. 238). W wielu kołchozowych centrach nie 
ma już stołówek, bibliotek, a często i szkół, które – podobnie jak kluby i wycieczki 
– integrowały poszczególne osoby z miejscem zamieszkania i społecznością lokalną. 

Na Wileńszczyźnie, gdzie w czasach socjalistycznych walka z Kościołem nie była 
tak zdecydowana jak np. w Białoruskiej SRR i Ukraińskiej SRR7, wiele kobiet należało 
do kółek różańcowych. Spotkania członkiń takich kółek nie tylko służyły wspólnej 
modlitwie, lecz miały również charakter towarzyski (na ten temat patrz: Mroczkowska 
2005, s. 28–30; Wiśniewska 2005, s. 160–161; Wądołowska 2005, s. 144–145). 

Zauważalne zmiany w relacjach międzyludzkich spowodowało pojawienie się od- 
biorników telewizyjnych w lokalnych społecznościach. „Do pewnego stopnia [telewizja] 
zastąpiła [...] wieczorki z lat młodości [...]” (Mroczkowska 2005, s. 24). Przetrwała jedy- 
nie ich nazwa, używana obecnie na „określeni[e] wspólnego oglądania telewizji. Zmiany 
nastąpiły, gdy około 25 lat temu pierwsza osoba we wsi nabyła telewizor, a ludzie aż 
zza kolonii przychodzili tu patrzeć (emerytka, 68 l.), razem oglądali filmy, rozmawiali. 
Obecnie, pomimo że większość osób we wsi posiada telewizor, ciągle zdarza się, że 
wieczorami przychodzą do siebie sąsiadki bądź krewne na wspólne oglądanie ulubio-
nych seriali brazylijskich i meksykańskich8. W przerwach na reklamy rozbrzmiewa 
ożywiona rozmowa, która nie zawsze cichnie wraz z ich końcem” (tamże, s. 29). 

Niektórzy spośród moich rozmówców, reprezentujący różne pokolenia, uznali 
telewizję za jedną z przyczyn rozluźnienia więzi międzyludzkich. Podkreślano, że 
wiele osób woli oglądać programy telewizyjne, niż spotykać się z sąsiadami lub 
rodziną, a gdy już są w towarzystwie, patrzą w ekran zamiast rozmawiać. Telewizja 
zastąpiła dawne autorytety, spowodowała też zmiany wielu zachowań. Mieszkanka 
Bieniakoń, należąca do starszej generacji, stwierdziła, że zanim upowszechniła się 
telewizja ludzie byli weseli, dużo śpiewali, bawili się wspólnie. Dziś programy telewi-
zyjne, zwłaszcza informacyjne, budzą lęk, powodują przygnębienie. Zdaniem innej 
starszej kobiety, mieszkającej w Nalibokach, spełniła się przepowiednia o nadejściu 
czasów, kiedy w kącie każdego domu będzie siedział diabeł. Według niej, owym 
diabłem jest telewizor, stawiany najczęściej w rogu pokoju. Dwuramienna antena 

7  Nie znaczy to jednak, że Kościół cieszył się tam pełną swobodą i nie podlegał kontroli ze strony 
państwa (szerzej na ten temat patrz np.: Mikłaszewicz 2001).

8  Podczas wyjazdów badawczych na Białoruś często byłam zapraszana do wspólnego oglądania 
tego typu programów. W trakcie emisji można było rozmawiać jedynie na tematy związane z treścią 
oglądanych filmów. Musiałam też dopasować terminy spotkań do programu telewizyjnego i godzin, 
w których wyświetlane były ulubione seriale moich rozmówczyń (nie zauważyłam, by mężczyźni 
pasjonowali się fabułą telenoweli). 



„LUDZIE SIĘ ZMIENILI...” 11

pokojowa, służąca do odbioru programów telewizyjnych, została porównana przez 
tę kobietę do diabelskich rogów. 

Kilkanaście osób negatywnie oceniło telewizję ze względu na upowszechniane 
przez nią agresywne zachowania, brutalność, brak szacunku dla człowieka, a także 
nagłaśnianie informacji o różnego rodzaju przestępstwach9. 

Nasilania się agresji nie można łączyć jedynie z działalnością mediów. Już w poło-
wie XX  wieku zwrócono uwagę na związek tego zjawiska m.in. z koniecznością 
sprostania coraz ostrzejszej konkurencji, pędem do posiadania rozmaitych dóbr, za 
wszelką cenę, niepohamowaną ambicją, wzrostem liczby ludności oraz, wynikającym 
z niego, stłoczeniem wielu osób na stosunkowo małej przestrzeni, prowadzącym do 
wymuszonych kontaktów, przed którymi człowiek zaczyna się bronić (Lorenz 1975, 
s. 326–327, 332). Agresji sprzyja pośpiech, nadmiar zadań i informacji, podsycane 
z zewnątrz poczucie zagrożenia, lęku doświadczanie niesprawiedliwości, wulgaryza-
cja języka i brutalizacja stosunków międzyludzkich, przemoc i brak kultury osobi-
stej (Woydyłło 2007, s. 63–65). Dużą rolę odgrywa też „ideologi[a] braku namysłu, 
niecierpliwości, niewyrozumiałości” (tamże, s. 64). „U podłoża [...] agresywności 
leży pogarda, lekceważenie lub niedostrzeganie innych” (Zadrożyńska-Barącz 1996, 
s. 24). Agresja, podobnie jak „egoizm, [...] brutalność, pazerność w stosunku do dóbr 
materialnych i władzy, wulgarny język, «grube» maniery”, jest jednym z przejawów 
chamstwa (tamże, s. 26). 

Zjawiskiem dotkliwie odczuwanym przez współczesnego człowieka jest pogłębia-
jące się poczucie samotności. „Nikt nie ma czasu [dla innych], zwłaszcza w momen-
tach przeżywania skomplikowanych i trudnych uczuć” (Woydyłło 2007, s. 63; patrz 
też: May 1997, s. 81–86; Riesman 1971). W obecnych czasach „każda jednostka musi 
nauczyć się troszczyć o siebie tak, by na nikogo nie liczyć” (May 1997, s. 92). 

Na samotność i brak zainteresowania problemami drugiego człowieka w dzisiej-
szym świecie wskazywało wielu moich rozmówców:

Młodzi ludzie bardzo często czują się samotni, nie mają z kim porozmawiać, komu się wyżalić. Rodzice 
albo pracują na zaspokojenie podstawowych potrzeb, albo robią duże pieniądze, nie ma czasu dla 
dziecka. Naokoło szum, gwar, ulice ruchliwe, bary, kawiarnie, a człowiek jest sam w tym tłumie 
(kobieta, lat 30, Wilno);

Samotność jest problemem obecnych czasów. Często prowadzi do samobójstwa (mężczyzna lat 50, 
Wilno).

Znamienne było porównywanie współczesności, w której człowiek jest samotny, 
pozostawiony samemu sobie, z okresem idealizowanego socjalizmu:

Nikt się ich [ludzi] losem nie interesuje, nikogo nie obchodzą. Dawniej się można było poskarżyć. 
Jak komuś się źle działo, szedł do rajkomu10. Oni rozpatrzyli sprawę. Człowiek wiedział, że jest jakaś 
władza, oparcie, a teraz tego nie ma. Każdy jest pozostawiony samemu sobie, ważne tylko, żeby się 
wzbogacić, nieuczciwie, nieważne jak (mężczyzna, lat 75, Wilno);

  9  O negatywnym wpływie telewizji na ludzkie zachowania, kreowaniu przez nią jednobarwnego 
(mrocznego) obrazu świata, nastrojów lęku, braku zaufania do ludzi i instytucji (publicznych 
i prywatnych), narzucaniu określonych wzorów kulturowych i wartości patrz np. Mantini 1998. 

10  Rejonowego (powiatowego) komitetu partii. 



IWONA KABZIŃSKA12

W czasach radzieckich to właśnie było dobre. Troska o człowieka. [...] Teraz ludzie są pozostawieni 
samemu sobie (kobieta, lat 88, Wilno); 

Za Rosji ljudi bardziej uważali11. Teraz jest wolna Ukraina i wolno robić, co się chce (kobieta, lat 73, 
Topilnica, Ukraina);

Nie ma się komu poskarżyć, ani na milicję, ani do siel’sowietu12. Ludzie wszędzie piją i nic ich nie 
obchodzi (kobieta, lat 75, Jawor, Ukraina).

Jedną z przyczyn samotności, boleśnie odczuwanej przez współczesnego czło-
wieka, jest brak korzeni, poczucia więzi z przeszłością, oraz brak „powiązań z przy-
szłością” (May 1997, s. 92–93). Zjawisko to ma wymiar jednostkowy i społeczny. 
Zdaniem niektórych autorów, prowadzi ono do samobójczego upadku całych spo-
łeczeństw i ich kultur (Salij 1998, s. 49–50).

Osoby, z którymi rozmawiałam podczas badań zdecydowanie negatywnie oceniały 
dominujące, według nich, we współczesnej kulturze egoizm, zazdrość, rywalizację 
na każdym kroku, od najmłodszych lat, pogoń za pieniądzem, znieczulicę, rozpad 
więzi społecznych, w tym – rodzinnych, brak bezinteresowności:

Teraz, ostatnie lata, ludzie nabrali pola, jeden na drugiego złe, chcą mieć więcej, zazdrość, nie ma 
śpiewu. Nie pomagają sobie. Bez pieniędzy nic nie zrobią. Dawniej pomagali samotnym kobietom. 
Chociaż dawniej, za kołchozu, groszy13 nie było, to życie było weselsze (kobieta, lat 75, Tur’e, Ukraina); 

Dawniej ludzie byli bardziej zżyci, uczynni. Nikt nie żałował. Trzeba podwieźć gdzieś – proszę. Teraz 
za bezpłatnie nikt tobie nie pomoże, nie podwiezie, trzeba płacić za benzynę. Ludzie się cieszą jak się 
komuś coś źle wydarzy. [...] Dziś zazdrość to najgłówniejsze. Każdy tylko chce coś urwać dla siebie, dla 
swojej korzyści (kobieta, lat 49, Werenowo, Białoruś);

[Dawniej] ludzie przyjaźnili się ze sobą, szanowali się, przychodzili z pomocą w potrzebie. Było weselej 
(mężczyzna, lat 76, Grodno, Białoruś); 

Przed wojną starym ludziom było lepiej. Więcej dbali w rodzinie o starych ludzi. Starzy opowiadali 
coś albo różaniec mówili, mleko im dawali, grzeli się przy piecu. Młodzi teraz starych nie lubią. Jak się 
syn ożeni to od starych odchodzi i chce sam żyć, o starych nie myśli. Nie ma miejsca dla ludzi starych. 
Obcy ludzie we wsi teraz, rzadko pomagają (kobieta, lat 68, Naliboki, Białoruś).

Według jednej z kobiet, najbardziej zżyty był naród w czasie okupacji. Przecież 
wtedy nic się nie liczyło. Teraz to liczy jak będzie, jak i co. Nie myślało się o jakiejś 
korzyści. [...] Trzeba kogoś nakarmić, kogoś przyjąć, kogoś na noc przyjąć, może to..., 
ale teraz druga sytuacja. Inne czasy i też nie wszędzie. To zależy od międzyludzkich 
układów. Na wsi trzeba płacić za pomoc wódką, w mieście pieniądze, ale najczęściej 
rodzina pomaga (kobieta, lat 74, Werenowo, Białoruś). 

Wiele zależy od stosunków sąsiedzkich. Jedni drugich nie zostawiają. Jakoś, jak 
bieda, to ludzie się zbierają, pomagają. W chorobie pomagają. [Ważna jest] zażyłość 
sąsiedzka. Ludziom samotnym pomaga państwo, to już jest państwowa łaska (kobieta, 
lat 63, Brasław, Białoruś). 

11  Ludzi bardziej szanowano.
12  Rada gminna.
13  Pieniędzy.



„LUDZIE SIĘ ZMIENILI...” 13

Według innej rozmówczyni, ludzie generalnie są dobrzy, ogromny wpływ na 
ich zachowanie wywiera jednak środowisko, w jakim zostali wychowani, w którym 
się człowiek obraca. Duch bractwa, wzaimopomoszczi nie potierien. Konieczno, bez
koristna pomoszcz14 (kobieta, lat 62, Mohylew, Białoruś). 

Osiemdziesięcioośmioletnia mieszkanka Wilna stwierdziła, że o wielu zjawiskach, 
które budzą dziś w ludziach lęk, jest mowa w Biblii:

Ucisk, nienawiść, takie zmasowanie zła, to nic zaskakującego. Jednak nasze pokolenie z trudem przyj-
muje te zmiany. Ciężko się pogodzić z bezbożnością. Wszędzie seks, wódka. To gubi człowieka. A jesz-
cze pycha, egoizm i zazdrość. Ludzie nie pomagają sobie tak jak kiedyś. Są chłodni wobec siebie. Nie 
umieją mówić językiem miłości, a to jest najważniejszy język. [...] Dużo chłodu jest między ludźmi, 
zazdrości, a trzeba mówić językiem miłości, przebaczać, choć to trudne. Stojący nie powinien deptać 
leżącego, a tak jest. Bardzo dużo [jest] zawiści, krytykowania, pęd do władzy, pieniędzy. Gdyby ludzie 
żyli Dekalogiem, mielibyśmy raj na ziemi.

Bardzo mocno został tu podkreślony wpływ wiary i wychowania opartego na 
wzorach religijnych na zachowania poszczególnych osób. Na kwestię tę wskazywali 
również inni rozmówcy. Przykładem może być następująca wypowiedź: 

Nasza wiara zmusza nas do tego [udzielania pomocy potrzebującym]. Ja liczę15, że jak człowiek wycho-
wany, jakie korzenie i jakie było zaufanie w rodzinie, to wszystko człowiek nabiera, zabiera jak odkurzacz 
do siebie [...] Wszystko zależy od osoby. Jak człowiek wychowany, tak samo on będzie postępował. Skoro 
człowiek nie ma ni wiary, ni serca, on nigdy nikomu, to choć on i miliarderem, nikomu nie pomoże, 
a skoro człowiek nie tyle ma tych groszy, nie tyle ma tych rzeczy, ale on serce ma dobre, to on zawsze 
pomoże. [...] Ja liczę, że wszystko zależy tylko od samych ludzi. Skoro człowiek nie stracił tej dobrożycz-
liwości, tej swojej serdeczności, to on zawsze przyjdzie, i w dobrym, i w radosnym, i w bidzie, też pomoże 
jeden drugiemu, a skoro nie ma tego u człowieka, i w tamte czasy, i w teraźniejsze, skoro nie ma tej 
serdeczności, to on nigdy nie pomoże. Dobre słowo czasem też pomaga (kobieta, lat 53, Lida, Białoruś);

Bardzo ważna jest pomoc ludziom. Najważniejszy jest człowiek, sprawy rodzin [...]. Ludzie nie widzą 
wyjścia z sytuacji, opuszczają ręce, trzeba im pomóc, żeby uwierzyli w siebie, skonfrontować z psycholo-
giem. Ich nie stać na prywatną pomoc. Trzeba pomagać, jest szansa, są emocjonalne problemy w rodzi-
nach, można pomóc je rozwiązać (kobieta, ok. 50 lat, Wilno, pracownica ośrodka pomocy społecznej).

Rozmówcy bardzo mocno akcentowali znaczenie pomocy rodzinnej i sąsiedz-
kiej w sytuacji powiększającej się dramatycznie sfery ubóstwa oraz nasilających się 
innych problemów, z którymi musi sobie radzić wiele osób (alkoholizm, bezrobocie, 
przemoc w rodzinie, brak nadziei na lepsze jutro, samotność). Zauważono, że ci, 
którzy nie mogą liczyć na pomoc najbliższych, muszą korzystać z państwowej łaski. 
Podkreślano jednak również, że możliwości świadczenia różnych form pomocy są 
niewystarczające w stosunku do ogromu potrzeb (szerzej patrz: Kabzińska 2009, 
s. 33–36, 44–52, 59–61). 

Niepokojącym zjawiskiem, na które zwracali uwagę przede wszystkim miesz-
kańcy Republiki Litewskiej, mówiąc o współczesnych przemianach, jest wzrost liczby 
samobójstw. 

14  Duch braterstwa, pomocy wzajemnej, nie zaginął. Oczywiście, chodzi o pomoc bezinteresowną. 
15  Uważam.



IWONA KABZIŃSKA14

Litwa znajduje się wśród krajów, w których zjawisko to – w skali europejskiej 
–  przybrało największe rozmiary. Systematyczny wzrost samobójstw występował 
już wprawdzie w czasach Litewskiej SRR (Malewski, Żukauskas 2000, s. 210), fakt ten 
nie docierał jednak do społecznej świadomości, z tego względu wiele osób łączy falę 
samobójstw przede wszystkim z okresem postsocjalistycznym. 

Za najważniejsze przyczyny wspomnianego zjawiska rozmówcy uznali: samot-
ność, obojętność na los drugiego człowieka, pogoń za pieniądzem, długotrwały stres, 
utratę sensu życia, problemy rodzinne i finansowe, brak akceptacji samego siebie, 
nieumiejętność przyjmowania życiowych porażek. Najbardziej niepokojący jest 
wzrost liczby samobójstw popełnianych przez ludzi bardzo młodych (szerzej patrz: 
Kabzińska 2009, s. 28–30).

Wspomniane zjawisko odnotowano w wielu krajach Zachodu. Wskazując na 
jego źródła, Rollo May stwierdził, że „dopóki nadrzędnym celem pozostaje robienie 
pieniędzy, dopóki na co dzień nie będziemy uczyć etyki poprzez przykład w domu 
i rządzie, młodzi ludzie nie będą skłonni sformułować odpowiedniej filozofii życia, 
a telewizja będzie przeładowana agresją i seksem, niezdolna uczyć, jak kochać – tak 
długo trwać będzie w środowisku młodych ludzi ów przerażający poziom depresji 
i samobójstw” (May 1997, s. 18; patrz też: tamże, s. 103–104). Współczesny czło-
wiek – zauważa May – tkwi w pustce etycznej, egzystuje „bez wyraźnych wzorców 
i celów”, „tęskniąc [jednocześnie nierzadko] za czymś, co wypełniłoby pustkę w [jego] 
życiu” (tamże, s. 19). Kultura, w której żyje jest „pozbawion[a] szacunku dla wartości 
etycznych” (tamże, s. 53). 

Wiele osób załamuje się „pod wpływem niesprzyjających warunków, takich jak bez- 
litosne współzawodnictwo16, a także „długotrwałe, nadmierne napięcie nerwowe [...], 
zgryzota, nędza, głód, strach, przepracowanie, beznadziejność itp.” (Lorenz 1975, s. 337).

Kilkoro moich rozmówców mieszkających w Republice Litewskiej doszło do 
wniosku, że samobójstwa popełniają ludzie, którzy nie wierzą w Boga, w Opatrz-
ność, którzy odrzucili przykazania i normy religijne lub ich nie znają. Dziś ludzie 
sobie zrobili boga z pieniądza i jak coś się nie uda to nie mają dokąd pójść, nie widzą 
innego wyjścia jak skończyć ze sobą (kobieta, lat 55, Wilno). Za Jackiem Salijem można 
powiedzieć, że brak wiary powoduje, iż ludzie „zamykają się na nadzieję, która płynie 
od Boga” (1998, s. 54).

Z przeprowadzonych przeze mnie rozmów wynika, że jednym ze zjawisk charakte-
rystycznych dla obecnych czasów jest rosnąca lawinowo liczba rozwodów (na ten temat 
patrz też: Wiśniewska 2005, s. 164). Następuje również rozluźnienie więzi rodzin-
nych (doświadczają tego nierzadko osoby bardzo blisko spokrewnione). Za źródło 
tych zmian rozmówcy uznali m.in. nadmierne zaangażowanie rodziców w sprawy 
zawodowe, pogoń za pieniędzmi, pozostawianie dzieci bez kontroli, na skutek czego 
stają się one szczególnie podatne na wpływ telewizji, Internetu, grup rówieśniczych. 

16  Lorenz powołuje się na badania amerykańskich socjologów, przede wszystkim Vance Packard, 
z których wynika, że „współzawodnictwo wewnątrz gatunku jest «źródłem wszelkiego zła», zła w sensie 
o wiele bardziej bezpośrednim, aniżeli mogłaby nim kiedykolwiek zostać agresja” (Lorenz 1975, s. 77). 



„LUDZIE SIĘ ZMIENILI...” 15

Za główną przyczynę wielu zjawisk towarzyszących obecnej transformacji, obej-
mujących m.in. sferę stosunków międzyludzkich, uznano kult pieniądza, związany 
z dzikim, czarnym, drapieżnym17 kapitalizmem, bogacenie się bez umiaru. Zdaniem 
wielu osób, zmiany spowodowane są również odrzuceniem zasad religijnych, określa-
jących normy moralne, system wartości, sposoby postępowania w stosunku do dru-
giego człowieka, wytyczających wyraźną granicę między dobrem i złem. W następ-
stwie odrzucenia tych zasad oraz pogoni za pieniądzem współczesny świat staje się 
zły, zimny, nieludzki, pozbawiony miłości i współczucia, pełen zawiści, walki i agresji18.

Dla moich rozmówców wciąż ważne znaczenie mają podziały na ludzi wierzą-
cych w Boga i postępujących zgodnie z nakazami religii oraz tych, którzy nakazy te 
odrzucają lub w ogóle ich nie znają. Funkcjonuje też podział na ludzi, którzy uczciwie 
i bardzo ciężko pracują, nie wyciągają ręki po cudzą własność, nie dają łapówek, nie 
należą do żadnych układów, starają się postępować tak, by nie krzywdzić innych, 
oraz tych, którzy mają nielegalne źródła dochodów, są powiązani z władzą, a nawet 
ze strukturami mafijnymi, którzy w nieuczciwy sposób skorzystali z procesu prywa-
tyzacji państwowych przedsiębiorstw. Na Litwie, Ukrainie, Białorusi, podobnie jak 
w Rosji, popularny jest termin prechwatyzacja (prichwatyzacja), doskonale oddający 
sposób widzenia nieuczciwej prywatyzacji (wzbogacił się na niej ten, kto przechwycił 
część narodowego majątku, przywłaszczył ją sobie). Na Ukrainie niezwykle wpły-
wowa, a przy tym krytycznie oceniana przez dużą część społeczeństwa, jest grupa tzw. 
oligarchów – „przedsiębiorców, którzy albo otrzymują od sprawujących władzę szcze-
gólne ulgi, sytuujące ich przedsiębiorstwa poza wszelką konkurencją, albo obdarzani 
są szczególną protekcją sprawiającą, że ich działalność nie podlega kontroli organów 
skarbowych i stojących na straży prawa, albo jedno i drugie” (Chmelko 2004, s. 19).

Z przeprowadzonych przeze mnie badań wynika, że wielu mieszkańców krajów 
leżących za wschodnią granicą Polski zdecydowanie negatywnie ocenia ludzi sprawu-
jących władzę (od najwyższych jej szczebli po lokalnych urzędników), nie wykazują-
cych troski o innych obywateli, żyjących chwilą obecną, nie myślących o przyszłości 
i skutkach swoich działań, podejmujących niesprawiedliwe decyzje, pozwalających 
na „dziką prywatyzację”, w której sami biorą udział. Krytykowano rozrastającą się 
biurokrację i nieograniczoną władzę urzędników, a także np. dopuszczenie do tego, 
by leczenie chorych było uzależnione od zawartości ich portfeli.

Moi rozmówcy nie kryli niezadowolenia z powodu wielu zjawisk, świadczących 
– ich zdaniem – o braku sprawiedliwości społecznej19. W ich przekonaniu, dowodem 

17  Terminy te były używane przez rozmówców. 
18  Określenia te pochodzą z wypowiedzi rozmówców. 
19  „Od Erazma z Rotterdamu i Morusa aż po opowieść Cervantesa o Don Kichocie i dramaty 

Szekspira wielcy myśliciele i artyści renesansu ukazywali sprzeczności między człowiekiem oraz jego 
wizją życia i sprawiedliwości a rzeczywistymi warunkami istnienia. W ten sposób [np.] humanizm, 
rozpoczynając od idei wyzwolenia ludzi z więzów ponadludzkiego świata kościelnej metafizyki, 
stawiał nowy problem filozofii człowieka – problem stosunku człowieka do jego własnego świata, 
problem wyzwolenia się z nieludzkich więzów nakładanych ludziom przez władzę polityki i pieniądza” 
(Suchodolski 1977, s. 29–30). Egalitaryzm jest wartością rdzenną cywilizacji zachodniej (Webb 1986, 
s. 102), wiadomo jednak powszechnie, że między głoszonymi wartościami a rzeczywistością istnieje 
ogromna przepaść (zwraca na to uwagę np. Bauman 2005, s. 45–51, 190–192).



IWONA KABZIŃSKA16

niesprawiedliwości są np. rosnące w błyskawicznym tempie fortuny rodzimych biznes-
menów, które nierzadko powstały w wyniku nieuczciwej prywatyzacji, z naruszeniem 
prawa. Wskazywano też na zróżnicowany dostęp do kapitału, który jest przyczyną 
pogłębiającej się polaryzacji społeczeństwa. Stanowi on również jedno z kryteriów 
przynależności do grupy beneficjentów lub przegranych obecnej transformacji. 

W czasach socjalistycznych wiele mówiono o równości i sprawiedliwości. Starano 
się też niwelować różnice materialne, ukrywać je, powstrzymywać się przez ostentacyj- 
ną demonstracją zamożności (na ten temat patrz np. Marmuszewski 1999). Ówczesna 
propaganda krytykowała kapitalizm, ukazując go jako ustrój oparty na wyzysku czło-
wieka przez człowieka. Zachód był przedstawiany w zdecydowanie niekorzystnym 
świetle. Paradoksalnie, ten sam Zachód „przez długie lata [...] jawił się w wyobraźni 
społecznej w krajach komunistycznych jako wymarzony wybawiciel [...]” (Jaroszyński 
2004, s. 61). Po rozpadzie ZSRR wiele zjawisk utożsamianych z zachodnią kulturą 
spotkało się z jawną aprobatą części mieszkańców państw, w które przekształciły się 
dawne republiki radzieckie. Z entuzjazmem przyjęło je także wielu mieszkańców 
pozostałych krajów „bloku wschodniego”. Zaakceptowali oni nie tylko możliwość jaw-
nego bogacenia się i publicznej demonstracji stanu posiadania, ale też uczestnictwo 
w kulturze konsumpcyjnej oraz nowe dla społeczeństw Europy Środkowej i Wschod-
niej ideologie (liberalizm, postmodernizm) i kreowane przez nie wzory kulturowe.

W przypadku osób religijnych stosunek do dóbr materialnych, ich akumulacji 
i kontroli bogactwa, kształtowany jest przez wyznawaną przez nie wiarę. Prawosławie 
i katolicyzm np., mające licznych wiernych w krajach leżących za wschodnią gra-
nicą Polski, tradycyjnie głoszą pochwałę ubogiego sposobu życia. Wzorem godnym 
naśladowania jest biblijny Łazarz, antywzorem natomiast bogacz, który nie dzieli się 
swoim majątkiem, nie troszczy o bliźnich. 

 Chrześcijaństwo, podobnie jak wiele innych wyznań, dla których ważna jest idea 
sprawiedliwości społecznej, wyrosło m.in. ze sprzeciwu wobec elit (religijnych i świec-
kich), często obcych etnicznie i kulturowo, obojętnych na los tzw. zwykłych ludzi, 
wyzyskujących ich (Webb 1986). Narodziło się w środowisku osób odsuniętych na 
margines, zarówno przez obce etnicznie warstwy rządzące (Rzymianie), jak i przez 
rodzimych bogaczy (tamże, s. 113). Jezus kładł nacisk na kwestie moralne, uczył też 
własnym przykładem, iż należy akceptować ludzi chorych, słabych moralnie, bieda-
ków, wszelkich „innych”, sprzeciwiając się izolowaniu ich od reszty społeczeństwa. Tym 
samym negował obowiązujące powszechnie reguły postępowania (tamże, s. 109–110)20. 

Głęboko przeżywana religia stanowi oparcie dla jej wyznawców, pozwala prze-
trwać w zmieniającym się, niestabilnym świecie21, zachować spokój, spojrzeć na życie 

20  Interesująca jest, moim zdaniem, przedstawiona przez Webba interpretacja zachowań ludzi, którzy 
w Niedzielę Palmową entuzjastycznie witają Jezusa, a potem skazują go na śmierć. W rzeczywistości, 
twierdzi Webb, nie ma mowy o zmianie zachowań. W Niedzielę Palmową Jezus był otoczony przez 
rzesze pielgrzymów, głównie przybyłych z wiosek, w Wielki Piątek natomiast stanął twarzą w twarz 
z mieszkańcami Jerozolimy, których życie zależało od Świątyni uosabiającej Prawo (Webb 1986, s. 113). 

21  W odniesieniu do obecnych czasów, podlegających nieustannym, szybkim zmianom, Zygmunt 
Bauman używa określenia „płynna nowoczesność” (liquid modernity) (szerzej patrz: Bauman 2006).



„LUDZIE SIĘ ZMIENILI...” 17

z perspektywy innej niż ta, która zamyka je w granicach doczesności, choć nie jest 
łatwo w tym wszystkim zachować równowagę ducha. Musimy jednak przez to wszystko 
przejść, co nam przynosi życie (kobieta, lat 55, Wilno). Większość osób, z którymi 
rozmawiałam podczas wyjazdów badawczych na Białoruś, Litwę i Ukrainę uznała 
przywrócenie swobód religijnych za najważniejszy efekt pieriestrojki. W przekona-
niu niektórych rozmówców, jest to jedyny pozytywny element zmian związanych 
z obecną transformacją. 

II

Od ponad dwudziestu lat mieszkańcy Europy Wschodniej bezpośrednio doświad-
czają zjawisk od dawna doskonale znanych zachodniemu światu – pogłębiającej się 
samotności, rozluźnienia lub rozpadu więzi rodzinnych, trudności w nawiązaniu 
trwałych kontaktów międzyludzkich, narastającej agresji, wzrostu przestępczości, 
braku nadziei na lepsze jutro. Uczą się funkcjonować w świecie oficjalnie lansującym 
konsumpcjonizm, hedonizm, przedmiotowe traktowanie człowieka, egoizm, bru
talizację życia, kształtowanym przez media, reklamy i specjalistów od PR. W świecie, 
w którym upowszechnia się chamstwo22 i bezwstyd, w którym wiele osób nie ma 
poczucia winy, wybierając kłamstwo, cynizm, przemoc, przekupstwo, pochlebstwo 
czy oportunizm, ponieważ inni też tak postępują. W przekonaniu, że nie warto być 
uczciwym (Salij 1997, s. 49). W świecie, w którym „zatarły się niepostrzeżenie gra-
nice między przedsiębiorczością a oszustwem. [...] Obowiązujący kiedyś moralny 
absolutyzm: są rzeczy, których po prostu się nie robi, zastąpił moralny relatywizm: 
skoro wszyscy to robią, to czemu ja miałbym być inny?” (Lubawski 2010, s. 40, 4223; 
por. May 1997, s. 50). 

 Filozofia „przede wszystkim ja”, której hołduje wielu mieszkańców współczes
nego świata, wpływa na zmianę ludzkich zachowań i charakter relacji społecznych. 
„Współcześnie rozbudowuje się ideologia egoizmu [...] stawiając[a] [...] jednostkę 
w centrum świata, usuwając[a] resztę ludzi na jego margines” (Zadrożyńska-Barącz 
1996, s. 23–24). Dziś „kryterium społecznego znaczenia wiąże się z «siłą przebicia», 
młodością, wiedzą. [...] ceniony jest jawny egoizm jednostek, który się stał warunkiem 
realizacji zamierzeń” (tamże, s. 26). Żeby dać sobie radę w życiu, trzeba być egoistą 
i chamem (kobieta, lat 28, Wilno).

Znamienne jest lekceważenie opinii publicznej, nieliczenie się ze zdaniem innych. 
„Wprawdzie – jak zauważa Salij – ludziom już od czasów Adama zdarzało się postę-
pować haniebnie, ale dzisiaj – na skutek większej złożoności relacji międzyludzkich 

22  Dominikanin o. Jacek Salij uważa, że „powszechne dzisiaj schamienie” może być „znakiem 
głębokiej rozpaczy” (Salij 1998, s. 51). Moim zdaniem, zjawisko to jest przede wszystkim wynikiem 
upowszechniania postaw egoistycznych, źle pojętej wolności oraz braku wyraźnej granicy między dobrem 
i złem, tym, co właściwe i naganne. Do jego upowszechniania przyczynia się również celowe łamanie 
tradycyjnych norm kulturowych przez kulturę masową (na temat współczesnego chamstwa patrz też: 
Zadrożyńska-Barącz 1996, s. 24–27). 

23  Autor cytuje wypowiedź Adama Smitha.



IWONA KABZIŃSKA18

– częstokroć się tego nawet nie wstydzimy” (1997, s. 258). Zanika pojęcie wstydu, 
utożsamianego przez starożytnych Greków z honorem, respektem dla cudzej opinii, 
wzglądem na nią (na ten temat patrz: Dembińska-Siury 1991, s. 47–49; o pojęciu 
wstydu w różnych kulturach patrz też: Jaworski 1998; Kosowska 1998; Łotman 1975; 
zob. również: Buczyńska-Garewicz 1975). 

 Brak poczucia wstydu jest, według mnie, m.in. efektem dyktatu mediów i upow
szechnianych przez nie zachowań. Sprzyja temu również zmiana podejścia do religii 
– wybiórcze traktowanie głoszonych przez nie treści, zakazów i nakazów, akcepto-
wanie tego, co poszczególnym osobom odpowiada i odrzucanie tego, co je ogranicza 
(Jakimowicz 2009). Religie wprawdzie ciągle wskazują czego człowiek powinien się 
wstydzić (patrz np.: Kunce 1998; Termińska 1998; Wstyd w Koranie...1998), współ-
czesny świat kieruje się jednak najczęściej innymi drogowskazami. 

Nieliczna i słaba jest grupa inteligencji chrześcijańskiej, zdolnej do samodzielnej 
refleksji, nie poddającej się oddziaływaniu mediów, głoszącej idee – odrzuconego 
przez dominującą we współczesnym świecie kulturę masową – humanizmu chrześ
cijańskiego, którego podstawą jest „ukierunkowanie cywilizacji na człowieka jako 
centrum wszystkich dziedzin kultury” (Jaroszyński 2004, s. 61). Autor przyznaje, 
że formowanie tej grupy jest niezwykle trudne w sytuacji, gdy „dzieci wychowuje 
telewizja i ulica”, „gdy rodzice nie mają [dla nich] czasu [...], gdy funkcji wycho-
wawczych nie pełni szkoła, często nastawiona negatywnie do wartości religijnych, 
pozbawiona elementów wykształcenia klasycznego” (tamże, s. 63–64). Dodaje też, 
że wraz z wycofaniem ze szkół retoryki, logiki, filozofii, greki i łaciny „zniszczone 
zostały podstawy wykształcenia klasycznego, czyli humanistycznego, które dawały 
umiejętność rozumienia różnorodnych tekstów i werbalizacji myśli” (tamże, s. 64).

Treści religijne konkurują obecnie z wieloma innymi wizjami świata, często 
sprzecznymi z nimi lub wręcz zwalczającymi je. Licznych zwolenników ma np. libe-
ralizm, lansujący dążenie do niczym nieograniczonej wolności, życie jak się komu 
podoba, negujący wartości moralne jako ograniczające możliwości działania czło-
wieka (szerzej na ten temat patrz np.: Bloom 1997). Pod wpływem postmodernizmu 
upowszechnia się m.in. relatywizm, również odrzucający zasady moralne, zacierający 
granicę między dobrem i złem, podważający przekonanie o istnieniu obiektywnej 
prawdy, stawiający znak równości między wszystkimi religiami, sektami i wierzeniami 
(szerzej patrz np.: Bauman 1996, 2006, 2007; Legutko 1994). 

Zgadzam się z tymi, którzy zauważają, że w dobie „płynnej nowoczesności” czło-
wiek traci stałe punkty oparcia. Nie stwarza mu ich „nowoczesne społeczeństwo 
przemysłowe, zbudowane na nauce i technice, na tych zatem wytworach, które od 
początku swego powstania zmieniały tradycyjny układ «człowiek-świat» [...]. Złu-
dzeniem i oszustwem było również wmawianie człowiekowi, iż punkty takie nie są 
mu potrzebne, iż wolność jest cenniejsza niż trwałość jego bytu, iż odczarowanie 
świata jest tożsame z jego uszczęśliwianiem. Zarówno od strony filozofii jak i samej 
kultury powracają pytania: Kim jest człowiek? Czy jest on jeszcze człowiekiem? Czy 
jest w stanie przetrwać w swym bycie mimo niesprzyjających warunków? Czy jest 
w stanie ożywić dziedzictwo przeszłości?” (Redaktorzy 1993, s. 6). 



„LUDZIE SIĘ ZMIENILI...” 19

Utrata poczucia stabilności, brak jasnego drogowskazu określającego cele życia, 
sens ludzkiej egzystencji oraz klarowne zasady postępowania, powodują wiele drama-
tów osobistych i problemów przeżywanych przez całe społeczeństwa (szerzej patrz: 
May 1997). Interesujący, także z perspektywy antropologii kulturowej, jest, moim 
zdaniem, pogląd, zgodnie z którym we współczesnym świecie brakuje mitów, będą-
cych „narracyjnymi wzorami, nadającymi ludzkiej egzystencji znaczenie” (tamże, 
s. 13), „wyrażających wierzenia i wartości moralne” (tamże, s. 19), dających „poczu-
cie tożsamości, udzielając odpowiedzi na pytanie: «Kim jestem?»24, [...] umożliwia-
ją[cych] przeżywanie wspólnoty25, [...] ukorzeniają[cych] nasze wartości moralne”, 
pozwalających „radzić sobie z niepojęta tajemnicą stworzenia” (tamże, s. 27). Mitów 
„pełniących rolę przewodnika, rytuałów wprowadzających w życie wspólnoty, sakra-
mentów stanowiących inicjację w jakieś sacrum” (tamże, s. 84). 

Tak zwany „zwykły człowiek”, „przeciętny zjadacz chleba”, nie potrafi najczęściej 
nazwać ideologii, z których przejawami styka się w swoim życiu, których doświadcza 
na co dzień, nie ma całościowej wiedzy na ich temat, nie czyta poświęconych im roz-
praw. Nie mówi o liberalizmie czy postmodernizmie, ani też o ponowoczesnej etyce 
czy etyce w zglobalizowanym świecie, dostrzega natomiast wiele zjawisk, nazywając je 
po swojemu, choć często nie potrafi precyzyjnie określić ich pra-źródła. Odwołując się 
do własnych doświadczeń, obserwacji, wiedzy, praktyki, wyciąga wnioski dotyczące 
zmian warunków życia i ich wpływu na ludzkie zachowania. „Zwyczajny człowiek” nie 
zna prac Karla Mannheima, w których napisano m.in., że „nawet najmniejsza zmiana 
w konfiguracji społecznej rzutuje bezpośrednio na zmiany psychologiczne i kulturowe” 
(Mannheim 1974, s. 31), jak też, że „te same napięcia, które stanowią niebezpieczeń-
stwo w życiu gospodarczym, działają również w dziedzinie kultury” (tamże, s. 115)26, 
dostrzega jednak wyraźnie, jak pod wpływem zmian ekonomicznych i politycznych 
(oraz – dodajmy – mediów) przekształca się znana mu rzeczywistość, jak zmieniają 
się ludzkie zachowania. „Przeciętny człowiek” nie zajmuje się kwestiami egzys- 
tencjalnymi, nie stawia filozoficznych pytań o naturę człowieczeństwa, jego miarę27, 

24  „Kiedy Edyp woła: «Muszę dowiedzieć się, kim jestem i skąd przychodzę», a Alex Haley szuka 
swych źródeł, zbierając materiał do powieści Korzenie, obaj stanowią ilustrację tej funkcji mitu” (May 
1997, s. 27).

25  „Istnieje potrzeba przynależności do jakiejś wspólnoty, do domu, z którym związani jesteśmy 
uczuciowo, rodziny, w której będziemy chronieni i z którą łączy nas intymna bliskość. [...] bez domu, 
które daje ciepło i bezpieczeństwo dziecko nie rozwija się w sposób prawdziwie ludzki. [...] Posiadanie 
rodziny, którą można nazwać własną, i posiadanie przyjaciół – prawdziwych czy wyimaginowanych 
– jest czymś więcej niż tylko nakazem: jest konieczne dla psychologicznego, duchowego i fizycznego 
przetrwania [...] w chaotycznym wszechświecie” (May 1997, s. 47). 

26  Tezy te rozwija Mannheim w swojej książce (Mannheim 1974). 
27  Zdaniem Salija, dziś miarą człowieczeństwa coraz rzadziej jest sumienie, W powszechnym prze- 

konaniu stanowi ją sława, bogactwo, inteligencja, wykształcenie, siła, używanie życia, zawieranie korzyst- 
nych znajomości, realizacja własnych celów, za wszelką cenę, „przydatność w dziele niesprawiedliwości”. 
Miara, jaką jest „przydatność w dziele niesprawiedliwości”, została określona przez Salija jako „miara 
Dżyngis-chana i Hitlera”. Zgodnie z nią „ludzi traktuje się wyłącznie jak termity, które mają opanować 
cale kraje”, wykazując swą przydatność we wspomnianym dziele (Salij 1997, s. 33–34). 



IWONA KABZIŃSKA20

nie pyta o samopoznanie i jego znaczenie. Doświadczając zmian, uczestnicząc w nich 
bezpośrednio, nierzadko jednak pyta: Co się stało z człowiekiem? Co się stało 
z  ludźmi? Konstatując, że „ludzie się zmienili”, szuka niekiedy źródeł tych zmian, 
docieka dlaczego tak się dzieje, wskazuje możliwość naprawy negatywnie ocenia-
nej sytuacji, dostrzegając ją np. w bezwzględnym przestrzeganiu nakazów i zakazów 
religijnych, w umocnieniu wychowawczych funkcji rodziny i ograniczeniu wpływu 
mediów, w nadziei na możliwość powrotu do przynajmniej niektórych, znanych mu, 
elementów przeszłości. 

Z faktu, że współczesne zmiany są negatywnie oceniane przez wiele osób nie 
wynika, że osoby te są przeciwne jakimkolwiek transformacjom. Istotny jest jednak 
ich kierunek, oczekiwania wobec nich, skutki, koszty jednostkowe i społeczne, towa-
rzyszące im odczucia. Jesteśmy dziś świadkami niezwykle ostrej rywalizacji, w której 
biorą udział różne wizje świata i sposobów życia. Która z nich zwycięży w nieodległej 
przyszłości? Jaka będzie społeczno-kulturowa cena wygranej i jej następstwa, choćby 
dla sfery relacji międzyludzkich? Czy będzie się pogłębiać rozczarowanie, niepewność 
jutra, brak zaufania do innych osób, a także do instytucji państwowych, społecznych, 
religijnych? (na ten temat patrz np.: May 1997, s. 238; Richardson, Webb 1986, s. 120). 
Czy człowiek będzie się czuł coraz bardziej samotny? Czy coraz częściej będziemy się 
stykać z chamstwem, egoizmem, brutalnością, agresją? Nie jest to, przyznam, zbyt 
optymistyczna wizja. Czy można jej uniknąć?

LITERATURA

B a u m a n  Z y g m u n t  1996, Etyka ponowoczesna, PWN, Warszawa. 
–  2005, Europa, niedokończona przygoda, Wydawnictwo Literackie, Kraków. 
–  2006, Płynna nowoczesność, Wydawnictwo Literackie, Kraków.
–  2007, Szanse etyki w zglobalizowanym świecie, „Znak”, Kraków. 

B l o o m  A l l a n  1997, Umysł zamknięty, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań. 
B u c z y ń s k a - G a r e w i c z  H a n n a  1975, Uczucia i rozum w świecie wartości. Z historii filozofii 

wartości, Ossolineum, Wrocław. 
C a s s i r e r  E r n s t  1977, Esej o człowieku. Wstęp do filozofii kultury, Czytelnik, Warszawa. 
C h m e l k o  Wa l e r i j  2004, Przemiany struktury społecznej na Ukrainie w okresie niezawisłości, 

Studia socjologiczne, nr 4, s. 11–31.
Człowiek... 1993, Człowiek. Drogi poszukiwań. Studia z antropologii i etyki, red. M. Filipiak, M. Szula-

kiewicz, Wyższa Szkoła Pedagogiczna w Rzeszowie, Rzeszów. 
D e m b i ń s k a - S i u r y  D o b r o c h n a  1991, Człowiek odkrywa człowieka, Wiedza Powszechna, 

Warszawa. 
J a k i m o w i c z  M a r c i n  2009, Statystyka polskiego katolika, Gość niedzielny, 26 lipca, s. 16–19.
J a r o s z y ń s k i  P i o t r  2004, Chrześcijaństwo wobec postkomunizmu, Człowiek w kulturze. Pismo 

poświęcone filozofii i kulturze, z. 16, s. 59–69.
J a w o r s k i  E u g e n i u s z  1998, Wstyd jako kategoria typologiczna, [w:] Wstyd w kulturze, red. 

E. Kosowska, Wydawnictwo „Śląsk”, Katowice, s. 39–51.
K a b z i ń s k a  I w o n a  1994, Odbudowa kościoła i zmiany w funkcjonowaniu społeczności lokalnej. 

Przykład Bieniakoń, Literatura Ludowa, nr 4–6, s. 43–58.
–  1999, Wśród „kościelnych Polaków”. Wyznaczniki tożsamości etnicznej (narodowej) Polaków na 
    Białorusi, Instytut Archeologii i Etnologii PAN, Warszawa.



„LUDZIE SIĘ ZMIENILI...” 21

–  2009, Między pragnieniem ideału a rzeczywistością. Polacy na Litwie, Białorusi i Ukrainie 
    w okresie transformacji systemowej przełomu XX i XXI stulecia, Letter Quality, Warszawa. 

K o s o w s k a  E w a  1998, Wstyd. Konotacje antropologiczne, [w:] Wstyd w kulturze, red. E. Kosowska, 
Wydawnictwo „Śląsk”, Katowice, s. 52–63. 

K u n c e  A l e k s a n d r a  1998, Wstyd i wina w dyskursie kościoła katolickiego. Wprowadzenie do pro-
blematyki, [w:] Wstyd w kulturze, red. E. Kosowska, Wydawnictwo „Śląsk”, Katowice, s. 122–131.

L e g u t k o  R y s z a r d  1994, Etyka absolutna i społeczeństwo otwarte, Arcana, Kraków.
L o r e n z  K o n r a d  1975, Tak zwane zło, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa. 
L u b a w s k i  A n d r z e j  2010, Czy rekiny biznesu mają sumienie?, Polityka, 27 marca, s. 40–42.
Ł o t m a n  J u r i j  1975, O semiotyce pojęć wstyd i strach w mechanizmie kultury (tezy), [w:] Semiotyka 

kultury, red. M. R. Mayenowa, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa, s. 202–205. 
M a l e w s k i  H e n r y k, Ż u k a u s k a s  G e d i m i n a s  2000, Przestępczość i zjawiska patologii spo-

łecznej na przełomie wieków, [w:] Prace VI Międzynarodowej Konferencji „Nauka a jakość życia. 
Perspektywy i wyzwania III tysiąclecia”, Wilno, 22–24 VI 2000, red. R. Brazis, J. Wołkonowski, 
Universitas Studiorum Polona Vilnensis, Wilno, s. 208–210. 

M a n n h e i m  K a r l  1974, Człowiek i społeczeństwo w dobie przebudowy, PWN, Warszawa.
M a n t i n i  C a r l o  M a r i a  1998, Rozmowy z moim telewizorem, Wydawnictwo WAM, Kraków. 
M a r m u s z e w s k i  S t a n i s ł a w  1999, Wealth and Poverty – Two Motives of Polish Commonsense 

Thinking, Polish Sociological Review, vol. 1, s. 59–71. 
M a y  R o l l o  1997, Błaganie o mit, T. Zysk, Zysk i S-ka Wydawnictwo, Poznań. 
M i k ł a s z e w i c z  I r e n a  2001, Polityka sowiecka wobec Kościoła katolickiego na Litwie 1944–1965, 

Instytut Studiów Politycznych PAN, Oficyna Wydawnicza RYTM, Warszawa. 
M r o c z k o w s k a  J o a n n a  2005, Ludzie o ludziach. Opowieści biograficzne w wymiarze komu-

nikacyjnym, [w:] Centrum na peryferiach. Monografia społeczności lokalnej Ejszyszek i okolic na 
Wileńszczyźnie, red. A. Perzanowski, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, 
s. 21–49.

P i e t r u s z k a  J o a n n a  2005, Wieś pokołchozowa na Wileńszczyźnie. Studium przypadku, [w:] Etno-
grafia lokalnych znaczeń. Monografia społeczności lokalnej okolic Dziewieniszek na Wileńszczyźnie, 
red. Ł. Smyrski, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, s. 231–252.

R e d a k t o r z y  1993, Słowo wstępne, [w:] Człowiek. Drogi poszukiwań. Studia z antropologii i etyki, 
red. M. Filipiak, M. Szulakiewicz, Wyższa Szkoła Pedagogiczna w Rzeszowie, Rzeszów, s. 5–6. 

R i c h a r d s o n  M i l e s, We b b  M a l c o l m  C. 1986, Civilization. Its burden and its blessing, [w:] 
The burden of being civilized. An anthropological perspective on the discontents of civilization, red. 
M. Richardson, M.C. Webb, The University of Georgia Press, Athens-London, s. 120–126. 

R i e s m a n  D a v i d  1971, Samotny tłum, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa. 
S a l i j  J a c e k  OP. 1997, Rozpacz pokonana, Wydawnictwo „W drodze”, Poznań. 
S u c h o d o l s k i  B o g d a n  1977, Przedmowa, [w:] E. Cassirer, Esej o człowieku. Wstęp do filozofii 

kultury, Czytelnik, Warszawa, s. 5–32.
Te r m i ń s k a  K a m i l a  1998, Mozaistyczna koncepcja wstydu, [w:] Wstyd w kulturze, red. E. Kosow-

ska, Wydawnictwo „Śląsk”, Katowice, s. 114–121.
Wa l i g ó r s k i  A n d r z e j  1973, Antropologiczna koncepcja człowieka, Państwowe Wydawnictwo 

Naukowe, Warszawa.
Wą d o ł o w s k a  A n n a  H e l e n a  2005, Krzyż we wsi – Bóg we wsi. Kulturowe i indywidualne 

uwarunkowania manifestacji pobożności, [w:] Centrum na peryferiach. Monografia społeczności 
lokalnej Ejszyszek i okolic na Wileńszczyźnie, red. A. Perzanowski, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Warszawskiego, Warszawa, s. 125–153.

We b b  M a l c o m  C. 1986, Why our civilization can never be ‘moral’? The cultural ecology of Chris-
tian origin, [w:] The burden of being civilized. An anthropological perspective on the discontents of 
civilization, red. M. Richardson, M. C. Webb, The University of Georgia Press, Athens–London, 
s. 101–119. 



IWONA KABZIŃSKA22

W i ś n i e w s k a  J o a n n a  2005, Świat w oczach kobiet. Studium wsi Butrymańce na Wileńszczyźnie, 
[w:] Centrum na peryferiach. Monografia społeczności lokalnej Ejszyszek i okolic na Wileńszczyźnie, 
red. A. Perzanowski, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, s. 154–173.

Wo y d y ł ł o  E w a  2007, My, rodzice dorosłych dzieci, Wydawnictwo Literackie, Kraków. 
W s t y d  w  K o r a n i e... 1998, Wstyd w Koranie. Materiały źródłowe, wybór P. Dziadek, [w:] Wstyd 

w kulturze, red. E. Kosowska, Wydawnictwo „Śląsk”, Katowice, s. 132–134. 
Z a d r o ż y ń s k a - B a r ą c z  A n n a  1996, Krótki szkic o chamstwie, Etnografia Polska, t. 40, z. 1–2, 

s. 19–28.

IWONA KABZIŃSKA

„PEOPLE HAVE CHANGED...”
REMARKS ON THE EXPERIENCE OF POSTSOCIALIST TRANSFORMATION

Key words: social transformation, nostalgia, post-communism, life styles, behavior

In the course of author’s research on the experience of political transformation, the citizens of 
post-soviet Lithuania, Belarus and Ukraine often underlined that: People have changed. Some of them 
have asked: What has happened to the people? and perceived these changes as a negative phenomenon. 
Contemporary changes were compared with the interwar decades (the oldest interviewees) or the soviet 
period. Informants usually pointed the breakup of the family bonds, the rise of the conflicts between 
humans, omnipresent aggression, boorishness, selfishness, brutality of life, crime and the chase for 
money. The phenomena such as the overwhelming rivalry, envy, social callousness, the lack of disinter-
estedness and justice as well as the loneliness were stigmatized by interviewees. Contemporary times 
were often described as bad, cold, inhuman, deprived of love and sympathy. Quite often people didn’t 
hope for better tomorrow.

These critical judgments have been related to the political transformation and capitalism – often 
described as the wild, rapacious or black. People blamed the mass media for popularization of negative 
patterns of behavior. Many interviewees explained contemporary changes in the means of secularization, 
the lack of moral authorities and the upbringing based on religious values.

The author underlines that phenomena pointed by her informants are well known in Western 
Europe. She is curious whether they will increase or is there a more optimistic solution possible.

Translated by Jarosław Derlicki

Adres Autorki:
Prof. nadzw. dr hab. Iwona Kabzińska
Instytut Archeologii i Etnologii PAN
al. Solidarności 105, 00-140 Warszawa
e-mail: red_etno@iaepan.edu.pl


