
Jak rozumieć „Ziemię Ulro"? 
Ziemię Ulro wybrali sami studenci. Była to książka samorzutnie skupiająca uwagę czołówki Warszawskiego 

Koła Polonistów. Sympozjum mające na celu wszechstronną dyskusję nad tym esejem Czesława Miłosza 
przygotowywano ponad rok. we współpracy merytorycznej i organizacyjnej z Katedrą Kultury Polskiej UW. 
Odbyło się ono w ośrodku MKiS,,Wigry'' nad jeziorem Wigry (dawny klasztor kamedulów) i trwało od 11 do 13 
listopada 1993 roku. Uczestnicy sympozjum odbyli pięć sesji dyskusyjnych na następujące tematy: ,.Jak czytać 
Ziemię Ulro. ' - wyznaczniki gatunkowe utworu" (zagajenia Paweł Rodak i Marcin Piasecki); „Czym jest 
Ziemia Ulro - diagnoza negatywna" (zagajenia Magdalena Rud i Aneta Gómicka-Boratyńska); ..Kryzys 
i światopogląd" (zagajenia Paweł Maciejko); „Ziemia Ulro a Rodzinna Europa" (zagajenie Paweł Rodak); 
..Mistycyzm Miłosza - mistycyzm Ziemi Ulro (zagajenie Krzysztof Chlipalski). 

Opracowany zapis tych dyskusji liczy 174 strony. Przedstawiamy tutaj niewielki (około jednej dz.isiątej 
zapisu), lecz reprezentatywny fragment dyskusji na lemat ..Kryzys i światopogląd", którą zagajał Paweł 
Maciejko. 

PAWEŁ M A C I E J K O : Zaczniemy od kryzysu. „Kryzys" po­
chodzi od greckiego słowa „kr ino" , które znaczy dosłownie 
„dziel ić", „osądzać" bądź „mierzyć się** i wjęzyku greckim jest 
czy leż było używane w trzech sensach. W sensie medycznym, 
to znaczy jako określenie tego momentu choroby, w którym 
dochodzi do przesilenia i albo pacjent umiera, albo zdrowieje; 
w sensie teologicznym, tak jak jest używane w Nowym 
Testamencie, w grece nowolestamcntowcj, gdzie oznacza po 
prostu Sąd Ostateczny: i wreszcie w sensie logicznym, w którym 
to sensie kryzys oznacza mniej więcej tyle samo, co dysjunkcja 
czy też ostra alternatywa. Taka formuła, w której należy wybrać 
jedną z dwóch możliwości, ale nigdy obydwie naraz. Oznacza 
więc formułę „albo - albo". Tak to wygląda w grece. Następnie 
to słowo zaczyna być używane w językach nowożytnych 
i użycie logiczne zwykle wówczas ginie, natomiast pozostają 
metaforyczne użycia sensów teologicznego i medycznego. 
Określenia „kryzys" zaczyna być przenoszone na płaszczyznę 
historii, w ostateczny sposób zostaje związane z dziejami przez 
idealizm niemiecki, gdzie „kryzys" będzie oznaczał jedną 
z trzech możliwości rozumienia historii. Pierwsza możliwość 
jest laka, że kryzys i historia czy też dzieje - a przekładając na 
współczesną filozofię, kryzys i kultura, tak będzie u Heideggera 
- to jest dokładnie to samo. Nie można mówić o kryzysie 
w historii czy w kulturze, gdyż. historia jako taka jest kryzysem, 
co w niemieckiej kulturze idealistycznej najpełniej się wyraziło 
u Friedricha Schillera w takiej formule, że „dzieje świata są 
sądem nad światem". Drugie historiozoficzne rozumienie 
słowa „kryzys" , to rozumienie, w którym oznacza ono pewien 
cyklicznie powtarzający się przełom w historii. Zmiany jednej 
formacji na drugą, odejście starych wartości i zastąpienie ich 
nowymi, pewną radykalną zmianę formacji kulturowych, która 
w historii co jakiś czas się dokonuje. I trzecie historiozoficzne 
rozumienie słowa „kryzys" to sekularyzacja tego użycia Nowo-
lestamcntowcgo. Kryzys oznacza tutaj koniec historii czy też. 
koniec dziejów. I to jakby najpełniej wyraziło się w wykładach 
Kojcvc'a, słowo to pojawia się w tym sensie, jako koniec 
historii. 

Tak mniej więcej wygląda pole semantyczne słowa „kryzys" . 
Słowo „światopogląd" z kolei jest kalką niemieckiego słowa 
„Wcl tanschauug" .„Wcl t " to ty le , co „świat" , „Anschauug" jest 
słowem znacznie ciekawszym. To jest słowo Kaniowskie, które 
w polskim przekładzie Krytyki czystego rozumu jest tłumaczone 
jako „naoczność" bądź. jako „ogląd" i oznacza tyle, co zarazem 
akt poznania i treść aktu poznania. Kant dokonuje dedukcji 
transcendentalnych kategorii, czyli warunków możliwości naj­
pierw naoczności empirycznej, to znaczy czasu i przestrzeni, 
a potem naoczności myślnej, to znaczy kategorii czystego 
inelcktu, warunków, pod jakimi możemy najpierw coś poznać. 

a potem pomyśleć. Światopogląd to nie jest tylko obraz świati 
wprawdzie założenie, że mamy jakieś obrazy świata, tam sit 
pojawia, ale nic można sensownie mówić o światopoględzjt 
odrywając jego kategorie od dychotomii podmiotu i przed­
miotu. To znaczy, że ludzie mają światopoglądy tylko o tyle, 
o ile człowieka sproblematyzujcmy jako podmiot, świat zai, 
w tym i innych ludzi, jako przedmioty poznania. 

Tu zamierzam wyłożyć pierwszą mocną tezę mojego zagaje­
nia. Otóż. chciałbym pojęcie kryzysu światopoglądu wyostrzyć, 
rozumieć lulaj kryzys w pierwszym z tych idealistycznych 
rozumień, o których mówiłem wcześniej - a zatem stwierdzić, 
że światopogląd jako taki jest oznaką kryzysu Fakt. że 
człowieka, że świat prohlcmatyzujcmy w len sposób, że ludzie 
mają pewien światopogląd, mają pewien pogląd na świat, czy 
leż że świat jawi im s ię jako pewna naoczność - sam len fałd 
w sobie jest wyrazem kryzysu. Nic ma więc sensu mówić 
0 kryzysie światopoglądu naukowego bądź świalopogladi 
religijnego. Jest światopogląd i to właśnie jest znak kryzysu 
Coś takiego, jak sądzę dochod/i do glosti w Ziemi Ulro. 
niezależnie od tego, czy Miłosz zdaje sobie z lego sprawę, czy 
nic. Moim zaś zdaniem w dużej mierze mc zdaje sobie z tego 
sprawy. 

Cała nasza dyskusja przedpołudniowa |na temat: Czym jat 
„Ziemia Ulro" - diagnoza negatywna - red. ] mówiła o katego­
riach relacyjnych. Dyskutowaliśmy o tym, jaki charakter IM 
relacja między ogólnym a szczególnym, między Miłosze** 
adzie łem Miłosza, między diagnozą kulimy a diagnozą własne?I 
osoby. Sam fakl, że taka relacja istnieje, nie /osial w lej dyskus" 
poddany w wątpliwość i został przyjęty jako rzecz naturalH 
1 oczywista, podczas gdy nic jest to r / c c / ani naturalna, * 
oczywista. Nawet jeśli pojawiały się głosy, /e relacja ta je" 
tożsamościowa, to nadal jest to relacja. Dla mmc icdnak to W 
jest oczywiste i proponowałbym jaku pierw s/y punkt w 
dyskusji: czy w ogóle można o tym mówić sensownie, a jeśli U* 
lo jak.' Jako pierwszy chciałbym powiedzieć is Iko lylc, że jeż** 
/achod/i tutaj jakieś warunkowanie, lo warunkowanie W 
obustronne. To znaczy istotne jest lo, że Milos/ czy też nodm* 
mówiący w jego książce tyleż daje jakąś diagnozę świf*! 
swojej osoby czy rzeczywistości, ile sam jest w y i w o ^ j 
Innymi słowy, kiedy mówi o kryzysie kultury europejswj 
a mówi o tym niewątpliwie, to nie należy /upominać, że Mi^J 
nie jest niczym innym, jak produktem teiże kultury. I hyćn**! 
wracam do tego połączenia kryzysu i światopoglądu, właśni* I 
tym polega „ziemia Ulro" , że taka relacja /uczy na się P°j* ,1 
Magda Rud wprowadziła do dyskusji pojęcie Pana Boga. ja' '*! 
mogę powiedzieć tylko tyle: w moim pr/ekonaniu •• a"*\| 
Ul ro" wyraża się najpełniej nie tylko w tym. /e taśmo* 
produkowane samochody czy komputery, ale i w tym I C Ł | 

48 



taśmowo został wyprodukowany Czesław Miłosz i Pan Bóg 
także To znaczy „ziemia Ul ro" nie polega na niczym innym, jak 
na taśmowym produkowaniu rozmaitych form świadomości. 
! t 0 tyle. Dziękuję. 

MAGDALENA RUD: Powiedziałeś o taśmowym produkowa­
no Pana Boga. Ja sobie zdaję sprawę, że użycie takiego 
sformułowania miało być pewnego rodzaju prowokacją - widać 
tona kilometr. No więc j a d a ł a m się sprowokować i proszę, abyś 
t 0 wyjaśnił. 

ANDRZEJ M E N C W E L : Jeśli wyjaśnił nam pan, co należy 
rozumieć przez światopogląd, to nic wyjaśnił pan jednak, jaka 
jest relacja światopoglądu naukowego i religijnego. 

PAWEŁ M A C I E J K O : Odpowiadając na pańskie pytanie: w mo­
jej perspektywie jest to dokładnie wszystko jedno. U Miłosza 
natomiast to nic jest wszystko jedno. Fakt, że Miłosz buduje taką 
opozycję, mówi, że i religia, i nauka to są światopoglądy - ten 
fakt czyni jego książkę samozaprzeczną. W moim przekonaniu 
to przeciwstawienie jest przeciwstawieniem pozornym. Jeżeli 
i naukę, i religię sproblematyzujemy jako pewne formy świado­
mości, no to w zasadzie... 

MATEUSZ W E R N E R : ...dokonujemy za każdym razem tej 
samej operacji. 

PAWEŁ M A C I E J K O : ...to w zasadzie jest to samo. To znaczy, 
kryzys nie polega na tym, że są dobre formy świadomości i złe 
formy świadomości. To jest pozorne rozwiązanie, to, co Miłosz 
proponuje. I teraz odpowiadając Magdzie Rud. Odpowiedź. 
0 seryjną produkcję Pana Boga jakby też jest w tym zawarta. 
Bóg jest rozumiany w określony sposób. I kategorie, w których 
Bóg jest rozumiany, są znowu kategoriami świadomościowymi 
czy kategoriami kulturowymi. W gruncie rzeczy kategoriami, 
w których nie ma zasadniczych różnic. Nic ma zasadniczych 
różnic między kategoriami, w których rozumiesz telewizor czy 
samochód, a tymi, w których rozumiesz Pana Boga. 

KRZYSZTOF C H L I P A L S K I : Z jakiego miejsca ty myślisz? 
1 jeszcze jedna ważna rzecz. Wydaje mi się, żc w tym, co 
mówisz, jest zarzut, jest to wyraźnie wartościujące. Powiedzmy 
to w ten sposób: ty się z tym nie zgadzasz. Ty uważasz, żc to jest 
pogłębianie „ziemi U l ro" . 

PAWEŁ M A C I E J K O : Z jakiego punktu ja mówię? Można 
powiedzieć tak: w tej książce jest pewna diagnoza stanu 
rzeczywistości, są wyrażone - w sposób świadomy czy nie 
- sady: czym jest rzeczywistość i czym rzeczywistość być 
powinna. Tc sądy, w moim przekonaniu, są wyrażone z. perspek­
tywy absolutyzacji pewnej formy świadomości. Teraz jest 
pytanie, czy nawet jeżeli te sądy były prawdziwe, to czy one są 
nadal prawdziwe. Czy diagnoza, którą stawiał Miłosz, jest 
Jeszcze wciąż aktualna. Bo nic jest bynajmniej rzeczą oczywis-
•ł. że taka newtonowsko-kartezjańska nauka, z którą Miłosz 
Polemizuje, jest nauką, która istnieje obecnie i która rządzi 
j^zym światem. Pierwszy przykład z brzegu. Współczesna 
''*yka z fizyką newtonowską ma niewiele wspólnego. Jest tak 
wdzo antynewtonowska, jak tylko można sobie wyobrazić. 
wzeze dwa zdania. Otóż. w moim przekonaniu, rzeczywistości 

"oecnej tu i teraz nie da się ująć ani zrozumieć w kategoriach 
w iatopog|ądowych. W kategoriach dychotomii podmiotu 
Przedmiotu, relacji: podmiot - przedmiot. Niezależnie od tego, 

sobie tę relację zdefiniujemy i jak będziemy ją określać. Ta 
• czywisiość to dekonstrukcjonizm, lo New Age w religii, to 
p mnóstwo takich historii. 
. WEL KODAK: Ty, Pawle, powiedziałeś, że kiedy się 

^awia słowo . .światopogląd", lo musi nastąpić rozszczepie-
t y w ' *^ m ' 0 <-przedmiot . Musi pojawić się problem intersubiek-
y " °* c ' - problem kultury, tak jest zbudowana ta książka, takie 
ksi ^ " " k 0 ujmuje Miłosz. Zgoda, tak jest zbudowana ta 

a. ale Miłosz zdaje sobie z tego sprawę. Z tego, co ty 

^SzczrT- ^ Z y s c m ^ J u z t c n światopogląd, że już to 
zepienie - to „ziemia Ul ro" . To jest jej konstytutywna 

cecha - to rozszczepienie. On pisze tę książkę chcąc wyjść 
z Ulro - i to rozszczepienie potwierdza. Ale zdaje sobie z tego 
sprawę. Moje pytanie teraz jest takie: słowem kluczowym 
w Miłosza książce jest „wyobraźnia" . Czy wyobraźnia to jest 
świadomość, czy wyobraźnia to naiwna, prymitywna, tak samo 
naiwna jak naiwni byli ci greccy filozofowie przedsokratejscy. 
z podobnym lypcm naiwności, naiwna, ale jednak próba wyjścia 
poza lo. co jest przedmiotowe i podmiotowe, poza to, co jest 
kulturowe, poza to właśnie, co ty nazywasz świadomością? 
Poza to rozszczepienie? Czy wyobraźnia nic jest taką szansą? 
To słowo jest tutaj zupełnie kluczowe. 

PAWEŁ M A C I E J K O : Tak. Ja uważam, żc tak jak dychotomia 
religii i nauki, tak dychotomia rozumu i wyobraźni jest 
nakreślona z tego samego poziomu. Z poziomu światopoglądu. 
Wyobraźnia jest tutaj określana poprzez negację rozumu. Albo 
jako drugi człon relacji, której pierwszym członem jest rozum. 
I le kategorie kulturowe dotyczą wyobraźni dokładnie w takim 
samym stopniu, w jakim dotyczą rozumu. To nie jest tak. że 
istnieje wyzwolona wyobraźnia, która może dosięgnąć ab­
solutu. A jeżeli istnieje, to posiadają ją mistycy, no a mistycy, 
jak sam powiedziałeś, nie piszą Ziemi Ulro, tylko Drogę na górę 
Karmel. 

PAWEŁ R O D A K : Ja powiedziałem, że to jest naiwne. 
PAWEŁ MACIEJKO: Jeżeli ktoś pisze taką książkę, książkę 

dyskursywną; książkę, w której operuje pewnym aparatem 
pojęciowym, to wypowiada się z perspektywy świadomości 
i rozumu. 

MARCIN P I A S E C K I : Czy uważasz, że jesteśmy skazani na 
takie książki? 

PAWEŁ M A C I E J K O : Czy jesteśmy skazani na „ziemię Ulro"? 
M A R C I N P I A S E C K I : Tak 
PAWEŁ M A C I E J K O : Uważam, że lo jest tak - że wracając 

znowu do tego, co mówiła Magda - Pana Boga do dyskursu 
wkleić się nie da. Do dyskursu można wkleić pojęcie Pana Boga. 
A w momencie, w którym zaczynamy operować pojęciem Pana 
Boga, pakujemy się w „ziemię Ul ro" . 

A N E T A GÓRNICKA: Tylko jedno zdanie. T o doświadczenie 
mistyczne, które też nic wiem, czy może być opisane, jest 
jakimś sposobem w tym twoim rozumieniu. Czy to przeżycie 
nie może być intersubiektywne? 

PAWEŁ M A C I E J K O : Ja nie wiem, co może być sposobem. Ja 
wiem. żc to nie jest sposobem. Ja tyle powiedziałem. 

PAWEŁ R O D A K : Ja myślę, żc dość ważna jest tu scena, którą 
Miłosz opisuje, ta scena widzenia Oskara Miłosza. 

PAWEŁ M A C I E J K O : Uhm. 
PAWEŁ R O D A K : Oskar Miłosz zapisuje swoje widzenie. Że 

właśnie, już nie pamiętam jak to jest. że Bóg Abrahama, Izaaka. 
Jakuba, a nie Bóg filozofów. Widzenie, może widzenie, ale ja 
nic wiem, czy w ogóle widzenie jako widzenie, czy widzenie 
opowiedziane, to już nic... 

PAWEŁ M A C I E J K O : Tak, ale... Zobacz, Czesław Miłosz idzie 
jeszcze dalej. Nie tylko, żc nic opisuje widzenia, ale opisuje opis 
widzenia, które miał Oskar Miłosz. Jeszcze schodek dalej. 

PAWEŁ R O D A K : Ja wiem. 
ANDRZEJ M E N C W E L : Ja się na razie powstrzymywałem, bo 

to, co powiedział Paweł, budzi we mnie straszliwą ambiwalcn-
cję i czuję narastającą we mnie agresję. 

PAWEŁ R O D A K : Który Paweł? 
A N D R Z E J M E N C W E L : Paweł Maciejko powiedział szereg 

rzeczy słusznych i do pewnego momentu ja się z nim zgadzam. 
Znaczy, z określeniem trzech znaczeń kryzysu, z definicją 
światopoglądu, prawdę mówiąc to są takie bezdyskusyjne 
orzeczenia. Natomiast ton apodyktycznej refutacji. jakiej zo­
stało poddane to dzieło, pozostaje w zaskakującej dysproporcji 
do tych elementarnych ustaleń, jakie na początku podał Pawe ł 
Widzę dość mały zapas racji uzasadniających tę refutację. 
wprowadzona na początku kategoryzacja tę apodyktyczną 

49 



refutaeję uzasadnia dość słabo, by nic rzec, że nic uzasadnia jej 
wcale. Po drugie, tojcsi rzeczywiście kwestia emocjonalna i nie 
zdążyłem jeszcze sobie sam wyjaśnić, przeczekując kolejne 
fazy głosów, że mnie to dotyka. Ta rcfutacja mnie dotyka, choć 
nic jestem wyznawcą klęczącym tej książki, ani w ogóle lego 
autora. 

Więc spróbujmy sobie wyjaśnić, co właściwie się stało. Jak ja 
rozumiem to, co Paweł mówił? Najkrócej rzecz biorąc, zostało 
dokonane, nieuprawnione, moim zdaniem, utożsamienie pew­
nych operacji logicznych z pewną analizą historyczną. To są 
inteligentne uwagi, ale w pewnym sensie są lo operacje 
formalne, których prawic zawsze można dokonać, właściwie 
w odniesieniu do każdego tekstu, jakkolwiek by on był 
przedstawiony, a jedynym osiągnięciem jest lo. żc rzeczywiście 
doskonale dcslruują przedmiot dyskusji. Podczas gdy możliwy 
przedmiot dyskusji wygląda zupełnie inaczej. A jeśli nic 
zupełnie, to przynajmniej w dużej mierze. Inaczej jest położony, 
prawda? On jest rzeczywiście położony historycznie. Jeżeli ta 
książka ma jakiś sens, to ma sens historyczny. Ma ten sens 
spleciony, bo jest tyleż historią osobistą, co historią kultury, 
o czym była mowa. Można ją odrzucić - lecz nie ma mocy 
Operacji logicznej, tak mi się wydaje, zresztą ona w ogóle nic 
występuje w lej konkurencji i autor parę razy mówi: ja nic 
jestem filozofem, ja w ogóle inaczej jestem usytuowany. 

Jak jest usytuowany? Usytuowany jest na granicy kryzysu 
światopoglądu naukowego. I przedstawia pewne racje. Jest taki 
kryzys czy nie? „Jest" - odpowiada. Opis „ziemi Ulro" jest 
opisem światopoglądu naukowego. Światopogląd naukowy 
wytworzył tę ziemię. Otóż na tej ziemi, pan powiada, nic można 
dokonać rozróżnienia: subickt-ohiekt. Nic podobnego! Właśnie 
na tej ziemi to rozróżnienie zachodzi. Ta ziemia jest ukon­
stytuowana przez to rozróżnienie. Jest ukonstytuowana w ten 
sposób, że utworzyliśmy wokół siebie laki oto świat matematy-
czno-przyrodniczy i że on nam samym przedstawia się jako 
obiektywny. W świecie mitycznym, owszem, nie ma takiego 
rozróżnienia. Ale my nic jesteśmy w świecie mitycznym. 
W świecie mistycznym też prawdopodobnie nie ma, ale my nie 
jesteśmy w tym świecie. Dopóki jesteśmy tu, czy chociaż na lej 
granicy, to mamy prawo przemawiać lak, jak ten autor przema­
wia. A powiem jeszcze mocniej: on znalazł wiarygodny sposób 
przemawiania z tej granicy. Z tej granicy, która jest granią 
jednocześnie. Tak się usytuował. Bo gdyby on przemawiał 
w kategoriach obiektywnych, to dokonywałby fałszu, a gdyby 
przemawia) w kategoriach subiektywnej relacji mistycznej... 

PAWEŁ RODAK: Ja mam dużą wątpliwość, ale wypowiem ją. 
Wydaje mi się, że analizując tę książkę w pewnym momencie 
Paweł Maciejko doszedł do takiego stwierdzenia, którego tu nic 
wypowiedział, a które byłoby konsekwencją jego wypowiedzi 
Jeśli jest prawdą wszystko to. co powiedziałeś o lej książce, to 
należy sobie zadać pytanie o status słowa drukowanego w Ziemi 
Ulro. Nie wiem, czy byłby tutaj kres twojego myślenia, czy 
nowy etap, aleja lo tak widzę. I to jest pytanie do pana Andrzeja 
Mencwcla. Miałem wrażenie, żc pan przemknął wobec prob­
lemu podslawowcgo, który Paweł postawił. 

ANDRZEJ M E N C W E L : Jakiego? 
PAWEŁ R O D A K : Właśnie chcę powiedzieć. Konsekwencja 

takiej interpretacji lej książki byłaby następująca: kwintesencją 
„ziemi Ulro" jest biblioteka; kwintesencją „ziemi Ul ro" jest 
uniwersytet. Tak lo rozumiem, taka jest konsekwencja lego, co 
powiedział Paweł Maciejko. 

K R Z Y S Z T O F C H L I P A L S K I : To jak inaczej, jak inaczej o tym 
mówić, jeśli nie w bibliotekach? Gdzie jest napisane tak, jak ly 
byś chciał? 

PAWEŁ M A C I E J K O : Ja na razie nic mówiłem ani słowa, jak ja 
bym chciał. Ja mówię, że to, co robi Miłosz jest samozaprzecz-
nc. Bo usiłuje pokazać granicę światopoglądu naukowego, sam 
siedząc w tym światopoglądzie. To jest lo, co ja powiedziałem. 

A N D R Z E J M E N C W E L : Można powiedzieć z pewnego punktu 
widzenia, że stany mistyczne, albo może lepiej etnograficznie 
szamańskie lewitacje są prawdziwym wyjściem z „ziemi Ulro" 
Nic należy w ogóle mówić ani pisać, tylko należy rzeczywiście 
ulec lcwilacji. Uruchomić lakie siły, najlepiej bez słowa 
w których to by się mogło dokonać. Ale, niestety, powtarzając 
za Schillerem, dzisiaj jest możliwy światopogląd sentymentaj. 
ny, naiwny już nic jest możliwy. A w sentymentalnym ewokuje 
się naiwność jako pewną wartość i nikt niczego innego w tyrg 
świecie nie robi. I w tym sensie j a nie widzę u Miłosz 
smozaprzeczenia. To co, ma odtańczyć taniec? Co ma zrobić? 
Co to są za zarzuty? Uświadomienie sobie granic pewnej 
sytuacji intelektualnej może być wyrażone w podaniu intelek­
tualnego adresu. Nic musi być inaczej wyrażone. Może by{ 
wyrażone tańcem. Może być wyrażone dokonaniem operacji 
cielesnej, jakiej dokonywał Grotowski. Tylko to jest inny typ 
działań. Wtedy trzeba powiedzieć albo lak, jak to robił Artaud, 
żc słowo jest całe znicprawionc przez len świat . Używanie 
języka jest j u ż stanem choroby. Choroby, która lulaj jea 
nazywana „ziemią Ulro" .Tuła j mamy do czynienia z autorem, 
który mówi nam, żc nie mamy dokonywać operacji na ciele. 
Mówi. że mamy dokonać pewnych operacji na umyśle. I mówi 
to za pomocą środków przystosowanych do umysłu. To jea 
w porządku. 

K R Z Y S Z T O F C H L I P A L S K I : Wczoraj s ię z tym nie zgodziltf. 
my. To nie jesi żadna recepta. 

A N D R Z E J M E N C W E L : Ja nie mówię, żc lo jest recepta. 
Recepta lo jest golowy przepis. To jest co innego. Ja tylko 
mówię, ż c to jest wiarygodne, nie m o ż n a lemu postawie 
zasadnie zarzutu, żc to znosi samo siebie, jak to powiedział 
Paweł Maciejko. Moim zdaniem, nie znosi i jestem w stanie tego 
bronić. C z y nas to wyprowadza, czy me, to jest juz inny poziom 
dyskusji. Natomiast w ramach swoich założeń to jest spójne. Nie 
było tu mowy o żadnych bibliotekach. 

PAWEŁRODAK: A l e j a mówiłem o tym. co powiedział Paweł 
nie o Ziemi Ulro. Ja nie stawiam nowych zarzutów Miłoszowi, 
tylko j a mówię w tej chwili o tym. co powiedział Paweł. Nit 
wiem, dlaczego. Pawle, s ię nie zgadzasz, że taka jest konsek­
wencja tego, co ty mówisz. Jeśli s ię mówi. żc nawet samo 
uświadomienie sobie światopoglądu naukowego nic niedaje.no 
to żadna książka, żadna biblioteka, żaden uniwersytet. 

A N D R Z E J M E N C W E L : W o g ó l e żadne .samouświadomienie 
PAWEŁ R O D A K : Żadne samouświadomienie. l aka musi bu 

konsekwencja i o to mi chodziło. 
PAWEŁ M A C I E J K O : Jest pytanie: ..co lo znaczy - uświado­

mienie sobie światopoglądu naukowego'"' Otóż mi w tej 
książce brakuje ruchu w drugą stronę. Miłosz l eż jest podległy 
temu światopoglądowi, w gruncie rzeczy poza ten światopogW 
nic wychodzi. 

PAWEŁ R O D A K : Pisze, sto razy to zaznacza. 
PAWEŁ M A C I E J K O : Realnie znaczy lo tyle. że w grunc* 

rzeczy kategorie Miłosza i kategorie Jacqucsa Monoda są u* 1 

same. Tylko żc Miłosz nie chce albo nic umie sobie z tegoż* 
sprawy. 

A N D R Z E J M E N C W E L : Do pewnego stopnia. Ponieważ * 
Monoda, o ile pamiętam, cala kwestia sprowadza się do reW 
pomiędzy residuum animizmu i hipertrofią racjonaliz** 
A u Miłosza to nie jest residuum animizmu. to jest wyobrazi"' 
religijna. 

PAWEŁ M A C I E J K O : A co to jesl wyobraźnia religijna, P 3 " 
profesorze? * 

A N D R Z E J M E N C W E L : Powiedzieć mogę tera/ tyle. że 
Miłosza to jest to. co widział Swedcnborg. To jest l°-
ucieleśnia Sedcnborg. On lam był. on to widzia ł . To F 
wyobraźnia religijna. To jest realne bycie duchowe w ś#i*j* 
nadzmyslowym czy nadprzyrodzonym To jest wyobraź" 
religijna. 

50 



p ^ W E t M A C I E J K O : To są Marzenia jasnowidza. 
ANDRZEJ M E N C W E L : Dokładnie to sic nazywa Marzenia 

jasnowidzącego*. 
MATEUSZ W E R N E R : Myślę, że możemy już zostawić wyeks­

ploatowany wątek samozaprzcczności, bo... 
K R Z Y S Z T O F C H L I P A L S K I : ...jutro do niego wrócimy. 
MATEUSZ W E R N E R : Jest to pewien zarzut stawiany przez 

pawła Maciejkę, bardzo zresztą zgrabnie. Powiedzieliśmy 
sobie, że jest to zarzut raczej formalny. Ja chciałem zwrócić 
uwagę na inny zarzut, który pojawił s ię już. poza zagajeniem, ale 
także wyszedł z ust Pawła, i który jest być może ciekawszy 
j lepjcj można w niego uderzyć z perspektywy pana Andrzeja 
Mencwela. Ty mówisz, że być może cała diagnoza Miłosza 
przestała być aktualna, te sposoby uchwyiywania rzeczywisto­
ści, opisy tej rzeczywistości są nieadekwatne. Twierdzisz, że 
współczesna fizyka, współczesne przejawy postaw religijnych 
nic odpowiadają lej siatce pojęć, którą stosuje Miłosz. Rozu­
miem, że jest to siatka pojęć wynikająca z dychotomii 
obiekt—subiekt, która jest przez ciebie negowana jako właśnie 
kryzysogenna. Mam do ciebie pytanie: czy masz coś w zanad­
rzu? Nie możesz chyba pałać taką bezinteresowną nienawiścią 
do wszystkich formuł intelektualnych. Nic wierzę w to. Czy 
masz rzeczywiście w zanadrzu jakiś inny sposób opisu tej nowej 
rzeczywistości kulturowej, która nas dotyczy w dzisiejszym 
Jwiecie? Ziemia Ulro została wydana mniej więcej dwadzieścia 
lat temu, czy to się już. lak zdezaktualizowało? 

PAWEŁ M A C I E J K O : Ja nic pałam nienawiścią, o ile mi 
wiadomo, do niczego. I jeżeli czegoś nic lubię, to nic jest to 
bezinteresowne. Nielubicnie nic jest nienawiścią. Co do adek­
watnych opisów nowej rzeczywistości, to ja ich oczywiście nic 
mam. Natomiast nic udaję, że mam. Usiłuję tylko pokazać, że te 
są nieadekwatne. Mateusz, pierwszy z brzegu przykład: katego­
ria relacji. Znowu, nic precyzując, jaka lo jest relacja, czy to jest 
antynomia, czy dychotomia. W odniesieniu do fizyki kwan­
towej nadaje się na śmietnik. Tylko żc to jest materiał na d ługą 
dyskusję i nie wiem. czy w tej chwili jest sens ją podejmować. 

MATEUSZ W E R N E R : Ja się zastanawiam, czy rzeczywiście 
świat oparty na fizyce kwantowej tak bardzo różni się od świata 
opartego na fizyce newtonowskiej, jeżeli patrzeć na to z per­
spektywy Miłosza. 

KRZYSZTOF C H L I P A L S K I : Powiem tak: są takie rzeczy w tej 
książce, które bardzo irytują. Szczególnie wtedy, kiedy mówi 
sie o historii. Czy nie uderzające jest to, że Miłosz umieszcza 
moment kryzysu w pewnym określonym punkcie? To pytanie 
nie jest bezzasadne, bo postrzeganie pewnego momentu kryzysu 
* którymś momencie oznacza, że kiedyś przed kryzysem b y ł o 
lepiej i mam na to ironiczne pytanie: „Byli szczęśliwsi daw­
niejsi poeci?". Sprawdzić tego nic można, to raz, a po drugie 
-co nam to daje? Co b y ś chciał z tego wydobyć? O taką prostą 
r W z mi tutaj chodzi. Chodzi też o problem aktualności Ziemi 
wro. On także istnieje w sferze pewnej historii. I to nic tylko 
* historii takiej, którą można określić datą wydania tej książki, 
™ ja lej książki wtedy nic przeczytałem. Byłem za młody 
1 pytałem ją o wiele później. Dlaczego ta książka jest 
"'aktualna? 

ANDRZEJ M E N C W E L : Najpierw, jak rozumiem, pan powie, 
/ c J c s t nieaktualna? 

KRZYSZTOF C H L I P A L S K I : Nie. taki g ł o s się pojawił, więc ja 
" 1 0 Pytam. Dlaczego uważasz, że la książka jest nieaktualna? 
rmW" ^ ^ a t u t a J r o z u m ' e r n „aktualność" bądź „nieaklual-

K • Otóż sugeruje się, że w pewnym momencie ktoś się 
poraj z pewnym problemem, nauka dwudziestego wieku 

w L S . ' C '• £ t u p i m Newtonem i w związku z tym żyjemy 
Jakościowo zupełnie innym świecie. I ta książka jest tak 

do muzeum. Tak? Każda epoka, mówił przeciwnik 

ł * u ^ r i | (

£ J a polemicznego wobec Swedenborga pisma linmanuela Kania 
* ł M u u •'''•"'""'"/"((teto objaśnione przez marzenia metafizyki, lluinaczyl 

, M a * M. Kozłowski. Lwów IK99 

Hegla, Sorcn Kierkcgaard, załatwia swoje problemy sama. 
A mówiąc bardziej radykalnie, każdy sam sobie załatwia 
problemy, które stawia przed nim epoka. Nic ma czegoś takiego, 
jak „zestarzenie s ię" jakiegoś momentu. Sądzę, że cały czas 
stoimy wobec konieczności przeformulowania pewnego pojęcia 
myślenia historycznego, historyczności, które to przeformuło-
wanic ta książka umożliwia. I chciałbym, abyśmy mówiąc 
o kryzysie właśnie pomyśleli nad tym przeformułowaniem. To 
dla mnie jest niezwykle problematyczna sprawa, żc akurat 
w osiemnastym wieku Miłosz umieszcza swój kryzys. I co lo za 
sobą pociąga? Czy on rzeczywiście go umieszcza w osiemnas­
tym wieku i co jest w gruncie rzeczy przed osiemnastym 
wiekiem? A jeżeli jest inaczej, lo na czym ta inność polega? 
Jakościowa inność? I jak my to sprawdzimy? 

A N D R Z E J M E N C W E L : Ja myślę, że nadszedł czas, aby 
zobaczyć to z wysokości średniej, a nie - jak dotąd - z wysoka. 
Oczywiście, żc absolutyzacje historyczne, głoszące, że coś 
zaczyna się od Franciszka Bacona, a kończy się na fizyce 
kwantowej, są cokolwiek naciągane, są tylko pewnymi punk­
tami orientacyjnymi, nic mają żadnego waloru absolutnego. 
Ważne, że są między nimi różnice. I nagrani, jak powiedziałem, 
tej różnicy, usytuowana jest la refleksja. Od Oświecenia datuje 
się laki nurt myślowy w Europie, który charakteryzuje się tym. 
żc można obyć się, że nie tylko można obyć się. że należy obyć 
się bez iranscendencji. To jest światopogląd naukowy, on się 
kształtuje, to znaczy jego zaczątki są rzeczywiście u Bacona, 
jego inicjacja jako światopoglądu w oświeceniu, a jego apo­
geum w pozytywizmie, który wytwarza koncepcję światopo­
glądu naukowego. Co to znaczy światopogląd naukowy? To 
znaczy laki pogląd na świat, ugruntowany na nauce rozumianej 
w scjentyficzno-pozylywistyczny sposób, któremu nic więcej 
nie trzeba. I to panuje, naprawdę, daję wam słowo. Biblioteka 
Uniwersytetu Warszawskiego pełna jest książek, w których taka 
świadomość była wyrażana. To była realność historyczna. Cały 
marksizm Trzeciej Międzynarodówki, w kręgu którego ja 
przynajmniej spędziłem kawałek życia, jest niczym więcej niż 
rc-przybycicm, jeśli tak można powiedzieć, re-intronizacją tego 
anachronizmu. Jeżeli rodzi się taka świadomość, żc tamto się 
wyczerpało, której Miłosz przecież pierwszy nie wyraża, 
oczywiście, ona naprawdę rodzi się na przełomie dziewiętnas­
tego i dwudziestego wieku. To jest zdarzenie istotne w mental­
ności europejskiej, na miły Bóg! Pięć wieków rozwoju tej 
świadomości zostało zachwiane, tu się siały bardzo poważne 
rzeczy. Świat, w którym żyjemy, jest jeszcze zbudowany na 
zasadach fizyki mechanicznej. To wszystko, na przykład ten 
budynek, to nic jest fizyka kwantowa. To wszystko jest 
zbudowane na tych zasadach - jesteśmy w tym świecie, 
namacalnie, chodzimy po nim nogami. To była realność 
historyczna. Teraz Miłosz rozumie, że to była realność histo­
ryczna, i rozumie też lo, że ta realność historyczna się 
wyczerpuje, i pyta, jak doświadczać tego świata. Na podstawie 
czego mogę sądzić, żc cokolwiek dorzecznic myślę o tym 
świecie, skoro już nie na mocy tamtych przesłanek? Na mocy 
jakich przesłanek? To jest ważne pytanie - ono stoi na porządku 
dnia. 

PAWEŁ M A C I E J K O : Panie profesorze, no dobrze, ale jeśli la 
rzeczywistość jest zbudowana na fizyce newtonowskiej, z czym 
ja się oczywiście zgadzam, cały czas nas otacza, bo ten dom, bo 
samochód, bo komputer, bo .... no to skąd wiemy, że to się 
wyczerpuje, że to się kończy. W jaki sposób i na jakiej 
podstawie można powiedzieć laki oto sąd: koniec? 

A N D R Z E J M E N C W E L : Można powiedzieć na takiej pod­
stawie, że wiemy o tym, że to jest tylko rzeczywistość 
poszczególna, względna, a dla tamtej świadomości była to 
rzeczywistość konieczna i absolutna. 

J A K U B BORATYŃSKI: Jedyna. 
A N D R Z E J M E N C W E L : Jedyna. A dla nas ona już taką nie jest. 

O p r a c o w a ł Andrzej Mencwel 

51 


