
F r E A T R L A B O R A T O R J U / A 
. 15 K Z t O D W WE W R p C t A W ! U 

GROTÓW".I LJMVIH 'U-ŁtN . 

Grotowski 
wobec gnozy 

Zbigniew Osiński 

Bo la ziemia to gospoda 
W ogromnej naszej podróży. 
- Motto do Księcia Niezłomnego według 
Calderona - Słowackiego w Teatrze Labora­
torium. 1965 

OJ czasu ukazania się w roku 1976 wyboru tekstów Carla 
Gustawa Junga Archetypy i symbole, w przekładzie Jerzego Proko-
piuka i z jego wstępem zatytułowanym CG. Jung, czyli gnoza XX 
wieku, kusząca stała się perspektywa opisania działalności twórczej 
Jerzego Grotowskiego jako szczególnej odmiany i swoistej meta­
morfozy praktyki i myśli misteryjno-gnostyckiej, zrodzonej i roz­
kwitającej w starożytności, lecz „kontynuującej swój - w ogromnej 
mierze utajony - rozwój poprzez, całe średniowiecze i czasy 
nowożytne aż do naszych dni". 1 Można więc powiedzieć, że 
przynajmniej od dwudziestu lat problem ten niejako wisi w powiet­
rzu. 

W ostatnich latach pojawiło się w Polsce trochę ważnych 
publikacji dotyczących gnozy i gnostycyzmu. Są to przede wszyst­
kim prace księdza Wincentego Myszora i Jerzego Prokopiuka, 
a także tłumaczenia niektórych klasycznych już pozycji (jak na 
przykład książki: Gnoza Gillesa Quispela, w przekładzie Beaty Kity 
11 Wprowadzeniem Wincentego Myszora, Instytut Wydawniczy 
PAX, Warszawa 1988. oraz Religia gnozy Hansa Jonasa, w prze­
kładzie Marka Klimowicza, Wydawnictwo PLATAN, Kraków 
1994), numery specjalne czasopism, wśród których prym wiodła 
.literatura na Świecie"-', a od roku 1992 ukazuje się „Gnosis" pod 
redakcją Jerzego Prokopiuka (dotychczas zostało opublikowanych 
sześć numerów). To dość żywe zainteresowanie zasługuje na 
szczególną uwagę w kraju, w którym nawet podejrzenia o gnozę 
(ryły zwalczane dotychczas przez dwie ortodoksje: racjonalistyczną 
(żejest to „irracjonalizm" lub „mistyczne brednie") i wyznaniową 
(te to „herezje"). Teraz badania gnozy i gnostycyzmu wyszły 
* Polsce z ukrycia.' 

Byłem zdaje się pierwszym, który wskazał na związki prac 
1 postawy Grotowskiego z gnozą. Stało się to podczas dyskusji 
panelowej w kwietniu 1988 roku w Pałacu pod Baranami w Krako­
wie, kończącej sesję tcatrologiczną Laboratorium Jerzego Grotow-
s*iego I9S9-I984. Oto fragment tej dyskusji, opublikowany potem 
"a lamach Dialogu: 

OSIŃSKI: Gdy dzisiaj czyta się teksty Grotowskiego, takie jak 
Swift» czy Jak żyć by można, to widać, że jego postulaty etyczne nie 
wychodzą właściwie w żadnym punkcie poza Ewangelie. Tylko że 
Wazem mówi on: na tym właśnie polega głęboki tragizm, że nie 
«wsze tak żyć można [dzisiaj dodałbym jeszcze: w praktyce 
"oświadcza się tego bardzo r/adko i doznają tego prawdopodobnie 
""liczni albo bardzo nieliczni). Bo jeśli będziesz, tak żył zawsze, to 
zginiesz, gdyż ten świal jest światem rządzonym przez Pana 
"•""••ości, gdzie nie ma już i nigdy właściwie nie było miejsca dla 

tcmnego-Chrystusa z Apocalypsis. Dlatego ostatnie słowa Szymona 
notra wypowiedziane do Ciemnego brzmią: „Idź i nie przychodź 
ÎT-*! • Grotowski jako reżyser był tu najwyraźniej po stronie 
^tmnego-Chrystusa. Wszystko to koresponduje z postawą gnozy 
Posuw*6"'11 " e n o s ' s ia^o „poznania". Więcej - daje wyraz takiej 

O C 7 y w ' ś c i c Gnoza, a nie panteizm. 
w V ( 1 V / ? f ' • T° było zawsze bliskie Grotowskicmu Postawa taka 

S'Ç między innymi z romantyzmu, wielki polski romantyzm 
'omâ* 2^'-" m o c n o 'wiązany z gnozą i nie przypadkiem on tych 
ODO™ * * < o c n a Groiowskiemu chodzi nic tyle o wiarę, co 
dój n a n , e - wiedzę, ale właśmie w sensie gnozy: przez swego rodzaju 
C l a 4 auczenie. Poznać nie tylko mózgiem, lecz całością, totalnoś­c i 
Pra' 

*>e pięć lai po krakowskiej dyskusji ukazał się drukiem tekst 

jednej z jej uczestniczek, Małgorzaty Dziewulskiej, zatytułowany 
Ogniokrad. Autorka interpretuje myśl i dokonania twórcy Teatru 
Laboratorium jako przykład współczesnej, dwudziestowiecznej 
gnozy. I na pozór wszystko się zgadza, jednak przy uważnej 
lekturze Ogniokrada okazuje się, że niektóre fakty z biografii 
Grotowskiego i jego działalności zostały do interpretacji nagięte'. 
Co więcej, Grotowski odczytany przez Małgorzatę Dziewulską jest 
Grotowskim zredukowanym, odartym z tego, co w jego widzeniu 
teatru jest najbardziej istotne, a mianowicie z „aktu całkowitego" 
aktora i jego konsekwencji. 

W artykule czytamy między innymi: „Grotowski - wbrew 
komentarzom interpretującym jego wysiłki w duchu pewnego 
komunału wyzwolenia człowieka współczesnego z dolegliwości 
jego uprzedmiotowionego bytowania - wychodzi od generalnej 
krytyki s a m y c h p o d s t a w cywilizacji. [...] pozostaje faktem 
oczywistym, że zarówno pesymizm Grotowskiego co do kultury, 
jak i jego bunt sięgają dalej, niż przywykliśmy sądzić". Interpreta­
cja taka nie jest niczym innym, jak czynieniem z. Grotowskiego 
i jego światopoglądu jakiejś odmiany współczesnego nihilizmu 
(autorka używa określenia: „fundamentalny pesymizm"). Okreś­
lenie „aktu całkowitego", bez którego w ogóle nie ma „teatru 
ubogiego", jak i całego okresu „kultury czynnej", jako „komuna­
łów" - jest grubym nadużyciem. W taki sposób można przecież 
skutecznie „załatwić" każdą ideę i każdą wizję świata, ze wszyst­
kimi świętymi tekstami włącznie. Pozostaje zresztą postawić 
pytanie, czy przypadkiem komunałami nie są raczej pomówienia 
0 nihilizm i pesymizm, które autorka Ogniokrada wmawia Groiow­
skiemu? 

Dalej Małgorzata Dziewulska stwierdza: „Tak czy owak, była lo 
więc przyspieszana z czasem ucieczka do przodu, jak najdalej od 
tego, czym zajmowali się wszyscy inni. Szerokim łukiem omijając 
aktualność, myśl Grotowskiego wybiegała coraz bardziej w przy­
szłość, a jednocześnie szukała korzeni w coraz dalszej przeszłości. 
Początkowy punkt wyjścia, a więc idee misteryjne romantyków 
1 Osterwy, stał się centralną osią obrotową pomiędzy projektem 
przyszłościowym i podążaniem coraz dalej w głąb historii ducho­
wości, aż. do źródeł przedchrześcijańskich". Bardzo znamienne dla 
tej interpretacji jest owo rozpięcie światopoglądu Grotowskiego 
wyłącznie na osi przeszłość-przyszłość; teraźniejszość jest tu 
zredukowana właściwie do zera. Aby czegoś takiego dokonać, 
trzeba było znowu zapomnieć o „akcie całkowitym", o którym sam 
Grolowski tak pisze: „W momencie, kiedy aklor ten akt osiąga, staje 

65 



się fenomenem hic et nunc; lo ani opowiadanie, ani tworzenie iluzji 
- to czas teraźniejszy"." Wbrew bowiem Dziewulskiej można łatwo 
wykazać , że działalność Grotowskiego we wszystkich czterech 
okresach jego twórczości była nastawiona przede wszystkim na 
czas teraźniejszy, na owo hic et nunc. Bez tego trudno byłoby 
zresztą mówić o „świadomości mitycznej" czy „myśleniu mitycz­
nym" (w rozumieniu Cassirera), którą twórczość ta wyraża w spo­
sób wyjątkowo klarowny. 7 

Chyba że autorka Ogniokrada ma na myśli polską rzeczywistość 
pol i tyczno-społeczną drugiej po łowy lat s iedemdziesiątych i lat 
osiemdziesiątych. Dziewulska przywołuje ją zresztą całkiem jedno­
znacznie, kiedy wskazuje na „brak współbrzmienia (Grotowskiego 
i jego Laboratorium) z historią przeżywaną przez własne społeczeń­
stwo" oraz ich „mijanie się ze stanem ducha elit kulturalnych". 
Miało to oczywiśc i e swoje konsekwencje: „ D o skutków mijania się 
czasu wewnętrznego z czasem spo łecznym, wyobcowania czasu 
społecznego, należał niewielki przepływ informacji między praca­
mi Laboratorium a szerszym kręgiem myślenia oraz ogromna liczba 
nieporozumień. Łączyło się to ze stopniowym utajnieniem przed­
miotu badań Laboratorium. (...) Instytut stawał s ię w coraz 
większym stopniu rzeczywistością ezoteryczną". I to wszystko 
właśnie s p o w o d o w a ł o „ostateczne wycofanie się (Grotowskiego 
i jego współpracowników] ze wspó lnego świata". 

Pozostaje jeszcze wyjaśnić czytelnikowi, że przywoływany 
w Ogniokradzie „czas społeczny" wydaje się dla autorki artykułu po 
prostu czasem zgodnym „ze stanem ducha elit kulturalnych". 
W tym punkcie podzielałbym jej stanowisko; także uważam, że 
głębokie zainteresowania i poglądy Grotowskiego zupełnie nie 
pokrywały się i pokrywać się nic mogły z zainteresowaniami 
i poglądami polskich elit kulturalnych. Podejrzewam nawet, że 
wytworzyła się (u przepaść. M o g ę jedynie przypuszczać, że ze 
swoją postawą i poglądami Grotowski był w tamtych latach 
całkowicie osamotniony wśród swoich rodaków. Był i czuł się 
odmieńcem. Muszę jednak zapylać: kto właśc iwie jest owym 
zbiorowym podmiotem Ogniokrada? W czyim imieniu Małgorzata 
Dziewulska używa zbiorowego „ m y " ? C z a ma to być „elita 
kulturalna", „środowisko teatralne"? Nie wiem. 

Przy wszystkich jednak moich krytycznych zastrzeżeniach do 
poglądów sformułowanych w Ogniokradzie chciałbym podkreślić, 

że jego ukazanie się by ło faktem niewątpl iwie ważnym, ponieważ 
artykuł ten prowokował do zasadniczej polemiki o twórczość 
Jerzego Grotowskiego, i to w sprawach traktowanych u nas 
tradycyjnie jako zbiorowe tabu, a w i ę c po prostu przemilczanych..-

Sam Grotowski wypowiedz ia ł się publicznie na temat gnozy 
tylko raz. By ło to 20 marca 1981 roku na Uniwersytecie G d a ń s k i e 
gdzie został zaproszony przez redakcję Transgresji. W czwartym 
toinie tego znakomitego wydawnictwa, redagowanego przez profe­
sor Marię Janion i jej uczniów, ukazały się potem trzy relacje 
uczestników tego spotkania. Zgodnie z życzen iem Grotowskiego 
spotkanie nie by ło nagrywane; ostatecznie więc jego wypowiedź; 
utrwalona została w trzech wersjach. Kwiryna Ziemba zapisała: 
„Gnoza jako system nie interesuje mnie. Każdy system jest łożem 
prokrustowym, do którego cz łowiek musi się przykroić". U Jolanty 
Sicjak Grotowski mówił : "Gnoza jako system zupełnie mnie nie 
obchodzi". Najwięcej zanotowała Zolla Zakiewicz: „Gnoza wlaj. 
ciwie mnie nie obchodzi. Jest to system, system jeden z wielu. 
A każdy system to loże prokrusowc, do którego trzeba się 
przystosować. Przystosować tak samo, jak Prokrust ze Sparry 
przycinał lub rozciągał do rozmiarów swego łoża pojmanyct 
nieszczęśników."* A jednak nie sądzę, by tę deklarację można było 
uznać za w pełni wiążącą. Można ją chyba przyjąć jedynie 
dos łownie: Grotowskiego nic interesuje gnoza pojmowana jako 
„system", co jednak nic oznacza, że nie jest ona dla niego ważna ni 
inny sposób, oczywiśc ie : jego własny. 

Sprawa nic wyczerpuje się bynajmniej w wyraźnie występującej 
u Grotowskiego niechęci do wszelkiego etykietowania jego twór-
czości . Określając rzecz moż l iwie najprościej, przyjmijmy, fe 
w przypadku twórcy Teatru Laboratorium można mówić w każdym 
razie o wątkach i inspiracjach gnostyckich i gnostycznych. Nato­
miast jednym z gnostyków X X wieku jest on jedynie w barda 
szczegó lnym znaczeniu i pod pewnymi warunkami, w jego świato­
poglądzie bowiem występują równic / walki c/y elementy nie 
gnostyckic. 

W tym miejscu wprowadźmy niezbędne uściślenia. Przypomnij-
my najpierw, że w sferze życia duchowego mamy - jak pisze Jera 
Prokopiuk - trzy podstawowe drogi po/n.iwc/e. zależnie od 
struktury duszy ludzkiej: g n o z ę md greckiego slow a „gnosis"), 
która oznacza poznanie i wiedzę bezpośrednią ..w mkającą w istnie 

11. 2. Książe Niezłomny. Teatr Laboratorium we Wrocławiu. 1965. Od lewej: G. Kulig, Rena Mirecka, Maja Komorowska. 
Mieczysław Janowski, Antoni Jahołkowski. Ryszard Cieślak (Książę). 

66 



Boga. świata i człowieka'"', m a g i ę interesującą się aspektem woli 
oraz m i s t y k ę opartą na uczuciach. Inaczej mówiąc: gnostyk 
dąży d ° poznania poprzez gnosis, poznania pojmowanego jako 
- z m i e n i a j ą c e cz łowieka doświadczenie typu twarzą w twarz. 
Ĵ yli do bezpośredniego oglądu boskiej rzeczywistości lub - jak 
ujmuje to Hans Jonas - „ w najbardziej podniosłym, a zarazem 
w najbardziej paradoksalnym sensie tego s łowa - (...) poznanie 
tego, co niepoznawalne"1"); mistyk zmierza do utożsamienia się czy 
upodobnienia do Boga lub bóstwa; mag zaś - do poddania się jego 
woli i zarazem jej wykorzystania. Gnostyk jest przy tym również 
w jakimś stopniu mistykiem i w jakimś stopniu magiem. 

Współcześnie gnoza wraz z magią i . mistyką stanowi „trzecią 
drogę ludzkiego dążenia do poznania, obok religii, opartej na 
wierze, i filozofii wraz z nauką, które za podstawowe narzędzia 
przyjęły doświadczenie , eksperyment i refleksję. „Gnoza zresztą 
-pisze dalej Prokopiuk - nie odrzuca ani wiary, ani empirii, 
eksperymentu czy refleksji, w swej holistycznej postawie będąc 
również sztuką i czynem." 

Za ustaleniami wprowadzonymi przez Jerzego Prokopiuka. 
przyjętymi zresztą dziś powszechnie w badaniach naukowych, 
pojęcia „gnoza" i „gnos tyczny" odnoszę w niniejszym tekście do 
specyficznego typu poznania i soterycznej wiedzy, które w całej 
historii oznaczają „aktywną drogę duchowego poznania Boga 
i świata", natomiast pojęcia „ g n o s t y c y z m " i „gnostycki" to .jeden 
z licznych i moż l iwych światopoglądów, niegdyś mający charakter 
eskapistyczny". wiążący się z religią i systemami istniejącymi 
głównie w starożytności (od I wieku przed Chrystusem do I I I - I V 
wieku naszej ery)". 

W innych opracowaniach Prokopiuk mówi również o ponadcza­
sowej „zasadzie gnozy", która oznacza „znajomość boskich praw 
zastrzeżonych dla elity"1-, co jest równoznaczne z jej ezoterycznym 
charakterem. Jednym z niezbędnych warunków wtajemniczenia jest 
w takim ujęciu doświadczenie procesu indywiduacji (w znaczeniu 
nadanym temu pojęciu przez Junga i jego uczniów). 

Interesującego rozróżnienia mistyki i gnozy jako dwóch opozy­
cyjnych kategorii doświadczenia poznawczego (catégories d'esp-
nts) dokonał Raymond Abbelio, autor La Structure Absolue 
\ approches de la nouvelle Gnose, wydanych u Gallimarda w latach 
1965 i 1981. W późniejszej książce czytamy: „Opozycja ta nie jest 

linearna, ale dialektyczna, to znaczy, że zawiera ona wspólne 
związki , zależności , całość potencjału cz łowieka. Gnoza jest: 
solarna, męska, dzienna, apollińska, arystokratyczna, natomiast 
mistyka: chloniczna, żeńska, nocna, dionizyjska, demokratyczna. 
Pierwsza kieruje siły istnienia cz łowieka (les forces de l'être) 
dośrodkowo, prowadząc do e n s t a z y (termin Mircei Eliadego), 
podczas gdy druga dysponuje nimi odśrodkowo, prowadząc do 
e k s t a z y . Upraszczając, można powiedz ieć , bez hicrarchizowa-
nia obu, że gnoza «rozumie» mistykę, ale mistyka « nie rozumie» 
gnozy. W tym właśnie wyraża się głęboki sens s łów świętego Jana: 
«A światłość w c iemności świec i i c i e m n o ś ć jej nie ogarnęła*"". 

I dalej Raymond Abellio: „ O c z y w i ś c i e , nie twierdzę, że mistyka 
jest reakcyjna, pewne jest jednak, że znajduje się w niej czynnik 
rozpadu świadomośc i , uśpienia inteligencji i, w ostatecznej konsek­
wencji, ryzyko alienacji ludzkiego istnienia (la risque d'aliénation 
d'etre). Mistyka prowadzi do esktazy (...]. Gnoza jest jej dokładnie 
przeciwstawna: inteligencja jest w niej aktywna i nic prowadzi ona 
do ekstazy, lecz do lego, co Mircea Eliade nazwał neologizmem 
e n s t a z a [...]. T o jest podstawowe: gnoza pozwala grać racjonal­
nością, doświadczać tego, co my, ludzie Zachodu, wnosimy w świat 
począwszy od Starożytnej Grecji . Z pewnośc ią jest rozum i rozum: 
istnieje rozum logiczno-dedukcyjny, który doprowadził do zupeł­
nego impasu cpistemologicznego, znanego nam dzisiaj tak dobrze, 
oraz do kryzysu podstaw nauki; ale jest też inny «rozum», który bez 
nadmiernej skromności nazywamy w y ż s z ą ś w i a d o m o ś -
c i ą, zaś Husserl określał go jako r o z u m t r a n s c e n d e n t n y . 
T o właśnie jest rozum g n o s t y k ó w . " 1 4 

Tak rozumiana gnoza nie jest domeną nauki, opartej na erudycji, 
lecz wiedzy opartej na poznaniu, gnostyk zaś to c z ł o w i e k 
p o z n a n i a , o którym w Performerze Grotowskiego mówi się 
następująco: „Performer - z dużej litery - jest cz łowiek iem czynu. 
A nie cz łowiek iem, który gra innego. Jest tancerzem, kapłanem, 
wojownikiem; jest poza podziałami na gatunki sztuki. 1...) Perfor­
mer to stan istnienia. Cz łowiek poznania: można widzieć go jak don 
Juana w powieściach Castancdy, jeżel i lubi się romantyczności . 
Wolę myśleć tu o Pierre de Combas. C z y nawet o tym Don Juanie, 
którego opisuje Nietzsche: buntownik, przed którym poznanie stoi 
jak powinność i który maje podbić. Jeśli nawet nic wyklęli go inni, 
czuje się odmieńcem, o u t s i d e r e m . (...) Człowiek poznania 



rozporządza czynieniem, d o i n g, a nie myślami albo teoriami. [...] 
Poznanie to sprawa czynienia."" Performer - „cz łowiek poznania" 
jest dla Grotowskiego zarazem „cz łowiekiem wewnętrznym": 
„Między cz łowiek iem wewnętrznym a cz łowiek iem zewnętrznym 
jest ta sama nieskończona różnica, jaka jest pomiędzy niebem 
a ziemią.""' 

Według Raymonda Abellio celem „struktury absolutnej, której 
źródło stanowi gnoza, ma być właśnie: „narodzenie cz łowieka 
wewnętrznego". Pojawia się on przede wszystkim w tym, co autor 
Approches ile la nouvelle Gnose nazywa „kapłaństwem niewidzial­
nym",jednak dzień, w którym zaczyna ono potrzebować instytucji 
Kościoła i, w konsekwencji, znika w nim owo „bycie niewidzial­
nym" - j e s t już niczym innym jak wejśc iem w fazę dekadencji." 
Otóż ó w „człowiek wewnętrzny" wydaje się być dokładnym 
analogoncm tego, co Grotowski w Teatrze a rytuale określał jako 
„akt ca łkowity" u aktora i, odpowiednio, jako „cz łowieka cał­
kowitego". 

Problem „całkowitośc i" , „totalności cz łowieka" jest niewątp­
liwie jednym z podstawowych w twórczości Grotowskiego. Nic 
zatem dziwnego, że wracał do niej często również, i w okresie 
.jteatru uczestnictwa", między innymi w programowym tekście 
Święto i. roku 1972. Zbliżony obraz odnajdujemy także w tekście 
Wędrowanie za Teatrem Źródeł z końca lat s iedemdziesiątych. 
Grotowski odwoływał się wtedy wyjątkowo często do autora 
Dziadów. Pisał: „Mick iewicz formułował to tak - cytuję z pamięci 
- chodzi o «pragnienic bycia cz łowiek iem zupclnym», «calym 
cz łowiek iem*, «ez iowiek icm pojętym jako całość» , to znaczy 
takim, który by zarazem jako wojownik uczestniczył w historii 
i uczestniczył w życiu swojej istoty, s łowem - «oddawat się 
całkowicie temu, co czyni»."" 1 Jak łatwo zauważyć . Grotowski nie 
podziela dualizmu tak charakterystycznego dla wszelkich gnos-
tycyzmów i gnozy. Spróbujmy zatem odpowiedzieć na pytanie: 
jakie są najbardziej zasadnicze zbieżności i różnice między gnozą 
a światopoglądem i postawą twórcy Teatru Laboratorium? 

Zacznę od tego, że Grotowskiemu dość odległy wydaje się byf 
aspekt teologiczno-kosmologiczny gnozy. Bliska jest mu natomiast 
koncepcja cz łowieka , według której składa się on z trzech elemen­
tów: ciała, duszy i ducha - stanowisko takie nazywa się leriadyz. 
mem. Fundamentem i o s n o w ą j e s t przy tym u Grotowskiego zasada 
biegunowości : spontaniczności i dyscypliny, myśli i uczucia, ciała 
i umysłu, świadomości i podświadomośc i , seksu i mózgu, wewnęt­
rznego i zewnętrznego i tak dalej. Ponowną jedność rozdartego 
cz łowieka i świata, a także jedność sk łóconego najczęściej ze sobą 
samym cz łowieka os iąga się jednak nie przez odrzucenie którego 
z aspektów, lecz przez ich integrację i syntezę. Jest to zgodne 
z „prawem" cnantiodromii - zbieżności przeciwieństw, zgodnie 
z którym wszystko, wcześniej czy później , przechodzi w swoje 
przeciwieństwo. Do tak pojmowanej zbieżności przeciwieństw 
odnoszą się szczegó ln ie coincidentia oppositorum (zgodność, jed­
ność przeciwieństw) i complexio oppositorum (splot, wzajemna 
zależność przeciwieństw 1 ' ') . Zgodnie z „prawem" enantiodromij 
należy również interpretować ó w słynny paradoks Grotowskiego: 
..Nie należy dążyć do unikania sprzeczności , przeciwnie - to 
w sprzecznościach zawiera się istota rzeczy." 2 0 

W indywidualnej, ludzkiej skali - prowadzi do tego proces 
indywiduacji. Powołajmy się w tym miejscu na świadectwo 
Ryszarda Cieślaka. Tak opowiadał on o swojej pracy nad rolą 
Księcia Niez łomnego: „Niepodobna [...| traktować jej w katego­
riach wyłącznie artystycznych - wywoła ła ona zasadniczą przemia­
nę w całej mojej psychice, przeobraziła mnie nie tylko jako aktora, 
ale jako cz łowieka. Był to proces sprzężony: dojrzewanie aktorskie 
łączyło się z dojrzewaniem lud/kim. Rola ewoluowała, kształ­
towała się, w miarę jak kształtował się mój osobisty stosunek do 
zjawisk, do otoczenia, do świata. Tego rodzaju proces nie ogranicza 
się zresztą u nas tylko do mojej osoby. Wypływa to / zasadniczego 
podejścia Grotowskiego do funkcji teatru, funkcji aktora."21 A kilka 
lal później - w roku 1974 - dopowiadał: . .Była to najgłębiej idąca 
samonenetracja. rodzaj osobistej spowiedzi. Kiedy następuje w tym 

I I . 4, 5. Teatr Laboratorium. Wrocław, ok. 1972. W okresie „Kultury czynnej" nastąpiło wyjście poza salę teatralna-
Zdjęcia, autorstwa jednego z członków zespołu - Andrzeja Paluchiewicza. wykonane w Brzezince k. Oleśnicy, 

gdzie odbywały się niektóre przedsięwzięcia Teatru Laboratorium. 



akcie przekroczenie ostatniej granicy, człowiek czuje się tak, jakby 
*yszedl z ciemnego tunelu na otwarta, jasna, przestrzeń"." Cieślak 
M własnym przykładzie przedstawia tu proces indywiduacji; 
• Junga jest to proces, „w trakcie którego osoba staje się 
•^podzielona, tzn. osobną, niepodzielną jednością hih «pełnią»" 
••OCZtśnie występuic tu postulat wyzwolenia się cz łowieka 
' W dotychczasowego świata, cci dokonuje się przez szczegó lnego 
rodzaju doświadczenie prowadzące do poznania i będące samo 
, * ~ l e poznaniem w głębokim znaczeniu lego stówa; innymi 

**y: chodziłoby o gnozę, chociaż ani Grotowski, ani Cieślak nie 
--'Ja tego pojęcia. 

'pOoniejak Jung i jungiści . Grotowski akcentuje nie d o s k o -
t l i i e « i ^ P e ' n ' e c z ł o w i c k .1 1. w konsekwencji, doma-
l'vrnlr n,e&° ^yfnilaeyjnego otwarcia M C na sferę cienia, przy 
"«cnx ' / u J e S'« l» przede wszystkim w pracy, niezwykle tutaj 
' •» ' !? W n ( p' 'k*" J a ' c o archetypowy obraz pełni potencjału cz ło-
* J M > t « t n ° ^ C ' u s ob<>wosci zapisywana |cst przez Grotowskiego 
literą t a c h - na przykład w Performerze, jako „Ja" pisane dużą 

d j ( k * * e m y 'eraz, czym poszukiwania Grotowskiego n i e s ą . 
oznacza ( ^ s l ' " r n m e SM one żadnym systemem naukowym. Nie 
*' i i n >chrń' ' e ( - n a k' ż e n ' c m a w n ' c " aspektów czy clc incnlów 
8 1 1 0 ntożeT"^ * ' ^ w z 8 ' c d e m naukowym, a jednym z d o w o d ó w 
'̂cktorych nńi C - ° r a z s / c r s / e slos«>wanie w pedagogice teatralnej 

"kiegoi svst Grotowskiego. Grotowski nigdy nie tworzył też. 
^ m d z a i u e m U ^'O Z O I~icznego czy kulturowego i nic przejawiał 
* b 5 3 ! , a s P , r * J ' - Wreszcie jego myśl i doświadczenia nie są 

~ a ^ d m t e ° l o g i ą ) . Powtórzmy: Grotowski odwołuje się do 
* ty zhinrlL ° , p i s t i s ( w i a r y ) . Jego światopogląd nie jest 1 nigdy * iorem"H F l : , U S ( w i a r y ) - Jego światopogląd nie jest i nigdy 

icy , " "ogmatów, brak w nim elementu kultu, a jego 
ympatycy nie stanowią społeczności w sensie 

religijnym. Choć niewątpl iwe jest tu również istnienie charyz­
matycznego przywódcy. 

Kluczowe natomiast znaczenie wydaje się mieć dla Grotow­
skiego jego obraz cz łowieka. Za Teofilem z Antiochii, chrześcijańs­
kim pisarzem i biskupem żyjącym na przełomie 11 i III wieku 
- mówi: „Pokaż mi twojego cz łowieka , a j a ci pokażę mojego 
Boga". Przywołajmy pełny kontekst, w jakim padają te słowa: 
..Pewnego dnia Teofil z Antiochii, wezwany przez jakiegoś pogani­
na: «pokaż mi twojego Boga» , odparł: «pokaż mi twojego cz łowie ­
ka, a ja ci pokażę mojego Boga» . Zajmijmy się tym razem tylko 
pierwszą po łową zdania: t w o j e g o c z ł o w i e k a . . . Jest to 
termin wykraczający poza pojęcia religijne. Myś lę , że w nim Teofil 
z Antiochii dotknął c z e g o ś podstawowego w życiu ludzkim. Pokaż 
mi twojego człowieka. . . - to j ednocześn ie ty - «twój cz łowiek" 
i nic-ty -nic-ty jako obraz, maska dla innych. T o ty niepowtarzalny, 
jednostkowy, ty w całkowitości swojej natury: ty cielesny, ty 
ogołocony. Zarazem: to ty ucieleśniający wszystkich innych, 
wszystkie istnienia, całą historię. 

Jeśli wymaga się od aktora uczynienia c z e g o ś n iemoż l iwego 
i jeśli on to uczyni, to nie on - aktor - był tym, kto mógł to uczynić, 
ponieważ tym, co m o ż e uczynić on - aktor - jest tylko to, co 
moż l iwe , znane. Uczyni ł to «jego cz łowiek» . W ó w c z a s dotyka się 
tego, co istotne: « twojego c z ł o w i e k a * . " " 

W artykule Wędrowanie za Teatrem Źródeł Grotowski raz 
jeszcze wróci do tych słów: , ,«Pokaż mi twojego cz łowieka, a ja ci 
pokażę mojego Boga» . Niewiele m o ż e to znaczy dla kogoś , jeśli 
pojmuje się to w tak zwanym znaczeniu duchowym albo jako 
metaforę. Ale powiedzmy, że to nie jest metaforą, że jest dosłowne. 
«Pokaż mi twojego cz łowieka , a j a ci pokażę mojego Boga» ." 2 6 

Owo „najbliższe pokrewieństwo" istniejące między Bogiem 
a cz łowiekiem omawia również Paul Evdokimow w swojej książce 

69 



Prawosławie21, bardzo dobrze znanej Grotowskiemu - towarzyszy­
ła mu ona zwłaszcza w okresie pracy nad Apocalypsis cum Figuris. 
Św. Bazyli powiedział: „Człowiek jest to stworzenie, które otrzy­
mało nakaz stania się Bogiem" rl Zgodnie z tym obrazem została 
stworzona całość ludzkiej natury. Między Bogiem a przebóst-
wionym człowiekiem jest tylko ta różnica, że „Bóg jest nie­
stworzony, podczas gdy człowiek istnieje dzięki stworzeniu".1* 
Naśladownictwo natury Bożej polega na tym, że człowiek „sam 
staje się światłem", 1" a nie tylko odzwierciedla je. W takim właśnie 
kontekście Paul Evdokimov interpretuje przytoczone już tutaj słowa 
Teofila z Antiochii." 

Z kolei w gnostycko-chrzcścijańskiej Księdze Tomasza Zbawca 
zwraca się do apostoła: „Ty już poznałeś siebie i będziesz nazwany 
samopoznaniem. Kto zaś nie poznał siebie, nie poznał niczego. Kto 
zaś poznał, doszedł do poznania głębokości wszystkiego, dlatego 
jesteś moim bratem Tomaszem."" Dla gnostyka poznać siebie to 
znaczy uświadomić sobie swoje pochodzenie i istotę, czyli poznać 
wszystko: „Trzeba, aby każdy ćwiczył się w różny sposób i wy­
rzucił z siebie ten element, aby już nie był w błędzie, lecz aby 
uchwycił siebie samego takim, jakim był najpierw.Poznanie 
siebie jest podstawowym zadaniem człowieka, a prowadząc do 
poznania Boga ląc^i się ono z poznaniem siebie jako cząstki 
boskiej. Człowiek poznający siebie - jak mówiliśmy - sam staje się 
światłem: „Istnieje światłość w człowieku światłości i on oświeca 
świat."" 

W logionie trzecim Ewangelii Tomasza jest powiedziane: „Skoro 
poznacie samych siebie, wtedy będziecie poznani i będziecie 
wiedzieć, że jesteście synami Ojca żywego. Jeśli zaś nie poznacie 
siebie, wtedy istniejecie w nędzy i sami jesteście nędzą."" Poznanie 
siebie jest równoznaczne z uświadomieniem swego pochodzenia 
i istoty - synostwa bożego. Wyrażenie „syn człowieczy" może być 
interpretowane w różny sposób. Według Wincentego Myszora 
„określenie «syn człowieczy*, zważywszy mocne związki pism 
gnostyckich z apokaliptyką, oznacza istotę boską. Gnostycy praw­
dopodobnie określali nim pierwszą emanację.'"* W tekstach gnos­
tyckich powtarza się len sam scenariusz sotcriologiczny: upadłego, 
pozbawionego świadomości Adama budzi „Syn Boży", „Jezus 
Światła", Zbawiciel, wcielenie Zbawczej Inteligencji. To odkupie­
nie poprzez gnozę jest zarazem wyzwoleniem, a składają się na nic 
trzy etapy: przebudzenie, objawienie zbawczej nauki i anamnesis 
(przypomnienie i uświadomienie sobie).'7 Na spotkaniu we Wroc­
ławiu w kwietniu 1991 roku Grotowski podkreślał, że w Sztukach 
Rytualnych, realizowanych pod jego kierunkiem obecnie pod 
Pontedcrą we Włoszech, kluczowe znaczenie ma dlań taki tekst: 

To become Understand 
To become Understood 
W polskim przekładzie znaczy to: 
Stań się Pojmowaniem 
Stań się Rozumieniem 
Przypomnijmy, że końcowy fragment Performera Grotow­

skiego jest zatytułowany Człowiek wewnętrzny. We wcześniejszych 
jego tekstach, począwszy od Ku teatrowi ubogiemu z roku 1965, jest 
on nazywany „człowiekiem całkowitym" albo „człowiekiem zupeł­
nym". Najkrócej mówiąc, len obraz człowieka zdaje się dokładnie 
odpowiadać temu, co gnostycy określali imionami: „człowiek 
wewnętrzny (ho endiśthetos anlhropos), „człowiek duchowy lub 
„pneumatyczny" (ho pneumatikós an(hropos) czy „człowiek ar­
chetypowy" (ho archanthropos); o „człowieku wewnętrznym" 
pisali również między innymi święty Paweł i Mistrz Eckhart. Jest to 
w ogóle jedno z centralnych pojęć gnostyckich, a obraz „wy­
zwolenia boskiego człowieka", nazywanego także „praczłowie­
kiem" i „pierwszym człowiekiem", pojawia się u wszystkich 
gnostyków i neognostyków. 

W ujęciu Grotowskiego „sztuka jako wehikuł" to przede wszyst­
kim wysiłek samorozwoju, pracy nad sobą, dzięki któremu - przez, 
separacje i ponowną integrację przeciwieństw - można podjąć 
wyzwanie zrealizowania własnej osobowości. I w tym momencie 
znajdujemy się już w samym centrum współczesnej, dwudziesto­
wiecznej neognozy, którą znamionuje m i t y c z n e w i d z e n i e 
ś w i a t a na n o w y s p o s ó b - mianowicie: syntetyczny. To 
wyróżnia ją od poprzedzających: od epoki mitu (teza) i epoki 
sejentystycznej (antyteza). Zasadnicze znaczenie ma tutaj a u t o -
t r a n s f o r m a c j a , polegająca na stałym poszerzaniu świadomo­
ści o coraz to nowe wymiary. Spełnienie tego zadania jest 
równoznaczne z procesem samourzeczywistnienia, w którym 
ś w i a t d u c h o w y p o z o s t a j e w ś c i s ł y m z w i ą z k u 
z p o z i o m e m m a t e r i i (można tu mówić o transformacji 

materii). Przy tym, co bardzo znamienne i ważne: we współczesnej 
gnozie - w odróżnieniu od różnych odmian gnostycyzmu - spotyka-
my się z pozytywnym w zasadzie stosunkiem do świata, a w nie­
których ujęciach mówi się nawet o „zbawieniu ziemi" jako zadaniu 
które stoi przed gnostykiem. Nieprzypadkowo więc kojarzone są 
czasem z gnozą dążenia współczesnej ekologii, w której fc, 
dziedzinie doświadczenia prowadzone przez Grotowskiego miały 
niewątpliwie charakter prekursorski. 

Na przełomie lat siedemdziesiątych i osiemdziesiątych Grotow­
ski tak na przykład mówił o dwudziestoletnim doświadczeniu 
zespołu w tym zakresie: „Dla nas - w Teatrze Laboratorium - praca 
nad sobą siłą rzeczy musi mieć charakter organiczny, wychodzić od 
działania żywym istnieniem. Praca nad sobą może być p r a k ­
t y k o w a n i e m k u l t u r y s o b ą . 

Dochodzę do punktu, który określiłbym jako «ckologię człowie­
ka*. Bo ekologia zaczyna się od nas samych. Jaki człowiek jest 
ekologicznie czysty? Nie ulega panice, rozpadowi, poczuciu niepe­
wności. Wiem: «świat jest niepewny, wszystko jest niepewne*. 
Wiem. A jednak - możność i wartość życia. A jednak - siła 
przetrwania człowieka i gatunku. A jednak - c z ł o w i e k eko­
l o g i c z n i e c z y s t y . 

W polu kultury i w polu naszej pracy widzę dwie szczególne 
ekologie: «ckologię międzyludzkiego* i «ekologię pozaludzkiego.; 
oczywiście, i w jednej, i w drugiej - siłą rzeczy - człowiek jest 
podmiotem. 

Kiedy mówię: «ekologia międzyludzkiego*, dotyczy to wszel­
kich działań Zespołu Teatru Laboratorium. Ich substancją jest 
kontakt, o b c o w a n i e m i ę d z y l u d ź m i (dotyczy to także 
działań, w których występuje element widowiskowy, choćby 
w ograniczonej mierze)".1* Przykładem doświadczenia kulturo­
wego, które wyłoniło się „na styku człowiek - ekologia pozaludz-
kiego", był Teatr Źródeł, uznany przez Grotowskiego za „praktycz­
ny odpowiednik myślenia ekologicznego w dziedzinie kultury". 

Bardzo wyraźnie widać tu połączenie ekologii z. pozytywnym 
w zasadzie nastawieniem do świata, choć przy pełnej świadomości 
jego dramatyzmu. Wychowani w pewnej cywilizacji, mamy w sobie 
zbudowane „dwa mury". Mówił o nich Grotowski między innymi 
w pochodzącym z 1980 roku filmie telewizyjnym: „Z jednej strony 
mamy w sobie mur, który nas oddziela od czegoś, co jest jak 
zapomniane energie, co jest żywe, a zostało zapomniane, i co jest 
rezerwuarem wielkiej mocy. Z drugiej strony mamy przed sobą 
mur. Oduczamy się postrzegania. Nasze zmysły są jak porosłe 
błoną. Nie widzimy, tylko myślimy o tym, co widzimy. Po­
strzegamy nasze myśli o faktach, a nie fakty. Postrzegamy nasze 
myśli o lesie, a nic las, nasze myśli o ziemi, a nie dotyk ziemi. Mamy 
takie dwa mury: jeden przed nami, drugi za nami. W gruncie rzeczy 
to jest jeden mur. Przebić się przez ten mur: otwarta percepcja 
i zapomniane energie. To jest coś, co wyzwala się w działaniu. 
Intensywność życia... Nic wiem, jak to nazwać." 1* 

A oto przykład ścisłego związku świata duchowego ze światem 
materii, podany przez Grotowskiego w kontekście Sztuk Rytual­
nych oraz rozważań nad ich swoistością i nad tym, co odróżnia je od 
„teatru przedstawień": „Sztuka jako wehikuł - pisze Grotowski 
w artykule z 1992 roku - jest jak winda bardzo pierwotna, która jest 
czymś na kształt kosza podciąganego liną. z pomocą której 
działający podnoszą się ku energii bardziej subtelnej, by wraz 
z n i ą zejść ku naszemu ciału instynktownemu. [...] 

Kiedy mówię o obrazie windy pierwotnej i o Sztuce jako 
wehikule, odwołuję się do wcrtykalności; możemy widzieć owj 
wertykalność w kategoriach energetycznych: energie ciężkie, w 
organiczne (związane z siłami życia, z. instynktami, ze zmysłowoś­
cią) i inne energie, bardziej subtelne. Nic chodzi bowiem o to, aty 
po prostu zmienić poziom, ale by podnosić grube do subtelnego 
i aby s p r o w a d z i ć subtelne ku rzeczywistości bardziej potocz­
nej, związanej z «gęstością» ciała. To tak, jakbyśmy próboww 
wejść w h i g h e r c o n n e c l i o n . 

Nie idzie o to, by się wyrzec części naszej natury; wszystko winw 
trzymać swe miejsce naturalne: ciało, serce, głowa, coś, co znajduj* 
się «pod naszymi stopami* i coś, co znajduje się «ponad glow**̂  
Wszystko jak linia wertykalna, i ta wertykalność powinna byt 
rozpięta między organicznością i t h e a w a r e n e s s . A * • 
re n e s s to znaczy świadomość, która nie jest związana z mO" 
(maszyną do myślenia), lecz z o b e c n o ś c i ą. 

Można porównać to wszystko z drabiną Jakubowa. Biblia nw 
o historii Jakuba, który zasnął z głową na kamieniu i miał w i d * 0 ^ 
widział stojącą na ziemi ogromną drabinę i postrzegał siły. 
- j e ś l i wolicie - anioły, które wstępowały i schodziły.*" . ^ 

Aby jednak ta drabina mogła funkcjonować, wszystko musi "r 

70 



wykonane nienagannie z punktu widzenia rzemiosła. To obowiązy­
wało zresztą u Grotowskiego od początku jego pracy w teatrze i było 
lWjazane najściślej z jego widzeniem sztuki i jej zadań. 

cytowanym przed chwilą artykule Od zespołu teatralnego do 
Sztukipk" wehikułu Grotowski rozpatruje relację między dwoma 
biegunami w sztukach widowiskowych: sztuka jako prezentacja, 
performing arts. co można tłumaczyć jako „sztuki performatywne" 
^godnie z angielskim znaczeniem tego terminu), i sztuka jako 
wehikuł (według określenia Petera Brooka).'" W ramach sztuki jako 
prezentacji można wyróżnić różne odmiany (na przykład: próby 
p charakterze poszukiwawczym, taniec, pantomima), podobnie 
w ramach sztuki jako wehikułu. Sztuka jako wehikuł to po prostu 
bardzo precyzyjny instrument służący poznaniu i rozwojowi czło­
wieka. Inaczej mówiąc: decyduje tu wysiłek samorozwoju, praca 
pad sobą, dzięki temu można zrealizować własną osobowość. 
Dokładnie mówi o tym Performer Grotowskiego. 

Od sztuki jako prezentacji do sztuki jako wehikułu prowadzi 
jakby łańcuch o różnym stopniu nasycenia. Ale zawsze musi być 
wtym podłoże techniczne, precyzja i mistrzostwo; jeśli tego nie ma, 
mamy do czynienia jedynie z uzurpowaniem sobie czegoś. Jest przy 
tym niewątpliwe, że między tymi dwoma biegunami - wzdłuż 
łańcucha - istnieje przepływ energii. 

Grotowski zawsze akcentował znaczenie i rolę technicznego 
mistrzostwa, precyzji. Także w pracy nad Sztukami Rytualnymi 
podkreśla on ścisły związek, jaki zachodzi między „dołem" 
a„górą": przepływ energii dokonuje się od dołu do góry, od tego, co 
„grube" ku temu, co prześwietlone. W ten właśnie sposób odbywa 
się „prześwietlenie" materii, jej transformacja, ale zarazem za­
chowywany jest przez cały czas żywy związek z dołem, ziemią, 
materią. Dlatego w pracy nad Sztukami Rytualnymi nic może być 
mowy o transie: w każdej chwili, będąc „prześwietlonym" (na 
poziomie wertykalnym), jest się zdolnym reagować natychmiast. 

Za przykład może tu służyć współpracujący obecnie z Grotowskim 
Thomas Richards, który na laiku może robić wrażenie, że działa 
w transie. Jednak zachowuje się on niezwykle uważnie, mając 
baczenie na to, co się dzieje: białka jego oczu są wprawdzie 
zwrócone ku górze, co właśnie nasuwa skojarzenie z „transem",ale 
niech tylko usłyszy on najmniejszy fałsz - zareaguje wtedy 
natychmiast.*1 

Język używany w pracy nad Sztukami Rytualnymi jest technicz­
ny, maksymalnie precyzyjny. Występuje tu niewiarygodna precyzja 
w pulsowaniu rytmicznym. Jest to tak, jakby bardzo stare pieśni 
- rytualne, sakralne - były osobami. Pieśń taka jest produktem 
długiej filtracji i staje się żywą istotą, osobą. Ma duszę, którą trzeba 
znaleźć. Jest to ciągły proces. Tego nigdy nie ma się na stałe: jeśli 
ktoś twierdzi, że „posiadł duszę", może j ą stracić. Dusza pieśni jest 
uchwycona tam, gdzie ma się poczucie, że to pieśń nas śpiewa. Jest 
to bardzo rygorystyczne: dyscyplina formy, szczegółu, precyzja. 

Spontaniczność i dyscyplina to coniunctio oppositorum w pracy 
nad Sztukami Rytualnymi, podobnie jak w całej dojrzałej twórczo­
ści Grotowskiego. Uciążliwa, codzienna praca - z długimi niekiedy 
okresami jałowości. Zdaniem Grotowskiego, amatorzy zawsze 
zatrzymują się na tym pierwszym poziomie, nie umieją przekroczyć 
progu jałowości. Prawdziwe mistrzostwo polega jednak na tym, że 
się ten okres potrafi przejść. 

Wszystko to upoważnia do sformułowania końcowego stwier­
dzenia, że działalność twórczą Grotowskiego i jego światopogląd 
można sensownie badać i interpretować również w konte­
kście współczesnej gnozy czy neognozy. Związki i analogie, przy 
jednocześnie występujących różnicach, są w tym przypadku za­
stanawiające i płodne poznawczo. A nowy kontekst pozwala 
w nowym świetle dostrzec twórczość Jerzego Grotowskiego, 
a także jej źródła i korzenie. Nie jest to w końcu mało. 

Grudzień 1994 - styczeń 1995 

P R Z Y P I S Y 
'Carl Gustav Jung. Archetypy i symbole. Pisma wybrane. Wybrał, przełożył 

> wstępem poprzedził: Jerzy Pmkopiuk. Ćzyielnik. Warszawa 1976. s 32 Ukazanie się 
Ki ksiajżki było wa/nym wydarzeniem kulturalnym, por. Leszek Kolankiewicz Carl 
Gustav Jung w nunch snach i myślach. „Notatnik Teatralny" nr 3/1992 s 140-147 

:Numery 12/1987 i 4/1988 
1 Por. miedzy innymi: Jerzy Prokopiuk. Gnaza. gnosrycyzm i numicheizm. Apotogia 

patilttmti sua, „Literatura na Świecie" 1271987. Czas Wodnika. O gnozie, herezjach 
i atnipnyijii. z Jerzym Prokapiukiem rozmawiają Marek Klecel i Zdzisław Skrok, 
-Nowe Książki" nr 11/1992; Wyzwanie gnozy Z księdzem profesorem Wincentym 
Mysznrem. znawcą myśli gnostyckiej. prorektorem Akademii Teologii Katolickiej, 
irmn-ia Adam Szostkiewicz. „Tygodnik Powszechny" nr 2/1995 

'Grotowski ciągle tajemniczy. ..Dialog" nr 5/1989 
'Małgorzata Dziewulska, Ogniokrud. „Teatr" nr .VI992 A oto kilka pomyłek autorki 

* zakresie faktów (sprawy interpretacji celowo lulaj pomijam): 
I) błędne jest twierdzenie, ze po pa/d/.iernikii 1956 ..Grotowski porzuca działanie 

polityczne i wyjeżdża do Moskwy, gdzie studiuje nauki Stanisławskiego". W Moskwie 
Grotowski studiował w roku akademickim 1955/19561 to lylko przez pierwszy semestr, 
'jetli chodzi o sztukę teatru, interesował go wtedy przede wszystkim Meyerhold Działo 
tlC 10 przed Październikiem, a nie po. Wszystko lo szczegółowo opisałem w książce 
Omumski i jego Ijtboralorium. Państwowy Instytut Wydawniczy Warszawa 1980; 

21 nie jest prawdą, że Teatr Laboratorium „stal sic niezależny [...) od cenzury" 
talkgał on cenzurze w takim samym stopniu, jak wszystkie inne placówki teatralne 

3) Grotowski nie ..wystawiał Wyspiańskiego" w roku 1963. lecz w latach 1962 
^ixilis) i 1964 (Studium o Hamlecie) W roku 1963 odbywały sic kolejno spektakle 
^kmpolis. jednak premiera była wcześniej, 
, *ł - w początkach stanu wojennego współpracownicy Grotowskiego rozwiązali 
psryłw* -pisze Dziewulska Slan wojenny zosial zniesiony z dniem 22 lipca 1983. Teatr 
L*"*»lorium rozwiązano z końcem roku 1984; 

1 według Małgorzaty Dziewulskiej: „Podjął (Grotowski) niebawem prace czwartej 
I * a " e klasyfikacji Zbigniewa Osińskiego - fazy swej działalności, określonej mianem 

Obiektywny Trwa ona do dziś" Czwartym okresem w twórczości Groiows-
""^pna Sztuki Rytualne (od roku 1985 do dziś), o czym piszę jednoznacznie w artykule 

wytycza Irasy: od Dram.au Obiektywnego f I9K.1-I9K6) da Sztuk Rytualnych. 
Gmiuwii, wytycza trasy Studia i szkice' Pusty Obłok. Warszawa 1993 

, '•"y Grotowski. Teatr a rytuał, w Teksty z lat 1965-1969. Wybtlr, wybór i redakcja 
Degler i Zbigniew Osiński, „Wiedza o kulturze". Wrocław 1990, i . 78 
°a ten temat: Zbigniew Osiński. Teatr Dionizosa Romantyzm w pińskim teatrze 

T ^ « n y m . Wydawniciwo Literackie, Kraków 1972. s 170-257 i 303-336 
„ • w w r a ł i powtórzony., w Maski [Transgresje), wybór, opracowanie i redakcja: 
7^'anion i Stanislaw Rosiek. Wydawnictwo Morskie. Gdańsk 1986. I I, s. 400 
"H k n y P r o k o t , " ' k Słowo wstępne. „Gnosis" nr 1/1992 
„ jw» Jonas, Religia gnozy, przełożył Marek Klimowicz. Platan. Kraków 1994. s. 301 

"* Czas Wodnika. O gnozie, herezjach i antropozojit z Jerzym Prokapiukiem 
C ? * " - ' M a r e k K l e c e l ' 7jl"i\iw Skrok. ..Nowe Książki" nr 11/1992; Por także: 

pi*<łe. Historia wierzeń i idei religijnych. 1.2: Od Gautums Buddy dopoczątkiw 
\*Z*,c'i<iństwu, przełożył Stanisław Tokarski. Instytut Wydawniczy PAX. Warszawa 

f C M ' P r u k o r " u k . C G. Jung. czyli gnoza XX wieku, w: Jung. Archetypy i symbole. 

**ymond Abellto Approches de lu nouvelle Gnose Wstęp: Philippe Camby. 

Ldilions Galtimard. Paris 1981. s. 31 Przekład aulora artykułu. Cytaty z Ewangelii 
według św. Jana (Prolog 1,5), według: Biblia Tysiąclecia, wyd. IV. Pallolinum, 
Poznań-Warszawa 1984. s 1214 

"Tamże. s. 14 
" Jerzy Grotowski, Performer, w: Teksrr z lat 1965-1969. op. cii., s. 214 
" Tamże. s. 217 
" Abellio. op. cit., s. 17 
" Jerzy Grotowski. Wędrowanie za Teatrem Źnidct. leksl przygotował do druku 

Leszek Kolankiewicz. „Dialog" nr 11/1979 
" Por. Enamiadromia i Przeciwieństwa, w: Andrew Samuels. Bani Shorter, Fred 

Plaul, Krytyczny słownik analizy Jungowskiej, przełożyli Wojciech Bobecki i Lidia 
Zieliński Oficyna Wydawnicza UNUS. 1994, s. 59-60 i 155-156 

" Grotowski. Teatr a rytuał, op. cit., s. 79 
" Wypowiedź w ankiecie: Aktor - marzenia, myśli, mzierki. Ryszard Cieślak, 

rozmawiała Leonia Jablonkówna, „Tealr" nr 14/1971 
" U: ." natchniony, rozmawiał Tadeusz Buski [Burzyński], „Gazeta Robotnicza" nr 

74/1974 
" Por. Indywiduacja, w: Krytyczny słownik analizy Jungowskiej, op. cit., s. 75-79 
1 4 Por. Osiński. Grotowski i jego Laboratorium, op. cii., i. 258-264 
" Jerzy Grotowski Ćwiczenia, w: 7eJurv z lal 1965-1969, op. ciL, 

s. 104-105 
a Grotowski, Wędrowanie za Teatrem Źródeł, op. cit, 
1 1 Paul Evdokimov Prawosławie, przełożył ks Jerzy Klinger. Instytut Wydawniczy 

PAX. Warszawa 1986 
" Tamże, s 91 
"Tamże. s. 103 
• Tamże. s. 105 
" Tamże, s. 103 
'•' Por 7>Łwy ; NagHammadi. z języka koplyjskiego przełożyli Albertyna Dembska 

i Wincenty Myszor. wstępem i komentarzem opatrzył oraz całość opracował: ks 
Wincenty Myszor. Akademia Teologii Katolickiej. Warszawa 1979. s. 81 

" Tamże 
" Tamże. s. 82 
" Ewangelia Tomasza, przełożyli Albertyna Dembska i Wincenty Myszor. w: TeŁrry 

: Nag-Hammadi. op cit. i 207 
"Tamże, i . 91 
" Por. Eliade. Historia wierzeń i idei religijnych, op. cii., s. 255 
" Jerzy Grotowski. Teatr Laboratorium po dwudziestu lalach. Hipoteza robocza, 

„Polityka" nr 4/1980 
" Jest lo fragment oslalnicj z trzech wypowiedzi Grotowskiego w filmie telewizyjnym 

Krzysztofa Domagalika,., Pełen guślarstwa obrzęd świetokradzki''. O Teatrze Laborato­
rium Jerzego Grotowskiego. Telewizja Polska, Warszawa 1980. Pierwsza emisja filmu 
odbyła się 27 marca 1980 

. Grotowski. Od zes/iołu teatralnego do sztuki jako wehikułu, op. cii., i. 36-37 
" Por. Peler Brook. Grotowski, sztuka jako wehikuł, przełożyła Magda Złotowska, 

„Notatnik Teatralny" nr 4/1992 
* Można to zobaczyć również na filmie dokumentalnym z pracy Centro di Lavon> di 

Jerzy Grotowski - Work center of Jeny Grotowski, zrealizowanym w Ośrodku pod 
Pontederą w roku 1989 przez ekipę amerykańską pod kierunkiem Mercedes Gregory 
Por. także: Thomas Richards, Al lavoru eon Jerzy Grotowski sulle uzioni fisiche, 
Ubulibri. Mtlano 1993 

71 

http://Dram.au

