
„Etnografia Polska", t. X V z. 2 

A L E K S A N D E R POSERN-ZIELIÑSKI 

ODRODZENIE EWOLUCJONIZMU 
Podstawowe problemy i założenia teoretyczne anglosaskiego neoewolucjo-

nizmu * 

Współczesna etnografia, ujmowana jako nauka odpowiadająca anglo­
saskiej antropologii społecznej lub kulturowej, czy też zachodnioeuropej­
skiej etnologii, stanowi integralną część kompleksu dyscyplin określanych 
mianem nauk społecznych. Jej nie dość ostro limitowane miejsce w stru­
kturze tych nauk decyduje o tym, iż dzieli ona ze wszystkimi pokrewny­
mi dyscyplinami podobny lub nawet tożsamy w gruncie rzeczy przedmiot 
badań, zachowując jednak równocześnie swą niepowtarzalną specyfikę 
wynikającą z historycznego rozwoju etnografii, jej teoriopoznawczego sta­
nowiska i założeń metodologicznych. 

Każda jednak próba znalezienia ogólnej charakterystyki etnografii, 
ustalenia jej zakresu lub zakresów poprzez wprowadzenie możliwie zbli­
żonej do adekwatności definicji, natrafia na poważne przeszkody w postaci 
niekiedy wręcz niemożliwych do rozwiązania problemów. W poszczegól­
nych krajach występują lub nawet współegzystują odmienne nazwy o dość 
określonych implikacjach semantycznych, związanych z aktualnym podej­
ściem do samego przedmiotu badań. Trudności potęguje jeszcze różnorod­
ność stanowisk teoretycznych czy metodologicznych postaw poszczegól­
nych szkół i kierunków oraz wynikające stąd subiektywne, w każdym 
przypadku odmienne widzenie badanej rzeczywistości, ujmowanej zwykle 
w kategoriach nawzajem nieprzekładalnych pojęć. 

Rezultatem tego rodzaju swoistego pluralizmu metodologicznego, jaki 

* Artykuł niniejszy stanowi wydatne rozszerzenie komunikatu pt. Neoewolu-
cjonizm w etnografii, wygłoszonego na I I I Ogólnopolskiej Konferencji Etnograficz­
nej (Kielce, listopad 1969 г.). W swych założeniach stanowi on jeden z przewidy­
wanego cyklu artykułów, poświęconych krytycznemu przeglądowi dawnych i współ­
czesnych szkół i kierunków w światowej myśli etnograficznej, przygotowywanych1 

pod kierunkiem prof, dr M. Frankowskiej przez zespół seminarzystów przy K a ­
tedrze Etnografii U A M w Poznaniu. 



104 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L l N S K I 

panuje we współczesnej światowej etnografii, są obiektywne trudności 
powstające przy szeregu prób tworzenia regionalnych, narodowych czy 
też ponadnarodowych syntez etnograficznych. Jednym ze sposobów ich 
przezwyciężenia jest możliwość stopniowego zbliżania się ku sobie od­
miennych, czy nawet przeciwstawnych dotychczas stanowisk. Droga w 
tym kierunku prowadzi jednak najpierw przez dobre poznanie i zrozu­
mienie konkurencyjnych teorii, ich rzetelną, obiektywną krytykę i wresz­
cie — przez adaptację tych metod obcego kierunku, które zastosowane 
w określonych warunkach społeczno-historycznych mogą dać pozytywne 
wyniki . 

W tym procesie ujednolicania i wzbogacania warsztatów naukowych 
okazać się może, a w pewnych wypadkach już się to okazało, iż sprzecz­
ności pomiędzy poszczgólnymi kierunkami są pozorne względnie nie tak 
silne, jak przypuszczano. Przeciwieństwa stanowisk wynikają bowiem 
przede wszystkim z odmiennego aspektu ujmowania procesu naukowego 
poznania, z odmiennej perspektywy badawczej względem tej samej w każ­
dym z przypadków obiektywnie istniejącej rzeczywistości społeczno-kultu-
rowej. Takie stanowisko wobec współczesnych prądów w naukach społecz­
nych, które można by określić jako postawę krytycznego relatywizmu me­
todologicznego, zapobiega szkodliwej ze względów naukowych izolacji 
i wrogości poszczególnych szkół, sprzyjając wymianie doświadczeń i pro­
wadząc do płodnych dyskusji. Mogłoby ono doprowadzić do twórczej, 
choćby tylko częściowej ich syntezy, której wynikiem byłaby tego ro­
dzaju etnograficzna teoria kultury, w której poszczególne metody analizy 
materiału empirycznego okazałyby się nawzajem komplementarne. 

W toku konkretnej realizacji zamierzeń badawczych spotykamy się 
zawsze z dwoma podstawowymi etapami procesu poznawczego. W pier­
wszym — gromadzimy pewien zasób informacji, przeprowadzamy analizę 
danych empirycznych, wreszcie wyciągamy wnioski. W drugim — opraco­
wujemy wytyczne dla ich systematyzacji, formułujemy robocze hipotezy, 
z uprzednio ustalonych twierdzeń budujemy systemy teoretyczne i kon­
struujemy nowe modele — wszystko po to, by stworzyć zwarty, spójny 
logicznie schemat, umożliwiający organizację danych empirycznych, sło­
wem — by wznieść się na nowy poziom uogólnienia celem wykrycia praw 
naukowych. 

Przenosząc się na grunt etnografii można stwierdzić, iż tego rodzaju 
procedura naukowa stosowana była z mniejszym lub większym powodze­
niem już od samego zarania tej dyscypliny. Wprawdzie niedostatek fak­
tów ukrywano niejednokrotnie za parawanem złożonym z wybujałych 
przedwcześnie abstrakcyjnych koncepcji teoretycznych, to jednak właś­
nie one przez sam fakt ich powstania, a następnie druzgocącej niekiedy 
krytyki opozycjonistów, przyczyniły się do dalszego rozwoju i pogłębię-



O D R O D Z E N I E E W O L Ü C J O N I Z M U 105 

nia antropologicznej refleksji teoretycznej. Koncepcje te w pierwszym 
rzędzie umożliwiły ujawnienie luk w materiale empirycznym, stanowiąc 
tym samym inspirację do rozbudowywania wiedzy faktograficznej; wska­
zywały na to zjawiska i dziedziny nie wzbudzające dotychczas zaintereso­
wania lub nie zauważone, do których badania należałoby dopiero przy­
stąpić. Były również podstawą wznoszonego przez nowe generacje specja­
listów zespołu zmodernizowanych systemów teoretycznych dążących do 
ustalenia typologii i taksonomii form społecznego i kulturowego życia 
człowieka, oraz wykrycia „antropologicznego sensu ludzkiej egzystencji" 1 . 

Nie oznacza to wszakże, iżby wszystkie stare, zdyskredytowane on­
giś teorie i modele bezpowrotnie uległy dezaktualizacji- Niektóre z nich 
wykazują zadziwiającą żywotność i po okresach — wdawałoby się — sro­
motnych, decydujących porażek pojawiają się znów w nowej, zreformo­
wanej, uwspółcześnionej postaci, wywierając ponownie znaczny wpływ 
na sposób interpretacji procesów zachodzących na płaszczyźnie społeczno-
kulturowej rzeczywistości. 

E W O L U C J O N I Z M , N E O E W O L U C J O N I Z M , MORGANIZM I T Y L O R Y Z M 

Takim niemal nieśmiertelnym paradygmatem — globalnym, analitycz­
nym modelem kształtującym wj robraźnię naukową i stymulującym rozwój 
szeregu nowych systemów teoretycznych — jest koncepcja ewolucji, która 
po okresie swego rozkwitu i triumfu w X I X w., od lat trzydziestych, 
a w większym zakresie od czterdziestych naszego stulecia znów wzro­
sła na znaczeniu 2 . Ten renesans myśli ewolucjonistycznej jest świadec­
twem powiązań między klasycznym ewolucjonizmem schematycznym 
a współczesnymi teoriami neoewolucjonistycznymi. Pewnego rodzaju ge­
netyczna współzależność neoewolucjonistycznych koncepcji rozwoju spo­
łecznego z teorią sformułowaną w ubiegłym wieku jest na pewno istot­
nym przypadkiem świadczącym na rzecz przyjęcia nowej, proponowanej 
argumentacji i zmniejsza oczywiście poważnie jej hipotetyczny charak­
ter 3 . 

Odpowiedź na pytanie — czym jest w istocie rzeczy współczesny neo-
ewolucjonizm — nastręcza niemało trudności, a to dlatego, iż pod po-

1 Z . P e š i c - G o l u b o v i č , Socjologia a antropologia, „Studia Socjologiczne", 
1967, z. 3, s. 46. Poruszone tam problemy znalazły szerszy oddźwięk w oddzielnej 
pracy: t e n ż e , Antropologija kao društvena nauka, Beograd 1967. 

2 Bliżej o koncepcji paradygmatu w odniesieniu do nauk społecznych por. 
K. M a ł k o w s k a , Uwagi o modelu, „Etnografia Polska", t. 13: 1969 z. 1, s. 21-22. 

3 O znaczeniu zgodności nowych teorii z dawnymi w toku teoretycznego spraw­
dzania nie zweryfikowanych hipotez, por. Z. C a c k o w s k i , Główne zagadnienia 
i kierunki filozofii, Warszawa 1969, s. 410-413. 



106 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

jęciem tym nie kryje się jakiś jeden zwarty kierunek czy szkoła — jak 
np. w X I X w. — lecz luźny konglomerat zindywidualizowanych poglądów. 
W tym dość mocno zdezintegrowanym nurcie poza silnie akcentowanymi 
różnicami w sposobach widzenia badanej rzeczywistości poglądach na 
kierunek rozwoju i zagadnienie postępu czynnikiem wspólnym jest uwy­
puklanie znaczenia procesów ewolucji. Traktuje się je jako fakt nieza­
przeczalny, wynikający z analizy materiału empirycznego, który ukazuje 
również, iż zachodzące zmiany układają się w prawidłowe przebiegi i ustru-
kturyzowane sekwencje. 

Wzrastająca świadomość potrzeby ustalenia teoretycznych uogólnień 
i uporządkowania zmian zachodzących w świecie relacji „kultura — czło­
wiek — społeczeństwo" sprzyjała tendencjom preferującym konstruowa­
nie nowych teorii ewolucji. Sięgnięto zatem po dorobek ewolucjonizmu 
schematycznego, by wybrać z niego te treści i idee, które były wyrazem 
słusznych założeń i posiadały trwałą wartość. Przeprowadzono krytykę 
„krytyki" ewolucjonizmu XIX-wiecznego, by oczyścić go z zarzutów, na 
jakie kierunek ten nie zasługiwał i wreszcie — rozpoczęto twórczą kon­
strukcję nowych teorii rozwoju społecznego w oparciu o rzetelną wiedzę 
faktograficzną i gruntownie opanowany warsztat metodologiczny. 

Spośród trzech naczelnych dyrektyw określających zasady periodyza-
cyjnych schematów klasycznych ewolucjonistów, a mianowicie założenia 
jednolitości rozwoju, stopniowego charakteru zmian i postępowego ich 
kierunku 4, dziś ostała się jedynie teza o ciągłości przeobrażeń społeczno-
kulturowych. Pozostałe są przez jednych definitywnie odrzucane jako 
nie mające pokrycia w rzeczywistości, przez innych zaś — z pewnymi mo­
dyfikacjami akceptowane. Nie ma w każdym bądź razie pod tym wzglę­
dem całkowitej jednomyślności. 

Neoewolucjonizm —• bez względu na to, jaki jego wariant poddamy ob­
serwacji — generalnie odrzuca przede wszystkim prymitywizm i schema­
tyzm swego XIX-wiecznego antenata. Opierając się na dobrze udoku­
mentowanych podstawach empirycznych — cechuje go duży stopień scep­
tycyzmu w stosunku do przedwczesnych uogólnień i zbyt pochopnych 
prób konstruowania sekwencji kulturowego rozwoju ludzkości. Odrzuca 
on aprioryczność przy studiach zmierzających do uchwycenia regularnoś­
ci praw rozwoju i następstwa form. Rezygnuje także z metafizycznych za­
łożeń ontologicznych, jakie znaleźć można w pracach ewolucjonistów kla­
sycznych. Nie izoluje swego teoretycznego systemu od innych, konkuren­
cyjnych kierunków w światowej etnografii. Docenia znaczenie badań h i -
storyczno-porównawczych, uwzględnia doniosłą rolę dyfuzji jako czyn-

4 A. G o l d e n w e i s e r , Anthropology, An Introduction to Primitive Culture, 
New York 1937, s. 517. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 107 

nika kulturotwórczego, usiłuje uchwycić funkcjonalne i strukturalne zwią­
zki między wszystkimi elementami ewoluującej kultury, negując atomi-
styczne podejście „schematystów", wreszcie dostrzega również potrzebę 
badań nad odpowiedniością osobowości i kultury. 

Jakościowo nowa faza rozwoju myśli ewolucjonistycznej w postaci 
neoewolucjonizmu i jego materialistycznej interpretacji dziejów ludzkości 
jest zjawiskiem świadczącym o wzrastającej roli i zapotrzebowaniu na 
globalne teorie społecznego rozwoju. Jest także wyrazem głębokiej ref­
leksji nad naszą cywilizacją, rozpatrywaną zarówno w jej makro- i mikro­
skali, jak i rzutowaną na diachroniczną i synchroniczną płaszczyznę odnie­
sienia; refleksji, której efektem stanie się najbardziej teoretycznie doj­
rzała synteza historii kultury. 

Niemało kłopotu nastręcza stosunkowo duża dowolność w posługiwaniu 
się terminem „neoewolucjonizmu". Wprowadzony do słownictwa etno­
graficznego przez R. H. Lowiego, A. Goldenweisera i J. W. Bennetta s, 
używany jest w celu wyróżnienia ogólnej tendencji w rozwoju antropo­
logicznej myśli, przejawiającej się w nawrocie idei ewolucji. Niejedno­
krotnie jednak stosuje się go w znacznie węższym zakresie jako desygnat 
ściśle określonej szkoły czy kierunku. 

Leslie A. Whi t e 6 — jeden z głównych teoretyków współczesnego, 
amerykańskiego neoewolucjonizmu, pojmowanego w tym jego szerszym 
znaczeniu, sprzeciwia się kategorycznie zaliczaniu swych poglądów do tak 
właśnie zdefiniowanego kierunku. Sam siebie uważa za kulturologa — 
ewolucjonistę, a nie neoewolucjonistę. Jest bowiem zdania, iż jego te­
oria ewolucji wprawdzie w wielu swych punktach odbiega znacznie od 
klasycznej, to jednak w odniesieniu do głównych pryncypiów różnice są 
nieistotne 7 . 

Radzieccy krytycy teoretycznych prądów w amerykańskiej antropo­
logii wychodząc z podobnych założeń skłonni są obdarzyć terminem „neo-

5 Por. R. H. L o w i e , History of Ethnological Theory, New York 1937, s. 289; 
A. G o l d e n w e i s e r , Four Phases of Anthropological Thought, „Papers and Pro­
ceedings, American Sociological Society", t. 16: 1921, s. 66. 

6 Leslie Alvin W h i t e , ur. 1900 г., absolwent Luisiana State University i Co­
lumbia University. W 1927 r. otrzymuje stopień doktora na uniwersytecie w Chi­
cago. Od 1928 r. piastuje stanowisko wykładowcy i profesora antropologii kultu­
rowej na szeregu amerykańskich uniwersytetach (Buffalo, Harvard, Yale, Colum­
bia, California—Berkeley). Od 1930 r. wiąże się z Uniwersytetem Michigan, a cd 
1945 r. obejmuje kierownictwo „Department of Anthropology". Pełni także funkcje 
kuratora działu antropologii w „Buffalo Museum of Science". Oprócz studiów nad 
teorią kultury przeprowadził także liczne badania terenowe, szczególnie wśród I n ­
dian Nowego Meksyku. 

7 L . A. W h i t e , The Evolution of Culture. The Development of Civilization to 
the Fall of Rome, New York — Toronto — London 1959, s. IX . 



108 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

ewoluejonizm" wyłącznie kierunek reprezentowany przez głównego ad­
wersarza White'a — Juliana H. Stewarda 8, podkreślając w ten sposób 
istotne różnice między koncepcjami Morgana-Tylora-Spencera a zapa­
trywaniami autora Theory of cultural change9. 

Wydaje się jednak, iż nie ma jakichkolwiek podstaw ku temu, by ter­
minem „neoewolucjonizm" posługiwać się wyłącznie w celu bliższego 
określenia konkretnych poglądów, kierunków czy szkół. Jest to pojęcie 
zbyt ogólnikowe i enigmatyczne, by mogło służyć uwydatnieniu różnic 
w poszczególnych stanowiskach w łonie jednej i tej samej tendencji. Naj­
właściwsze byłoby — jak sądzę — stosowanie terminu „neoewolucjo­
nizm" tylko wtedy, gdy w kategoriach generalnych myślimy o swoistej, 
współczesnej mutacji starej idei ewolucji; gdy pod pojęciem tym będzie­
my rozumieli pewien rewiwalistyczny, odrodzeniowy nurt w światowej 
etnografii, a także socjologii; nurt, który znów wysunął na plan pierwszy 
zdegradowaną niegdyś problematykę społecznego i kulturowego rozwo­
ju ludzkości od jej przysłowiowego punktu zerowego czy — jak to precy­
zuje L. A. White — od okresu „rewolucji uczłowieczenia Naczelnych" 
(Primate Revolution) 1 0, aż do współczesnych form naszej cywilizacji i — 
dalej nawet — ku futurologicznym wizjom integrującego się coraz bar­
dziej świata. 

8 Por. J . P. A w i e r k i e w a , Neoewoljucionizm w sowriemiennoj amierikanskoj 
etnografii, „Sowietskaja Etnografii a", 1959, z. 6, s. 184. Zachodni krytycy współ­
czesnego ewolucjonizmu używają terminu —• „neoewolucjonizm" akurat w prze­
ciwnym znaczeniu, określając nim te teorie, których autorzy — a wśród nich także 
L . A. White —• bezpośrednio nawiązują do koncepcji klasycznego ewolucjonizmu, 
por. np. Glossary, [w:] P. H. H a m m o n d [ed.] Cultural and Social Anthropology. 
Selected Readings, New York—London 1967, s. 492. 

9 Julian H. S t e w a r d , ur. 1902 r. Od 1952 r. profesor antropologii na uniwer­
sytecie w Illinois. Prowadził wykłady na wielu uczelniach m. in. na uniwersyte­
tach Michigan, Utah, California, Columbia. Pracował w dyrekcji „Bureau of Ame 
rican Ethnology" oraz pełnił funkcję kierownika „Institute of Social Anthropology" 
przy „Smithsonian Institution". Był inicjatorem i koordynatorem wielkiego pro­
gramu badań ,,Studies of Cultural Regularities" prowadzonych w oparciu o fun­
dację Forda w Meksyku, Peru, Nigerii, Tanganice, Birmie, na Malajach i w J a ­
ponii. Sam prowadził badania w wielu krajach Ameryki Południowej, zajmując się 
przeobrażeniami kulturowymi wśród Indian oraz prowadził studia nad strukturami 
społeczności rolniczych na Puerto-Rico. Podstawowa praca teoretyczna, w której 
wyłożył swój punkt widzenia na ewolucję, to: Theory of Cultural Change. The 
Methodology of Multilinear Evolution, Urbana 1958. Poza tym był redaktorem mo­
numentalnego 6-tomowego dzieła Handbook of South American Indians, wyda­
nego w latach 1946-1950 w serii Bureau of American Ethnology, Bulletin 143, 
a w 1959 r. opublikował wraz z L . F a r o n e m , podręcznik antropologii Ameryki 
Południowej pt. Native Peoples of South America, New York — Toronto — Lon­
don. 

1 0 W h i t e , op. cit., s. 281, 367. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 109 

Neoewolucjonizmu nie należy również utożsamiać, jak się to czasami 
czyni — z „morganizmem". To ostatnie pojęcie — pojawiające się dość 
często w fachowej literaturze przedmiotu — jest poprzez swą wieloznacz­
ność i dwuaspektowość dosyć mylące 1 1 . Morganizm w znaczeniu histo­
rycznym oznacza zespół teoretycznych koncepcji rzeczywistego ojca ame­
rykańskiej antropologii — L. H. Morgana. Współcześnie natomiast co­
raz częściej terminu tego używamy w celu zaakcentowania i poniekąd 
wyabstrahowania pewnych charakterystycznych с e с h w nurcie myśli neo-
ewolucjonistycznej, cech wskazujących na inspirację, kontynuację, nawrót 
i pozytywną rewizję tych założeń ewolucjonizmu schematycznego, które 
reprezentował główny jego ideolog. Podobne uwagi odnieść należy rów­
nież do nieporównywalnie rzadziej stosowanego określenia — „tyloryzm". 

Można zatem stwierdzić, iż między zakresem pojęć — „morganizmu" 
i „tyloryzmu" historycznego czy klasycznego a schematycznym ewolucjo-
nizmem XIX-wiecznym jako całością zachodzi podobna relacja podrzęd-
ności do tej, jaka określa stosunek „morganizmu" i „tyloryzmu" dzisiej­
szego, nazwijmy go tu może epigonalnym względem współczesnego neo­
ewolucjonizmu. 

Morganizm realizowany jest w kręgu anglosaskiej myśli społecznej 
w formie powtórnego odkrywania nieprzemijających wartości dzieł L. H. 
Morgana, wzmożonej działalności wydawniczej, polegającej głównie na 
reedycjach klasycznych dzieł, uzmysłowienia sobie roli i znaczenia nauko­
wej działalności tego antropologa w rozwoju amerykańskiej i światowej 
etnografii, a przede wszystkim w formie przetwarzania, reinterpretacji 
jego koncepcji zgodnie ze współczesnym stanem wiedzy. Najsilniej mor­
ganizm i tyloryzm widoczne są w pracach L. A. White'a, a w środowisku 
archeologicznym w studiach G. Childe'a, R. Adamsa i R. J. Braid-
wooda 1 2 . 

1 1 Tymczasem K. M o s z y ń s k i wydzielił w ramach ewolucjonizmu osobny 
kierunek — „morganizm", charakteryzujący się wg niego „...kontynuowaniem ewo­
lucjonizmu s c h e m a t y c z n e g o [ppdkr. APZ] w tej jego postaci, jaką reprezen­
towały prace Morgana, ale wykorygowanej". T e n ż e , Człowiek. Wstęp do etno­
grafii powszechnej i etnologii, Wrocław 1958, s. 92. 

1 2 Analizę wartości dzieł L . H. Morgana i reinterpretację jego teoretycznych 
poglądów podjęli: por. np. L . A. W h i t e , Morgan's Attitude Toward Religion and 
Science, „American Anthropologist", t. 46: 1944, s. 218-230; t e n ż e , Lewis Henry 
Morgan. Pioneer in the Theory of Social Evolution, [w:] H. E . B a r n e s (ed.), An 
Introduction to the History of Sociology, Chicago 1948, s. 138-154; t e n ż e , Lewis 
H. Morgan's Western Field Trips, „American Anthropologist", t. 53: 1951, s. 11-18; 
t e n ż e , S. Sz. A. posle diesjatiletij... (głos w dyskusji): La théorie de L . H. Mor­
gan de Periodisation de l'Histoire de la Societě Primitive et l'Ethnographie moder­
nę, [w:] Trudy VII Mieżdunarodnogo Kongriessa Antropołogiczeskich i Etnogra-
ficzeskich Nauk, t. 4, Moskwa 1968, s. 508. Pod redakcją W h i t e ' a wydano także 



110 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

Tak pojęty morganizm widoczny jest także od lat w etnografii ra­
dzieckiej. Opierając się na marksistowskiej teorii rozwoju społecznego 
i dyrektywach metodologicznych materializmu historycznego — dyscypli­
na ta jako pierwsza spośród współczesnych kierunków w etnografii do­
ceniła znaczenie wielu twierdzeń L. H. Morgana dla "właściwego zrozumie­
nia pierwotnych etapów historii ludzkości. Ta stosunkowo wczesna — lata 
trzydzieste X X w. — adaptacja spuścizny ewolucjonizmu schematycz­
nego do założeń etnografii radzieckiej uwarunkowana była tym, iż wiele 
elementów teoretycznego dziedzictwa L. H. Morgana przyswojonych zo­
stało uprzednio w środowisku i nauce marksistowskiej poprzez pracę F. 
Engelsa napisaną „w związku z badaniami Lewisa H. Morgana" i będącą 
w części reinterpretacją jego poglądów 1 3 . 

Dzięki związaniu się „klasycznego morganizmu" z ideologią lewicy 
społecznej koncepcje ewolucjonistyczne — nawet po ich całkowitym upa­
dku — egzystowały nadal w środowisku naukowców marksistowskich, sta­
jąc się równocześnie „częścią ekwipunku ideologicznego ruchów maso­
wych" 1 4 . 

Zdecydowanie odmienny los spotkał zarówno morganizm, jak i kla-

Extracts of Henry L . Morgan's European Travel Journal, New York 1937, oraz 
L . H. M o r g a n , The Indian Journals. 1859-1862, New York 1959. Ukazały się także 
nowe wydania Ligi Irokezów i Społeczeństwa pierwotnego. Ogólnej ocenie dzia­
łalności naukowej Morgana poświęcona jest osobna praca C. H o s e k , Lewis 
H. Morgan. American Scholar, Chicago 1960. Analizie wzrastającej fali zaintereso­
wania twórczością Morgana w amerykańskiej antropologii poświęconych jest sze­
reg opracowań radzieckich. Wśród nich na uwagę zasługuje: J . P. A w i e r k i e -
w a, Sowriemiennyje tiendencji w razwitii etnografii S. Sz. A., [w:] Sowriemien-
naja amierikanskaja etnográfica. Tieorieticzeskije naprawlenija i tiendencii, Mo­
skwa 1963, s. 7-14. Odnośnie do R. J . B r a i d w o o d a por. Prehistorie Man, „Chica­
go Natural History Museum. Popular Series. Anthropology", t. 37: 1948; t e n ż e , 
The Near East and the Foundations for Civilization, Eugene (Oregon) 1952; t e n ż e 
i L . B r a i d w o o d , On the Treatment of the Prehistoric Near Eastern Materials 
in Steward's Cultural Causality and Law, „American Anthropologist", t. 51: 1949, 
s. 665. 

1 3 F . E n g e l s , Pochodzenie rodziny, własności prywatnej i państwa. W związku 
~ badaniami Lewisa H. Morgana, Warszawa 1948. Bliżej o stosunku radzieckiej 
szkoły etnograficznej do spuścizny Morgana por. J . L u t y ń s k i , Ewolucjonizm 
w etnologii anglosaskiej a etnografia radziecka, „Prace z Historii Myśli Społecznej 
i z Badań Społecznych", t. 6: 1956, s. 247-335. Najnowsze oceny prac Morgana 
w świetle teoretycznych założeń radzieckich etnografów por. poszczególne wys tą ­
pienia: m. in. D. A. O l d e r o g g e , S. N. A r t a n o w s k i , A. G. Z d r a w o m y -
s ł o w na sympozjum poświęconym L . H. Morganowi, jakie odbyło się w Moskwie 
w trakcie obrad V I I Międzynarodowego Kongresu Nauk Antropologicznych i Etno­
graficznych, por. Trudy VII. Mieżdunarodnogo Kongriessa. 

1 4 P. W or s l e y , O „pochodzeniu rodziny" raz jeszcze, „Studia Socjologiczne", 
1966, z. 4, s. 130. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 111 

syczny ewolucjonizm w antropologicznych kręgach anglosaskich. Bezkom­
promisowa krytyka, a czasami nawet totalna negacja ewolucjonizmu pod­
cięły na pół wieku jego żywotne siły zapewniające zwycięstwo metodologii 
pluralistycznej czy — jak to określa H. Constas — erze teoretycznej próż­
ni (theoretical vacuum) 1 S, w której to dominowały empiryzm, idiografizm, 
relatywizm i agnostycyzm. 

P R O B L E M PRAWIDŁOWOŚCI W ROZWOJU K U L T U R 

Podstawową klasyfikację kierunków neoewolucjonistycznych przepro­
wadził J. H. Steward 1 6 . Głównym kryterium taksonomicznym był w tym 
przypadku sposób widzenia zmian i przeobrażeń ludzkiej kultury. 

Schematyczny ewolucjonizm XIX-wieczny reprezentował kierunek 
określany w tym systemie klasyfikacyjnym mianem ewolucjonizmu uni-
linearnego, czyli jednoliniowego względnie jednokierunkowego. Wykład­
nią takiego stanowiska jest pogląd, w myśl którego wszystkie społeczeń­
stwa przy całej swojej odrębności kultur przechodzą przez tożsame stadia 
ewolucyjne, zrekonstruowane w periodyzacyjnym schemacie rozwoju l u ­
dzkości. 

Współcześni kontynuatorzy i teoretycy idei ewolucji podzieleni są wg 
J. H. Stewarda na dwa przeciwstawne ugrupowania: zwolenników ewolucji 
uniwersalnej i zwolenników ewolucji multilinearnej. 

Kierunek uniwersalistyczny nawiązuje bezpośrednio do XIX-wiecz-
nego unilinearyzmu. Odcina się jednak od niego odmienną postacią ge-
neralizacji. Poszczególne kultury różnią się od siebie w sposób istotny 
i nie muszą przechodzić przez analogiczne stadia, ale kultura ludzka jako 
całość przeobraża się z pewną ogólną regularnością wzdłuż tej samej 
l in i i rozwojowej. Wykrycie ogólnych, uniwersalnych praw tej ewolucji 
kultury to podstawowe zadanie antropologii. 

Do czołowych przedstawicieli tego kierunku zaliczyć można L. A. 
White'a, z jego teorią technologiczno-energetycznego determinizmu, oraz 
G. Childe'a 1 1 , preferującego w swej koncepcji ewolucji kultury czynnik 

1 5 H. C o n s t a s , Lewis H. Morgan... (głos w dyskusji) La theorie de L . H. Mor­
gan..., s. 459. 

1 6 S t e w a r d , Theory of Cultural..., s. 4-18. 
1 7 Gordon V. С h i 1 d e, ur. 1892, zm. 1957. Profesor archeologii od 1927 r. kie­

rownik katedry prahistorii na uniwersytecie w Edynburgu, a od 1946 r. w L o n ­
dynie, gdzie pełni funkcję kierownika Instytutu Archeologicznego. Był wybitnym 
badaczem terenowym, teoretykiem i popularyzatorem. Jako specjalista od epoki 
neolitu i brązu prowadził prace wykopaliskowe na terenie Anglii oraz kontynental­
nej Europy, na Orkadach, w Egipcie, Azji Przedniej i Indiach. Największy rozgłos 
uzyskały jego prace: Man makes himself, London 1936; Society and Knowledge, 



112 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

technologiczno-ekonomiczny i ekologiczny. Nie sposób tu szerzej — poza 
uwypukleniem najistotniejszych cech — rozwinąć teoretyczne poglądy 
tych dwóch koryfeuszy anglosaskiej antropologii i archeologii, albowiem 
zajęłoby to nam zbyt wiele miejsca. Ze wszech miar warto byłoby po­
święcić im jednak oddzielne krytyczne omówienia 1 8 . 

Na gruncie amerykańskim neoewolucjonistyczne koncepcje obu wspo­
mnianych wyżej autorów uważane są dziś niemal za klasyczne, coraz sil­
niej daje bowiem znać o sobie nowe pokolenie antropologów, nawiązu­
jących z jednej strony do L. H. Morgana, a następnie L. A. White'a i H. G. 
Childe'a, z drugiej zaś — tworzących swoje własne, oryginalne wizje 
rozwoju kultury. Wymienić tu można takie nazwiska, jak M. D. Sahlins, 
E. Service, С. С. Adams, R. Adams, E. Vogt, R. Carneiro i i n n i 1 9 . W n i ­
niejszym artykule zasadnicza uwaga skoncentrowana zostanie na twórcach 
neoewolucjonistycznych teorii, a powstałe w ten sposób tło umożliwi w 
perspektywie krytyczną ocenę drugiej fali zwolenników tego kierunku. 

W opozycji do „uniwersalistów" znaleźli się zwolennicy ewolucji mul-
tilinearnej, t j . wielotorowej, wieloliniowej. Kierunek ten reprezentujący 
stanowisko zbliżone do pluralizmu antymonistycznego narodził się z kry­
tyk i ewolucjonizmu unilinearnego i uniwersalnego oraz negacji skrajnego 
relatywizmu kulturowego, jaki do dziś panuje w niektórych kołach ame­
rykańskich antropologów. Kwintesencją założeń tego kierunku stanowi 
stwierdzenie, iż historia ludzkości jest multilinearna, tzn. jest sumą kul­
tur rozwijających się paralelnie i różnokierunkowo. Synteza zatem doty-

London 1956; Rozwój społeczny (tyt. oryg. Social Evolution), „Postępy Archeologii", 
t. 2: 1955, s. 19-173; O rozwoju w historii (tyt. oryg.: What Happened in History), 
Warszawa 1963; Postęp a archeologia, Warszawa 1954. 

je Pierwsze próby tego rodzaju w polskim piśmiennictwie odnośnie do nauko­
wej sylwetki L . A. White'a, por. J . N o w a c z y k , Leslie A. White — teoretyk ame­
rykańskiego neoewolucjonizmu, „Eubemer. Przegląd Religioznawczy", t. 8: 1964, 
z. 6, s. 23-39; w artykule tym położony został nacisk na religioznawcze zaintereso­
wania White'a; Z. Ł a p i ń s k i , Technologia, ewolucja, kultura, „Znak", t. 99: 1932, 
s. 1411-1416. Na gruncie etnografii radzieckiej opracowania takie napisali M. G. L e ­
w i n , Istorija, ewoljucja, diffuzija, „Sowietskaja Etnografija", 1947, z. 2, s. 235-240; 
S. N. A r t a n o w s k i j , Marksistskoje uczenie ob obszczestwiennom progriessie 
i „ewoljucija kultury" L . White'a, |w:] Sowriemiennaja amierikanskaja..., s. 50-63. 
Warto tu także podkreślić, iż jeden z licznych artykułów W h i t e' a opublikowany 
został w ZSRR: por. Ewolucija kultury i amierikanskaja szkoła istoriczeskoj etno-
łogii, „Sowietskaja Etnografija", 1932, z. 3, s. 52-86. Odnośnie do twórczości C h i l ­
de 'a polecić można przedmowę W. H e n s 1 a do polskiego wydania Postęp a ar­
cheologia. 

1 9 Por. np. M. S a h l i n s , E . S e r v i c e , Evolution and Culture, An Arbor 
1960; E . S e r v i c e , Primitive Social Organization. An Evolutionary Perspective, 
New York 1962; t e n ż e , Evolution and Anthropology: A Centennial Appraisel, 
Washington 1959; oraz zbiory artykułów: Essays in the Science of Culture. In ho­
nor of L . A. White, New York 1960; Evolution After Darwin, t. 3, Chicago 1960. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 113 

czyć może tylko poszczególnych ewoluujących, zamkniętych systemów, 
a nie całości kultury. Stwierdzone synchroniczne i diachroniczne regular­
ności nie mogą służyć do budowy uniwersalnego schematu, a jedynie 
układają się w limitowane wzory i konfiguracje tworzące trzon teorii ro­
zwoju średniego zasięgu. Wszelkie próby ustalenia prawidłowości między 
różnokierunkowymi, autonomicznymi sekwencjami ewolucyjnymi dopro­
wadzają do tak wysokiego stopnia ogólności, iż dla praktyki heurystycz­
nej zabiegi te pozbawione są wszelkiej wartości. 

Czołowym luminarzem kierunku multilinearnego jest wspomniany już 
J. H. Steward, który podbudował go teorią „kulturowej ekologii", będącą 
w istocie rzeczy geograficzno-technologicznym determinizmem 2 0. Z in ­
nych badaczy rozwijających teoretyczne założenia ewolucjonizmu wielo­
kierunkowego wymienić należy W. Goldschmidta, H. Constas i częściowo 
G. P. Murdocka 2 1 . 

Ku uniwersalistycznemu ujęciu dziejów rozwoju ludzkości zbliża się 
w znacznym stopniu zarówno etnografia radziecka, jak i kierunek okre­
ślany przez K. Moszyńskiego „ewolucjonizmem krytycznym". Wprawdzie 
ten ostatni nie stanowił jakiegoś zwartego systemu, a raczej pewien 
uporządkowany zestaw postaw teoriopoznawczych i metodologicznych dy­
rektyw, to jednak jego głównym celem było dążenie do rekonstrukcji za­
sadniczego zrębu rozwoju kultury w jej aspekcie globalnym. Mimo że 
K. Moszyński reprezentował postawę sceptyczną względem możliwości 
wykrycia „istoty" 2 2 , czyli swoistego bodźca ewolucji — to jednak postu­
lował, by dążyć do ustalenia praw rządzących rozwojem kultury. Aby 
spełnić ten wymóg, ewolucjonista krytyczny — uzbrojony w kombinację 
metod: analityczno-porównawczej, geograficznej, filologicznej, psychosoc-
jologicznej — badać winien w zasięgu światowym zarówno poszczególne 
wytwory, jak i ich ustrukturyzowane grupy, czyli tzw. „zespoły organi­
czne" 2 3 . 

Ta atomistyczna postawa, dziś już przeżywająca się w środowisku neo-
ewolucjonistów, związana była silnie z dyfuzjonizmem, którego rolę uwy­
puklał K. Moszyński w tym stopniu, iż niemal skłaniał się ku określeniu 

2 0 S t e w a r d , op. cit., s. 30-42. 
2 1 Podstawowe prace W. G o l d s c h m i d t a , Exploring the Ways of Mankind, 

New York 1960; t e n ż e , Man's way: A Preface to the Understanding of Human 
Society, New York 1959. W sposób zwięzły przedstawił swój punkt widzenia na 
teorię ekologiczną i tzw. studia mikroewolucyjne w Ecology and Cultural Adapta­
bility. Preliminary Report on a Field Study of Microevolution, [w:] Trudy VII..., 
s. 91 п.; G. P. M u r d o c k , Social Structure, New York 1949; t e n ż e , Evolution in 
social organization, [w.] Evolution and anthropology, s. 127-131. 

2 2 M o s z y ń s k i , Ewolucjonizm krytyczny na tle innych kierunków w etno­
logii, Kraków—Lublin 1949, s. 8 (odbitka z „Ludu", t. 38). 

2 3 J w , s. 24. 

8 — E t n o g r a f i a P o l s k a , t. X V z. 2 



114 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

reprezentowanego przez siebie kierunku mianem „ewolucjonizmu dyfu-
zjonistycznego". Jak dalece postawa K. Moszyńskiego stanowiła kompro­
mis między ewolucjonizmem, historyzmem i dyfuzjonizmem, świadczy 
m. in. to, iż „przywódcę" antyewolucjonistycznej opozycji amerykańskiej, 
zwolennika empiryzmu i relatywizmu F. Boasa traktował jako przedstawi­
ciela jednej „z licznych odmian ewolucjonizmu krytycznego" 2 4 . 

Zespół teoretycznych koncepcji dotyczących problematyki rozwoju spo­
łecznego, jaki jest reprezentatywny dla etnografii radzieckiej, bywa także 
często fałszywie wtłaczany w jedną ze „stewardowskich" kategorii widze­
nia rzeczywistości. Raz sprowadza się go do zreformowanego unilineary-
zmu, w innym znów przypadku porównuje z multilinearyzmem 2 5. Błąd 
polega na niezrozumieniu istoty materialistycznej koncepcji pojmowania 
dziejów i dialektycznego przeciwieństwa, jakie zachodzi między poszcze­
gólnymi zróżnicowanymi kulturami i społeczeństwami a całą ludzkością 
w globalnym jej wymiarze. 

Monistyczne widzenie świata nie jest zatem sprzeczne z rozwojem 
ludzkości pojętym jako specyficzny sposób przejawiania się wielości lo­
kalnych odmian w ramach jednej ogólnoludzkiej kultury. Niejednakowość 
i nierównomierność rozwoju oddzielnych społeczeństw nie świadczy by­
najmniej o braku regularności ogólnohistorycznego rozwoju. Stanowi t y l ­
ko przykład alternatywnych wariantów wspólnej drogi progresywnego 
rozwoju, przez którą przejść muszą wszystkie kultury i społeczeństwa. 
Ogólne prawa określające charakter i kierunek tego rozwoju realizują 
się natomiast w konkretnej rzeczywistości stanowiącej przedmiot poznania 
i przedstawiającej się „jako nieprzebrane bogactwo zróżnicowanych w naj­
wyższym stopniu zjawisk" 2 6 . 

Akceptacja tych założeń implikuje równocześnie uznanie konkuren­
cyjności dwóch przeciwstawnych koncepcji ewolucyjnych za całkowicie 
bezpodstawne. Spór bowiem o to, czy ludzkość zdąża ku swemu przezna­
czeniu jedną czy też wieloma drogami, postawiony na płaszczyźnie typolo­
gii kultur, jest częściowo abstrakcyjny i nierozstrzygalny. Stanowi nato­
miast świadectwo polaryzacji poglądów na kulturę rozumianą raz w sen-

2 4 M o s z y ń s k i , Człowiek..., s. 88. 
2 5 Problem ten szerzej rozwija E . Ishida, który wskazuje na to, że marksi­

stowska teoria rozwoju społecznego może być zaliczana zarówno do kierunku wie-
Miniowego, jak i jednoliniowego, gdyż unilinearna ewolucja jest wspólnym mia­
nownikiem, uogólnieniem czy „denominatorem" ewolucji multilinearnej; por. E . I s ­
h i d a , Historical Materialism and American Anthropology, [w:] Trudy VII..., s. 35. 
Stanowisko reprezentatywne dla etnografii radzieckiej zostało wyłożone w tym sa­
mym tomie, por. S. N. A r t a n o w s k i j , Problema jedinstwa i mnożiestwiennosti 
leultur w sowriemiennoj etnografii, [w:] Trudy VII..., s. 48-53. 

2 6 W. M o s z c z e ń s k a , Metodologii historii zarys krytyczny, Warszawa 1968, 
s. 308. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 116 

sie organizującej ją tendencji uniformistycznej, drugi zaś raz w relatywi­
stycznym aspekcie rozbieżności, różnorodności i nieprzekładalności kultur 
lub ich zespołów względem siebie. Nie zachodzi więc tu stosunek wyklu­
czania 2 7 . Obie postawy, odrzucając oczywiście skrajne sformułowania, są 
nawzajem komplementarne. Do takiego stanowiska zbliża się coraz więcej 
neoewolucjonistów, a wśród nich P. Worsley, E. Ishida, Y. Murdock i sam 
L. A. White. A zatem ewolucyjna interpretacja kultury winna być równo­
cześnie unilinearna, jak i multilinearna. Są to bowiem dwa możliwe pun­
kty obserwacji tego samego procesu ewolucji. Oby jednak tylko o tym pa­
miętano, że znalezienie właściwych proporcji między tymi aspektami de­
cydować będzie w końcu o wartości poczynionych uogólnień. 

M O T O R Y C Z N E C Z Y N N I K I ROZWOJU 

Jednym z istotnych — i wydaje się, iż w pełni nierozstrzygalnych — 
problemów współczesnego neoewolucjonizmu są próby określenia moto-
rycznych czynników rozwoju. Ich identyfikacja umożliwić ma dostęp do 
tych ukrytych dotychczas warstw społeczno-kulturowej rzeczywistości, 
których analiza wsparta odpowiednią teorią pozwoli na ustalenie miejsca, 
roli, znaczenia oraz zmienności podstawowych bodźców kulturotwórczych, 
odsłaniając przed nimi struktury i mechanizmy ich działania. 

Ze względu na specyfikę przedmiotu dociekań i ontologiczny cha­
rakter pytań zagadnienia te nie stanowiły nigdy wyłącznej domeny ba­
dawczej antropologii, lecz znajdowały się zawsze w orbicie zainteresowań 
wielu pokrewnych nauk społecznych. Teoretykom rozwoju społecznego, 
w tej mierze również i neoewolucjonistom, zależało na tym, by w opar­
ciu o te bodźce zrekonstruować generalne drogi, kierunki i etapy zmian, 
jakim podlegała ludzkość w jej dwuaspektowej strukturze — kultury 
i społeczeństwa. 

Podstawowych czynników kulturowego rozwoju poszukiwano niejed­
nokrotnie na zewnątrz społeczeństwa, niejako poza nim — w otaczającym 
człowieka świecie przyrody i fizjologicznych potrzebach ludzkiego orga­
nizmu. W innych przypadkach odrzucano ten biologiczny determinizm 
i behawiorystyczny redukcjonizm znajdując kulturotwórcze bodźce w we­
wnętrznej strukturze grup społecznych. Działając tam na zasadzie pew­
nych immanentnych praw wpływały one jakoby na kolejne przekształ­
cenia kulturowych form tegoż społeczeństwa. 

Neoewolucjoniści reprezentują stanowisko kompromisowe, łącząc te 

2 7 W polskim piśmiennictwie problematykę tę rozwijał m. in. W. K u l a , Pro­
blemy i metody historii gospodarczej, Warszawa 1963, s. 685 п., oraz W. B i e ń ­
k o w s k i , Problemy teorii rozwoju społecznego, Warszawa 1966, s. 162-170. 



116 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

dwie skrajne postawy w jeden wewnątrz logicznie spójny system prze­
jawiający się oczywiście w ki lku niezbyt silnie zróżnicowanych wersjach 
i wariantach. Główne motoryczne czynniki rozwoju lokalizuje się we 
wzajemnych relacjach, jakie łączą człowieka i społeczeństwo z otaczają­
cym środowiskiem naturalnym. Wyraźne są tu wpływy darwinizmu i teo­
r i i adaptacji, zajmującej się przystosowaniem żywych organizmów w to­
ku ich filogenezy do zmieniających się warunków środowiska. Tę właśnie 
szeroko znaną w naukach biologicznych zasadę adaptacji przetranspono­
wano na grunt nauk społecznych, dostrzegając jej uniwersalne wartości 
i fundamentalne znaczenie. 

Zwrócono uwagę na wysiłki, jakie każde społeczeństwo czyni w kie­
runku dostosowania otaczającego go mikrośrodowiska do własnych po­
trzeb i jak w toku tych poczynań samo adaptuje swój system kulturowy 
do warunków ekologicznych. Tak więc w trakcie tego stałego, ciągłego 
procesu adaptacji naturalnego środowiska samookreśla się niejako kształt 
społeczeństwa i specyfika jego kultury. Zatem istotę ewolucji kultury 
—• w ujęciu zwolenników koncepcji multilinearyzmu, preferujących szcze­
gólnie czynniki ekologiczne — stanowi zdolność człowieka, pojęta jako 
suma jego fizycznych i kulturowych cech, do twórczego wyboru racjo­
nalnych rozwiązań podstawowych dla egzystencji problemów życiowych 
w zróżnicowanych typach środowisk naturalnych 2 8 . 

Rozwinięciem tej naczelnej tezy stała się koncepcja „kulturowej eko­
logii" czy „teorii ekologicznej" 2 9 , która choć w swych założeniach odcina 
się od prymitywnego, schematycznego determinizmu geograficznego czy 
też ekonomicznego — to często jednak niebezpiecznie zbliża się do gra­
nicy tych absolutyzujących poglądów. 

Ekologia kulturowa rozumiana jest tu jako pewien typ dynamicznych 
stosunków, energetyczno-informacyjnych sprzężeń, jakie zachodzą w tra­
kcie eksploatacji przez człowieka naturalnych zasobów środowiska. Pro­
duktem tych procesów staje się kształtowanie form aktywności życiowej, 
słowem przystosowanie kultury do określonych warunków środowiska na­
turalnego. 

Znaczenie kulturowej ekologii w procesie ewolucyjnych przemian okre­
ślają dwa jej nierozdzielne aspekty, a mianowicie: charakter naturalnego 
środowiska, a przede wszystkim dostępne na określonym etapie ewolucji 
zasoby surowcowe, oraz stopień rozwoju środków produkcji, a więc w za­
sadzie technologii, której opanowanie umożliwia przetworzenie tych zaso-

2 8 Por. J . S z c z e p a ń s k i , Nawrót teorii ewolucji, „Łódzkie Studia Etnogra­
ficzne", t. 9: 1967, s. 26. 

2 9 Por. S t e w a r d , op. cit., szczególnie rozdział 2: „The Concept and Method 
of Cultural Ecology", s. 30-42; t e n ż e i F a r o n, op. cit., s. 180-132, 290-291, 
452-455; G o l d s c h m i d t , Ecology and Cultural Adaptability..., s. 91-93. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 117 

bów v/ celu zaspokojenia kulturowych i biologicznych potrzeb ludzkich. 
Te dwa czynniki, a właściwie ich aktywne sprzężenie, składające się na 
charakter ekologicznych warunków — determinują instytucjonalne po­
trzeby społeczeństwa, jego typ kulturowy, formy specjalizacyjne i kształt 
struktury społecznej. 

W ciągłym procesie rozwoju form eksploatacji środowiska, moderni­
zacji technologii i wzrostu możliwości zaspokajania potrzeb zachodzi zatem 
stała adaptacja kultury do ukazującego się wciąż w nowym kształcie na­
turalnego otoczenia. Adaptacja ta, dzięki kumulatywnemu charakterowi 
technologii wznosi kulturę na coraz to wyższy stopień jej ekonomicznego 
rozwoju, dokonując tym samym ewolucyjnych zmian w jednym z możli­
wych, alternatywnych kierunków. 

Koncepcje ekologicznego determinizmu — w tej postaci, w jakiej za­
prezentowane zostały w pracach współtwórców ewolucjonizmu wielokie­
runkowego — spotkały się z dość ostrą krytyką. Argumentacja oponentów 
wykazywała, iż nie zawsze podobne wyposażenie techniczne oraz zbliżo­
ne warunki ekologiczne powodują swoistą konwergencję kulturową, czy 
też implikują zbieżne formy społecznej organizacji. Dowodzono również 
iż geneza, rozwój i zanik szeregu zjawisk ze sfery kultury nie da się 
uzasadnić ich związkiem ze stanem technologii czy warunkami natural­
nego środowiska. Okazało się także, iż o ile ekologiczna teoria ewolucjo­
nizmu multilinearnego może być zastosowana do analizy społeczeństw 
o stosunkowo niskim stopniu rozwoju środków technologicznych, to w od­
niesieniu do społeczeństw złożonych (complex societes) jej eksplifikacyj-
ne walory są nader wąskie. Nie uwzględnia ona bowiem w wystarczają­
cym stopniu zanikającego znaczenia wpływu środowiska na człowieka, 
wynikającego z coraz lepszego poznania i umiejętnego wykorzystania praw 
przyrody. Rezultatem tych jakościowych zmian określających relacje za­
chodzące między człowiekiem a środowiskiem jest coraz silniejsze dąże­
nie ludzkości do wyzwolenia się spod determinującego wpływu otoczenia. 
Coraz częściej środowisko podlega silnym przekształceniom będącym efek­
tem celowej działalności ludzkiej i coraz bardziej kurczy się wpływ tegoż 
środowiska na kulturę i społeczeństwo. 

Koncepcja „kulturowej ekologii" w zastosowaniu do dociekań ewo­
lucyjnych stanowi teorię o dość ograniczonym zasięgu. Jej walorem jest 
jednak to, iż uwypukliła ona także produkt ludzkich odkryć i inwencji — 
technologię jako jeden z podstawowych, motorycznych czynników zmian 
strukturalnych, jakie zgodnie z założeniami materializmu historycznego 
powstają w wyniku nieadekwatności między stanem narzędzi, środkami 
produkcji — szerzej siłami wytwórczymi — a stosunkami produkcji. 

Zmiany technologiczne w programowych założeniach neoewolucjoniz-
mu uniwersalistycznego urosły do rangi podstawowego bodźca rozwoju 



118 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ń S K I 

kulturowego. Na kulturo- i socj otwór cze znaczenie technologii zwracali 
już uwagę liczni anglosascy socjologowie 3 0 . w czym dopatrywać się mo­
żna z pewnością wpływu marksizmu. Natomiast skrajnie absolutystyczną 
koncepcję w tym względzie opracował L. A. White — wysuwając typową 
teorię technologicznego determinizmu. 

Wychodząc z metodologicznych założeń naturalizmu L. A. White przyj­
muje za wzorzec fizykę teoretyczną, a przede wszystkim drugą zasadę 
termodynamiki 3 1 , adaptując do teorii rozwoju społecznego jedno z pod­
stawowych praw ogólnej teorii zjawisk termicznych, formułowane często 
jako niemożliwość poboru ciepła tylko z jednego źródła i zamiany go na 
pracę bez wprowadzenia innych zmian w układzie i otoczeniu ciał makro­
skopowych. W oparciu o to założenie kultura staje się pewnego rodzaju 
systemem termodynamicznym, którego przekształcenia zależeć będą od 
wzajemnej relacji ilości oraz rodzaju wytwarzanej, przetwarzanej i wyko­
rzystywanej energii a stanem technologii, który umożliwił zamianę tej 
energii od jednego układu fizycznego do drugiego. W trakcie tego procesu 
przekazywania energii zostaje wykonana zaprogramowana praca zużytko-
wywana w celu zaspokojenia kulturowych i biologicznych potrzeb. 

Technologia rozumiana jako suma wiadomości, umiejętności i środków 
umożliwiających ludzkości oddziaływanie na otaczającą przyrodę uznana 
została w tym systemie za czynnik podstawowy, najważniejszy, decydu-

3 0 Por. np. A. P. U s h e r , A history of Mechanical Inventions, Harvard 1954; 
S. C. G i l f i l l a n , The Sociology of Invention, Chicago 1935; W. F . O g b u r n, So­
cial Change, New York 1922. 

3 1 W h i t e , The Science of Culture. A study of Man and Civilization, New 
York 1949, s. 367-368; t e n ż e , The Evolution of Culture..., s. 38-50. Oparcie się na 
tej formule wynikało z przeświadczenia, iż wszechświat jako całość podlega okre­
ś lonym w tym prawie regułom. Jeśli są one faktycznie obowiązujące, wówczas na­
leży je również odnieść do społecznej i kulturowej sfery naszej rzeczywistości, bę­
dącej funkcją i sposobem przejawiania się najwyższej fazy rozwojowej materii 
„obdarzonej świadomością". Por. np. N. W i e n e r , Cybernetyka a społeczeństwo 
(tyt. oryg. The Human Use of Human Beings. Cybernetics and Society), Warszawa 
1961, s. 39. W tym punkcie rozumowania widać u White'a jakby pewien wpływ 
iilozoficznych poglądów twórcy teorii emergentnej ewolucji wszechświata, idealisty 
i przedstawiciela neorealizmu — S. Alexandra. W myśl jego poglądów poszczegól­
nym poziomom ewoluującej rzeczywistości odpowiadają kolejne fazy emanacji ma­
terii nieorganicznej, organicznej i wreszcie „świadomej". Por. B. A. G. F u l l e r , 
Historia filozofii, t. 2, Warszawa 1967, s. 581-584. Ten podział Alexandra zbieżny 
jest z koncepcjami White'a o trzech podstawowych kategoriach rzeczywistości: fi­
zycznej, biologicznej i kulturowej, które determinują m. in. właściwy podział nauk 
na dyscypliny. Por. W h i t e , The Science of Culture..., s. 18-19, 56. Głównym bodź­
cem rozwoju energetycznej teorii White'a były koncepcje szeregu filozofów, fizy­
ków i chemików, którzy zajmowali się problematyką roli energii w procesach ewo­
lucji. W największym stopniu White sięgał do dzieł: E . Schródingera, F . Soddy'ego, 
A. Lotki, J . Henry'ego i W. Ostwalda. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 119 

jacy także o pozostałych stronach kultury — takich jak jej aspekty ideo­
logiczne, społeczne czy psychologiczne (sentimental)3 2. 

Prymat technologii w ewolucji kultury wynika z roli, jaką narzędzia 
i umiejętności ich zastosowania spełniają w procesie transformacji energii 
— rozumianym jako wyzwolenie ukrytych w środowisku zasobów energe­
tycznych i zużytkowaniu ich celem podtrzymania egzystencji i rozwoju 
ludzkości. 

Motorycznym czynnikiem postępu i ewolucji kultury jest stałe przy­
spieszenie wzrostu wykorzystywanej praktycznie energii, które dokonuje 
się w relacji między dostępną do ujarzmienia i wykorzystania energią 
a poziomem rozwoju technologii. Te dwa sprzęgnięte ze sobą nierozerwal­
nie czynniki decydują w głównej mierze o stopniu rozwoju określonego 
systemu kulturowego i jego dynamice. Tak więc ewolucja, jak i jej tempo 
zależą z jednej strony od ilości zużytkowanej energii przeliczanej na gło­
wę ludności w ciągu roku, z drugiej zaś — od wydajności sposobów kon­
troli, t j . wykorzystania energii, co uzależnione jest oczywiście od stoją­
cych do dyspozycji społeczeństwa środków technologicznych. 

To podstawowe prawo rozwoju kultury przedstawia L. A. White w for­
mie wzoru: E X T - > P lub E X T X V - > P . gdzie E oznacza możliwą do 
uchwycenia ilość energii, T — dostępne środki technologiczne, V — śro­
dowisko geograficzne określające platformę i formy relacji czynników 
energetycznego i technologicznego. P — stanowi natomiast symbol glo­
balnego produktu, całości wyprodukowanych dóbr zaspokajających ku l ­
turowe i biologiczne potrzeby, określając równocześnie minimum wydaj­
ności i stopień rozwoju systemów kulturowych 3 3 . Odkrycie, uchwycenie 
i wykorzystanie nowych zasobów energetycznych zmienia dopiero cały 
układ współzależności i wynosi kulturę, widzianą przez pryzmat techno­
logicznych procesów na wyższy szczebel uniwersalnego rozwoju. 

W tym systemie ewolucja kultury zdeterminowana jest rozwojem te­
chnologii, która oddziałując na naturalne środowisko wyzwala wciąż no­
we, coraz potężniejsze zasoby energii. Ludzkość posuwa się etapami od 
jednej rewolucji do drugiej, rozumianymi jako jakościowe zmiany w spo­
sobach przemiany energii. W ten sposób wg L. A. White'a przeszliśmy 
drogę od prostego wykorzystania energii ludzkich mięśni poprzez rewo­
lucję agrarną umożliwiającą dzięki rolnictwu i hodowli uchwycenie ener­
gii promienistej słońca aż do rewolucji paliwowej, która oddała na użytek 
człowieka energię cieplną, elektryczną i nie tak dawno — jądrową. 

Zestawiając ze sobą teorię „energetyczną" i „ekologiczną" bez trudu 
dostrzeżemy, iż nie są one nawzajem sprzeczne, wykazują natomiast ten-

3 2 W h i t e , The Evolution of Culture..., s. 19. 
3 3 Jw., s. 45-50. 



120 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I N S K I 

dencję do obustronnego uzupełniania się. Ich komplementarność wynika 
z typu refleksji, jaki zrodził te dwa nurty, refleksji, która bodźców moto-
rycznego rozwoju szukała w aktywnym ludzkim działaniu skierowanym 
na otaczające człowieka środowisko. 

Pojęcia energetyczne L. A. White'a są w zasadzie przekładalne na ję­
zyk teorii ekologicznej, a podstawy surowcowe naturalnego środowiska 
określające ekologiczne warunki traktować możemy jako potencjalnie do­
stępne dla ludzkości zasoby wolnej energii — stanowiące niezbędne za­
plecze rozwoju każdej kultury. Zbieżność ta nie jest jednak absolutna. 
Różnica bowiem polega na dwuaspektowości ewolucyjnego widzenia rze­
czywistości, perspektywie spojrzenia i instrumentalnym znaczeniu obu te­
orii w uchwyceniu istoty rozwoju kultury. Interpretacja ekologiczna sto­
sowana być może w studiach tzw. „mikroewolucyjnych" stawiających so­
bie za cel rekonstrukcję przebiegu tzw. ewolucji szczególnej, specyficznej 
(specific evolution), czy częściowej, a rozumianej jako uporządkowany 
strumień zdarzeń zamkniętych granicami czasowo-przestrzennych współ­
rzędnych 3 4 . W przeciwieństwie do niej interpretacja energetyczna umo­
żliwia zrozumienie procesów makrodynamicznych, stymulujących rozwój 
społeczeństwa jako całości w ramach modelu ewolucji totalnej, uniwer­
salnej. 

W obu jednak przypadkach czynnik technologiczny urasta do roli 
podstawowego składnika determinującego wszystkie pozostałe sfery ku l ­
tury. W tym znaczeniu graficzne odwzorowanie przebiegu rozwoju całej 
ludzkości stanowi w zasadzie tylko paraboliczną linię oscylującą wokół 
jakby „wypadkowej" krzywej, wyznaczającej na wykresie rozwoju ku l ­
tury — w jej aspekcie chronologicznym — coraz bardziej przyspieszony 
postęp w asortymencie technicznego uzbrojenia oraz ilości energii wprzę­
gniętej przy pomocy tych środków. 

Jest to zatem typowy technologiczny determinizm, który hipostazując 
narzędzia ignoruje wpływ i znaczenie innych dziedzin kultury na rozwój 
społeczny. Z punktu widzenia metodologicznej przydatności nie oferuje 
on także wystarczającego wyjaśnienia mechanizmu zmian w tych prze­
jawach kultury, których związek z technologią, ekologią i energetyką jest 
dość luźny, by nie powiedzieć — znikomy. Jednostronność tej „monogene-
tycznej", a więc przypisującej motoryczne funkcje rozwoju tylko jedne-

3 4 Ewolucja częściowa (specific evolution) przeciwstawiana była w koncepcjach 
nowej fali neoewolucjonistów — ewolucji totalnej (general evolution), w ramach 
której tworzono model rozwoju społecznego od formacji łowieckich aż do indu­
strialnych. Ten bliski dialektycznemu, swoiście „spektroskopowy" punkt widzenia 
zmieniającej się rzeczywistości społeczno-kulturowej, zbliżającej stanowiska uni­
wersal istów i multi l inearystów widoczny jest m. in. w pracach R. Adamsa, M. Sah-
linsa, E . Service'a, E . Vogta, R. Carneiro i W. Goldschmidta. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 121 

mu czynnikowi wyodrębnionemu z całości społeczno-kulturowej egys-
tencji ludzkiej — jest oczywista. 

Nie oznacza to wszakże, iżby krytyka tego rodzaju założeń nie dostrze­
gała rzeczywistego znaczenia czynnika technologicznego w rozwoju ku l ­
tury. Co innego jednak doceniać doniosłą rolę narzędzi — środków pro­
dukcji, a co innego traktować je jako wyalienowane zmienne niezależne, 
określające kształt społecznej i kulturowej struktury. 

Techniczny monogenetyzm oferując oryginalną interpretację rozwoju 
cywilizacji nie może sobie jednak poradzić z należytym wyjaśnieniem 
przyczyn zmian w samych narzędziach, doprowadzając w istocie rzeczy 
w toku rozumowania do pewnego rodzaju błędnego koła. Technologia uwa­
runkowana środowiskiem i zasobami energii przekształca rzeczywistość 
kulturową wznosząc ją na nowy poziom, ta zaś poprzez modernizację te­
chnologii umożliwia efektywniejsze wykorzystanie zasobów surowcowych 
i źródeł energetycznych. 

Istotny jednak problem wzajemnego uzależnienia techniki od idei 
i vice versa wykracza daleko poza ramy naszych rozważań i nie dotyczy 
wyłącznie koncepcji neoewolucjonistów. Przytoczyć tu jedynie można wy­
powiedź jednego z czołowych antropologów angielskich, a zarazem mar­
ksisty — P. Worsley'a, który poddając krytyce technologizm L. A. White'a 
zauważa, iż w końcu to ludzie tworzą i udoskonalają narzędzia, a pro­
ces ten wymaga myślenia". Dalej zaś pisze, iż właśnie ta współzależność 
między czynnikiem obiektywnym [narzędzia — APZ] a subiektywnym, 
[idee — APZ], t j . proces prawdziwie dialektyczny, nadal pozostaje naj­
trudniejszym problemem nauk społecznych" 3i>. 

POSTĘP I E W O L U C J A 

Zagadnienie postępu — nieodłącznie związane z koncepcjami klasycz­
nych ewolucjonistów, stało się także jednym z kluczowych problemów 
współczesnych teorii rozwoju społecznego, i to z dwóch podstawowych 
powodów. Po pierwsze należało ustosunkować się krytycznie, poddać we­
ryfikacji naczelny ,,dogmat" XIX-wiecznej etnografii i socjologii; po dru­
gie trzeba było przedstawić swe własne stanowisko w tym względzie zgod­
ne z aktualnym poziomem wiedzy o społeczeństwie, by nie zostać posą­
dzonym o mechaniczne kopiowanie wzorów przeszłości. 

Możliwość stosowalności pojęcia „postępu" w odniesieniu do sfery re­
lacji kutury i społeczeństwa jest nader kontrowersyjną kwestią, wzbudza­
jącą już od X V I I I w. permanentne polemiki i spory, i to zarówno na grun­
cie nauk społecznych, jak i rozważań filozoficznych. W tym ostatnim 

35 W o r s 1 e у , op. cit., s. 144. 



122 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

aspekcie problematyka ta wiąże się nierozerwalnie z zagadnieniami teleolo-
gicznej interpretacji rzeczywistości, postawami zbliżonymi do finalizmu 
i kauzalnymi próbami wyjaśniania zjawisk kulturowych. Pozostawmy jed­
nak ten skomplikowany zespół rozważań z pogranicza antropologii ku l ­
turowej i filozoficznej, a zwróćmy choćby pobieżnie uwagę na sposób wy­
eksponowania pojęcia „postępu" w neoewolucjonistycznych teoriach roz­
woju społecznego. 

Już sama kwestia definicji „postępu" nastręcza niemało kłopotu. Prze­
ważnie określa się go jako proces kierunkowych przemian, w toku którego 
dokonuje się przechodzenie kultury i społeczeństwa od niższych form ku 
coraz doskonalszym stanom. Niejednokrotnie wskazuje się jednak także, 
iż postęp posiada w stosunku do kultury charakter atrybutywny i nie 
jest samym procesem, lecz tylko jego rezultatem, usensowniającym nie­
przerwany strumień przekształcających się zdarzeń. Ta nie w pełni tu 
zaakceptowana niejednoznaczność desygnatu kategorii „postępu" jest w 
pewnej mierze wynikiem kontrowersyjności poglądów, ale także spuścizną 
po latach terminologicznej niefrasobliwości ubiegłowiecznych ewolucjo-
nistów 3 6 . 

Swój niemały udział w tym względzie wniosła także era pozytywisty­
cznej krytyki , w latach której dążąc do eliminacji wszelkich sądów war­
tościujących konsekwentnie usuwano pojęcie „postępu", a także i „ewo­
lucji", uważając je za pozbawione znamion obiektywizmu naukowego. 
Na ich miejsce wprowadzono nowe terminy, takie jak „kulturowa lub 
społeczna zmiana" (culture, social change), „rozwój" (development) czy 
„wzrost" (growth), które w świetle epistemologicznej analizy miały o wie­
le adekwatniej odzwierciedlać badaną rzeczywistość. Terminologia ta we­
szła do naukowego słownictwa neoewolucjonistów i została wkrótce uzu­
pełniona wydobytymi z zapomnienia pojęciami „postępu" i „ewolucji". 

Powstał tą drogą zbiór niespójnych wewnętrznie kategorii, a kwestie 
subtelnych semantycznych granic między zakresami poszczególnych nazw, 
problemy pod- i nadrzędności oraz przekładalności jednych określeń na 
drugie utrudniały jednoznaczną percepcję poddanych interpretacji treści 
neoewolucjonistycznych. Oczywiście w ostatecznej instancji można doko­
nać analizy samego sposobu ujmowania przemian i budowy modelowej 
konstrukcji, abstrahując całkowicie od związanych z nimi terminologicz­
nych konotacji, ale wówczas należy się również liczyć z niebezpieczeń­
stwem skierowania polemiki na tory akademickiego sporu. 

Obecnie dominujące powoli znaczenie zyskuje sobie tendencja do roz-

3 6 L u t y ń s k i , op. cit., s. 112-116. Ewolucjoniści posługiwali się wymiennie ter­
minami „rozwój", „postęp" i „ewolucja", choć czasami również starali się odróżniać 
„postęp" od „rozwoju". 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 123 

graniczania i różnicowania terminów „postęp" od uważanych często za je­
go równoznaczniki takich pojęć, jak „rozwój", „zmiana" czy „ewolucja". 
W tym rozumieniu „postęp" — jako proces — staje się tylko jedną z cech 
czy postaci zmienności form kulturowo-społecznej rzeczywistości. Same 
natomiast „zmiany" czy „rozwój" nie zawierają w sobie elementu jakoś­
ciowego, a wskazują jedynie na fakt chronologicznego następstwa jednych 
etapów przemian po drugich, nie precyzując alternatywnie kierunku pro­
gresywnego, regresywnego czy „relatywnego", w jakim winny one prze­
biegać 3 1 . 

W ten sposób wizja ewolucji traktowana jako synonim „postępu" uwol­
niona została w poglądach wielu badaczy — i to nie tylko neoewolucjo-
nistów od immanentnej konieczności wznoszenia się na coraz to wyższy, 
lepszy i doskonalszy stopień rozwoju. 

Stanowisko takie reprezentuje m. in. J. H. Steward, dla którego dy­
lemat postępowego charakteru ewolucji nie posiada w rozważaniach nad 
teorią zmian istotnego i kluczowego znaczenia. Zagadnienie „postępu" 
tworzy wg niego autonomiczny dział w teorii kultury i może — choć nie 
musi — być łączone z problematyką ewolucyjną 3 8 . 

Ta swoista ucieczka J. H. Stewarda od ustosunkowania się do donio­
słej kwestii „postępu" wiąże się ze sceptycyzmem tego badacza co do mo­
żliwości ustalenia obiektywnych kryteriów opartych na wartościowaniu 
empirycznie stwierdzonych zmian, kryteriów, które by określały „wyż­
szość" lub „niższość" poszczególnych, kolejno względem siebie następują­
cych stadiów, etapów czy formacji. 

Zastrzeżenia tego typu — związane z operowaniem wartościującym 
pojęciem „postępu" — przewijają się przez poglądy wielu teoretyków. 
Klasyczne kryteria „postępu", takie jak rosnąca stale złożoność i bogactwo 
elementów kultury, stopniowe zwiększanie- się ich ilości i różnorodności, 
czy wreszcie coraz lepszy stopień ustrukturyzowania się tych składników 
w stosunku do ludzkich potrzeb — nie ostały się w wyniku druzgocącej 
kry tyki . 

Niejednokrotnie zwracano już uwagę, iż wszystkie te warunki zawiera­
ją spory ładunek subiektywnie wartościujących implikacji polegających 
głównie na tym, że miast odtwarzać rzeczywiste następstwo form, szerego­
wano poszczególne stadia kierując się skażonym przez europocentryzm 
układem wartości. Wybrane, łatwo rzucające się w oczy cechy charaktery­
zujące tzw. współczesną czy bieżącą cywilizację przyjęto za probierz po-

3 7 Tego rodzaju rozgraniczenie pojęć „ewolucja" i „postęp" znaleźć można np. 
w: Dictionary of Sociology, New York 1944, s. 282. O rodzajach zmian w układach 
społecznych por. R. M. M а с i v e r, Ch. H. P a g e , Society. An Introductory Ana­
lysis, New York 1961, s. 523; poglądy te referuje S z c z e p a ń s k i , op. cit, s. 26. 

3 8 S t e w a r d, op. cit., s. 12-14. 



124 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

stepu i rozwoju minionych etapów dziejowych, jak i ludów uważanych 
dotąd za pierwotne, dzikie lub prymitywne, a które w wyniku tych po­
równań ochrzczono równie enigmatycznym i pejoratywnym terminem: 
„zapóźnione w rozwoju". 

Coraz szerszy zasięg oddziaływania teorii relatywizmu w ocenie war­
tości poszczególnych systemów kulturowych czy tylko ich składowych, 
elementarnych części, dezawuując pokutujące jeszcze resztki europocen-
trycznego widzenia rzeczywistości, skłonił zwolenników odrodzenia ewo­
lucjonizmu do szukania nowych, obiektywnych kryteriów postępu. Zda­
wano sobie bowiem sprawę, iż nie sposób rezygnować z zasady wartościo­
wania, jeśli w teorii rozwoju społecznego chce się konstruować schematy 
ewolucyjnych procesów o określonym kierunku dokonujących się prze­
mian 3 9 . 

Neoewolucjoniści szukali nowych mierników postępu i znajdowali je 
przede wszystkim w zjawisku zwiększającego się stopnia opanowywania 
sił przyrody przez człowieka, we wzroście przyswajalnej energii przypa­
dającej na głowę w określonej populacji oraz w stałym unowocześnianiu 
środków produkcji, dzięki czemu możliwe jest zwiększenie potencjału wy­
zwalanej energii i zapewnienie większej operatywności w celowym prze­
kształcaniu naturalnego środowiska. Wyprowadzone z tych empirycznie 
stwierdzalnych prawidłowości kryteria „postępu" stanowią pochodne fun-
ckji, jaką pełnią w koncepcjach teoretyków neoewolucjonizmu — uświa­
domione lub nieuświadomione — zasady ekologicznego, energetycznego 
i technologicznego determinizmu. 

Byłoby uproszczeniem sądzić, iż ten krąg ludzkich uwikłań to jedyna 
sfera, z której wyłonić się miały operatywne kryteria postępu. Równo­
cześnie jednak przeświadczenie o skali trudności, jakie trzeba by pokonać 
przy nie gwarantujących powodzenia próbach identyfikacji mierników pro­
gresywnego rozwoju w innych dziedzinach rzeczywistości, np. społecz­
nej, artystycznej czy religijnej, wysunęło na plan pierwszy kryteria „po­
stępu", wywiedzione z analizy podstawowych motorów ewolucji. 

I tak np. znany archeolog angielski J. Clark (znajdując się niewątpli­
wie pod wpływem koncepcji G. Childe'a) zauważa, iż w ocenie postępu 
obok wielu innych czynników nie można pomniejszać znaczenia tła przy­
rodniczego, gdyż „... dzieje człowieka... [to] stopniowe uniezależnianie się 
od niewoli instynktownej zgodności z wzorem narzuconym przez siły ze­
wnętrzne" 4 0 . Wyrazem tego stanowiska są prace uczonego, w których 
zwraca on dużą uwagę na określenie roli i znaczenia środowiska przy-

3 9 B i e ń k o w s k i , op. cit., s. 19-20. 
4 0 J . G. D. C l a r к, Europa przedhistoryczna. Podstawy gospodarcze, Warsza­

wa 1957, s. 17. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 125 

rodniczego w kształtowaniu się i rozprzestrzenianiu kultur archeologicz­
nych. 

Odmiennie problem ten ujmuje jeden ze zwolenników „amerykań­
skiej" odmiany kierunku zaliczanego do ewolucjonizmu uniwersalnego 
— M. Sahlins. Otóż w ślad za koncepcjami L. A. White'a postępowy aspekt 
ewolucji dostrzega on w ciągłym, zmieniającym kształt kultury ruchu, 
który skierowany jest w stronę stałego wzrostu znaczenia transformacji 
uwolnionej energii. Energia ta włączona do „krwiobiegu" kulturowego 
systemu poddawana jest przerobowi, a każdy znaczniejszy ilościowy skok 
tej produkcji wynosi tenże system ku coraz wyższym stopniom wewnę­
trznego zorganizowania 4 1 . 

Szczególnie dobitnie zagadnienie postępu zaakcentowane zostało przez 
L. A. White'a, choć na kartach jego prac rzadko natknąć się można na 
samo określenie „progress". Obok pojęcia „ewolucji", rozumianej jako 
czasowe następstwo form wyznaczonych przez zmiany o charakterze ilo­
ściowym, uwypukla on silnie znaczenie rewolucji — okresów gwałto­
wnych jakościowych przeobrażeń, a więc zjawiska niedostrzegalnego lub 
ignorowanego przez klasycznych ewolucjonistów. Ewoluujący system kul­
turowy przenosi się z jednego poziomu na drugi i proces ten jako całość 
jest wg L. A. White'a nieodwracalny i zarazem niepowtarzalny. W tym 
więc rozumieniu nie może być mowy o jakimś ogólnym, totalnym regresie, 
a poszczególne przypadki cofania się w rozwoju będą jedynie lekko zała­
mywały krzywą symbolizującą kierunek postępowych przeobrażeń. Po­
stęp następuje jednak przede wszystkim na drodze nagłych rewolucji 
technicznych, w wyniku których otwierają się przed ludzkością nowe źró­
dła możliwości wykorzystania zasobów energetycznych 4 2 . Konsekwencją 
tych przewrotów zmieniających raptownie aktywność gospodarczą czło­
wieka, okresów prawdziwej erupcji wynalazczej myśli, jest stopniowa 
uniformizacja naszej egzystencji, objawiająca się w dążeniu do powstania 
jakiegoś wszechogarniającego, pojedynczego systemu społecznego, w któ­
rym widzieć można wizję bezklasowego społeczeństwa przyszłości 4 3 . 

Próby tego rodzaju dążące do ustalenia w miarę obiektywnych i — 
co ważne — uniwersalnych dla wszystkich stron ludzkiej kultury kryte­
riów postępu zostały uwieńczone jedynie połowicznym powodzeniem. Pro­
blem granic stosowalności tych kryteriów pozostał nadal otwarty, gdyż 

4 1 M. S a h l i n s , The Segmentary Lineage: An Organization Sor Predatory 
Expansion, „American Anthropologist", t. 63: 1961, s. 322-345, oraz przedruk, z któ­
rego korzystam: t e n ż e , op. cit, [w:] H a m m o n d (ed.), Cultural and Social An­
thropology, s. 182-183. 

4 2 W h i t e , The Science of Culture..., s. 389; t e n ż e , The Evolution of Cultu­
re..., s. 29-30, 281-283,^)8-369. 

4 3 N o w a c z y k , op. cit., s. 37. 



126 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ň S K I 

nie opracowano takiego aksjologicznego systemu, przy pomocy którego 
można by było oceniać postęp w dziedzinie szeroko pojętej sztuki czy ety­
k i z taką samą dokładnością, jak czynić to już można w odniesieniu do pro­
dukcji przemysłowej, rozwoju oświaty czy wzrostu higieny. 

Niezależnie jednak od częściowego niepowodzenia, jakim okryte zo­
stały wysiłki neoewolucjonistów, ich dorobek oparty na gruntownej, ma-
terialistycznej analizie procesu dziejowego winien być szerzej niż czy­
niono to dotychczas skonfrontowany z marksistowską teorią rozwoju spo­
łecznego. Zasady materializmu historycznego, cała filozofia marksistowska 
bowiem rozwija stale teorię progresywnego charakteru rozwoju ludzkiego-
społeczeństwa i kultury w ich globalnym aspekcie. Nie absolutyzuje ona 
jednego czy ki lku najbardziej rzucających się w oczy czynników, np. 
energii lub narzędzi, ale poprzez teorie następstwa formacji społeczno-
ekonomicznych umożliwiających coraz wszechstronniejsze zaspokajanie 
potrzeb ukazuje właściwy d i a l e k t y c z n y sens pojęcia „postępu". 

Niedoskonałość logicznego systemu wnioskowania niektórych neoewo­
lucjonistów polega głównie na tym, że gotowi byli oni na podstawie sym­
ptomów wskazujących na postęp w jednej określonej dziedzinie nauki czy 
praktyki gospodarczej wysuwać twierdzenia o postępie jako zjawisku 
wszechogarniającym całokształt kultury. Ścisłe wskaźniki postępu tech­
nicznego stają się szczególnie w ujęciu historyków nauki i techniki słupa­
mi milowymi na drodze ewolucyjnego rozwoju całej ludzkości 4 4 . Ignoruje 
się natomiast zjawisko nierównomierności postępu w poszczególnych dzie­
dzinach oraz nie dostrzega się możliwości regresu czy zahamowań spowo­
dowanych utratą stabilności w niejednolicie rozwijających się układach 
kulturowych. 

Zabarwienia sielankowości w tym obrazie postępu — widzianym przez 
pryzmat udoskonalonych metod produkcji i ogołoconym na dodatek z sub­
telnych, ale niemniej ważnych wartości ideologiczno-estetycznych — na­
daje przeświadczenie, iż kumulatywny charakter i swoista „akceleracja" 
wynalazczości jest wystarczającą rękojmią utwierdzającą nas w przekona­
niu, że posuwamy się we właściwym, jakby z góry zaprogramowanym kie­
runku. 

Wprawdzie sądy takie wynikają z oceny całkowicie wiarygodnego ma­
teriału faktograficznego i wyznaczone są sumą doświadczeń minionych 
pckoleń, to jednak coraz częściej dochodzą do głosu sceptycy, kwestionu­
jący zasadność twierdzenia o immanentnym charakterze postępu określa­
jącego jakoby kierunek dalszego rozwoju. Wyrazicielem takiej postawy 
jest m. in. P. Worsley, który zauważył, że wprawdzie to „... ludzie tworzą 

4 4 Por. np. S. L i 11 e y, Ludzie, maszyny i historia. Zarys historii rozwoju ma­
szyn i narzędzi na tle przemian społecznych, Warszawa 1963, s. 298-299, 306. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 127 

przyszłość"; nie są oni jednak zdeterminowani. Ale sam ten fakt nie w y ­
starcza do wyciągnięcia optymistycznych wniosków. Nie ma żadnej pe­
wności, że postęp będzie charakterystyczny dla przyszłości w sposób i n -
herentny i nieunikniony" 4 5 . 

Myślę, że ta refleksja angielskiego antropologa jest wyrazem niepoko­
jów, jakie nurtują środowiska intelektualistów w obliczu trudnych do 
przewidzenia następstw żywiołowego rozwoju nauki i techniki. Wszystko, 
a więc także i nasza przyszłość, zależy oczywiście tylko od nas samych, 
od rodzaju wniosków, jakie wyprowadzimy z analizy dotychczasowego 
rozwoju, od zdolności umysłowych i sposobu wykorzystania energii, jaką 
udało nam się już zastosować i jaką jeszcze niebawem wprowadzimy do 
naszego systemu kulturowego. Trafnie ujął tę myśl znany antropochro-
nolog L. S. Palmer stwierdzając, iż to czy krzywe wykresów kultu­
rowego rozwoju wskazują postępowy czy wsteczny kierunek ludzkiej ewo­
lucji, zależy całkowicie od obecnego i przyszłego zachowania się czło­
wieka" 4 6 . 

Dlatego tak niezmiernie ważna jest konieczność uświadomienia sobie 
potrzeby takiego ukierunkowania wszystkich ludzkich poczynań, by ich 
efektem było lepsze jutro naszego gatunku. Aby jednak cel ten osiągnąć, 
należy tak modelować naszą przyszłość, by można było wyeliminować 
z niej te wszystkie negatywy społecznego życia i działalności gospodar­
czej, których funkcjonowanie hamowałoby postęp, a być może dopro­
wadziłoby do całkowitego, nagłego przerwania wznoszącej się na razie 
w górę krzywej ludzkiej egzystencji. W ten niezamierzony sposób od roz­
ważań nad postępem i teorią ewolucji wyprowadzoną z dokonań naszych 
przodków zbliżyliśmy się do futurologu 4 7 , prakseologicznej w swym cha­
rakterze „nauki o przyszłości", której wzrastające w świecie z dnia na 
dzień praktyczne znaczenie tchnie optymizmem i wiarą w postęp. 

A R C H E O L O G I A I E W O L U C J O N I Z M 

Restauracja ewolucjonistycznej myśli — połączona z modernizacyjny­
mi i adaptacyjnymi zabiegami mającymi tę XIX-wieczną refleksję teorety­
czną przywrócić współczesnej nauce — spowodowała istotne zmiany nie 
tylko na szachownicy szkół i kierunków zajmujących się teorią rozwoju 
społecznego, ale wywołała również określone implikacje w konkretnych, 

45 w o r s 1 e y, op. cit., s. 144-145. 
4 6 L . S. P a l m e r , Jak człowiek wędrował przez wieki, Warszawa 1966, s. 327-

328. 
4 7 Próba podsumowania dotychczasowych osiągnięć w zakresie teorii futuro­

logicznej oraz perspektywy dalszego rozwoju tej dyscypliny zawarte są w pracy 
A. S i с i ń s к i, Prognozy a nauka, Warszawa 1969. 



128 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K 1 

szczegółowych dyscyplinach wchodzących w skład nauk społecznych. Ten­
dencje neoewolucjonistyczne zaznaczyły się — obok etnografii — także 
wyraziście na gruncie archeologii, co biorąc pod uwagę specyfikę źród­
łowej bazy tej naukowej specjalności — jest zjawiskiem zrozumiałym, 
ale i symptomatycznym. 

Zastanawiając się nad wyjątkowo dużą podatnością archeologii na ak­
ceptację teorii ewolucjonistycznych należy w pierwszym rzędzie zdać so­
bie sprawę z ewidentnej zależności, jaka łączy ze sobą na wczesnych eta­
pach rozwoju ludzkości materialną kulturę, gospodarkę, narzędzia głów­
nie stosowane w procesie produkcji żywności — ze społeczną stroną pier­
wotnej egzystencji. Przyjęcie takiego założenia upoważnia badacza do 
traktowania dostępnych mu faktów archeologicznych, którymi są w prze­
ważającej mierze materialne ślady technologicznego przekształcania ota­
czającego człowieka środowiska, za wystarczające źródła do rekonstrukcji 
hipotetycznego obrazu całokształtu kultury określonej społeczności. Jed­
nakże taka prosta rekonstrukcja nie może być celem samym w sobie. 
Gdyby bowiem tak było — archeologia w krótkim czasie stałaby się mimo 
całej swej problemowej i warsztatowej złożoności dyscypliną zdegenero-
waną, przekształcając się w „eskapistyczną faktologię", luźny zbiór naj­
przeróżniejszych wiadomości o dziejach naszych przodków, nie upoważ­
niający do konstruowania modeli i ujęć syntetyzujących 4 8 . 

Tymczasem zadaniem prahistorii jest badanie i odkrywanie prawidło­
wości rozwojowych zarówno w totalnie traktowanym przebiegu dziejowe­
go procesu w okresach „protohistorycznych", jak i w obrębie poszczegól­
nych formacji społeczno-ekonomicznych. Ta — wynikająca ze społecz­
nych funkcji każdej nauki — obiektywna konieczność podjęcia studiów 
celem zrozumienia pełnego przebiegu historycznego procesu doprowadza 
w przypadku archeologii do pewnej absolutyzacji materialnej spuścizny 
minionych pokoleń. Absolutyzacja ta zmusza prahistoryka do poddania 
stojących przed nim do dyspozycji zabytków takim zabiegom interpreta­
cyjnym, które umożliwiłyby dostęp do źródłowych informacji w zabytkach 
tych potencjalnie zawartych, a poprzez ich naukową analizę do ustalenia 
czynników i praw rządzących rozwojem społeczeństw. 

Wszystkie te heurystyczne zabiegi sprzyjały uznaniu prymatu całości 
technicznego wyposażenia, w szczególności zaś narzędzi jako podstawo­
wego wyznacznika rozwoju, ewolucji i postępu. Wyrazem tych metodolo­
gicznych założeń jest konstruowanie tzw. serii typologicznych uszerego­
wanych faktów archeologicznych, tworzących w swym korelatywnym 
przebiegu zwarte łańcuchy rozwoju form zabytków, podtrzymujące syste­
my względnej chronologii, a także budowa najprzeróżniejszych schema-

4 8 С h i 1 d e, Archeologia jako nauka społeczna, „Postępy Archeologii", t. 2: 
1955, s. 18. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 129 

tów periodyzacyjnych opartych na przemianach gospodarczych. W tym 
więc aspekcie można zaryzykować twierdzenie, iż między koncepcjami 
neoewolucjonistów głoszących świadomie technologiczny determinizm 
a obiektywnymi założeniami określającymi postępowanie badawcze archeo­
loga istniała duża zbieżność, sugerująca jakieś sprzężenie zwrotne. 

Podobieństwa i wzajemne wpływy sięgały jednak jeszcze głębiej wów­
czas, gdy nastąpił wzrost znaczenia badań ekologicznych i szerzej zajęto 
się problematyką oddziaływania warunków przyrodniczo-geograficznych, 
„biomu" i „habitatu" 4 9 na człowieka oraz procesem kształtowania i kon­
trolowania tej przyrody przez człowieka, dzięki wytworom kultury mate­
rialnej — będących „w znacznym stopniu wynikiem reakcji na otocze­
nie" s o . 

W punkcie lokalizacji motorycznych czynników rozwoju kultury zbie­
żności między stanowiskiem neoewolucjonistów a poglądami utrwalonymi 
w środowisku archeologicznym stale się nasilają. Koncepcje ekologicznego 
i technologicznego determinizmu zostały zaakceptowane przez archeologię, 
a następnie wdrażane i sprawdzane w toku konkretnych prac badawczo-
wykopaliskowych i studiów syntetyzujących cząstkowe osiągnięcia. War­
to tu także podkreślić, iż łatwość, z jaką teoria technologiczno-ekolo-
gicznego determinizmu w jej neoewolucjonistycznym kształcie utorowała 
sobie drogę do prahistorii, spowodowana była nieprzerwaną łącznością tej 
dyscypliny z sedymentacyjnie pojmowaną minioną rzeczywistością kultu­
rową, która w stratygraficznych układach ukazywała niepodważalne na­
stępstwo zespołów zabytków i całych kultur od form technologicznie pro­
stych — prymitywnych, do coraz bardziej złożonych, umożliwiających 
stały wzrost znaczenia ingerencji człowieka w dziele wykorzystania ener­
getycznych rezerw ekumeny. 

Niebagatelne znaczenie posiadał także fakt, iż teoretyczne podstawy 
archeologii nie podlegały tak silnym wstrząsom ideologicznym, jakie zna­
mienne były dla wielu nauk społecznych — w tym etnologii i socjologii 
w naszym stuleciu, by pod wpływem ofensywy prądów antyewolucjoni-
stycznych odgrodzić się całkowicie od spuścizny Morgana — Tylora — 
Engelsa. Warto tu także zaznaczyć, iż sformułowany w 1 poł. X I X w. 
thomsenowski względny system periodyzacyjny podziału pradziejów na 
trzy podstawowe, następujące po sobie kolejno epoki: kamienia, brązu 
i żelaza, mimo silnej opozycji przetrwał w swych zarysach do dziś. 

Wszystkie te fakty świadczą, iż szanse wdrażania koncepcji neoewolu-
cjonistycznych do praktyki badawczej były na gruncie archeologii, ujmu­
jącej badane zjawiska kulturowe zawsze w czasie, potencjalnie większe 

4 9 C l a r k , op. cit, s. 18. 
5 0 С h i 1 d e, O rozwoju w historii, s. 22. 

9 — E t n o g r a f i a P o l s k a , t. X V z. 2 



130 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

aniżeli w odniesieniu do antropologii społecznej i kulturowej, gdzie kło­
poty związane z korelacją synchronicznej i diachronicznej płaszczyzny 
odniesienia nie zostały nadal przezwyciężone, a wzrost popularności stru-
kturalizmu ograniczył zasięg oddziaływania sformułowanych przez White'a 
— Stewarda — Childe'a teorii społeczno-kulturowego rozwoju. 

Najsilniejszym ośrodkiem neoewolucjonistycznej myśli w archeologii 
zachodniej była prahistoria angielska znajdująca się pod wpływem teore­
tycznych koncepcji G. Childe'a, które (opracowane w latach czterdzie­
stych) zyskały sobie w całym świecie ogromne uznanie. Popularyzacji 
w krajach socjalistycznych poglądów jednego z czołowych przedstawicieli 
ewolucjonizmu uniwersalnego sprzyjało stanowisko Childe'a, akceptujące 
podstawowe zasady marksistowskiej nauki o rozwoju pierwotnego społe­
czeństwa 5 1 , z tym zastrzeżeniem, iż zwracał on znacznie większą uwagę 
na zjawiska dyfuzjonizmu, w którym widział jeden z podstawowych czyn­
ników odróżniających „społeczną ewolucję" od ewolucji organicznej 5 2. 

Uniwersalizm Childe'a uzewnętrzniał się w jego przekonaniu, iż pod­
dając analizie społeczno-ekonomiczną infrastrukturę kultury, pojmowanej 
w sensie atrybutu rodzaju ludzkiego, dostrzec w niej możemy zarówno 
procesy dyferencjacji, różnicowania się, jak i procesy asymilacji, zbieżno­
ści poszczególnych kultur. Wektory tych przeciwnie ukierunkowanych 
prądów nie równoważą się jednak, a wynikiem ścierania się tych sprzecz­
nych tendencji jest postępujące zwycięstwo uniformacji. Potwierdza to 
również konkretny materiał archeologiczny i historyczny, wskazujący, iż 
wszystkie kultury zbiegają się w jeden wspólny, uniwersalny dla całej 
ludzkości nurt, którego dominacja nad „rozgałęzionym systemem prądów 
kulturalnych" wynika z postępującego tempa rewolucji technicznej, ogar­
niającej swym zasięgiem cały glob 5 3 . 

Czynniki technologiczne nie urastają u Childe'a do roli absolutnie pod­
stawowego kryterium wyznaczającego określony stopień rozwoju, choć 
w praktyce badawczej wysuwają się one często na plan pierwszy. G. 
Childe zdaje sobie sprawę z tego, iż preferencja takich a nie innych czyn­
ników podyktowana jest wyłącznie specyfiką źródeł archeologicznychM. 
Aby więc osłabić ten jednostronny determinizm, należy łączyć miernik 
technologicznego rozwoju z kryterium ekologicznym, by na tej podstawie 
ocenić stopień przystosowania się poszczególnych kultur do przyrodniczego 
środowiska. Dopiero wówczas określone stratygraficznie ciągi kulturowe 

5 1 A. I . P e r s z i c, A. L . M o n g a j t , W. P. A 1 e к s i e j e w, Istoria pierwo-
bytnogo obszczestwa, Moskwa 1968, s. 22. 

5 2 Pod pojęciem dyfuzji rozumie Childe głównie przekazywanie wynalazków 
z jednego społeczeństwa do drugiego. Por. C h i l d e , Rozwój społeczny, s. 163. 

5 3 C h i l d e , O rozwoju w historii, s. 23; t e n ż e , Rozwój społeczny, s. 160. 
6 4 Jw., s. 27. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 131 

ustalone dla poszczególnych obszarów jakiejś geograficznej strefy można ze 
sobą zestawić i porównywać, by wznosząc się na coraz wyższy poziom 
abstrakcyjnego rozumowania logicznego ustalić zespoły cech wspólnych 
i stworzyć jeden obowiązujący dla tego regionu szereg rozwojowy. Tą 
drogą, porównując ze sobą tzw. „homotaksalne kultury", t j . zespoły wy­
tworów zlokalizowane na analogicznych, odpowiadających sobie pozycjach 
w rozpatrywanych paralelných chronologicznie ciągach, G. Childe odtwa­
rza ewolucyjne sekwencje dla określonej strefy ekologicznej 5 S . Umożli­
wiają one budowę nowych schematów periodyzacyjnych nie przyporząd­
kowanych wartościom jednej wybranej zmiennej, uwzględniając cało­
kształt rozwoju sił wytwórczych oraz korelujące z nimi, a możliwe do od­
tworzenia na podstawie zachowanych materialnych śladów ludzkiej dzia­
łalności, społeczne aspekty spójnej niegdyś funkcjonalnej całości. 

Tak ujęta zasada postępowania „ewolucjonistycznego" nabiera w war­
sztacie naukowym archeologa znacznie bardziej konkretnego charak­
teru aniżeli w interpretacjach antropologicznych, pozbawionych z reguły 
tak ścisłych i jednoznacznych czasowo-przestrzennych wyznaczników. Ato-
mistyczne traktowanie kultury, charakterystyczne dla klasycznego ewo­
lucjonizmu, zastąpione zostało teraz podejściem kompleksowym, wolnym 
od ahistorycznej perpektywy. Archeologiczny materiał umożliwił śledzenie 
ewolucji formacji ekonomiczno-społecznych typowych dla poszczególnych 
terytoriów w określonych przedziałach czasowych, przy równoczesnym 
założeniu wielkiego prawdopodobieństwa ustalenia uniwersalnych faz czy 
stadiów historycznego procesu, różnych od morganowskiej czy thomse-
nowskiej wizji narodzin cywilizacji. 

Reasumując te skrótowe, i nie uwzględniające wielu bez wątpienia is­
totnych aspektów, rozważania na temat udziału archeologii w kształto­
waniu się koncepcji neoewolucjonistycznych — można bez większych za­
strzeżeń stwierdzić, iż z jednej strony prahistoria dostarczyła teoretykom 
społecznego rozwoju argumentacji podtrzymującej założenia energetycz­
nego, technologicznego i ekologicznego determinizmu, z drugiej jednak 
strony sama podlegała wpływom uformowanych w warsztatach teore­
tyków treści i w wyniku ich oddziaływania modyfikowała swe „metodo­
logiczne" oblicze. 

UOGÓLNIENIA I K U L T U R O L O G I A 

Ukazując założenia jednego z ważniejszych w 2 poł. X X w. kierunków 
myśli antropologicznej, stanowiącego właściwie nową wersję pewnej za­
korzenionej już od dziesięcioleci w naukach społecznych tendencji, nie 
sposób także nie zwrócić uwagi na koncepcje uogólnień i sposoby reali-

5 5 Jw., s. 32 n. 



132 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L 1 Ñ S K 1 

zacji tych założeń w pracach neoewolucjonistów. Wychodząc od analizy 
typu problemów, jakie stawia się do rozwiązania, można nie tylko określić 
specyfikę badawczych zainteresowań, ale także stwierdzić rodzaj dyrek­
tyw regulujących postępowaniem badawczym i wyznaczyć charakter dys­
cypliny w sensie jej przynależności do kategorii nauk idiograficznych lub 
nomotetycznych 5 6 . 

Forma i charakter uogólnień czynionych na użytek teorii rozwoju spo­
łecznego nie są jednolite w środowisku neoewolucjonistów anglosaskich. 
Przyczyn tego stanu rzeczy należy szukać zarówno w tradycjach huma­
nistyki, jak i w rozwijanej aktualnie dyskusji o zakresie kompetencji 
i przedmiocie nauk antropologicznych. Faktem jednak pozostanie, iż na 
gruncie amerykańskim historia prądów ewolucjonistycznych wyznaczana 
jest okresami ścierania się tendencji preferujących idiograficzny charak­
ter antropologii z tymi, które dyscyplinę tę zamierzały przekształcić w 
naukę nomotetyczną. Klęska ewolucjonizmu klasycznego była równocześ­
nie porażką antropologii (etnografii) jako nauki ustalającej ogólne prawa 
rozwoju kultury. Spekulacyjne w dużej mierze teorie nie były adekwatne 
w stosunku do wzbogacanego coraz bardziej materiału faktograficznego. 
Świadczyło to dobitnie, iż wnioski co do natury ewolucji wyciągnięto zbyt 
pośpiesznie. Zwrócono się zatem ku empiryzmowi, uważając słusznie, iż 
zawodność teoretycznych schematów wynika ze zbyt słabej znajomości 
konkretnych kultur i faktów kulturowych. Rozpoczęła się era intensywnej 
penetracji terenowej i rzetelnych studiów monograficznych, zainicjowa­
nych przede wszystkim przez F. Boasa i znajdujących się w jego kręgu 
uczniów. Antropologia straciła wówczas swe nomologiczne piętno i stała 
się nauką o charakterze idiograficznym. 

Należy tu jednak zdecydowanie odróżniać postawę pozytywnego sce­
ptycyzmu względem przedwczesnych uogólnień — od zapatrywań skraj­
nych rela ty wistów negujących możliwość ustalenia ogólnych praw roz­
woju. W swojej ocenie charakteru antropologii zbliżali się oni do tezy 
idiografizmu przedmiotowego, w myśl której niemożność wykrycia ja­
kichkolwiek praw tkwi w samej istocie przedmiotu badań 5 7 . 

Odmienną postawę reprezentował F. Boas — niesłusznie nieraz kryty­
kowany za jego rzekomo skrajne antynaturalistyczne stanowisko metodo­
logiczne. Tymczasem zdawał on sobie w pełni sprawę z tego, iż odejście 
od teorii i zwrot w stronę empiryzmu jest zjawiskiem przejściowym. Był 
to więc pewnego rodzaju idiografizm naukoznawczy — mający stanowić 

5 6 L . N o w a k , Uogólnienia historyczne a zagadnienie idiografizmu i histo-
ryzmu, „Studia Socjologiczne", 1962, z. 3, s. 223-225. 

5 7 A. M a l e w s k i , J . T o p o l s k i , Studia z metodologii historii, Warszawa 
1960, s. 28. 



O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 133 

uzasadnienie potrzeby wzbogacania wiedzy faktograficznej, by w przy­
szłości umożliwić badaczom na tej podstawie podjęcie studiów o charak­
terze syntetycznym. 

W wyniku osłabienia tendencji historyczno-relatywistycznego scepty­
cyzmu w latach trzydziestych i czterdziestych naszego stulecia w antropo­
logii amerykańskiej nastąpił wyraźny odwrót od „idiografizmu", połą­
czony z próbą przywrócenia tej dyscyplinie charakteru nauki ustalającej 
uogólnienia. Niemały wkład w tej materii wnieśli neoewolucjoniści, którzy 
zaczęli teraz konstruować nowe modele kulturowo-społecznego rozwoju, 
by w ich ramach dążyć do należytej interpretacji i systematyzacji danych 
empirycznych oraz wykrywać ogólne prawidłowości. 

Regularności w ujęciu neoewolucjonizmu wielokierunkowego mogą 
jednak dotyczyć tylko poszczególnych, rozwijających się niejako paralelnie 
i ograniczonych czaso-przestrzennie układów, a nie całości kultury. Syn­
teza ma tu więc charakter cząstkowy, a wykryte uogólnienia — obowiązu­
jące jedynie w granicach (posłużmy się tu terminologią S. Ossowskiego) 
„systemów względnie izolowanych" 5 8 — dają nam wyłącznie możliwość 
ustalania teorii średniego zasięgu. 

Dążenie do zdobycia wiedzy całościowej, ujmującej zjawiska w ich ca­
łokształcie, widoczne jest wyraźnie u przedstawicieli neoewolucjonizmu 
uniwersalnego, a przede wszystkim w koncepcjach L. A. White'a. Rzeczy­
wistość badać można poprzez pryzmat tzw. procesów „indywidualizują­
cych" (particularizing) — i wówczas odkrywać będziemy powiązania h i ­
storyczno-jednostkowych, szczególnych i niepowtarzalnych zjawisk. Tego 
rodzaju spojrzenie określone tezą idiografizmu jest właściwe postawie h i ­
storyka negującego możliwość wykrycia praw historycznych. Tak pojętą 
historię przeciwstawia L. A. White ewolucji, która mając do czynienia 
ze zjawiskami jako klasami zdarzeń i procesów pozbawionych ścisłych ko­
notacji czasowo-przestrzennych dąży do formułowania twierdzień ogól­
nych, generalizujących (generalizing) 5 9. 

Nauką, która posiadać ma w tym stopniu nomotetyczny charakter, nie 
jest jednak wg L. A. White'a antropologia, zajmująca się w sposób wie­
loaspektowy człowiekiem, lecz kulturologia (culturology). Jej przedmiot 
badań stanowi wyabstrahowana z ogólnego porządku rzeczywistości ku l ­
tura, traktowana jako odrębny samowystarczalny i samozdeterminowany 

5 8 S. O s s o w s k i , Dwie koncepcje historycznych uogólnień, Dzieła, t. 4: O nau­
ce, Warszawa 1967, s. 323-324. 

5 9 W h i t e , Kroeber's Configuration of Culture Growth", „American Anthro­
pologist", t. 48: 1946, z. 1, s. 30; t e n ż e , op. cit., s. 30. O stosunku neoewolucjoni­
stów do badań typu historyczno-etnograficznego por. A. H u l t k r a n z , Historical 
Approaches in American Ethnology. A Research Survey. „Ethnologia Europea", 
t. 1: 1967, z. 2, s. 111-112. 



134 A L E K S A N D E R P O S E R N - Z I E L I Ñ S K I 

strumień zdarzeń. W ten sposób niejako „zautonomizowana" kultura może 
zostać opisana, zbadana i zgłębiona tylko w kategoriach kulturologicz-
nych 6 0 . Tego rodzaju ujęcie zagadnienia spotkało się z silnym sprzeci­
wem krytyki . Wskazywano bowiem na nieuzasadnione rozgraniczanie pro­
blematyki kulturowej od społecznej, stanowiących przecież w istocie rze­
czy dwa uzupełniające się nawzajem aspekty jednego systemu. Mimo to 
przyjmowano jednak, iż tego rodzaju rozwiązanie, spełniając wymogi na­
ukowej przydatności, posiada bezsprzeczne walory heurystyczne. 

Propozycja L. A. White'a nie znalazła jednak szerszego oddźwięku. 
Natomiast kwestia uogólnień w naukach antropologicznych, stopnia ich 
abstrakcyjności jest stale podejmowana na nowo. Dyskusja ożywia się 
zwykle przy okazji prób traktowania poszczególnych, historycznie uwa­
runkowanych postaci antropologii — jako swego rodzaju poziomów stop­
niowo wzrastającej roli generalizacji i syntezy w procesie poznania dzie­
jów ludzkości. U szczytu tej drabiny znajduje się zwykle antropologia —• 
formułująca za pośrednictwem zobiektywizowanych metod prawa ogólne, 
a u samego dołu — czysto empiryczna, idiograficzna etnografia. Tego ro­
dzaju klasyfikacje podejmowane czy to przez A. R. Radcliffe-Browna, 
czy też C. Lévi -S t raussa 6 1 są świadectwem, iż w naukach społecznych 
zawsze obok dyscyplin realizujących ambitny program ustalenia praw uni­
wersalnych będą istniały takie, w centrum zainteresowania których znajdą 
się osobliwości ludzkiej kultury. 

Neoewolucjonizm w tym rozumieniu, w jakim go tu przedstawiono, 
jest więc niewątpliwie przejawem humanistycznej refleksji nad całością 
naszych dziejów i równocześnie próbą spojrzenia w nie znaną nam jeszcze 
przyszłość. 

6 0 W h i t e , The Science of Culture, s. 21, 393, 397-415. Przejmuje on termin — 
„kulturologia" częściowo od niemieckiego laureata nagrody Nobla, chemika — 
W. Ostwalda i socjologa Read Baina. White wprowadza ten termin do swych prac 
dopiero w 1939 r. w artykule: A Problem in Kinship Terminology, „American An­
thropologist", t. 41: 1939, s. 566-573. Termin „kulturologia" nawiązuje w przeko­
naniu White'a do określenia E . Tylora z 1871 r„ który posługiwał się pojęciem 
„nauka o kulturze" (science of culture), wprowadzając go na łamy swej pracy Cy­
wilizacja pierwotna, t. 2, Warszawa 1896-1898. O wzajemnym stosunku antropo­
logii i kulturologii por. S. T a r t a l j a , Takovi sovremene kulturně antropologije, 
„Kultura Časopis za teoriju i sociologiju kulturę i kulturnu politiku", 1968, z. 1. 
s. 28-39. 

M Por. C. L é v i - S t r a u s s , Anthropologic Structurale, Paris 1958, s. 387-388; 
M. M a u s s , Sociologie et Anthropologic, Paris 1960, s. 285; Z. P e s i ć - G o l u b o -
V i ć, Do we Need Anthropology as a Social Science of Man, [w:] Trudy VII..., 
s. 158; F . E g g a n , Social Anthropology and the Method of Controlled Comparison, 
„American Anthropologist", t. 56: 1954, oraz wykorzystany tu przedruk z: H a m ­
m o n d (ed.) op. cit., s. 474. 



Aleksander Posern-Zieliński 

A R E V I V A L OF E V O L U T I O N I S M 
B A S I C P R O B L E M S AND T H E O R E T I C A L ASSUMPTIONS OF T H E 

E N G L I S H N E O - E V O L U T I O N I S M 

S u m m a r y 

An active ethnographist (or anthropologist) ought to consider critically the 
current trends and tendencies in the world ethnographic theory. Such a me­
thodological attitude is promising for a theory of culture within which the several 
methods of analysis of empirical data would make up a consistent whole. However, 
an initial critical reconsideration of the main contemporary theories is a necessary 
precondition. Neo-evolutionism has its important place among these theories; 
however, it is no longer a uniform ideological direction or school, as it used to 
be in the 19th century, but it is rather a loose set of individual views. Their 
common characteristics is a consistent emphasis on the import of evolutionary 
processes, often even without any serious attempts at defining the direction of 
these processes. 

The new phase of development of the evolutionist thought, offering a mate­
rialistic interpretation of the history of mankind, is an evidence of the growing 
import of and a nee,d for, the universal theories of social and cultural development. 
The revival and reinterpretation of the basic principles of the traditional evolu­
tionism have introduced again into contemporary ethnographic research the ideas 
of „Morganism" and of „Tylorism", which have assumed new forms within the 
neo-evolutionist approach without losing the links with their original archetypes. 

The modern evolutionist theory is focused around the problem of regularity 
of the development of cultures, and the dispute on the multilinear or universal 
direction of evolution has split the neo-evolutionists into two opposing camps. 
However, the validity of such an opposition has been recently questioned. Both 
attitudes seem to be essentially complementary, and either the universalist, or the 
multilinear evolutionist interpretation of culture are but two possible vantage 
points for the observation of the same continual sequence of change of human 
culture, which is considered in what is uniform in it, and again in its relativistic 
aspect of differences and variety. 

Another point of disagreement among the neo-evolutionists concerns the 
sources of the motor factors of development, which are generally sought for in 
the interrelations between man and society with their natural environment. Such 
an approach has given rise to the theories of ,,cultural ecology" and of technolo­
gical and energetic determinism. These theories, though apparently opposed to 
each other, also turn out to be complementary, and the energetic concepts em­
ployed by L . A. White are subject to translation into the language of the ecological 
theory of J . H. Steward. However, in both cases we have to do with typical man 
examples of technological determinism, which is apt to make too much of 
hypostatized tools, while neglecting the influence and import of the other fields 
of culture for social development. Of course, the significant role of the means of 
production for the reshaping of the human natural environmet, and for the release 
of new energetic resources must be appreciated, but they cannot be conceived as 
alienated independent factors determining the shape of the social and cultural 
structure. 



136 O D R O D Z E N I E E W O L U C J O N I Z M U 

In the section on „Progress and evolution" the remarkable role of the concept 
of „progress" in the neo-evolutionist theoretical system has been brought out. It 
has been shown, how the vision of evolution, often considered as the synonym of 
„progress", began to divorce, in the views of many scholars, from the notion of 
the inherent necessity of the progressive development of a system in evolution 
towards higher and more perfect levels. The attempts at establishing the objective 
and universal criteria of progress, valid for all the aspects of human culture, have 
been only partly successful, and the problem of the limits of application of 
such criteria is still open. The logical fallacy of some of the neo-evolutionist 
reasonings consisted in that they have sougth to prove that progress is a universal 
phenomen on throughout the whole of culture, by pointing to symptoms being an 
evidence of progress in some single field. On the other hand, the phenomenon of 
unequal growth in various fields has been ignored, and the possibility of a local 
regression or of the checks caused by a lost of stability in ununiformly developing 
cultural systems has been neglected. 

In the section devoted to the role and significance of neo-evolutionist thought 
in archeology, the fact has been pointed out that the chances to apply ist concepts 
in practical research have been potentially greater in this discipline than in 
ethnography. In the latter, the difficulties of correlating the synchronic and the 
diachronic systems of reference have not been still overcome, and the growing 
vogue of structuralism and functionalism has limited the extent of the influence 
of the theories of social and cultural development formulated by White, Steward 
and Childe. 

The last section is devoted to an analysis of the role of neo-evolutionism in 
evorcoming the „ideographic" tendencies in the anthropological disciplines, and 
to a discussion of the function of generalizations in the theories of social develop­
ment. The threefold system of inner classification of the ethnographic disciplines 
into ethnography, ethnology and anthropology or culturology expresses the grow­
ing role of generalization and synthesis in the process of gaining knowledge on 
human history, and it reconciles the apparent antinomy between an idiographic 
and a nomological image of our discipline. In such a perspective, neo-evolutionism 
appears as a trend with an ambitious program seeking to discover the universal 
laws, and by its humanistic reflection on the established regularities it invites us, 
in the last resort, into the realm of problems of the philosophy of man. 

Translated by Piotr Graff 


