
Jan Kurek 

„MIKOŁAJE" — OBRZĘD DOROCZNY WE WSIACH BESKIDU ŚLĄSKIEGO 

W Muzeum Etnograficznym w Krakowie, na stałej 
ekspozycji ludowej obrzędowości dorocznej znajduje się 
grupa przebierańców z Beskidu Śląskiego. Napis pod ma­
nekinami ubranymi w stroje obrzędowo określa je jako 
„medu le" . 

Znam tę ba rwną muzea lną ekspozycję od k i l ku lat, 
lec/, dopiero po powrocie z dłuższego pobytu z Jaworzynki, 
Istebnej, Koniakowa (pow. Cieszyn) zwróciłem baczniejszą 
uwagę na ten lakoniczny napis. K i l k u reprezentan tów 
do dziś żywego obrzędu „miko ła i " nazwano t u modułami. 
.Autorem tego podpisu jest Longin Malicki, k tó ry w latach 
trzydziestych i czterdziestych przebywał na Śląsku Cie­
szy l i sk imi . Za nim t ę nazwę powtórzył Czesław Wi tkowsk i 2 , 
pisząc o zwyczajach i obrzędach dorocznych w Polsce. 

O „miko ła j ach" w Krakowskiem, czyli o obrzędzie 
podobnym w swej strukturze do współczesnych śląskich 
„miko ła i " pisał O. Kolberg w X I X w . ' . Natomiast o „miko­
ła jach" jako grupie obrzędowej , a nie o „ m e d u l a c h " czy 
„misiach ś ląskich" wspomina ty lko Józef Ligęza w 1948 r. 
w swej pracy pt . „ K u l t u r a ludowa na Śląsku" , stwierdzając, 
że „mikoła je" ma ją wypędzać zło ze wsi". 

Poza t y m mało kto słyszał o t y m obrzędzie pod t ą 
czy inną nazwą , a k i l k u etnografów, k tó rzy spotkali się 
z n im w literaturze, sądzi, iż obrzęd ten zanikł w czasie 
wojny, a ostatnim świadectwem jego istnienia są zdjęcia 
wykonane przed czterdziestu laty przez Longina Malic­
kiego oraz zachowane stroje obrzędowo w Krakowie. 

Nic więc dziwnego, że „miko ła je" po wojnie docze­
ka ły się ty lko jednego bardzo krótkiego i zwięzłego opisu 
opracowanego przez Stolafika w monografii wsi Hrycava*, 
dawniej Hyrczawie, przysiółku Jaworzynki, k tó ry został 
przyłączony do Czechosłowacji w 1920 r. 

Nasze źródła pisane milczą o t y m obrzędzie, podczas 
gdy „miko ła je" w bardzo rozbudowanej i do dziś żywotnej 
formie wys tępu ją po polskiej stronie Śląska Cieszyńskiego 
w trzech wsiach Jaworzynce, Istebnej i Koniakowie ' , 
a przed pięćdziesięciu l a ty znane by ły jeszcze w Jaworzu 
i Zabrzegu (pow. Bielsko-Biała) 7 . W roku 1972 sam w t y m 
obrzędzie uczestniczyłem. 

Organizacja obrzędu „mikołai" 

Czas, w jak im ten obrzęd się odbywa, łączy się z dniom 
Św. Mikołaja. Niewiele ma on jednak wspólnego z popular­
n y m i w t y m okresie innymi obrzędami i zabawami związa­
n y m i z obdarowywaniem dzieci. Najlepiej świadczy o t y m 
fakt , że na t y m samym obszarze wys tępu ją obok „miko ła i " 
równolegle dwie jeszcze formy obrzędowe, związane z osobą 
św. Mikołaja. In teresujące nas „mikoła je" często chodzą 
po wsiach nie szóstego grudnia lecz w najbliższą niedzielę 
poprzedzającą lub nas tępującą po t y m dniu. 

I c h grupy obrzędowe powsta ją dwa lub t rzy tygodnie 
przed t ą d a t ą . Przygotowanie do obrzędu zaczyna się od 
wyłonienia k a n d y d a t ó w na „miko ła i " ze społeczności wiej­
skiej. Cechy takie, jak wiek, wygląd zewnętrzny, wysokość 
i tusza, charakterystyczny sposób bycia, jak powaga lub 
komiczność, gadat l iwość lub małomówność i tp . decydują 
czy kandydat zostaje p rzy ję ty do grona „mikoła i" . Pierw­

szeństwo w wyborze ma ją uczestnicy obrzędu z poprzednich 
lat. Są wśród nich i tacy, k tó rzy po osiem i dziewięć razy 
przebierali się za „miko ła i " . Przeważnie z ich to grona 
wywodzi się „k ie rownik" obrzędu pełniący rolę Żołnierza, 
k tó ry ma nie ty lko autorytet wśród równieśników lecz 
również pieniądze, by móc postawić „miko ła jom" „ko le jkę" 
w gospodzie;. Ton akt zjednuje mu dopiero posłuszeństwo 
u członków grupy obrzędowej. 

W ciągu ostatnich pięciu lat, przestrzegane przez tra­
dycję granice wieku, w jakich chłopak mógł chodzić z miko­
łajami (od lat 18 do 25), zostały poważnie naruszone. Obok 
„s ta rych mikoła i" . mających wymagany wiek, pojawili się 
„mikołaje młodz i" w wieku od 14 do 18 lat, powszechnie 
lekceważeni i wyśmiewani . Najbardziej niezadowolono są 
z nich dziewczęta, wyrażając swą dezaproba tę w słowach: 
„nie będziemy się kulać ze smarkaczami" 8 . 

Ponieważ zmalało znaczenie wieku jako jednej z cech 
wyróżniających, główną cechą ich wyznaczającą pozostał 
wygląd zewnętrzny i umiejętność zachowania się, grania 
i kreowania danej postaci. Tak np. do pewnych ról wyma­
gany jest wysoki wzrost, poważny wygląd i silna wola 
powstrzymania się od picia alkoholu nawet wówczas, gdy 
częstują n im gospodarze. Jeśl i chę tnych do grania tej ro l i 
zgłasza się liczba większa niż wymagana w obrzędzie, 
wówczas wybiera się tych, k tó rzy zdają się najlepiej spełniać 
wymagano warunki . W ostatnich latach bywa już inaczej — 
notuje się pewne zmiany w obsadzie ról i tak np. grupa 
mikołajowych „deb lów" , składająca się w tradycj i z czterech 
do pięciu, wzrosła w Jaworzynce w 1970 r. do 12 postaci'. 

Na ogół jednak przywiązuje się nadal wagę do ilości 
postaci wys tępujących w danej rol i i cech charakteryzu­
jących odgrywającego ją aktora. I tak na „ b i s k u p a " wy­
biera się chłopca poważnego i wysokiego. Istnieje nawet 
niezbyt pochlebne określenie w życiu codziennym: „wy­
gląda jak biskup" czyli jest poważny, ma łomówny i po­
wolny. Natomiast „ P a t e r e k " może być niższy od „ B i s k u p a " 
ale powinien być elokwentny i musi posiadać dobrą swadę 
w „kazan i ach" . Jego ministrantami są chłopcy dwunasto-
-czternastoletni 1 °. 

Od innej postaci „miko ła i " — „ d o k t o r a " wymaga się 
„ g a d k i " i dowcipu w diagnozach lekarskich. Bywa n im 
najczęściej tęższy i niższy chłopak (choć nie są to zawsze 
wymagano cechy). „ C y g a n " — prócz swady w wymowie, 
sprytu i umiejętności targowania się, musi być zgrabnym, 
przystojnym młodzieńcem. Najczęściej gra go postawny 
chłopak, wyższy od „ jeźdźca" , „ tego co na koniu" , od k tó ­
rego z kolei oczekuje się umiejętności wykonywania wy­
sokich skoków. 

Rolę „deb łów" i „ L u c y p e r a " mogą odgrywać ty lko 
wysocy chłopcy. Poza t y m żąda się, by „ L u c y p e r " był 
smuk ły i zgrabny, umia ł wysoko skakać i był odporny na 
zimno ze względu na jego lniany lub t ryko towy s t ró j . Przy 
takich wymogach bardzo trudno jest znaleźć odtwórcę tej 
postaci, k t ó r a w pamięci mieszkańców wsi pozostała bardzo 
ż y w a ' 1 . Nie brak natomiast chę tnych do odtwarzania po­
staci „niedźwiedzia" , za jakiego może się przebrać k a ż d y 
barczysty chłopak niższy od „ d e b ł a " . 

Po rozdziale ról przys tępuje się do przygotowania 

199 



П. 1. Maska Żyda z „miko łe i " . Kon iaków—Cent rum, pow. Cieszyn. 

s t rojów, k t ó r y c h wykonanie wymaga nieraz dwóch dni 
pracy. Maski i przebrania jako pierwsze określają wiejskiej 
społeczności rolę danej postaci. Do płaskich i beznamię t ­
nych oblicz „ga rnco ra" i „komin ia r a " , czy do złośliwego 
uśmiech l a rwy" (maski), „ ż y d a " , „górala*', dopisują się 
od razu w formie oczekiwania, pewne stałe zachowanie się 
(granie) „ a k t o r a " . 

Powszechnie przyję te jest tabu obejmujące p rzebraną 
osobę. Dba się szczególnie o to, by ludzie spoza grupy 
„miko ła i " nie rozpoznali, k to jest przebrany za „ d e b l a " 
lub „niedźwiedzia" . Dlatego postacie te noszą zupełnie 
osłaniające je stroje. Pod „ l a r w ą " (maską) , jak mówił 
stary g ó r a l 1 2 , nas tępuje zupełne zdziczenie. Człowiek nie 
jest ten sam, wie, że nie widzą go oczy starszych i znajo­
mych, może więc robić wszystko, na co by nie zdobył się 
nigdy bez przebrania. Strój staje się w ten sposób nas tęp ­
n y m wyróżnieniem, nie ty lko wyodrębnia jącym, lecz także 
konsol idującym grupę . 

200 

Strój występujących w obrzędzie postaci1 > 

„Bia l i " 

B i s k u p ubiera się w ornat papierowy lub stary 
pożyczony w kościele i papierową, kolorową infułę. W ręku 
dzierży pas tora ł i k rzyżyk . 

P a t e г e к („wikary" i*) nosi zwykłą su t annę , na 
głowie ma biret, a w ręku trzyma stary kancjonał (ten strój 
również bardzo często bywa pożyczany od miejscowych 
wikariuszy). 

M i n i s t r a n c i („żoczkowie") chodzą ubrani 
w „białe koszule" (komże) min i s t ran tów, przeważnie poży­
czane z kościoła. 

Ż o ł n i e r z ma na sobie mundur wojskowy. Bywa to 
często przechowywany pioczołowicie uniform przedwojen­
nego podoficera lub oficera, albo współczesna kur tka woj­
skowa, spodnie i bu ty wojskowe pożyczone najczęściej 

1 



П. 2. Maska Diabła z „mikołai". Koniaków—Centrum, pow. Cieszyn. 

z pobliskiej jednostki WOP-u. Bardzo rzadko zdarza się 
spotkać Żołnierzy ubranych w specjalnie szyte stroje. 
T a realistyczna forma przebrania nie wyklucza j ednak częstych 
doszywek do munduru. Na czapce, przeważnie rogatywce 
(wykonanej nieraz z papieru), pojawia się wężyk generalski, 
na ramionach — pagony z czasów Wielkiego Księstwa 
Warszawskiego a na piersi dzwonią prawie zawsze sznury 
medali. U boku przypasuje sobie żołnierz szablę lub bagnet. 
W ręku trzyma rewolwor na korki. 

D r u ż b a chodzi w góralskim odświętnym stroju 
z wstęgą, „kotylionem drużby" na piersi, w ręku trzyma 
nieraz butelkę „niby gorzałki". 

M ł o d a B a b a (przebrany chłopak) — ubrana jest 
zwykle w kobiecy strój góralski, noszony na święta w Konia­
kowie, Istebnej i Jaworzynce. W ręku trzyma duży kosz 
z cukierkami, suszonymi owocami, pokrajaną w kostkę 
marchwią, orzechami ziemnymi i tym podobnymi specja­
łami. 

Do stroju góralskiego nawiązuje również przebranie 
Pana Młodego. 

P a n M i o d y trzyma w ręku butelkę z sokiem imitu­
jącym „gorzałkę", czasem — choć bardzo rzadko — po­
jawia się w masce z cienkiego materiału, która zasłania mu 
oczy i nos. 

D o k t o r chodzi w ciemnym garniturze, płaszczu 
lub pelerynie, a niekiedy nakłada na wierzch jeszcze biały 
fartuch lekarski (pożyczany z ośrodka zdrowia). Na szyi 
nosi przeważnie słuchawkę zrobioną z drzewa i drutu. 
Na głowie ma czasami białą furażerkę z czerwonym krzyżem. 
W kieezeni nosi przygotowane przedtem recepty z zalece­
niami odpowiednich lekarstw. Jego torba — walizka lub 
kuferek, którą trzyma w ręku, pełna jest lekarstw zrobio­
nych z suszonego łajna krowiego lub kurzego, pokrajanych 
łodyg, marchwi, z liści itp. 

L e ś n i c z y (,.gajowy") niczym w swym wyglądzie 
nie różni się od przeciętnego urzędnika z lasów państwowych. 

201 

I 



I I . 3. Postacie Żydów z „miko ła i " . Kon iaków—Cent rum 1972 r. 

Ma pożyczoną w leśniczówce „prawdziwą k u r t k ę " , spodnie 
i buty leśniczego. Dość rzadko ten zielony ubiór kompletuje 
się w inny sposób. Nie spotyka się też obecnie szycia spec­
jalnie tego ubrania z okazji „mikoła i " . 

„Czarni" 

L u c y f e r (Lucypor) do 1966 r. chodził w Jaworzynce 
ubrany w cienkie długie kalesony, farbowane na czerwono, 
podobnego koloru koszulę i „ l a r w ę " (maskę) z czarnymi 
rogami. Przez dwa nas tępne lata (1967—68) przebierał się 
Lucyfer w czerwone owerole. Po 1968 r. pos tać ta nie wy­
stępuje w „miko ła jach" w żadnej z omawianych wsi. 

D c b i у (diabły) noszą czarne koszule lub kożuszki, 
ciemne spodnie i wysokie buty. Dokoła bioder mają przy­
czepione spódnice ze słomy, sięgające aż do ziemi, a przy 
nogach — zawieszane dzwonki, k tóre wydają metaliczny 
dźwięk. W rękach t r zymają duże „ko rbacze" — bicze, 
zrobione z drutu i skóry, nieraz okręcone jeszcze dodatkowo 
g u m ą . Dwa Debły są między sobą skute łańcuchami. Jeden 
z nicłi ciągnie za sobą długi zardzewiały łańcuch. „ L a r w y " 
Deblów i Lucyfera, k tó re w Jaworzynce zazwyczaj sprowa­
dzane są z Czech, w Koniakowie i Istebnej robi się prze­
ważnie z drzewa, skóry i wełny. Ich powierzchnie maluje się 
różnymi , jak mówią górale „ s t r a sznymi" kolorami (czerwo­
nym, żół tym i czarnym). 

M i e d ź w i e d z i c (Niedźwiedzie) — ubierają się 
w kożuch odwrócony do góry sierścią. Okrywają n im cały 
korpus, ręce i nogi „ a k t o r a " . Na głowie noszą maski ze skóry 
modelowane na ksz ta ł t niedźwiedziego pyska. W rękach 
czasami noszą sznury, k t ó r y m i potem przywiązują do siebie 
dziewczęta. 

M e d u l a (matka niedźwiedzia lub „ m u z y k a n t " ) 
wkłada na siebie jak najgrubszy s t ró j . Do bardzo szerokich 
spodni i pod m a r y n a r k ę lub „kamize lkę" wtyka sobie 
dużo słomy, waty i szmat. Na plecach ma czasami przywią­
zany zegar ze wskazówkami obracającymi się w lewo. 
Na głowie nosi wielki kapelusz z szerokim rondem, w ręku 
trzyma parasol z dzwonkami i frendzlami. Często nosi 
ze sobą harmonię wieszając ją na piersiach, co jeszcze bar­
dziej poszerza i pogrubia całą postać . 

Ż y d („zid") —nosi maskę z lipowego pnia, z tektury 
lub zrobioną z masy papierowej i skóry. Ta „ l a r w a " (maska) 
ma garbaty nos i jest najczęściej malowana ostrymi, żół-
t \ r m i i czerwonymi farbami. Resz tę stroju żydowskiego sta­
nowi długi, do samej ziemi sięgający chała t albo płaszcz. 
W jednej ręce t rzyma Żyd wysoki k i j — pałkę zakończoną 
obiciem ze skóry, w drugiej — nożyce metrowej długości, 
wykonane z drewna. W ostatnich pięciu latach coraz częściej 
te dwa przedmioty wykluczały się wzajemnie. Żyd nosi więc 
obecnie albo nożyce albo k i j . 

C y g a n („cygon") ubrany jest zazwyczaj w męskie 
ubranie, wysokie buty i spodnie z nogawkami wsadzanymi 
za cholewki. Nieraz okrywa się on starym kożuchem. 
Na twarzy nosi maskę lub póhnaskę z p łó tna lub kartonu. 
Górna jej część wchodzi pod fut rzaną czapę lub kapelusz 
z rondem opada jącym w dół. Pod nosem zwykle doczepia 
sobie lub domalowiije wąsy . 

C y g a n k a („cygonka") , żona Cygana, nosi długą 
spódnicę, kolorową bluzkę, korale. Jej twarz, o ile nie jest 
zakryta półmaską , bywa identycznie jak u Cygana wysma­
rowana sadzami. 

T e n c o n a k o n i u („na kuniu") przypomina 
bardzo konika zwierzynieckiego. Konstrukcja jego wierz-

202 



chowca opiera się na biodrach Jeźdźca . Dwa przetaki 
zawieszone na szelkach z t y l u i przodu pasa chłopca tworzą 
pods tawę korpusu końskiego, k tó ry jest p rzykry ty koloro­
w y m płó tnem, b ia łym prześcieradłem lub k a p ą z łóżka. 
Ponad poziomą kons t rukc ją wystaje „końska g łowa" wy­
cięta najczęściej z płaskiej deski, odpowiednio pomalowanej 
jaskrawymi kolorami: żół tym, b rązowym i czerwonym. 
Ogon koński zrobiony jest z włóczki lub z prawdziwego 
włosa końskiego. Sam jeździec ubrany jest przeważnie 
w bajecznie kolorowy „ m u n d u r " z pagonami i błyszczącymi 
srebrnymi guzikami. Na głowie ma wysoką papierową 
czapkę w kształcie s tożka, oklejoną wycinankami. Na jej 
szczycie przyszyty jest duży pompon z bibuły . 

Ś m i e r ć ( „ śmi r t " ) jest nadnaturalnej wielkości (dwa 
i pół metra wysokości) uzyskanej dzięki specjalnej kon­
strukcji drewnianej, pod k tó rą u k r y t y jest chłopak. Drewnia­
ne ręce poruszane są za pomocą sznurów, a głowa jest 
p u s t ą m a s k ą (z papieru lub drzewa) wyobrażającą czaszkę. 
Całość przykryta jest b ia łym płó tnem. 

B o c i a n posiada podobną do Śmierci drewnianą 
kons t rukc ję . Jest on jednak o wiele niższy, ma 1,80 cm 
wysokości . Jego głowa, wytoczona z klocka drewna, przy­
mocowana bywa do grubych żerdzi lub żelaznej ru rk i — 
„szy i " . Klekoczący dziób imi tu ją dwie ruchome deski — 
lis twy poruszane za pomocą sznurów przeprowadzonych 
przez szyję do korpusu, gdzie jest przykry ty b ia łym prze­
ścieradłem chłopak. Przebrania te bywają tak wymyślne , 
że jedynie nazwa „boc i an" mówi nam, co ta klekocząca 
pos tać oznacza. 

K o m i n i o r ( „kominor" ) przed włożeniem stroju 
smaruje sobie ręce i twarz sadzami (nie robi tego, gdy nosi 
półmaskę z czarnej skóry lub tek tury pomalowanej na 

czarno, zakrywającej m u oczy, nos i częściowo usta). Na­
stępnie wk łada obcisłą k u r t k ę , często wysmarowaną sa­
dzami i wąskie, czarne spodnie. Na ramię zarzuca sobie 
l inkę do czyszczenia komina pożyczoną od kominiarza lub 
pęk d ru tów i linek zakończonych szczotką do czyszczenia 
butelek lub druc ianą . 

G а г n с o r („druc iorz") ubiera się również na ciemno. 
Na spodnie, k u r t k ę czy sweter wk łada długi fartuch lub 
kró tk i „ cha ł a t " . Na ramieniu nosi zwoje d ru tów, za pasem 
lub w ręku trzyma młotek, nieraz nosi ze sobą rozbity 
garnek. Czasem chodzi w półmasce wykonanej z tek tury 
lub z pończochy. 

Można zauważyć w powyższym opisie, że podział na 
stroje specjalnie rozwinięte i przebrania skromne odpowiada 
podziałowi na „ c z a r n y c h " i „b ia łych" . Postacie „ c z a r n y c h " 
wyróżnia ją się maskami i przebraniami specjalnie dla 
„miko ła i " robionymi, natomiast skromne stroje „ b i a ł y c h " 
powsta ją z włożenia ubrania używanego w życiu codzien­
n y m lub ewentualnie dość wiernej jego kopi i (jak np. infuła 
i ornat biskupa). Podział „cza rn i " — „bia l i " , zawsze mocno 
podkreś lany przez górali, nie wyodrębn ia radykalnie dwóch 
grup, lecz jest podziałem typologicznym. Continuum jakie 
tworzą wszystkie postacie „miko ła i " , ma dwa przeciw­
stawne bieguny wyodrębniane w świadomości społeczności 
wiejskiej nio ze względu na strój lecz odmienny stosunek 
emocjonalny. Do „cza rnych" , budzących grozę, n ik t nie 
waha się zaliczyć Deblów, Niedźwiedzi, Lucyfera, Śmierci. 
Natomiast na czele mile widzianych „ b i a ł y c h " stoi Biskup, 
Paterek, Młoda Baba, Pan Młody i t d . Pewne wątpl iwości 
powstają przy zaklasyfikowaniu takich postaci j ak : Leśni­
czy, Garncarz, Żyd i t d . Poszczególni informatorzy mieszają 
często ich przynależność, lecz zawsze dążą do sklasyfiko-

I I . 4. „Deboł" z „Niedźwiedz iami" z „miko ła i " . K o n i a k ó w — C e n t r u m , pow. Cieszyn. 1972 r. 

203 



П. 5. „Mikołaje" z Jaworzynki, pow. Cieszyn. 1949 r. 

Zestawienie postaci występujących w „mikołajach" w latach 
1060 — 1972. W nawiasach nazwy postaci występujących 

przed 1940 r. 

1 Lucyfer 
3— 5(12) debły 
4— 6 niedźwiedzie 
1 medula 
2—3 kominiary 
I (druciarz) 
1 śmierć 
1 (blacharz) 
1—2 garncor 

1(2) cyeiui 
pomocnicy cygańscy 

1(2) cyganka 
2 (poganiacz) 
1(2—3) ten co na koniu 
1 (koń bez głowy) 
1 bocian 
1 szklor 
1—2 fajerman 
1 2 kowal 
1—2 muror 
1—2 masor 
1- -2 leśniczy 

1 żołnierz 
i (anioł) 
1 doktor 
1 (drużka) 
1 drużba 
1(2) młoda baba 
1(2) pan młody 
2 ministranci 
1 paterek 
1 biskup 

13 5| 
o <<< 

° S' 

f S3 

złodzieje 

id 
o 

a 
er 

Cyfry w nawiasach - ilość postaci 
1968— 1972 

w ostatnich ł a t a ch 

wania w ten sposób wszystkich postaci. Opozycja „czarni — 
„b ia l i " jest jeszcze wyraźniejsza w samej akcji obrzędu. 

Miejsce akcji obrzędu 

Akcja „mikoła i " odbywa się na wyodrębnionym, z góry 
wyznaczonym obszarze. Ponieważ w t y m samym czasie 
chodzi zwykle po wsi więcej niż jedna grupa obrzędowa, 
cała gromada podzielona jest na sektory, k tóre są miejscami 
akcji dla poszczególnych grup „miko ła i " . Przekroczenie 
ustalonej t r adyc ją strefy kończyło się często bójką między 
grupami przebierańców. Nie przeszkadzało to jednak do­
cierać poszczególnym part iom „mikoła i " do sąsiednich, 
a nawet dalszych wiosek' 5 . Z kolei obszar przydzielony 
danej grupie „mikoła i " podlegał dalszemu zawężeniu do 
pewnych wydzielonych gospodarstw. Trudno określić, j a l 
sytuacja ta wyglądała przed I wojną światową. Z reguły 
jednak już w okresie międzywojennym nie było możliwe 
obchodzenie wszystkich gospodarstw we wsi. Wybiera się 
więc do dzisiaj zwykle gospodarstwa stojące blisko centrum 
lub w większych przysiółkach. Zabudowa ich musi b y ć 
tradycyjna, stara, o dużej powierzchni izb, takich przy t y m 
k tó rych nie szkoda zniszczyć w czasie harców przebierańców 
I n n y m w a ż n y m kryter ium w doborze odwiedzanych gospo 
darstw jest autorytet i zamożność prowadzącego je gospo 
d a r z ą " . Poza t y m przebierańcy chodzą głównie do za 
przyj aźnionych i spokrewnionych z sobą gospodarzy 
Szczególnie tam, gdzie są młode dziewczęta. Jeśl i w za> 
grodzie znajdują się małe dzieci, rodzice ich rzadko pozwalają 
wchodzić „cza rnym" , przyjmując ty lko „b ia łych" . 

Akcja obrzędu 

Akcja zaczyna się od momentu, gdy do wybranego 
gospodarstwa wchodzi Żołnierz i pyta się czy „miko ła je" 
mogą wejść. W t y m czasie cała gromada przebierańców 
ustawia się pod p ło tem lub w niewielkiej odległości od za­
budowań gospodarstwa i czeka na odpowiedź. Nieraz by­
wają odprawieni od drzwi, za co niekiedy odpłacają j ak imś 
w miarę złośliwym figlem (chowaniem narzędzi, wynosze­
niem ich na dachy domu czy stodoły i td . ) . Jeśl i gospodarze 

204 



godzą się na odwiedziny „mikoła i" , wówczas Żołnierz 
strzela na znak, że mogą wejść. W kolejnośoi puszczania 
do wnęt rza poszczególnych osób występują pewne różnice. 
W Istebnej i Koniakowie pierwsze wpadają Debły powiązano 
zo sobą łańcuchami . Wykonu ją trzy rytualne gesty, jeden 
z Deblów t rzy razy chce wejść do izby, a drugi, s tojący 
na progu, p rzywiązany do niego łańcuchem, nie puszcza go. 
Przy każdej nieudanej próbie wejścia pierwszego Debła bije 
on korbaczern w podłogę. Przy każdym diabelskim ruchu 
poprzywiązywane dzwonki, blaszki i słoma wydają niemiły, 
drażniący uszy dźwięk. Kiedy %vreszcie Debły w t a r g n ą do 
wnęt rza izby, biją zobranych „ k o r b a c z a m i " lub symulują 
uderzenia. Po pewnej chwil i dołącza się do nich jeszcze 
jeden, dwóch lub trzech Deblów. Kres tej nieraz dość bo­
lesnej zabawie kładzie Żołnierz, k t ó r y wypędza Deb ły i woła : 
„tańczcie niedźwiedzie" i wpuszcza je do izby. Czasami 
Niedźwiedzie prowadzi na sznurach „ m e d u l a " — jako 
„n iańka niedźwiedzia" (bywa, że „ m e d u l a " występuje 
w roli grajka, wówczas ma ze sobą harmonię) . Niedźwiedzie 
biorą się pod boki i t ańczą w koło. Po k i lku obrotach wcią­
gają w swój pląs poszczogólnych mieszkańców. Tańczą 
ze wszystkimi, k tórzy nio zdołali i m się opłacić. Taijca tego 
nie mogą un iknąć dziewczęta bez względu na to, czy dały 
okup Niedźwiodziom czy nie, zawsze są wciągane do niedź­
wiedziej zabawy. Czas trwania t ańca zależy od ilości dziew­
cząt, jakie są w danym domu. Nieraz używa się do niego l in 
lub pasów, k t ó r y m i Niedźwiedzie przywiązują dziewczęta 
do siebie w kolo. Kiedy partnerki są dostatecznie „ob tań-
czone", wchodzi Żołnierz i woła : „czarni do pola" i idzie 
z Deblami i Niedźwiedziami do nas tępnego gospodarstwa. 
Po pewnym czasie wchodzą majestatycznie „bia l i " z Bisku­
pem i Paterkiem na czole. Jest to moment, w k t ó r y m za­
czynają się „miko ła je" w Jaworzynce. Tam Debły z Lucy­
ferem na czele i Niedźwiedziami przychodzą pod koniec 
„mikoła i" . W r ó ć m y jednak do istobniańskich i koniakow-
skich „b i a łych" . Przewodniczący im Biskup idzie powoli 
z powagą, daje krzyżyk do pocałowania zebranym w koło 
ludziom i przez cały czas milczy. Towarzyszą m u mini ­
stranci z dzwonkami i bardzo rozmowny Paterek. On to 
wygłasza kazanie o bezbożności domu, do którego przyszedł . 
Wówczas za kazalnicę służy mu piec lub stół. Nas tępn ie 
chce spowiadać dziewczęta, upomina małe dzieci, aby 
chodziły do kościoła, sprawdza ich zeszyty do religii, chwali je 
lub gani w zależności od tego, jak wygląda ich znajomość 
łtatochizaiu. Czasom Paterek zbiera „ofiarę na kościół". 
Obecnie dokonują tego Ministranci (otrzymują przeważnie 
po 20 zł od jednej osoby). 

W czasie, gdy Paterek i Biskup szykują się do odejścia, 
wchodzi Pan Młody i biega za dziewczętami, całuje je. 
Drużba wchodzi z bu te lką „ w ó d k i " i częstuje „gości" . 
Młoda Baba wpadając zjawia się koło kuchni, wyciąga 
naczynia kuchenne, siada na nie i symuluje czynności 
fizjologiczne. Potem chodzi po izbie i rozdaje dzieciom 
suszone owoce lub cukierki, k tó re przynosi w koszyku. 

W Jaworzynce przed dwudziestu laty inscenizowano 
jeszcze „ ś l u b " ' ? . Zawracano z drogi Paterka, k t ó r y musiał 
połączyć ręce „nowożeńcom", Młodej Babie — „młodusze" 
i Panu Młodemu. Przy okazji Paterek wygłaszał do zebra­
nych przemówienie o znaczeniu chrześcijańskiego małżeń­
stwa. 

Potem zjawiał się nagle w drzwiach izby Leśniczy 
i kazał płacić gospodarzowi za nieostemplowane drzewo, 
którego dużo widział na podwórku. Gospodarz zazwyczaj 
ociągał się z zapłaceniem kary. Wówczas Leśniczy wołał 
na pomoc Żanda rma , a po ostatniej wojnie Milicjanta, aby 

-gospodarza zaniknął do aresztu. Żandarmowi trzeba było 
płacić znacznie większą karę , a jeszcze do tego i kaucję 
za zwolnienie z więzienia. Żanda rm zwykle nie dowierzał, 
czy gospodarz nie zrobi znów czegoś złego i zos tawał w jego 

izbie na k i lka minut . W t y m czasie nadchodzi ły inne miko­
łajowe postacie. 

Doktor znany jest j uż we wszystkich trzech omawia­
nych wioskach. Natychmiast po przyjściu wyciąga 
s łuchawkę i chce badać przede wszystkim dziewczęta. 
Starszym zaleca przyniesione przez siebie lekarstwa, roz­
dając k ra janą marchew, suszone łajno kurze, pastylki 
z mąk i ziemniaczanej. Kiedy spełni swe lekarskie obowiązki 
wychodzi. 

Tymczasem drzwiami i oknami wpychają się nas tępni 
„ a k t o r z y " . „Szklorz" wprawia szyby, wybijając całe, 
a wstawiając małe kawałk i , jakie przyniósł ze sobą. „Garn-
cor" szuka glinianych garnków, a znalazłszy, rozbija je 
i drutuje. 

Nagle przez okno zagląda Śmierć, siejąc swym wyglądem 
przerażenie, zwłaszcza wśród dziewcząt i dzieci. 

W Jaworzynce przed kilkunastu la ty popularna była 
rozmowa — przekomarzanie się między gospodarzem 
a Śmiercią: 

G o s p o d a r z : — Pani śmirć, ile se będę jeszcze 
żył lot ? 
Ś m i e r ć pokazuje dwa lub t rzy palce. 
G o s p o d a r z : — Panie bądźcie tak dobrzy, a prze­
dłużcie mi życie po dwatset roków! 
Ś m i e r ć (kiwa głową i wyciąga rękę do gospodarza): 
— Zawsze musi być zapłacone za przedłużenie życ i a ! 1 8 

W dalszym toku obrzędu w drzwiach klekoce Bocian. 
Do izby natomiast wchodzi Żyd i bije pa łką po głowie 
dziewczęta lub tnie nożycami w powietrzu. Za n im K o m i -
niary wskakują na piec i wymia ta j ą na środek izby sadze; 
niekiedy sami przynoszą je w worku i smarują n imi dziew­
częta i innych uczestników obrzędu. 

Gdy część przebierańców wyjdzie, wskakuje do wnę t r za 
„ t en co na kon iu" i skacze po piecu, ł awkach i s to łach. 
Skacze bez dodatkowego rozbiegu, co jest uwarunkowane 
brakiem miejsca w izbie, a i m wyżoj skacze, t y m większe 
uznanie zdobywa sobie wśród zebranych. Dodatkowo po­
gania go w Koniakowio specjalny „poganiacz" bijący 
bykowcem o podłogę. W Istebnej przed pięćdziesięciu la ty 
występował jeszcze „koń bez g łowy", k t ó r y z obu stron 
miał po jednym ogonie 1 ' . Pod „końską o b u d o w ą " znajdo­
wało się dwóch chłopców. Chodzili oni w przeciwieństwie 
do „ tego co na kon iu" powoli i majestatycznie zbliżając się 
od czasu do czasu do zebranych. Nagle „koń bez g ł o w y " 
podnosił jeden z dwóch ogonów a spod niego lała się woda 
na stojących najbliżej. Zwykle „koń bez g łowy" i „ t en 
co na kon iu" oczekiwał na Cygana. Jest regułą, że cyganie 
idą z coraz większym opóźnieniem w miarę , jak rośnie 
ilość odwiedzanych gospodarstw. Dochodzi wreszcie do 
tego, że do ostatnich zagród przychodzą z dwu- i trzygodzin­
n y m opóźnieniem. Ponieważ bardzo są lubiani i uważani 
za najweselszych „mikoła i" , wszyscy zebrani oczekują 
na nich. Do pierwszych odwiedzanych gospodarstw Cygan 
zdąży przyjść jeszcze na czas i podkuje „ tego co na kon iu" . 
Nieraz rolę t ę spełnia dodatkowo kowal, k tó ry w dzisiejszych 
„mikoła jach" występuje już ty lko sporadycznie. To, co ludzi 
dzisiaj najbardziej bawi u Cyganów, związane jest ze spry­
tem w kupowaniu, kradzeniu i wyłudzaniu sprzętów, in­
wentarza u jednych gospodarzy i sprzedawaniu ich u dru­
gich. Całą t ransakcją kieruje Cygan, a towarzyszy m u 
Cyganka z dzieckiem „Fe rus i em" . Wszystko, co robią, 
jest właściwie dla „ F e r u s i a " . Dla niego kupu ją w jednym 
gospodarstwie gęś za 5 zł, a w drugim sprzedają za 20 zł. 
Do częstych dowcipów Cyganów należy kradzenie konia 
ze stajni i sprzedawanie go pierwszemu z brzegu mężczyźnie 
za 50 zł. Przy czym konia wprowadza się do sieni lub izby 
i cała transakcja handlowa odbywa się na oczach wszyst­
kich zebranych. Cyganka tymczasem wróży z ręki 
lub z kar t i w ten sposób również zbiera pieniądze 

205 



(po 5—10 zl od osoby). Po przejściu Cyganów gospodarze 
znajdują swój inwentarz i sp rzę ty często w odległych od 
siebie zagrodach. Bardzo rzadko zdarzała się potrzeba 
interwencji mi l ic j i . 

„Mikołaje" a wieś 

Podczas akcji obrzędu interesująco kształ tuje się sto­
sunek przebierańców do pozostałej części wsi i wsi do 
przebierańców. „Mikoła je" — jak już wspomniano po­
wyżej — mają pewne uprawnienia, jakich nie posiada 
normalnie członek społeczności wiejskiej. K a ż d a pos tać 
z „miko ła i " ma inną skalę specjalnego uprzywilejowania. 
„ B i s k u p a " , k tó remu nie wolno pić alkoholu i hulać z dziew­
czętami, n ik t spośród widzów nie może popchnąć czy 
uderzyć . „Niedźwiedzie" mogą się szarpać i kulać po podło­
dze z dziewczętami, przy czym żadna z dziewcząt, k t ó r a 
nie zdoła im się siłą lub sprytem wyrwać , nie. może mieć 
do nich pretensji za swoją opłakaną sytuację nawet wtedy, 
gdy pozna pod przebraniem swego największego wroga 2 0 . 
Podobnie do Garncarza i Kominiarza poszkodowani nio 
mogą rościć pretensji za rozbijane garnki, szyby i wysmaro­
wane ubranie. „Mikoła je" są zawsze mile widziani. Ich 
poszczególne postacie wywołują z góry zakładane reakcjo 
u mieszkańców wsi i mieszczą się w przyję tych ramach 
spełniając oczekiwania, jakie zwykło się wiązać z k a ż d y m 
przebraniem. Dok tó r i Młoda Baba są często witani 
salwą śmiechu. Niedźwiedzie i Debły budzą przerażenie, 
a „ t e n co na kon iu" zachęca swymi podskokami w sieni 
do oglądania dalszych akrobatycznych popisów. Specy-

ficzny stosunek do „miko ła i " maja starzy gospodarze, 
k t ó r z y w czasach swej młodości sami brali w nich udział . 
Barwnie opisując i lustrują swe wspomnienia zdjęciami 
z dawnych obrzędów, k tóre posiada k i lku gospodarzy 2 1. 
Przez pryzmat własnych przeżyć z czasów młodości widzą 
starsi góralo współczesne obrzędy, k tóre dopiero w k i l k u 
ostatnich latach ulegają widocznym przemianom 2 2 . Inaczej 
odbierają je i wspominają mężczyźni pamięta jący dobrze 
stroje przebierańców i przyjmowanie grup obrzędowych 
w gospodarstwach, a inaczej kobiety, k tó re raczej zachowały 
pamięć o własnych perypetiach, kulaniu się z „niedźwie­
dziami", uciekaniu przed Kominiarzami i Żydem. 

Mimo dość częstych rozmów w zimowe wieczory na te 
tematy nie wykształci ła się we wsiach jasna interpretacja 
mityczna „miko ła i " . Tłumaczenie sensu tego obrzędu, jakie 
aktualnie można spotkać w Jaworzynce, Istebnej i Konia­
kowie, jest bardzo skromno. Można go rekonst ruować 
w oparciu o wypowiedzi mówiące o radości z pozostawionego 
ba łaganu , możliwości „wyżywania s i ę" — „zdziczenia" przez 
robienie tego, czego nie wolno robić normalnie. 

Do pogłębienia i częściowego wyjaśnienia tego pro­
blemu można jedynie dojść w drodze zestawienia informacji 
z szerszego obszaru, otaczającego toren b a d a ń . 

Pewne dane możemy też uzyskać przez zestawienie 
ze sobą struktur obrzędów zimowych z części żywieckiej 
i śląskiej Beskidu. Będzie to jednak możliwe, gdy zastosu­
jemy t ę samą metodę w opisie wszystkich porównywanych 
obrzędów. W powyższym artykule s ta ra łem się zbliżyć opis 
do analizy teatrologicznej zakładając widowiskową struk­
t u r ę obrzędów. 

P R Z Y P I S Y 

1 Informacja od kierownika działu obrzędowości 
w Muzeum Etnograficznym w Krakowie Z. Reinfussowej. 

2 Cz. Witkowski , Doroczne polskie obrzędy i zwyczaje 
ludowe, K r a k ó w 1965, s. 18—19. 

' O. Kolberg, Lud..., Krakowskie, cz. I , K r a k ó w 1871, 
s. 312—313. 

4 J . Ligęza, Śląska kultura ludowa, Katowice 1948, 
s. 28. 

5 J . Stolafik, Hrycava, Ostrava 1958. 
6 Informacje o obrzędzie „ m i k o ł a i " pochodzą z b a d a ń 

terenowych obrzędowości dorocznej przeprowadzonych w la­
tach 1970—1972 w Istebnej, Jaworzynce i Koniakowie, 
w W37niku k tó rych uzyskano ok. 60 wywiadów znajdują­
cych się obecnie w archiwach I H K M P A N w Krakowie, 
K E S Ш w Krakowie i K E U W r . we Wrocławiu. 

7 Informacje o „miko ła jach" w Jaworzu i Zabrzegu 
pochodzą z Archiwum Muzeum w Bielsku-Białej . 

8 W g informacji J . J . z Istebnej, ma te r i a ły terenowe 
w Archiwum K E S U J . 

» Wg informacji D . U . z Jaworzynki, ma te r i a ły tere­
nowe w Archiwum K E S U J . 

1 0 Jest to jedyny wy ją t ek wys tępowania w „s tarszych 
miko ła j ach" młodych chłopców, nie wchodzą oni jednak 
zupełnie do grupy obrzędowej , nie mając wszystkich nale­
żnych członkom praw, np. picia alkoholu na zakończenie 
obrzędu. 

1 1 Wg informacji L . J . , J . B . i U . D . z Jaworzynki 
ma te r i a ły terenowe w Archiwum K E S U J . 

1 2 W g informacji L . M . z Istebnej, Archiwum K E S U J . 
1 3 Opis strojów występujących w obrzędzie postaci 

obejmuje ty lko te, k tóre wys tępowały w ciągu ostatnich 
12 lat (1960—1972). 

1 4 Nazwy w nawiasach są innymi , rzadziej używanymi 
określeniami danej postaci. 

1 5 W g informacji К . M . z Istebnej i W . J . z Koniakowa, 
Archiwum K E S U J i I H K M P A N w Krakowie. 

16 Wg informacji W . A. z Koniakowa, A. K . i J . K . 
z Istebnej, D . U . z Jaworzynki, mate r ia ły teTenowo Ar­
chiwum K E S U J w Krakowio. 

• 7 Wg informacji R. D . i N . M . z Jaworzynki, ma te r i a ły 
terenowe Archiwum K E U W r . we Wrocławiu. 

i ' Tamże . 
i9 Wg informacji J . K . z Istobnej, ma te r i a ły terenowe 

Archiwum K E U W r we Wrocławiu. 
го Wg informacji J. J . z Istebnej, mate r ia ły terenowe 

Archiwum K E S U J w Krakowie. 
2 1 Zdjęcia te wykonał zawodowy fotograf, k tó ry 

w grudniu 1949 r. przejeżdżał przez wsie (własność J . B . 
z Jaworzynki). 

2 2 Wielu informatorów jest zdania, iż w ciągu ostatnich 
trzydziestu lat niewiele się zmieniło w obrzędach „mikoła i" . 
Twierdzą jedynie, że zmienił się teren penetracji grup 
„miko ła i " , ograniczony obecnie tylko do centrum wsi. 

Fot.: Autor — il. 1-5. 




