Lud, t. 71, 1987

GRZEGORZ PEECZYNSKI
UAM Poznan

OBRZEDOWOSC RODZINNA U KARAIMOW POLSKICH

Karaimi przybyli na ziemie Wielkiego Ksiestwa Litewskiego z Kry-
mu w XIV w. Osadzono ich zwlaszcza w miejscowos$ciach na granicy
z panstwem Zakonu Kawalerow Mieczowych, ale tez sporo bylo ich
gmin (dzamatow) w innych czesciach Litwy i na Rusi. W ciggu wiekéw
wielokrotnie zasluzyli sie dla Rzeczypospolitej, dlatego wiladcy Obojga
Narodoéw nie szczedzili im przywilejéw. Z oddaniem trudnili sie zawp-
dem wojskowym, od konca XVII w. za$ czesciej juz rolnictwem, wielu
bylo tez wsrdéd nich wybitnych uczonych. Poniewaz brali oni czynny
udzial w licznych wojnach i nie mieszali sie z ludno$cig otaczajgcg oraz
z roznych powoddéw wielu z nich emigrowalo — przy koncu w. XIX
ostalo sie tylko pie¢ dzamatéw: w Trokach, Wilnie, Poniewiezu, oraz
w tucku i Haliczu. Mieszkalo w nich nieco ponad tysigc oséb. Po II
wojnie Swiatowej okolo trzystu Karaimoéw osiedlilo sie w Warszawie,
Tréjmiescie, Wroctawiu i Opolu.

Religia jaka wyznajg Karaimi — religia karaimska (etnonim grupy
jest zarazem jej konfesjonimem) powstala w VIII w. w zajetej przez
Arabow Persji. Jej zalozycielem byl Zyd Anan ben Dawid. Wystgpil
on przeciwko supremacji tradycji spisanej w Talmudzie. Twierdzil, ze
tylko Biblia jest jedynym dokumentem Objawienia. Srodowisko zydow-
skie uznalo go za heretyka, znalazt on jednak wielu zwolennikow, kté-
rych zorganizowal w osobng sekte. Sekta ta zaczela sie szybko upow-
szechnia¢ w krajach opanowanych przez Arabdéw wchlaniajac wiele ele-
mentow islamu, a nawet chrzescijanstwa. Misjonarze nauki Anama ben
Dawida dotarli tez do panstwa Chazaréw w dolnym biegu Wolgi i na-
wroécili na swoja wiare czes¢ jego ludnosci. Po upadku Chazarii, pocho-
dzgcy prawdopodobnie z dwoch tureckich ludéw: z Chazaréw i Kuma-
néw wyznawcey karaimizmu przetrwali na potwyspie krymskim jako gru-
pa wyznaniowa i takie etniczna. Wiasnie cze$¢ z nich przeniosta sie
w XIV w. na ziemie Wielkiego Ksiestwa Litewskiego.

Powyzsze wprowadzenie historyczne, z koniecznosci niezmiernie po-
biezne, bylo nieodzowne, gdyz Karaimi polscy nie sa w Polsce zbyt dob-
rze znani. A minglo wiasnie sto csiemdziesigt lat od wydania pierw-
szej polskiej pracy na ich temat: Tadeusza Czackiego Rozprawy o Zy-

12*



180 v Grzegorz Pelczynski

dach i Karaitach. Bardziej systematycznie zajeto sie tym ludem do-
piero w drugiej potowie XIX w. Uczonych zainteresowal przede wszy-
stkim jezyk Karaimoéw i ewentualnie ich literatura 1 takze antropolo-
gia? i historia3 — dotyczaca zwlaszeza ich etnogenezy. Najwybitniejsi
karaimoznawcy rekrutowali sie z samych Karaiméw: Abraham Firko-
wicz, Seraja Szapszal, Ananiasz Zajgczkowski, Szymon Firkowicz, Ale-
ksander Mardkowicz, Wiodzimierz Zajaczkowski, do dzi$ dziala jeszcze
Simon Szyszman i1 Aleksander Dubinski.

Najwiecej o tym niewielkim ludzie opublikowano w miedzywojniu.
Ukazywat sie wtedy w Wilnie periodyk ,My$l Karaimska”, w jego ze-
szytach znalazly sie bezcenne wprost materialy, zwlaszcza historyczne.
Literaturag zas przewaznie zajmowalo sie czasopismo ,Karaj Awazy”
(,,Glos Karaima”) wydawane w Lucku.

Nie zajeli si¢ jednak Karaimami etnografowie, a wydaja sig oni
przeciez wymarzonym przedmiotem badan etnograficznych. Postulowal je
zreszta wybitny turkolog i znawca Karaimoéw Tadeusz Kowalski?, lecz
na prozno. Kilka przyczynkéw z zakresu etnografii tej grupy etnicznej
zawdziecza¢ nalezy orientalistom.

W tym artykule o obrzedowosci rodzinnej Karaiméw oczywiscie zo-
stalo wykorzystane wszystko — a wiec bardzo niewiele, co na fen temat
napisano. Przede wszystkim jednak artykul zostal oparty na materialach
z badan przeprowadzonych w latach 1985-1986 wsrod warszawskich
i wroclawskich Karaiméw, ktore dotyczyly caloksztaltu ich tradycyjnej
kultury. Kultura ta byla jeszcze w pelni zywotna w ostatnich dziesig-
cioleciach okresu zaboréw, za$§ w okresie miedzywojennym dostrzegalne
w niej byly juz pewne objawy zanikowe. A poniewaz nie zajmowano
sie nig prawie wecale, wiele zagadnien z nig zwiazanych jest nadal nie-
zrozumialych, Nalezy mie¢ nadzieje, ze sie to zmieni.

Obrzedy zwigzane z trzema przelomowymi momentami 2ycia: z na-
rodzinami, zalozeniem rodziny i $miercig, karaimska kultura wytworzyla
z elementéw o bardzo zr6znicowanej proweniencji. Elementy te wy-
wodzg sie z kultury ludéw fureckich, ludéw zamieszkujacych Litwe i za-
chodnig Ukraine, z Biblii, wreszcie z kultury zachodnioeuropeiskiej. Choé

L A, Dubinski, Poczatki zointeresowan jezykiem i literaturq karaimskqg w
nauce europejskiej do konca XIX wieku, ,Przeglad Orientalistyezny”, mr 2, 1959,
s. 135 -144, Tegoz, Z dziejéw badan ned jezykiem i literaturq karaimskaq (Od kon-
ca XIX w.) ,Przeglad Orientalistyczny”, nr 2, 1960, s. 145 - 156.

2 J. Czekanowski, Z zagadnienr antropologi Karaiméw, ,Mysl Karaimska”,
£ 2, 1947, 5, 3-23.

P A, Zajaczkowski, Karcims in Poland, Warszawa 1961. S. Szyszman, Le
Karaisme ses dectrines ¢t son histoire, Lausanne 1980,

4 T. Kowalski ,Najpilniejsze zadania karaimoznawstwa, Wilno 1936, s. 12-13,




OBRZEDOWOSC RODZINNA U KARAIMOW POLSKICH 181

tylko te tureckic — chyba najliczniejsze — sa rodzime, pierwotne, to
jednak wszystkie tworza spojng calosc.

Obrzedy przyjecia do spolecznosci karaimskiej nowonarodzonego
chlopca byly bogatsze niz obrzedy przyjecia dziewczynki. Wynikaio to
pewnie z wyraznie wyzszej rangi, jaka mieli w tej spotecznosci mez-
czyzni.

Istnial zwyczaj, znany w turecczyznie, nie wymieniania ani przez
rodzicow, ani przez najblizszych krewnych imienia dziecka przed jego
narodzeniem i przez pierwszy tydzien po nim, az do uroczystego na-
dania imienia w $wigtyni (kienesie) . Chlopcom dawano imiona starote-
stamentowe, dziewczynkom za$ tureckie, na przyktad Gulusz (Usmiech)
czy Altyn (Zloto). Jednakze zwyczaj ten pod koniec XIX w. zaczal za-
nikaé. Karaimi coraz czesciej nazywali dzieci takimi imionami, jakie
nosili ich chrzescijanscy sasiedzi, do czego mieli oni w Cesarstwie Ro-
syjskim specjalne prawo, w przeciwienstwie miedzy innymi do Zy-
dow 8. Nierzadko zdarzalo sie, ze dorosle osoby zmienialy sobie imie ze
starotestamentowego czy tureckiego na polskie.

Obrzedy zwigzane z narodzeniem sie chlopca polegaly przede wszy-
stkim na jego obrzezaniu, dokonywano je zgodnie z nakazem biblijnym,
gdy mial on osiem dni (Rdz 17, 10 - 14). Obrzezanie mialo by¢ znakiem
przymierza miedzy czlowiekiem a Bogiem.

Na Litwie obrzezanie odbywalo sie w domu. W ceremonii uczestni-
czyl kumata czyli ojciec chrzestny, dwie matki chrzestne zwane kumama,
ojciech chlopca i meael —— rzezak, ktérego funkcje spelnial najczesciej
lekarz, niekoniecznie Karaim. Chlopca ubierano w to, co przyniosty
matki chrzestne. ,Kumata” siadal w fotelu, a do niego podchodzily
chrzestne z dzieckim, on bral je na rece. Odmawiano przeznaczone na
t¢ okazje modlitwy. Kiedy przystepowano do obrzezania matki chrzest-
ne — jedyne obecne przy tym obrzedzie kobiety, musialy sie odwrocic.
Wicrzono, Zze jesli chlopiec podczas samej operacji glosno krzyczy, to
znaczy, ze przed soba ma dlugie Zycie. Po tej ceremonii odhywalo sie
przyjecie dla rodziny. Imic¢ nadawano chlopcu w czasie najblizszego
nabozenstwa.

Bywalo, ze z dziewczynks postepowano podobnie, to znaczy ,kuma-
ta” bral ja z ragk matek chrzestnych, modlono sie nad nia, nie dokony-
wano jednak klitorydektomia. Ale obrzed taki nie byl konieczny. Za-

8 A, Zajaczkowski, Karaimi na Wolyniu, ,Rocznik Wolynski”, t. 3, 1933,
s. 158,

) 8 C. Panpulov i C. Nejman, Christianskija imena i Kraimy, ,Karaimskaja
Zizn’”, nr 2, 1912, s, 77,



182 Grzegorz Pelczyfiski

lezal wlaéciwie od zamoznosci rodzicow. Dziewczynkom takze nadawano
imie w kienesie.

Inaczej przebiegaly uroczystosci narodzinowe w dzamacie halickim.
Karaimi haliccy, a takze do pewnego stopnia luccy, roznili sig¢ nieco od
swych rodakéw z Litwy. Roznice te w XIX w. ugruntowywato dodatko-
wo oddzielenie Halicza od pozostalych gmin zaborcza granicg. Obrzedy
narodzinowe u Karaiméw halickich opisal J. Grzegorzewski ?

Kiedy urodzit sie chlopiec, jego ojciec zawiadamial o tym kaplana
(hazzana), azeby ten dat mu odpis ,sir lamaalotlar” czyli pewng czese
psalméw stopni (Ps 120 - 134). Kartki z psalmami zawieszal nastgpnie
w tej izbie, gdzie sie jego syn urodzil: na $cianach, nad l6zeczkiem, na
firankach, ktérymi po narodzeniu zastonieto owo lézeczko. Nazajutrz haz-
zan modlil si¢ w kienesie za potoznice.

Gdy dziecko mialo siedem dni, ojciec zapraszal krewnych i znajo-
mych na wigilie obrzezalna, mijatowyj kece. Najpierw recytowano psal-
my, a pézniej zasiadano do zastawionego jadlem i napojami stotu. Spie-
wano przeznaczene na te okazje pieéni: ,Jehi szalom bechelenu” i | Ej
Jerusziem”.

Nastepnego ranka ojciec przychodzil do $wigtyni z ojcem i z matkg
chrzestng i z dwoma mlodzieicami, ktérzy sie nazywali solowij kumiar.
Dziecko nibst ojciec chrzestny. Przed drzwiami kienesy, brai je starszy
solowij kum i wnosit do $rodka. W kienesie podawal je milodszemu,
ktéry siadal w fotelu. Obrzezania dokonywal sam hazzan za pomoca
specjalnego, obosiecznego nozyka, a krwig pomazywal czolo chlopca
i takze blogostawil go rozposcierajac nad nim swe dilonie. W czasie fego
obrzedu podawano dziecku palec do ssania umaczany w poblogostawio-
nym sorbecie z miodu i rodzynek, ktéry wszyscy obecni uprzednio pro-
bowali. Spiewano tez piesni obrzezalne, a nadto ,,Jighdal mecholel kot”.
Potem ojciec zapraszal wszystkich na przyjecie.

Kobieta byla uwazana za nieczysta po urodzeniu chlopca przez szesé
tygodni, a pe urodzeniu dziewczynki przez dwanascie. (Kpt 12, 1-5).
Po tym okresie odbywalo sie jej oczyszczenie.

Wspblczesnie tradycyjna obrzedowos$é zwigzana z narodzinami zo-
stala u Karaimdéw zupelnie zarzucona.

Doszedlwszy do odpowiedniego wieku Karaimi zawierali malzenstwa.
Jeszeze kiedy dzamaty byly liczniejsze, a przez to mozliwosci kojarzenia
par wigksze, Karaimi Zenili sie milodo, nawet przed dwudziestym ro-
kiem Zycia. Ale poOZniej wiek nowozencéw sie przesunagl, w dwudziesto-

7 J. Grzegorzewski, Caraimika. Jezyk Lach-Karaitéw, ,Roecznik Orientalistycz-
ny”, t. 1, cz. 2, 1916 - 1918, s. 294 - 296,



OBRZEDOWOSC RODZINNA U KARAIMOW POLSKICH 183

leciu miedzywojennym najczesciej zawierano malzenstwa miedzy dwu-
dziestym pigtym a czterdziestym rokiem zycia.

Karaimi bardzo $cisle przestrzegali malzenskiej endogamii, co przy-
czynilo sie znacznie do przetrwania ich etnicznos$ci. Nie bylo to wecale
tatwe, nie tylko ze wzgledu na malg ich liczbe, lecz takze dlatego, ze
mieli oni sporo dotyczgcych parzenia sig zakazow 8.

Generalnie zakazy te wynikaly z praw zawartych w Biblii (Kpt 18,
7-18), jednakze swoiscie je interpretowano. A wiec, rzecz jasna, za-
bronione byly malzenstwa z ojcem, z matkg, bratem siostrg, synem i cor-
kg. Takze z nastepnymi krewnymi ich krewnych, a wiec z bratem lub
siostra ich ojcdw badz ich matek, z cérkg bgdz synem ich synéw, z cor-
ka lub synem ich corki, z cérka lub synem siostry, synem czy corka
braci. Dwéch krewnych nie moglo wchodzi¢ w zwigzki z dwiema innymi
blisko spokrewnionymi osobami, na przyklad ojciec i syn z matkg i cor-
ka. To ostatnie uchylil Zjazd Karaimski, ktéry odbyl sie w 1910 r.
w Eupatorii. Mezem 1 zong, podobnie jak u muzulmandw, nie moglo byé
rodzenstwo mleczne. Nie obowigzywalo prawo lewiratu uchylone niejako
przez ksiege Rut (Rt 1). Wobec tylu przeszkod niejednokrotnie z braku
odpowiedniej kandydatki na zone w swoim dzamacie, niejeden mezczyz-
na w celach matrymonialnych wyprawial sie do innych, nawet na
Krym. Brak natomiast inicjatywy w tej materii prowadzil nieraz do
przymusowego celibatu.

Od polowy XIX w. zawierano coraz czesciej malzenstwa mieszane,
przewaznie karaimsko-polskie. Poczatkowo spotykaly sie one z negatyw-
ng oceny, lecz z czasem, zwlaszeza w dwudziestoleciu miedzywojennym,
kiedy nie nalezaly juz do rzadkosci, byly tolerowane. Ci, ktérzy zlamali
zasade endogamil, nadal nalezeli do spolecznosci karaimskiei, Natomiast
dzieci ich, chociaz mogly utrzymywaé kontakty towarzyskie ze swymi
karaimskimi krewnymi, to jednak bezwzglednie nie byly uwazane za
Karaimoéw.

Pary malzenskie dobieraly sie w zasadzie bez ingerencji rodzicow,
lecz wymagaly ich aprobaty. Od przyszlego wspélmalzonka oczekiwano
nade wszystko uczciwosci, pracowitosci i poboznosci.

Matzenstwa karaimskie byly na ogél bardzo trwale i zgodne. Depu-
szczalne byly co prawda rozwody, lecz zdarzaly sie one bardzo rzadko.
Przyczyng do rozwodu mogly byé fizyczne lub umyslowe niedostatki
zony.

Kiedy chiopak i dziewczyna postanowili wziaé slub, powiadamiali
oni o tym swoich rodzicow proszgc o zgode. Nastepnie udawali sie oni

8 M. Allerhand, Das Eherecht der polnischen Karaim, ,Zeitschrift fiir Ostrecht”,
nr 1, 1931, s. 1-17.




184 Grzegorz Pelczynski

do hazzana, aby ustali¢c date slubu. Wtedy to narzeczony zwyczajowo
deklarowal muhurmacher, czyli jakby zaplate za jej dziewictwo, naj-
czesciej w pienigdzach. Wpisywalo si¢ ja pozniej do intercyzy zwanej
szatar, a w razie rozwodu trzeba ja bylo Zonie wyplacic.

Po ustaleniu daty $lubu w kazdg sobote w domu narzcczonej gro-
madzily sie panny, a w domu narzeczonego kawalerowie na wieczor-
kach towarzyskich. U narzeczonej bawiono si¢ przy obficie zastawio-
nym slodyczami stole, $piewano tez i tanczono. Narzeczony natomiast
oprdcz stodyczy podawal wino.

Po kilku tygodniach oficjalnego narzeczenstwa nastepowal wreszcie
dzien $lubu. Jak pisze Kowalski?, przypadal on zwyczajowo w czwartek,
a poprzedzalo go kilka dni przygotowan. Krzatajgcym sie w kuchni
w domu narzeczonego i w domu narzeczonej kobietom nieraz towarzy-
szyla kapela.

Rano, w dzien $lubu, narzeczony wraz z druzbami udawal sie do
lazni. A okolo poludnia w domu narzeczonej albo w domu gminnym,
jesli takowy sie znajdowal, odbywal sie kielesmiak. Slowo to tlumaczy
sie jako zareczyny, ale wlasciwie chodzi tu o $lub cywilny. Uczestniczyt
w nim Zarzad Duchowny gminy z hazzanem na czele, druzbowie i druh-
ny oraz wszyscy zaproszeni goscie. Zarzad Duchowny sadowil sie za
jakby prezydialnym stolem, osobno siadali starsi i osobno mlodziez.

Na dany przez hazzana znak, narzeczeni zblizali sie do nicgo. Na
stole znaidowal sie talerzyk z obrgczkami, Piecioksiag, ,szatar” i kielich
wina. Hazzan zapytywal narzeczonego: W jakim celu wezwale$s nas
tutaj?” Na co on odpowiadal: , Azeby szanowni zebrani zechcieli byt
$wiadkami, Ze ja chce poja¢ za 2one obecng tutaj ...”. Ilazzan znow
pytal: ,,Czy cheesz ja pojaé z wlasnej i nie przymuszonej woli?” Na-
rzeczony odpowiadal ,Tak”. W czasie tego dialogu narzeczony jedna
diont frzymatl na Piecioksiegu, a drugg na talerzyku z obraczkami. 7 kolei
hazzan o to samo pytal narzeczong. Potem hazzan dawal im do podpi-
sania ,szatar”, podpis skladal tez on sam oraz wszyscy zgromadzeni,
jako $swiadkowie.

~ozatar” byl deklaracja pewnych powinnosci meza w stosunku do
zony, dlatego byl on jej wreczany i ona go przechowywala. Zwykle
chodzilo o powinnoSci rzec mozna oczywiste, ale czasami ,szatar” byl
typowo mieszezanska intercyzg pelna szezegdlowych ustalen majatko-
wych. Spisywano go nieraz na pergaminie, a jego marginesy ozdabiano.
Dokument ten skladano we czworo i wkiadano miedzy jego cze$ci mo-
nete. Zwyczaj zabranial rozkladania go i czytania. Ale pono¢ nie prze-

® T. Kowalski, Pie$ni obrzedowe w mnarzeczu Karaiméw z Trok, ,Rocznik
Orientalistyezny?”, t. 3, 1927, s. 226.



OBRZEDOWOSC RODZINNA U KARAIMOW POLSKICH 185

strzegano tego, gdy chcgc ponownie sporzgdzi¢ nowy ,Szatar” nie wie-
dziano, jak sie do tego zabrac.

Dawniej, wedlug Kowalskiego 1%, obraczki i niekiedy dwa wisiorskl
na talerzyku zwiazane byly czerwong, jedwabng nitka. Na stole tez stat
kielich wina, nad ktorym hazzan po dialogu z narzeczong odmawiat
modlitwe, i do ktérego wikladal obraczki czy wisiorki przywigzane do
srebrnej tyzki i podawal narzeczonej.

Po podpisaniu intercyzy nastepowal wyhor marszatka weselnego,
satamana”, to znaczy bylo juz zwykle wczesniej wiadome, kto ze star-
szych bedzie piastowal jego urzad. Wybodr ten polegal na tym, ze jeden
z kawaleréw zapraszat go uroczyscie do grona mlodych i przyrzekal mu
w ich imieniu posluszehstwo. Wowcezas §wiezo obrany ,ateman” prze-
siadal sie do mlodziezy. Oznaka wiadzy marszalkowskiej byla laska zro-
biona z trzech pretéw wierzbowyceh, splecionych razem i zwigzanych
czerwonym jedwabiem, u goéry ozdobiona mirtem i kwiatami. Sporzgdza-
ty ja i wreczaly druzki, Pomocnikami marszalka byly dwie wybrane
wezesniej marszatkowe oraz starszy druzba.

Wedlug innej wersji, zdaje sie¢ pozniejszej, ,ataman” dzierzyl juz
swoja laske od poczatku obrzedu ,kieleSmiak” i w ogble zasiadal wraz
z hazzanem i starszyzna gminy. Po podpisaniu ,szataru” uderzal laska
narzeczonego, niejako pasujge go na meza. Ten zaraz potem rzucal sie
do ucieczki, gdyz czyhali na niego koledzy chege kuksancami wyrzucié
go z grona kawalerow. Mialo fo charakter zabawy.

Na stole, przy kitérym siedzieli miodzi z atamanem”, zjawialo sig
wino. Zaczeto wnosi¢é uroczyste toasty. Tymczasem marszalkowe roz-
plataty pannie mlodej wlosy, a nastepnie smearowaly je umoczong w roz-
cieniczonym miodzic badz wodzie kolonskiej obrgczks. Jeden z miodzien-
cow zaczynal wiedy Spiewaé dluga, teskna pie$n ,,Muzuhul kielin”
{,Smutna narzeczona”), czasami przy witérze skrzypiec. Marszatkowe
z kolei prowadzily dziewczyne przed oblicze rodzicdw, marszalek to
samo czynit z jej przyszlym mezem, a rodzice udzielali im blogostawien-
stwa. Po nim sadzali ja na krzesle i podawali na tacy karawaj — duzg
butke pieczong na uroczysto$é weselng i znang tez ludnoéci otaczajgcej
Karaimoéw ", spoczywal on wsréd stodyczy i monet, na nim zas umiesz-
czano podarunek od narzeczonego oraz welon z bialej gazy. Podchodzili
do niej hazzan i pan mtody, i biorge za dwa rogi welon, wkladali jej na
glowe. Tazzan nastepnie zaczynal odmawia¢ modlitwe. Pan mlody z ,ata-
manem” 1 druzbami wychodzil. Szed}l do swego domu, aby si¢ ubraé¢ do

1% Ibidem, s. 224 - 225,

" Poréwnaj na przyklad O. Kolberg, Bialorus-Polesie, Wroclaw—Poznan 1968,
passim,



186 ' Grzegorz Pelczyriski

$lubu, a oni mieli mu w tym pomagaé. A jego przyszla zona z druhpami
tanczyla jeszcze przez jaki§ czas. Potem wychodzila z nimi do innego
pomieszczenia i tam nastepowalo jej ubieranie.

W XX wieku, przynajmniej na Litwie, obrzedy po blogostawienstwie
rodzicéw byly nieco uproszczone. Ot6z gdy marszalkowe posmarowaly
obraczkg umoczong w wodzie kolonskiej wlosy panny mlodej, czynili
to samo po nich wszyscy obecni. I w tym czasie dziewczeta-druhny
przypinaly chlopcom do klap marynarek bukieciki bialych kwiatow.
Ktéremu chlopakowi dziewczyna bukiecik przypiela, ten byl jej partne-
rem. Dwie pierwsze najwazniejsze pary druzbéw dobierano jednak juz
wcezesniej z najblizszej rodziny.

Pana mlodego ubierali jego druzbowie i ,,ataman”. Nacierali przedtem
jego cialo winem. Musial on tez uklekngé na kozuchu wywroéconyin
futrem na wierzch i przyjg¢ blogostawienstwo marszatka i wystucha¢ jego
pouczen odnosnie do obowigzkéw meza. W poézZniejszym okresie wino
zaczeto uzywac juz tylko do picia, a pouczenia przybraly forme dow-
cipdw 1 zartdéw. W tym samym czasie marszatkowe i druhny ubieraly
panne mlodg. Przedtem skrapialy jej cialo wodg kolonsky. Kiedy wiozyly
jej ponczochy, przewigzywaly je nad kolanami sznureczkami zrobionymi
z kilku skreconych pasem weklianych nici. Marszatkowe udzielaly jej
réwniez pouczen co do jej przysziego stanu, ale czynity to z powaga.

Panstwo mlodzi spotykali sie przed kienesa, dokad sie udawali kon-
nymi pojazdami w asyscie tych, ktorzy ich ubierali. Od drzwi kienesy
rozpoczynal sie powolny pochéd w strone oltarza: Pana mlodego pre-
wadzily pod rece druhny z pierwszych dwoch par, a panne mloda druz-
bowie. Jes§li moda nakazywala szy¢ suknie $lubne z dlugim trenem, to
niést go za nig maly chlopczyk. Za mlodymi postepowal marszalek ze
swoimi pomocnicami, rodzice i inni. Spiewano wtedy piesn , Pier chata-
nej”. Przed oltarzem czekal na oblubiencéow hazzan. Ci, doszedlszy do
niego, klgkali na znak szacunku, wstawali i rozpoczynala sie ceremonia
Slubna. Duchowny najpierw zadawat im pytania dotyczgce ich postano-
wien, na ich serdeczne palce zakladal obrgczki i na koniec udzielal im
uroczystego blogoslawienstwa. Oni znowu klekali, wstawali i odchodzili
od oitarza juz jako malzonkowie. Istnial zwyczaj, ze przy pierwszych
krokach kazdy z malzonk6éw staral sie przeciggnaé¢ drugiego na swoja
strong, co mialo zapewni¢ przewage we wspdlnym zyciu. Mialo to tez
charakter zabawowy.

Jeszcze w kienesie skladano nowozencom zyczenia. Potem wszyscy
goscie jechali do domu panny mlodej na uczte weselna.

Wesele u Karaiméw — toj, jak gdzie indziej stanowilo sposobnose
do okazania swojej zamoznosci, totez nie szczedzono na nie wydatkow



OBRZEDOWOSC RODZINNA U KARAIMOW POLSKICH 187

i staran. Przede wszystkim przyrzadzano mnéstwo ulubionych przez Ka-
raiméw potraw z baraniny. Stad mawiano w Lucku: ,Kerti toj: nece
awuz, anca koj” (,Prawdziwe wesele: ile gosci, tyle baranow zarznie-
tych”). Przygotowywano tez rozmaite slodycze, miedzy inynmi chalwe,
takze trunki.

Przed nowozencami stawiano karawaje. Jeden z nich, zwany reszetka,
pieczono w domu panny mlodej i miat on ksztalt okragty, drugi, prosto-
katny, pochodzil z domu pana mlodego i zwal sie fadoszka. Karawaje
pieczono z drozdzowego ciasta i ozdabiano warkoczykami i rézyczkami
z tego ciasta. Na reszetce miedzy czterema, przecinajacymi sie na
srodku warkoczykami, jest symetrycznie ulozonych osiem rézyczek, na
przecieciu za$, na $rodku bulki znajduje sie dziewigta. Podobnie ozdo-
biona jest tadoszka.

Kiedy wszyscy goscie zasiedli do stolu, hazzan blogostawit wino
i chleb, czyli karawaje. Potem ten weselny chleb dzielono na kawaiki,
a kazdy musial go wraz z winem sprébowac.

W dniu $lubu mlodzi poscili i dopiero przy weselnym stoie mieli oni
prawo cokolwiek =zjesé. To, co im najpierw podawano po karawaju
i winie, musieli w cato$ci spozy¢ we dwojke.

»Ataman” pierwszy wznosit toast i wyglaszal przemoéwienie. Przez
cale wesele dbal on o porzadek i o to, aby goscie dobrze sig bawili. Do
tanca przygrywala kapela. Karaimi polscy nie mieli wlasnych tancow
w przeciwienstwie do swoich rodakéw z Krymu (znany taniec krymski
kajtarma) i w tej dziedzinie korzystali z kultur ich otaczajgcych. W Tro-
kach jeszeze w dwudziestoleciu popularny byt lancier (kadryl) przynie-
siony pono¢ przez zolnierzy napoleonskich w 1812 r. i w tym czasie
bardzo modny na catej Litwie, lecz zachowali go tylko Karaimi.

O pélnocy nastepowalo zdjecie welonu. Ta, ktora go nosila, siadala
na krzesle posrodku sali, a do niej podchodzit hazzan i marszalkowe. Od-
pinaty one welon, a kaplan odmawiajgc modlitwe zdejmowal go i po-
dawal jednej z marszalkowych, druga wpinala w jej wiosy kwiat, a tam-
ta rzucala welon pannom. Ktora go pierwsza zlapala, ta najpredzej mia-
la wyj$¢ zamaz. Znany ten zwycza] mial zapewne Swiezsza date. Daw-
niej, gdy panna mioda wstata z krzesta juz bez welonu, kawalerowie
tapali panny i usilowali je na nim posadzi¢. Ktorg sie udalo pierwszg
posadzié, ta miala pierwsza porzucié swoj panienski stan. Miodg otaczaly
kotem zamezne kobiety i woké! niej tanczyly i Spiewaly.

Na tym zwykle konczyl sie pierwszy weselny dzien. Goscie moze
sle jeszcze jaki$ czas bawili, lecz niebawem sie rozchodzili. Nowozeniec
na noc zostawal u swojej zony.

Nastepnego dnia z rana zjawiali sie znowu go$cie. ,,Ataman” mial



188 : Grzegorz Pelczynski

obowiazek obudzié mlodych malzonkéw. Znowu ucztowano, znowu spie-
wano i tanczono przy wtérze kapeli. Na Litwie podawano krupnik —
specjalnie przyrzadzong wodke, godawano go we flaszkach obwigzanych
czerwong wstazeczka,.

Przed wieczorem, jezeli byl to piatek, wszyscy udawali si¢ do swoich
doméw, takze pan miody. O zmierzchu zaczynala sie¢ sobota — dzien
$wiety dla Karaimow, ktora nie godzilo sie obchodzi¢ huczng zabawa.
Nie godzilo sie tez, jak zreszta w kazde Swicto, zbliza¢ do kobiety.

W sobote rano marszalek i druzbowie wiedli nowozenca do kienesy.
To samo marszalkowe i druhny czynily z miodg mezatka. Oboje mieli
juz w $wigtyni przygotowane miejsca. W czasie nabozenstwa modlono
sie w ich intencji. A wieczorem znoéw sie spotykano na ,,uttu toj szahataj”
(,,wielkim sobotnim ucztowaniu’). W zaleznosci od zamoznosci rodzin no-
wozencow, wesele moglto trwa¢ nawet jeszcze kilka dni.

Obecnie bardzo rzadko majg Karaimi okazje do spotkania si¢ na
uroczystosciach slubnych i chociaz dokladajg staran, nie sa juz one takie,
jak dawniej. Nieczynne sg juz kienesy, ostatni w Zwigzku Radzieckim
karaimski kaplan, Szymon Firkowicz, zmarl w 1982 r., ostatni na Swie-
cie, dziewieédziesiecioletni Rafal Abkowicz mieszka we Wroctawiu.
Obecnie cze$ciej niestety spotecznosé ta gromadzi sie na uroczystoSciach
pogrzebowych, juz tez odbiegajacych od tradyciji.

Wszelkie kontakty z nieboszczykiem czynily Karaiméw nieczystymi
(Lb 19, 11-16). Niemniej jedrnak w razie $mierci kogo$ z mnajblizszych
pokalania nie szlo unikngé. Nalezalo umy¢ zwloki, ubra¢ je (dawniej
zawijano je tylko w przeScieradio) i umiesci¢ w trumnie. Nieboszezyka
lezgcego w trumnie przykrywano wyczesanym Ilnem.

Najblizsza rodzing zmartego obowiazywaly bardzo surowe przepisy
dotyczace zaloby. Musieli czuwaé oni przy zwlokach siedzgc na specjal-
nych niskich taboretach a2z do dnia pogrzebu, ubrani na czarno. Nie
mogli oni w tym czasie wykonywa¢ zadnych innych czynnosci. Jedzenie
przynosili im krewni. W trakcie czuwania przy nieboszezyku palila sie
caly czas $wieca. Nie wolno jej bylo zgasi¢, musiala sie ona do korica
dopali¢, a nowg zapalano od dogasajacej. W niektérych rodzinach w chwili
zgonu zatrzymywano wskazoéwki Sciennego zegara oraz zastaniano lu-
stra, co zostalo niewgtpliwie przejete od chrzescijanskich sgsiaddw.

Jeszeze w pierwszej polowie XIX w. Karaimi haliccy do czuwania
przy zwlokach wynajmowali Zydow. Jest to tym bardziej zaskakujace,
ze obydwie grupy byty do siebie na ogol ustosunkowane nieprzychylnie.
Z ustug Zydoéw zrezygnowano w Haliczu w 1839 r. 12

12 B. Janusz, Karaici w Polsce, Krak6w 1927, s. 72.



OBRZEDOWOSC RODZINNA U KARAIMOW POLSKICH 189

W dzien pogrzebu, kiedy juz wynoszono trumne, wyprowadzano tez
zalobnikéw, co dokonywali opiekujacy sie nimi krewni. Udajac sie na
cmentarz uczestnicy pogrzebu nie mogli odwiedza¢ zadnych innych gro-
boéw. Po zlozeniu trumny do grobu, uczestnicy ceremonii rzucall na nig
po garéci ziemi. Odmawiano tez modlitwy, ktérymi kierowat hazzan.

Po pogrzebie wszyscy myli rece, jak zreszta po kazdym przyjsciu
z cmentarza. Czyniono to w demu, gdzie urzadzano stype. Brali w niej
udzial, oprécz najblizszej rodziny zmarlego, tskze hazzan oraz dalsi
krewni i znajomi. Wszyscy oni siadali przy stole, zalobnicy na swoich
niskich taboretach. Na stole znajdowalo si¢ tvlko wino w kielichu i chleb.
Tlazzan odmawial modlitwe nad winem i chiebem, prébowal je, po czym
podawal rodzinie nieboszczyka, aby rowniez je sprébowala. Ostatni, do
ktorego doszedt kielich, wypijal zawsze wino do konca, Po tym obrzedzie
dopiero wnoszono jedzenie. Typowa zalobna potrawa u Karaiméw, zna-
na tez Tatarom polskim, to jujma, jest to placek pieczony pél na pél
z maki pszennej i kukurydzianej z dodatkiem meaku. Mak réwniez doda-~
wano do innych ciast podawanych na stypie.

Przez caly tydzien po pogrzebie najblizsza rodzina zmarfego nadal
nie robila wlasciwie niczego poza siedzeniem na swych niskich stoi-
kach i wspominaniem nieboszczyka. Po tygodniu przychodzil hazzan,
a z nim krewni, Znéw modlil sie nad winem i chlebem, ktore tak samo,
jak na stypie, spozywal on i rodzina zmarlego. Z kolei krewni wypro~
wadzali ich z domu, a ich taborety cdwracali do goéry nogami. Na obrzed
spozywania wina i chleba zapraszano jeszcze duchownego w pierwszg
miesiecznice i rocznice Smierci,

Cmentarz karaimski — zerat pokrywala zwykle bujna ro$linnoseé,
gdyz zwyczaj zabranial usuwania z niego czegokolwiek, a zwlaszcza
$cinania drzew. Nie mégt ulec likwidacji zaden grob, nawet bardzo sta-
ry i prawie nie do zauwazenia w gestwinie roslin. Karaimi mieli gleboki
szacunek dla miejsc, gdzie doczesne szezatki ich zmarlych oczekiwaly
zmartwychwstania. Dlatego tez jezdzili modli¢ sie na zeraty do miej-
scowesei dawno juz opuszczonych przez Karaiméw, do Kukizowa i do
Lwowa. Wielks éwigtoscia dla Karaimoéw polskich i krymskich byt cmen-~
tarz w dolinie Jozafata nieopodal twierdzy Czufut Kale na Krymie pa~
migtajacej pradawng Swietnoé¢ tego ludu. Na cmentarz ten przewozono
zmarlych z Lilwy i z Rusi, kiérzy pragneli byé pochowani w ziemi
przodkéw. Znajdujg sig tam tez pomniki ku czei zmartych pochowanych
gdzie indziej zwane Joldzy toszy.

Nagrebek karaimski ma ksztalt prostokatnej plyty, za nig, po kilku-
nastocentymelirowej przerwie znajduje sie gréob. Na plycie umieszezano
imi¢ i nazwisko nieboszczyka, lata, w ktérych zyl oraz epitafium, wszy-



190 Grzegorz Pelczynski

stko to w jezyku karaimskim badz hebr::\jskim. Epitafia te ze wschod-
nig emfaza wyrazaly bol po $mierci bliskiej osoby, jej niebywale zastugi
i conoty. Na nowszych nagrobkach, na przyklad na karaimskim cmenta-
rzyku w Warszawie, sg one znacznie skromniejsze, na przyklad: ,,Tyn-
czltych anyn dianyna” — ,,Spokéj jego duszy’.

W kazda rocznice $mierci zapalano $wiece na czes¢ zmarlego i modlo-
no sie o jego zbawienie. Gdy za$ nawiedzano jaki$ grob na cmentarzu,
to zanim rozpoczeto modlitwe, dotykano grobu przez chusteczke. Chus-
teczke te potem starannie plukano w pobliskiej rzece czy jeziorze,

Do obrzedéw rodzinnych u Karaimdéw mozna jeszcze zaliczy¢ uro-
dziny, cho¢ zdaje sie nie wszyscy je obchodzili. Byla to pewnie dosy¢
nowa praktyka. W dniu urodzin krewni i znajomi skladali jubilatowi zy-
czenia i uczestniczyli w urzgdzanym przez niego przyjeciu.

GRZEGORZ PELCZYNSKI

FAMILY CUSTOMS AT POLISH KARAITES
(_summary)

The Karaites came from Crimea to the Lithuanian-Polish territories in the
KIVth century. As far back as during the interwar period, the culture of this
group was vivid in five centers: Troki, Vilnius, Poniewiez (Kaunas Lithuania), Luck
and Halicz. It is confirmed by their traditional family customs which are preserved
there and are unknown to ethnography. In this custom, biblical tradition, motifs
known to other Turkish people or to the nations that live in their neighborhood
can be easily noticed. Contemporary Xaraites, about 200 of whom live in the
Polish People’s Republic, still attempt to pursue, in so far as they can, their old
customs.



