
Wyobraźnia alchemiczna Wernera 
Herzoga. Egzegeza symboliczna 

filmu „Szklane serce" 
Wojciech Michera 

A n t o n i n Ar t aud tak rozpoczyna jeden ze swoich szkiców: 
„Jes t w zasadzie teatru i zasadzie alchemii tajemnicza 
tożsamość istoty. Albowiem teatr, podobnie j ak alchemia 
(jeśli r o z p a t r y w a ć go w jego istocie, i to od spodu, od 
pod łoża ) , opiera się na pewnych podstawach wspó lnych 
wszystkim sztukom, podstawach, k tó re w dziedzinie ducha 
i wyobraźn i zmierzają do osiągnięcia skuteczności podobnej 
do tej, k t ó r a — w dziedzinie fizycznej — pozwala r z e c z y ­
w i ś c i e robić z ł o t o . " 1 Należy jednak powiedzieć, że nie 
każdy teatr i nie każde dzieło sztuki zasadę tę realizuje. 
Sytuacja sztuki przypomina egzystencjalną sytuację samego 
człowieka — tak j ak j ą przedstawi ł Kierkegaard. Zgodnie 
z jego podz ia łem życia człowieka na fazy, m o ż n a mówić 
o człowieku estetycznym, etycznym i religijnym, przy czym 
g łówna granica mająca charakter j akośc iowy, przebiega 
między dwiema pierwszymi „sferami egzystencji" a os ta tn ią . 
W podobny sposób , b io rąc pod uwagę status egzystencjalny, 
podzielić m o ż n a i sz tukę. Z jednej strony znajdą się więc 
dzieła estetyczne i etyczne, czyli — uogólnia jąc — d o k o n u j ą ­
ce opisu i psychologicznej oceny rzeczywistości . Po drugiej 
stronie natomiast umieścimy sztukę (czy też aspekt sztuki), 
k t ó r a w zamierzeniu dąży do zrealizowania zasady sfor­
mu łowane j przez Artauda. M a t e r i ą , z k tóre j sztuka ta buduje 
swe dzieła nie jest tkanka psychologiczna, ani też per-
cepowane zmys łowo otoczenie. Sztuka ta tworzy nowy 
wymiar — w n im zwykłe ludzkie podziały rzeczywistości 
przestają być adekwatne a pojęcia t r acą os t rość swych 
granic. Ten nowy wymiar wraz ze swoimi właściwościami 
wynika ze zmiany perspektywy — bierna obserwacja, two­
rząca w naszych myś lach wyłącznie repl iki , z a s t ąp iona 
zostaje przez przeżycie, duchowe uczestnictwo; dzięki niemu 
nazwy m o g ą zyskać prawdziwszą , rea lną — a nie ty lko 
u m o w n ą — treść. 

Sztuka ta ma więc charakter metafizyczny, zwraca się 
bowiem do samej istoty bytu. Dlatego też „Język, k t ó r y m 
musimy się tu pos ługiwać jest w najwyższym stopniu sym­
boliczny. J e d n a k ż e taki jego charakter nie umniejsza praw­
dy, przeciwnie, jest jej warunkiem. Mówien ie o bycie j ako 
tak im w s p o s ó b niesymboliczny jest n i ep rawdą . (...) Ż a d n e 
dowodzenia nie odsłaniają prawdziwej natury b y t u " . 2 Sztu­
ka o której m ó w i m y pragnie być aktem, k tó ry ods łania 
n a t u r ę bytu i w n im uczestniczy, pos ługując się pełnymi mocy 
symbolami (symbol, w przeciwieństwie do znaku, nie jest 

„Potem otworzyłem usta, i patrzcie! 
Mogłem sięgnąć po kielich, pełen jak gdyby wody, 
ale w kolorze ognia/ 
I wziąłem go, a gdy wypiłem 
Moje serce napełniło się zrozumieniem 
Mądrość wzrosła mi w piersi 
A mój duch zachował to w pamięci." 
(IV Ezdrasza 14, 39—40, apokryf) 

zupełnie przezroczysty i nie wskazuje wyłącznie poza siebie 
— dąży raczej do zintegrowania desygnatu, do k tó rego się 
odnosi). Os iąga ona poziom egzystencjalny, nie chodzi w niej 
j u ż o opis; nie m o ż e chodzić o opis jeśli usiłuje się p rze łamać 
opozycję podmiot — przedmiot, obserwator — obiekt; 
przekraczamy granicę: przed nią jest c iekawość i wiedza, za 
nią — wiara. „ Ż a d n e dowodzenia nie odsłaniają prawdziwej 
natury by tu" , jest ona z rozumia ła jedynie dzięki symbolom 
(symbol to przejście z wymiaru semiotycznego do wymiaru 
ontycznego). Żeby zrozumieć symbol — zgodnie z twier­
dzeniem Paula Ricoeura — trzeba weń uwierzyć, ale żeby 
uwierzyć , należy z r o z u m i e ć . 3 P o m ó c zrozumieć — taki jest 
też cel niniejszego a r tyku łu [dodajmy, że twierdzenie Ricoeu­
ra nie jest b ł ę d n y m ko łem, raczej — k w a d r a t u r ą ko ł a 
(hermeneutycznego), a ta jest j uż p o w a ż n y m , mistycznym 
zagadnieniem]. 

Jak n a z w a ć sz tukę o której mówimy? Sakra lną , metafizy­
czną , egzystencjalną? A n t o n i n Ar t aud mówi ł o teatrze 
alchemicznym. Jest to pomys ł bardzo ciekawy i dla nas 
pożyteczny, bo właśnie z a lchemią p o r ó w n y w a ć będziemy 
film Wernera Herzoga. 

Zan im powiemy nieco więcej o sensie symbolicznych 
dz ia łań alchemika, musimy zwrócić uwagę , że alchemia sama 
w sobie jest sz tuką , właśnie sz tuką meta f izyczną . 4 Ponadto, 
tak jak w samej alchemii, w całej sztuce „a l chemiczne j " 
twórczość m o ż n a podzielić na dwa rodzaje dzieł. W alchemii 
jest to z jednej strony operatio, praktyczne dzia łanie w labo­
ra tor ium, z drugiej natomiast — tractatus, dzieło napisane. 
D o tej ostatniej kategorii zdają się nawiązywać te dzieła 
sztuki, k tó re za p o m o c ą symboli alchemicznych (czy szerzej 
— wywodzących się z tradycji hermetycznej) tworzą zwarte 
i sensowne konstrukcje. D o realizmu operatio zbliżają się 
z kolei p r ó b y metafizycznej ingerencji w rzeczywistość 
d u c h o w ą . Poszczególne gatunki sztuki w s p o s ó b naturalny 
wydają się bliższe jednej lub drugiej kategorii , np. malarstwo 
praktyce laborator ium a literatura t raktatom. W rzeczywis­
tości jednak linia podzia łu przebiega wewną t r z każdego 
z g a t u n k ó w . Symbolami alchemicznymi posługiwał się Hie­
ron im Bosch, w literaturze natomiast Rabelais, Goethe oraz 
wielu innych, np. Jerzy Andrzejewski w Bramach raju.5 

P r z y k ł a d e m kategorii nazwanej tu operatio m o g ą być z kolei 
s t a roży tne portrety wykonane specjalną farbą karnacy jną , 

45 



s p r e p a r o w a n ą — j a k sam człowiek — z czterech sk ładn ików, 
odpowiada jących czterem elementom, humorom Hipokrate-
sa. 6 Także na charakter p r a w o s ł a w n y c h ikon (o k t ó r y c h 
będziemy jeszcze mówić) , świętych ze swej natury, składają 
się w d u ż y m stopniu takie czynniki , jak : mater ia ł , barwniki , 
proces tworzenia, a przede wszystkim natchnienie i p o w o ł a ­
nie twórców oraz modl i twa wiernych. 7 M o ż n a tu wspomnieć 
też o twórczości G . Segala, k t ó r e g o wytwory ( „ r zeźbo-ob -
razy") p o k o n u j ą sub iek tywność autora p rzenosząc częś­
ciowo czynność tworzenia na widza, powierzając j ą jego 
subiektywnej zdolności widzenia 8 . Pragnienie osiągnięcia 
sakralnej mocy dzieła, przekroczenia jego u m o w n o ś c i artys­
tycznej i nadania m u war tośc i egzystencjalnej sk łania ło 
Wagnera do wystawiania swych oper -mis te r iów w jednym 
tylko miejscu, w Bayreuth, niczym w jedynej prawdziwej 
świątyni . 

Podobny cel mieli nadreal iści . Ich największym osiąg­
nięciem, największym dziełem, jest g łębokie p rzewar toś ­
ciowanie stosunku do rzeczywistości (w t ym do rzeczywisto­
ści sztuki). W koncepcji nadrea lnośc i Bretona zaciera się 
różnica między wyobraźn i ą a percepcją — rzecz p o m y ś l a n a 
istnieje wed ług niego rzeczywiście. A n t o n i n Ar t aud tworzy 
koncepcję teatru mającego być miejscem specjalnym, na­
znaczonym sakralnie, w y r ó ż n i o n y m spoś ród zwykłej prze­
strzeni, gdzie d o k o n y w a ć się ma nadnaturalna przemiana 
świata . Tristan Tzara przeciwstawia poezję p o j m o w a n ą jako 
ś rodek ekspresji poezji będącej czynnośc ią d u c h o w ą . 9 Poezją 
staje się nie tyle napisany wiersz, ile życie samo. 

Przejawy podobnych us i łowań p rze ł aman ia u m o w n o ś c i 
i i luzoryczności dzieła sztuki spotykamy też w filmie. M a m 
na myśli , poza samym Herzogiem, n iek tó re filmy np. 
Felliniego lub Wajdy. Dzieła tego ostatniego są często 
o s k a r ż a n e o niedostatki psychologiczne — ale też nie są to 
filmy psychologiczne! Mocne zakorzenienie Wajdy w ducho­
wości Romantyzmu sprawia, że ponad p r a w d ę psychologicz­
n ą stawia on p r a w d ę , k t ó r ą n a z w a ć m o ż n a metaf izyczną. 
Dążen ie do pewnego rodzaju realności ontycznej widoczne 
jest szczególnie we Wszystko na sprzedaż, gdzie każdy , k to 
pojawia się na ekranie gra (?) siebie samego (na czym cierpi 
niewątpl iwie strona estetyczna filmu). Obecność w myślach 
tych o s ó b nieobecnego j u ż Zbigniewa Cybulskiego jest 
marcelowskim „myślen iem o", przeciwstawianym przez au­
tora Journal metaphysiąue zwykłemu myśleniu: „... myśl jest 
c zynną negacją unicestwienia (war tość metafizyczna p a m i ę ­
ci, a nawet w pewnym znaczeniu — historii) . Na leża łoby 
tutaj pogłębić tę szczególną myśl , powszechnie o d c z u w a n ą , 
że nieobecny, że zmar ły nie jest „n igdz ie" , lecz ty lko we mnie; 
w gruncie rzeczy wiara w pewien rodzaj fotografii , k t ó r a 
przeżywa oryginał , fotografii nie skliszowanej, ruchomej, 
zanikającej — lecz mimo wszystko fotografii . (On odszedł , 
lecz mam jego fotografię) . Tutaj jednak stwierdza się ponow­
ne zaprzeczenie spontanicznych s twierdzeń świadomośc i : 
gdy myślę o n im, myślę istotnie o n im, to co nazywa się 
fotografią , jest ty lko pewnym rodzajem czynnika poś red­
niego, punktu oparcia (zresztą zmiennego, zależnie od 
zdolności pamięc iowych różnych jednostek). M ó g ł b y m to 
wyrazić m ó w i ą c , że Andenken jest w swej głębi magiczne; że 
dociera do samego bytu poza p o ś r e d n i k a m i , k tó re się 
nazywa psychologicznymi (a k tó rych natura ontologiczna 
pozostaje zresztą dla nas nieprzenikniona). (...) akt metafizy­
czny, k tó ry mnie łączy z j a k i m ś bytem — z bytem — ma 
zawsze s t ronę odpowiada j ącą ak tywnośc i myśli pojmowanej 
j ako budowanie czy jako rozpoznawanie." 1 0 

Podz ia ł sztuki metafizycznej, k t ó r ą nazwal i śmy tu też 
„a l chemiczną" , na tractatus i operatio jest oczywiście umow­
ny. Nie jest to właściwie podzia ł , bo w jednym dziele skupiać 

46 

się m o g ą obie te kategorie. Są one raczej dwoma aspektami 
w jak ich sztuka ta m o ż e się przejawiać. Chęć pokazania 
istnienia ich obu była powodem poświęcenia tej sprawie aż 
takiej uwagi. By problem z a m k n ą ć (oczywiście w zakresie 
naszych potrzeb) warto jeszcze wspomnieć o przykładzie 
często z sobą p o r ó w n y w a n y c h Tomasza Manna i Jamesa 
Joyce'a. Ich twórczość jest w pewien sposób skrajnym 
przeciwieńs twem; lecz trzeba pamię t ać , że przeciwieństwo, 
by m o g ł o zaistnieć, musi mieć dla obu swych b i egunów 
wspó lną płaszczyznę. W t y m przypadku jest n ią wykroczenie 
poza logizm i estetyzm dzieła literackiego — ich miejsce 
zajmuje rea lność , egzystencjalność mityczna. Przeciwieńst­
wo natomiast polega na tym, że M a n n nie łamie w zasadzie 
uznanych konwencji literackich, podczas gdy Joyce dokonu­
je przedziwnych transmutacji materi i s łowa. Jeśli więc od­
w o ł a m y się do naszego schematu, Joyce bliższy będzie 
rzeczywistemu procesowi fizycznemu, M a n n natomiast te­
mu, co określ i l iśmy jako tractatus ( p r z y p o m n ę ty lko , że 
Tomasz M a n n sam nazywał swoje dzieła, np. Czarodziejską 
górę, hermetycznymi, czy wręcz alchemicznymi). Odmien­
ność ta ma jednak znaczenie d rugo rzędne . W samej alchemii 
prawdziwie m ą d r a księga ma w sobie już coś z Wielkiego 
Dzieła (Opus Magnum), myśliciele, k tó rzy nigdy nie praco­
wali w laboratorium (np. Jakob Bohme) są nie mniej cenieni 
niż ci , k tó rzy całe życie spędzili wś ród retort i a l embików. 
War to o t ym pamię t ać , łatwiej będzie dostrzec wspó lny sens 
pozornie różnych zdarzeń . 

Najwyższy j u ż czas, by w tok naszego rozumowania 
wpleść wą tek podstawowy. Przekształci on, mam nadzieję, 
bezksz ta ł tną m a s ę narracji w sensowną kons t rukc ję . W ą t ­
kiem t y m jest tajemnica zawarta w filmie Wernera Herzoga 
Szklane serce ( f i lm, nak ręcony w 1976 r. na podstawie I I 
rozdz. książki Herberta Achternbuscha Die Stunde des 
Todes, z m u z y k ą Popol V u h , przedstawia pos t ać fo lk loru 
bawarskiego pasterza Muhlhiasa. Jego opowiadania —wizje 
zapowiada ją koniec świata i za ł aman ie się p o r z ą d k u społecz­
nego i moralnego. Upadek ten dotyczy też znajdującej się 
w jego wsi huty szkła. Jej ka tas t rofę poprzedza śmierć 
majstra, k tó ry zabra ł do grobu tajemnicę wytwarzania 
rubinowego szkła. M ł o d y właściciel huty, p róbu jący za 
wszelką cenę zdobyć z a p o m n i a n ą receptę popada w szaleńst­
wo. Huta ginie w p łomien iach a Hias odchodzi w góry) . 
Tajemnicy zawartej w filmie nie będziemy usiłowali roz­
wiązać (tajemnicy nie da się rozwiązać , tajemnica nie jest do 
rozwiązywania) ; przeprowadzimy p r ó b ę alchemicznej eg-
zegezy filmu. 

Czy ma to sens? W chwil i gdy film pojawił się na świecie 
niewiele już istniało czynnych pracowni alchemicznych. 
Trudno więc m ó w i ć o bezpoś redn im dziedzictwie, zupełnie 
moż l iwym i rzeczywiście is tniejącym w przypadku literatury 
lub malarstwa. Lecz i film, m i m o całej swej niezależności , nie 
rozwijał się w p różn i i m ó g ł p o w r a c a ć do tradycji poprzez 
inne rodzaje sztuki. Ponadto, w pierwszym okresie swego 
rozwoju, gdy m a ł o k to kojarzył go w ogóle ze sz tuką , jego 
zdecydowanie plebejski charakter m ó g ł jedynie p o m ó c 
w zbliżeniu się do ludowej rzeczywistości m i tu (a i później 
niedaleko było od fabryki snów do fabryki rzeczywistości , 
choćby mia ła to być rzeczywistość zdegradowana). Wydaje 
się zresztą, że w samym procesie twórczym, w każdej 
dziedzinie sztuki, przejawić się m o g ą opisane wyżej cechy. 

Oba aspekty „a lchemicznośc i " sztuki — wynikające z tra­
dycji motywy hermetyczne, j ak i specjalne właściwości 
procesu twórczego , mającego w zamierzeniu p rzekroczyć 
u m o w n o ś ć i fikcyjność sztuki — istnieją w filmie Wernera 
Herzoga. 

Obecność aspektu operatio jest oczywiście trudniejsza do 



wykazania. Nie m o ż n a p rzen iknąć myśli twórcy, a ta właśnie 
ma zasadniczee znaczenie j ako moc kreująca metaf izyczną 
rzeczywistość dzieła (będzie o tym jeszcze mowa). Lecz 
wydaje się, że dla Wernera Herzoga f i lm nie jest wyłącznie 
środkiem ekspresji. Znana jest jego wiara w realność dz ia łań 
duchowych i mistyczne traktowanie rzeczywistości (świad­
czy o t ym np. piesza pielgrzymka z Niemiec do Pa ryża 
w intencji ciężko chorej przyjaciółki) . Przede wszystkim 
trzeba jednak powiedzieć o pewnym istotnym szczególe-
pracy nad f i l m e m 1 1 : w e d ł u g zapewnień reżysera, mianowicie, 
aktorzy z jego zespołu grali w Szklanym sercu w stanie 
hipnozy. Zabiegu hipnotyzowania d o k o n y w a ł sam Herzog. 
Jego późniejsze wyjaśnienia na temat celu tych dzia łań są 
t rochę niejasne, nie chodzi ło chyba jednak o zwykły chwyt 
reklamowy. Kry tycy najczęściej m ó w i ą o chęci wywołan ia 
wrażenia większej niezwykłości i n iesamowitośc i obrazu. 
P iękno zdjęć, wyobraźn i a reżysera, tajemnicza atmosfera 
— cóż więcej trzeba? Jest to wyjaśnienie zupełnie wystar­
czające przy psychologiczno-estetycznej ocenie f i lmu. Trze­
ba zdawać sobie jednak sprawę, że ryzykujemy w ten sposób 
popadniecie w proceder sprowadzania nieznanego do pojęć 
znanych. Niestety, takie kryter ium zdrowego r o z s ą d k u jest 
f i l trem za t rzymującym to, co najważniejsze. 

Zadajmy więc sobie t rochę więcej t rudu i poszukajmy 
lepszego wyjaśnienia. Nie musimy szukać zresztą daleko 
— przeczytajmy raz jeszcze cytat z Ar t aud , k t ó r y m wkroczy­
liśmy w nasze koliste dociekania. Praktycznym polem obser­
wacji m o ż e być wywodzący się w pewien sposób z artaudow-
skiej tradycji teatr „ L a b o r a t o r i u m " Jerzego Grotowskiego. 
Cha rak t e rys tyczną cechą tego teatru były (mówię o czasach, 
gdy Grotowski real izował jeszcze wystawiane na scenie 
spektakle) niezwykle długie i z up ływem czasu coraz dłuższe 
okresy p r ó b i p r z y g o t o w a ń aktora. Ich celem było dokonanie 
jego przemiany — ale nie w sensie czysto psychologicznym 
(jak w koncepcji Stanis ławskiego) , lecz metafizycznym. 
Zadaniem aktora była j u ż nie „ g r a " lecz „byc ie" , nie 
chodzi ło o odtwarzanie postaci lecz spowodowanie, by 
w sposób j ak najdosłowniejszy zaistniała (choć m o ż e w in ­
nym wymiarze istnienia); ( n a t u r a l n ą konsekwenc ją takiego 
stosunku Grotowskiego do rzeczywistości teatralnej było 
odejście od samego teatru). Jest to zmiana statusu on-
tologicznego aktora i całego dzieła (Herzeg powiedział : 
„ H i p n o z a jest bardzo naturalnym stanem ducha" ) 1 2 . 

Szklane serce rozpoczyna się obrazem skłębionych mas 
— chyba chmur — przewalających się wolno, ale gwał townie 
przez doliny i góry niczym fale pierwotnego chaosu. Jest to 
wizja s iedzącego na skale mężczyzny w bia łym płaszczu: 

Pa t rzę w dal aż do k o ń c a świata . Dzień , zanim się 
zacznie, j u ż się kończy. Najpierw zapada się czas, później 
ziemia. Chmury pędzą gdzieś, gotuje się ziemia. To jest 
znak. To począ tek końca . Zaczyna z a p a d a ć się kraj 
świata . Wszystko zapada się i leci gdzieś w dół . Pa t r zę na 
to i czuję, że coś mnie tam wciąga. Zaczynam z a p a d a ć się 
i lecę w dół aż do zawrotu głowy. 

Tak, a teraz pa t r zę na jeden punkt w spadającej wodzie, 
usiłując za t r zymać na czymś wzrok. Staję się lekki , coraz 
lżejszy. Wszystko staje się lekkie, lecę do góry. Z tego 
opadania i wzlotu wyłania się nowy ląd. Wynurza się 
ziemia z wody j ak zatopiona Atlantyda. Widzę n o w ą 
ziemię. 
Na leży zapamię t ać te s łowa. Jak dobre mot to lub obfity 

barokowy tytuł zawierają w sobie już wszystko, co stanowi 
is totę filmu. 

O w y m mężczyzną w płaszczu jest Hias, miejscowy pasterz 
i — połączenie często spotykane — wizjoner. Po scenie 
zacytowanej przed chwilą wizj i widzimy go w skalistym 
i dz ik im wąwozie . Obok niego stoi grupa p rze rażonych 

wieśn iaków. M ó w i ą oni: „ O l b r z y m ma oczy jak kamienie 
młyńskie , palce z k o n a r ó w a zamiast nosa blok skalny (...) 
Ł a m i e drzewa, zabija byd ło , wyrywa nam wnęt rznośc i (...) 
wysysa nam m ó z g " Hias odpowiada: „ N i e ma żadnego 
olbrzyma... O zachodzie Słońca olbrzym m ó g ł być cieniem 
k a r ł a " . Wieśniacy cieszą się, lecz Hias dodaje: „ G d y nic się 
nie zmienia, to myślicie, że to szczęście. Ale widzę ogień 
i widzę hu t ę szkła. Jeszcze coś wam powiem: spójrzcie w górę 
na te dwa mosty. Po jednym przejdzie k ł amca , a po drugim 
złodzie j" . W tej samej chwil i p ó mostkach łączących nad 
g łowami wieśn iaków obie krawędzie szczeliny przechodzi 
d w ó c h ludzi. 

Podobnie j ak słowa, k tó re Herzog wypowiada ustami 
Hiasa, t akże sceneria tego wprowadza jącego obrazu jest 
jakby streszczeniem całego filmu. Wieś, jej mieszkańcy 
i wydarzenia, k tó re się w niej d o k o n u j ą , to miejsce i czas 
„ p o c z ą t k u k o ń c a " . Widzimy właśnie zaczynający z a p a d a ć 
się kraj świata . Groza skał i nieziemski trans p rze rażonych 
ludzi kojarzyć się m o ż e z Piekłem Dantego. Jest to miejsce nie 
podlegające władzy człowieka, obce jego zwykłym prawom; 
nie należy w n im przebywać , lecz jedyna to droga p r o w a d z ą ­
ca do rajskiego celu p o d r ó ż y . N i m wynurzy się on „jak 
zatopiona At lan tyda" , musimy zapaść się z ca łym świa tem. 

W scenie, k t ó r ą omawiamy, przedstawione jest przejście 
p r o w a d z ą c e k u tej niebezpiecznej drodze. Pokazana w niej 
czeluść w ą w o z u po łączonego mostami jest tu jakby natural­
nym znakiem. Idea przejścia i początku p o d k r e ś l o n a jest 
jeszcze przez ujawnienie k łamcy i złodzieja, k tó rzy owymi 
mostkami p rzechodzą . Sięgnijmy po inne p o r ó w n a n i e . 
W Legendzie o Graalu Chrć t i ena de Troyes — do które j 
będziemy się jeszcze wielokrotnie odwoływać — Sir Gauvain 
przybywa pewnego razu do niezwykłego zamku Czarno­
księżnika (astrologa). Dzieją się tam rzeczy przedziwne. 
Oczekiwany jest bowiem rycerz — m ą d r y i niezawistny, 
p iękny i szlachetny, silny i prawy, nie znający podłośc i ani 
pożądl iwości . Ty lko on m o ż e nie t racąc życia p rzekroczyć 
b r a m ę tego zamku. Gdy rozewrze ona swe podwoje (jedno 
skrzydło jest z żelaza, drugie z hebanu — oba ozdobione 
z ło tem i szlachetnymi kamieniami) oddzielona zostanie biel 
od czerni, świat ło od ciemności oraz rycerz prawdziwy od 
fałszywego. 

O b r a z I I 

47 



Ludzie ze wsi znaleźli się na granicy, k t ó r ą rozpoczyna się 
j u ż nowy świat . Pomieszanie żywiołów jest chaosem czekają­
cym na nowe stworzenie. 

F i l m , k tó ry rozpoczęty został powyższą sceną bogaty jest 
w mroczne zdarzenia i treści. „Jes teśmy zafascynowani 
rozbuchanymi wizjami, ale także nieco zgniewani na ten 
nadmiar tajemnic, k tó rych nie m o ż e m y z g ł ę b i ć . " 1 3 Jeśli nie 
chcemy poprzes tać na ich interpretacji psychologicznej (znaj­
dującej tu grunt m a ł o obiecujący) lub estetycznej (łatwiejszej, 
ale niezbyt daleko prowadzące j ) , jeśli nie zadowala ją nas 
także bardzo ogólne , ale mimo to bardzo niepewne wnioski 
s fo rmu łowane czysto intuicyjnie, musimy zdecydować się na 
pewien wysiłek i p o s z u k a ć ś ladów mogących nap rowadz i ć na 
właściwy t rop. Oczywiście, s zukać trzeba wszędzie, bo k a ż d a 
rzecz m o ż e d a ć cząs tkę zrozumienia. Lecz wydaje się nam, że 
najbardziej przybl iżymy się do tajemnicy szukając ich w tra­
dycji hermetycznej, a szczególnie alchemicznej. 

Alchemia wywołuje tyle b łędnych skojarzeń, że trzeba 
najpierw, niestety, określ ić j ą negatywnie. Nie jest więc 
alchemia sposobem na wytwarzanie z ło ta metalicznego. Nie 
chodzi w niej w ogóle, powiedzmy to otwarcie i dobitnie, 
0 p ieniądze . Pieniądze i wszelkie ziemskie dobra materialne 
to domena hochsz tap le rów i spag i ryków; nie mieszajmy 
jednak tych d w u profesji — pierwsi usi łowali zbić mają tek na 
oszustwie i ł a twowiernośc i ludzi, drudzy złoto produkowal i 
rzeczywiście (Fulcanelli podaje, że świe tnym spagirykiem był 
np. św. Wincenty a Paulo, k tó ry nauczywszy się tej sztuki 
w arabskiej niewoli w Tunisie, wspierał w ten sposób 
materialnie swą dzia ła lność c h a r y t a t y w n ą ) 1 4 . 

Czym jest więc alchemia? Jest sz tuką , sz tuką s ak ra lną 
(sami Adepcji nazywali j ą Sztuką Świętą lub Królewską) 
1 jako taka jednoznacznie nie m o ż e być opisana. Jedyny 
prawdziwy s p o s ó b jej zrozumienia to zrozumienie egzystenc­
jalne; jeśli chciel ibyśmy d o k o n a ć Dzieła, prawdy o n im 
musie l ibyśmy szukać w nas samych. Lecz prawda ta, j ak 
życie samo, jest dynamiczna, istnieje ty lko w ruchu — za­
trzymanie to śmierć. A każdy opis, j ak już mówil i śmy, jest 
zatrzymaniem. Są więc us i łowaniem niemożl iwego opisujące 
sens Dzie ła traktaty alchemiczne. Stąd ich z łożoność , tajem­
nicza c iemność i niepoddawanie się analizie zwykłej log ik i . 
Reguła : obscurum per obscurius, ignotum per ignotius nie była 
jednak skrywaniem p różn i i braku sensu, ani też jedynie 
rodzajem obowiązującej poetyki , ale p r ó b ą pokonania za 
p o m o c ą symboli zabójczej opornośc i materialnego przecież 
i s k r ę p o w a n e g o czasem i przest rzenią procesu pisania . 1 5 To 
co my m o ż e m y opisać , to jedynie powierzchowny, ogólny 
obraz alchemii. Przede wszystkim trzeba powiedzieć, że 
identyfikowane z nią dzieło metaliczne stanowi tylko jej 
część, i to nie najważniejszą. Jak pisze Andre Savoret 
„ P r a w d z i w a alchemia, alchemia tradycyjna, jest zna jomoś­
cią praw życia w człowieku i w naturze, oraz odtworzeniem 
procesu, poprzez k tóry owo życie, znieksz ta łcone tu na ziemi 
w upadku adamicznym, ut rac i ło i m o ż e odzyskać swoją 
czystość, chwałę , pełnię i podstawowe p r a w a " 1 6 . Savoret 
przytacza na potwierdzenie swych słów cytat z Chmury nad 
sanktuarium Eckhartshausena: „ P r a w d z i w a nauka kró lews­
ka i święta jest n a u k ą regeneracji, n a u k ą połączenia człowie­
ka upad łego z Bogiem". Centralnym planem alchemii jest 
plan duchowy, będący modelem i kluczem do zrozumienia 
pozos ta łych . 

Upadek dotyczy nie ty lko człowieka, ale i całego świata 
natury, cała więc natura wymaga zbawienia. Należy zatem 
u d o s k o n a l a ć mater ię i przybl iżać ją Bogu. Nie ma w t y m nic 
z magii (tzn. magii w naukowym rozumieniu tego s łowa, bo 

48 

magia np. Paracelsusa lub Agr ippy to coś zupełnie innego). 
Alchemik dz ia łan iem swym przyspiesza jedynie to, co w na­
turze i tak się dokonuje, tyle że bardzo powol i (w Katechizmie 
alchemii Paracelsus pyta: „ J a k ą d r o g ą winien p o d ą ż a ć 
filozof?" O d p o w i e d ź brzmi: „ T ą właśnie, k t ó r a była prze­
mierzana przez Wielkiego Archi tekta Wszechświa ta w czasie 
tworzenia ś w i a t a " ) 1 7 . Proces alchemiczny nie czyni więc 
niczego sprzecznego z n a t u r ą i Bogiem, a wręcz odwrotnie: 
przywraca jąc ze rwaną więź z Bogiem nabiera charakteru 
sakramentalnego. 

W najważniejszym i , m o ż n a powiedzieć , wzorcowym 
sakramencie chrześci jańskim — Eucharystii, dokonuje się 
uobecnienie dzieła zbawienia. Przemienione w kielichu wino 
staje się k rwią p rze laną za cały świat . T a k ż e w procesie 
alchemicznym wraz z przemienia jącą się ma te r i ą , dzięki 
kamieniowi, k tó rego stworzenie o d p o w i a d a ł o stworzeniu 
świata (Lapidis generalia fit ad exemplum generationis mu-
ndi)ls,przekształca się cały świat, zgodnie z z a s a d ą jedności 
m ik ro - i makrokosmosu. 

Proces rozpoczyna się od nigredo, czarnego etapu śmierci 
i r o zk ł ad u (putrefactio). Śmierć jest warunkiem każdego 
istnienia: ziarno musi obumrzeć , żeby pows ta ło życie, a cha­
os poprzedza akt stworzenia. Jak mówi ł A l Hallaj : „Zabi jc ie 
mnie więc, czarodziejscy towarzysze, bo w mojej śmierci 
czeka mnie Życie . Czuję, że uwolnienie od życia jest naj­
szlachetniejszym z d a r ó w , jakie m o g ę o t r zymać , a życie 
samo, takie j a k i m jest, to najgorsza z k r z y w d . " 1 9 Śmierć daje 
wolność od złego życia, r ozk ł ada u ł o m n ą kons t rukc ję na 
elementy. Alchemiczne solutio czy separatio to rozdzielenie 
trzech zasad, podstawowych substancji tworzących mater ię : 
siarki, rtęci (merkuriusza) i soli. Z d a w a ć trzeba sobie sprawę, 
że materia skoro umiera to także żyje, rodzi się, wzrasta 
i dojrzewa, nie jest jej obca płc iowość i p ł o d n o ś ć . 2 0 Trzy 
wspomniane zasady materii są więc czymś więcej niż pier­
wiastkowymi sk ładn ikami chemicznymi. S t r u k t u r ę przez nie 
t w o r z o n ą odnaleźć m o ż n a z a r ó w n o w koncepcjach tradycyj­
nych, j ak i filozoficznych. Siarka ma więc charakter ognisty 
i męski , okreś lana jest też j ako duch. R tęć (merkuriusz) 
akwatyczna i żeńska , to dusza. Miejscem ich przebywania 
jest c ia ło , czyli s ó l . 2 1 

Zgodnie z zaleceniem pierwszej części formuły solve et 
coagula w począ tkowej fazie procesu oddzielony zostaje 
element duchowy od n iedoskona łego ciała. Jest to p o w r ó t do 
pierwotnej bezkształ tności ; cały świat ginie w chaosie. Lecz 
owa massa confusa niesie w sobie zapowiedź chwały; jest to 
prima materia, n i e u p o r z ą d k o w a n a mieszanina wszystkich 
za lążków przyszłego świata; z nich uformowane zos t aną 
cztery podstawowe elementy — ziemia, woda, powietrze 
i ogień — stany, m o d a l n o ś c i materi i . 

Po czerni przychodzi biel (albedo). W tej fazie ogień 
dokonuje oczyszczenia. Wybielona dusza, wzniósłszy się 
ponad c iemną noc chaosu (nox profunda) zaczyna ponownie 
szukać ciała. Lecz nie chodzi j u ż o zwykłe, materialne ciało. 
W ognistym akcie oczyszczenia d o k o n a ł a się jego spirytuali-
zacja. Osiągnięte zostaje jednocześnie tzw. M a ł e Magis­
terium, odpowiada jące na planie przemiany metali uzys­
kaniu srebra. O d tego momentu zaczyna obowiązywać 
zalecenie — ... coagula. D o m i n u j ą c ą rolę będzie odgrywa ł 
element męski — duch; zawarta w siarce moc łącząca 
zdobywa przewagę nad lotnością duszy — merkuriusza. 

Wielkie Dzie ło (Opus Magnum) spełnia się w rubedo, 
ostatniej, czerwonej fazie procesu. Są to zaś lubiny pary 
przedstawianej symbolicznie j ako Kró l i K r ó l o w a , siarka 
i merkuriusz, ogień i woda, Słońce i Księżyc, a także j ako 
A d a m i Ewa, a szczególnie Drug i A d a m — Chrystus i Druga 
Ewa — Ecclesia. Z ma łżeńs twa tego rodzi się Lapis, czyli 
Filius Philosophorum. 



K a m i e ń filozoficzny przybiera różne postacie. Okreś lany 
bywa często j ako z ło to , lecz nie to zwykłe, metaliczne, 
służące do mierzenia bogactwa ziemskiego. L imojon de 
Saint-Didier pisze o tym w dziele Starożytna wojna rycerzy 
albo rozmowa kamienia filozofów ze zlotem i merkuriuszem.22 

Z ł o t o (metaliczne) m ó w i tam tak do Kamienia: „ T o sam Bóg 
d a ł m i zaszczyty, sławę i świetlisty połysk, k tó re czynią mnie 
tak godnym szacunku: z tego powodu jestem tak bardzo 
poszukiwane przez każdego . Jestem d o s k o n a ł y m metalem 
niezmiennym w ogniu i poza n im; cały świat mnie kocha i za 
m n ą p o d ą ż a . A ty jesteś ty lko dymem, oszustem, k tó ry 
zwodzi ludzi, ulatniasz się bowiem, uciekasz z r ąk tych, 
k tó rzy z t o b ą p r a c u j ą . " K a m i e ń odpowiada na to: „ P r a w d ą 
jest moje drogie z ło to , że to Bóg dał ci zaszczyty, s ta łość 
i p i ękno , k tó re czynią cię drogim. Dlatego też zawsze 
powinieneś chwalić boską d o b r o ć a nie, j ak to czynisz, 
uwłaczać innym, gdyż m o g ę ci powiedzieć , że to nie ty jesteś 
Z ło t em, o k t ó r y m m ó w i ą pisma Fi lozofów. Owo Z ł o t o jest 
bowiem ukryte we mnie". Również Sendziwoj, w traktacie 
Novum lumen chemicum zaleca wprawdzie poszukiwanie 
punktu, czyli pierwszej materii metali, w naturze, ale nie 
w metalach zwykłych (również nie w zwykłym złocie), bo te 
metale są martwe, ale w „ n a s z y c h " metalach. Te pos iada ją 
ducha . 2 3 Rosarium philosophorum myśl tę wyk łada k r ó t k o : 
„aurum nostrum non est aurum vulgi."2* 

K a m i e ń to nie tylko z łoto . Inne, nieliczne z wielu jego 
nazwy, to: krew, hermafrodyta, czerwień (barwa w alchemii 
ma znaczenie nie ty lko opisowe, ale przede wszystkim 
jakośc iowe) , tynktura, eliksir życia. Ukry te są w nich różne 
aspekty jednej, prawdziwej natury Kamienia. Specjalne 
znaczenie dla jej zrozumienia ma identyfikacja Kamienia 
z Chrystusem lub jego krwią (Chrystus występuje w procesie 
jednocześnie j ako sponsus w parze antagonistycznych, lecz 
dążących do swego złączenia p ie rwias tków, oraz j ako jego 
spe łn i en i e ) . 2 5 Przejawia się w tym odczuwana przez al­
c h e m i k ó w s a k r a m e n t a l n o ś ć Dzieła . Traktaty m ó w i ą o tym 
zresztą expressis verbis, a t akże np. poprzez przedstawianie 
procesu sub forma missae.26 K a p ł a n e m w tej mszy jest 
alchemik, lecz rzecz jasna, to nie on dokonuje aktu zbawie­
nia. O n jedynie uwalnia Ducha Świata z n iedoskonałe j 
materi i . Właściwe dzieło zbawienia należy już do Odkupicie­
la. 

Jak jednak wygląda ł K a m i e ń w swym wymiarze fizycz­
nym, osiągnięty w laboratorium? Jego opisy ko ja rzą się 
nieodparcie z poszukiwanym przez b o h a t e r ó w f i lmu rubino­
w y m szkłem. P o d k r e ś l a n a bywa najczęściej jego przezroczys­
tość, ognista świetlistość skłaniająca do u tożsamian ia go 
z kamieniami szlachetnymi, owym „zes t a lonym ś w i a t ł e m " . 2 7 

Carbunculus ( zdrobnia ła forma od carbo — węgiel) to 
ognisty, s łoneczny k a m i e ń o cudownych właściwościach 
(każde z tych określeń m ó w i nie o wyglądzie, lecz o istotnym 
związku) . N a z w ą carbunculus ok reś l ano w średniowieczu 
rubin albo granat. Wszystkie te nazwy spotykamy w opisach 
wyglądu Kamienia Fi lozofów. Khunra th w Amphitleatrum 
Sapientiae aeternae pisze: „błyszczący k a r b u n k u ł , ... przej­
rzysty jak kryształ , zwarty, ł a two rozpuszczalny w ogniu jak 
żywica, p łynny jak wosk i jeszcze bardziej niż żywe srebro 
(rtęć — przyp. W M ) , lecz nie wydzielający żadnego dymu, 
przeszywający i przenikający ciała mocne i zwarte...; cie­
kły jak szkło: w kolorze szafranu, gdy jest sproszkowany, 
ale czerwony jak rubin gdy pozostaje w masie (k tó ra to 
czerwień jest o z n a k ą doskona łe j stałości i stałej d o s k o n a ł o ­
ś c i ) . " 2 8 

W X kluczu Dwunastu kluczy Filozofii Basileusa Valen-
tinusa kolor Kamienia opisany jest j ako czerwień wpada j ąca 
w karmazyn, lub kolor rubinu wpada jący w kolor g rana tu . 2 9 

Orthelius z kolei w Epilogus et recapitulatio mówi , że 
Filozofowie nie odkry l i lepszego lekarstwa od Kamienia 
Fi lozofów, ze względu na jego twardość , przezroczys tość 
i rubinowy o d c i e ń . 3 0 

Przyk łady m o ż n a mnożyć . Alchemicy często określają 
K a m i e ń wręcz j ako vitrum aureum (złote szkło) czy aurum 
vitreum (szklane z łoto) , względnie vitrum malleabile (szkło 
kowalne). War to też d o d a ć , że w zdumiewającej epoce 
p o c z ą t k ó w średniowiecznych wi t raży wytwarzaniem tajem­
niczego, o niezgłębionej recepturze szkła zajmowali się 
alchemicy. 

Najwięcej t rudnośc i , j uż od czasów s ta roży tnych , sprawia­
ło szkło czerwone. Było zbyt ciemne, m a ł o przejrzyste 
i niskiej j akośc i . W wi t rażach stosowano więc m e t o d ę 
sk ładan ia wielu, nawet kilkudziesięciu warstw szkła czer­
wonego i jasnego (placage)31. Ciągle jednak us i ł owano 
uzyskać przeźroczyste szkło czerwone w całej masie. M a ł e 
ilości takiego szkła, nazywanego rub inowym, u d a ł o się 
w y p r o d u k o w a ć An ton io Neriemu, łączącemu p r a k t y k ę 
szklarską z p r ó b a m i alchemicznymi. Jego ks iążka L'Arte 
Vetraria z 1612 r. mia ła wielką ilość w y d a ń w różnych 

j ęzykach (planowanej pracy poświęconej chemii i alchemii 
Ner i nie zdążył przed śmiercią napisać) . N i ek t ó r e z t łuma­
czeń uzupe łn iane były komentarzami, tworzącymi z nich 
nowe w zasadzie dzieła. Jednym z takich twórczych trans­
l a t o r ó w był Christopher Merret , k tó ry wyda ł w 1662 r. The 
Art of Glass. W komentarzu do poświęconego przezroczys­
temu czerwonemu szkłu 129 rozdzia łu 7 części książki 
Neriego cytuje Turyńczyka , Andreasa Libaviusa, autora 
książki Alchemia (1597). Libavius z kolei opiera się na 
Neapo l i t ańczyku J.B. Porcie (autorze Magia naturalis 
z 1588) i Gerhardzie Dornie , wie lk im niemieckim alchemiku 
z k ręgu paracels jańskiego (będziemy go jeszcze ki lkakrotnie 
cy tować) , k tó ry o czerwonym szkle pisze w Clavis totius 
philosophiae chymistica (1594). Wszyscy trzej nawiązują do 
traktatu Tajemnica tajemnic A l Raziego, filozofa i alchemika 
perskiego z I X — X wieku. 

Dzieło Merreta zos ta ło p rze t łumaczone w 1679 przez 
niemieckiego chemika, f a rmaceu tę i alchemika z Poczdamu 
Hohana Kunckela. Ten uzupełni ł je oczywiście, tworząc 
s ławne w szklarskich kręgach Ars vitraria experimentalis. Za 

O b r a z V I 

49 



największe swe osiągnięcie uważa ł Kunckel uzyskanie rubi­
nowego szkła. W przeciwieństwie do Neriego potrafi ł wy­
p r o d u k o w a ć z niego zupełnie duże naczynia. D o d a w a ł on do 
sk ł adn ików mineralnych chlorku z łota , a wytopione szkło 
p o w t ó r n i e ogrzewał . 

D o k ł a d n e g o przepisu w Ars vitraria... nie opub l ikowa ł 
— był dla niego zbyt cenny. Recepta nie u t r zyma ła się jednak 
w tajemnicy już d ł u g o . 3 2 

Alchemik pracujący w laborator ium styka się z ma te r i a lną 
rzeczywistością swego Dzieła . Naczynia, alembiki i athano-
ry, a szczególnie zawarte w nich przemieniające się metale, 
owe ziemskie gwiazdy, pełnią dla niego j ak gdyby funkcję 
ikony. Są obserwowalnym obrazem rzeczywistości ducho­
wej. W e d ł u g o. Pawła Florenskiego ikonostas świątyni 
p rawos ławne j nie tyle oddziela wiernych od o ł ta rza , na 
k t ó r y m dokonuje się Najświętsza Ofiara, co umożl iwia 
wręcz, poprzez umieszczone w n im ikony, te „ o k n a do 
wieczności" , dostrzeżenie niewidzialnych dla naszych oczu 
z d a r z e ń . 3 3 Bowiem, jak m ó w i John Meyendorff: „ E u c h a r y s ­
tia nie m o ż e objawić niczego zmysłowi wzroku (...). Wzroko­
w i daje się inne objawienie — i k o n y . " 3 4 Ł a s k a jaka spływa na 
przyjmującego Najświętszy Sakrament i kon templu jącego 
ikonę podobna jest do stanu, j a k i uzyskuje dokonu jący 
transmutacji alchemik. Lecz nie wolno sądzić, że to mistycz­
ne zdarzenie ma charakter bierny, automatyczny. Ikona 
w wymiarze czysto fizycznym jest jedynie deską p o k r y t ą 
farbami o ok re ś lonym składzie chemicznym. Jej ontologicz-
na więź z bytami nadprzyrodzonymi i wynikająca z tego moc 
urzeczywistnia się dopiero dzięki modl i twie tak ikonografa, 
jak i zwykłego wiernego. Również proces alchemiczny m o ż e 
wyzwolić wykracza jącą poza zwykłe reakcje chemiczne siłę 
d u c h o w ą ty lko pod wpływem siły duchowej samego al­
chemika. Nie dokona Dzieła , a także nie namaluje praw­
dziwej ikony człowiek u ł o m n y , nie przygotowany, zły. 

O stawianych ikonografowi wymaganiach m ó w i ą po­
stanowienia s o b o r ó w . 3 5 O alchemikach piszą oni sami, 
Adepci, np. Gerhard D o r n : Ex aliis nunquam unum fades 
quod quaeris, nisiprius ex te ipso fiat unum (nie zdołasz nigdy 
uczynić z innych rzeczy poszukiwanej przez ciebie Jedni, jeśli 
przedtem z ciebie samego nie stanie się Jednia) . 3 6 Tak więc 
Dzie ło jest m o c ą d u c h o w ą dla alchemika, lecz on, by m ó c 
owego Dzieła d o k o n a ć , musi sam p o s i a d a ć o g r o m n ą siłę. 
Siłą t ą jest medytacja i rozmyś lan ia — imaginacja. 

Nie chodzi tu o zwykłą wyobraźn ię , będącą bladym 
odbiciem rzeczy widzialnych. Myś l czysto intelektualna nie 
ma mocy i nie m o ż e czegokolwiek poruszyć . M ó w i m y nie 
o fantazji, lecz o wyobraźn i nadającej — zgodnie ze s łowami 
Paracelsusa — naszym myś lom c i a ł o . 3 7 Imaginatio to akt 
duchowy o mocy fizycznej, m o g ą c y wpływać na cykl prze­
miany materi i . Lexicon alchemiae Rulanda z 1612 r. okreś la 
imaginatio j ako: Astrum in homine, coeleste sive supracoeleste 
corpus**,przy czym paracels jańskie określenie gwiazda wyra­
ża przekonanie o tożsamości duchowych sił m ik ro - i makro-
kosmosu, człowieka i natury. Sam Paracelsus po równu je 
wyobraźn ię do deszczu, gdyż wspomaga swą m o c ą siły 
gwiezdne (czyli — upraszcza jąc — pozafizyczne, ale realne 
siły istniejące w świecie) tak j ak deszcz wspomaga S ł o ń c e . 3 9 

Idea imaginacji podkreś l a egzystencjalne z a a n g a ż o w a n i e 
alchemika w dokonywane Dzie ło . Myś l ta w tekstach 
alchemicznych powraca ciągle, m ó w i się np. oportet operato­
rem interesse operi, lub mens eius cum operę consentiat. N a 
tym polega różnica między a lchemią i n a u k ą . D la naukowca 
(lub poszukiwacza s k a r b ó w tego świata) tajemnica stanowi 
jedynie wyzwanie by j ą rozwiązać . D la alchemika (czy o s ó b 
pot ra f iących widzieć świat w kategoriach mitu) jest pewnym, 
da jącym się opisać za p o m o c ą symboli stanem rzeczywisto-

50 

ści. W tak im ujęciu recepta na wyprodukowanie Kamienia 
Filozoficznego nie jest j uż przepisem „weryf ikowalnym 
w każdych warunkach" — jak wymaga tego metodyka 
doświadczenia naukowego. Przypomina raczej zapis nuto­
wy. Jak pisze Bohdan Pociej w szkicu Problem muzyki dawnej 
„ . . .każde dzieło średniowiecza, renesansu, czy nawet baroku 
zawiera w sobie dla nas p e w n ą — nigdy zresztą d o k ł adn i e nie 
ok reś loną — ilość postaci czy wersji wykonawczych; (...) 
Dzie ło jest zatem w tym wypadku war tośc iowe dla nas 
wyłącznie j ako swojego rodzaju pole doświadcza lne , k t ó r e 
my, uprawia jący m u z y k ę d a w n ą , wype łn iamy produktami 
własnej i nwenc j i . . . " 4 0 R ó w n i e ż w alchemii ta sama recepta, 
tak samo przeprowadzone w laboratorium doświadczenie , 
m o ż e przynieść różne rezultaty; co więcej — brak odpowied­
nich cech osobistych alchemika uniemożl iwia w ogóle wyko­
nanie d z i e ł a . 4 1 

W y o b r a ź n i a alchemiczna to jednak coś więcej niż inwen­
cja. Obrazy przez nią tworzone osiągają, j ak ikony, praw­
dziwą egzystencję, on to log iczną r e a l n o ś ć . 4 2 Znika różnica 
między n imi a fizyczną rzeczywistością laborator ium. Wyob­
raźnia hipostazowana jest j ako obdarzona m o c ą dusza lub 
też corpus subtile (ciało subtelne) — byt pośredniczący 
między umys łem a ma te r i ą , ukonkre tn ia j ący siłę — j a k m ó w i 
C G . Jung — p s y c h i c z n ą . 4 3 Sama imaginacja staje się więc 
zrealizowanym celem — ponownym zjednoczeniem duszy 
i ciała (uczeń B ó h m e g o , Johan-Georg Gichtel pisze w Theo-
sophia Practica: „ W r a z z odrodzeniem otrzymujemy nie 
tylko n o w ą Duszę , ale i Cia ło nowe (...) To Cia ło pochodzi ze 
S łowa Bożego i Niebiańskie j S o f i i " ) 4 4 . Labora tor ium prze­
staje być konieczne. Przeprowadzona w n im transmutacja 
nie traci wprawdzie nic ze swej realności , lecz t a s a m a 
transmutacja dokonuje się też w duszy alchemika, a t e n 
s a m p o ż ą d a n y K a m i e ń Fi lozofów odna leźć m o ż n a wszę­
dzie. Wyraźn ie s twierdzają to liczne teksty, np. ten z X V w., 
napisany przez Georga Ripleya: „ P t a k i i ryby p rzynoszą 
nam lapis, posiada go każdy człowiek, znajduje się on 
w k a ż d y m miejscu, w tobie, we mnie, we wszystkim, w czasie 
i przestrzeni." 4 5 Jak m ó w i ą alchemicy, a także Herzog, od 
nas zależy przemiana, rzeczywista duchowa przemiana ota­
czającej nas pierwszej materii, rozproszonej w chaosie i trak­
towanej przez nas „ n a równi ze śmiec iami" (wyrażenie 
oryginalne), ale zawierającej wszystkie elementy. Ideą k t ó r a 
nie opuszczała A d e p t ó w tajemnej filozofii była j e d n o ś ć 
świata: ev то  nav (jedno-wszystko). Ta s ta roży tna , heraklitej-
ska formuła alchemiczna, jedno z imion Merkuriusza, nadaje 
sens życiu każdego człowieka. Aktua lna także dzisiaj, wciela 
się choćby w has ło Lautremonta „La poesie doit etre faite par 
tous, non par un" lub egzystencjalistyczne dostrzeganie 
wieczności w każdej chwil i i sensu w k a ż d y m zdarzeniu życia. 
Nie sprawia też t rudnośc i zapisanie po tej samej stronie 
tablicy jeszcze jednego zdania Gerharda Dorna: „Trans-
mutemini de lapidibus mortuis in vivos lapides philosop-
horum",*6 lub myśli Gr i l lo ta de Givry : „ T y jesteś właśnie 
ma te r i ą Wielkiego D z i e ł a " 4 7 . 

Nie odeszl iśmy daleko od tajemnicy zabranej do grobu 
przez Muhlbecka. K r ą ż y m y cały czas w o k ó ł huty, podpat­
rujemy jej właściciela, s łuchamy słów Hiasa i szukamy 
cierpliwie sensu. 

F i l m m o ż n a podzielić na dwie części. W pierwszej o s o b ą 
aktywnie działającą jest właściciel huty. K o ń c z y się ona 
p o ż a r e m fabryki . Druga część, w której swe dzieło przep­
rowadza Hias, rozpoczyna się znowu, tak jak cały film, 
w miejscu odludnym — tym razem jest to ciemna piwnica 
więzienia. Spo tyka ją się tam obaj — pan huty i Hias. Pada j ą 
wtedy niezwykle w ażn e s łowa: „ P o d o b a s z m i się — m ó w i 



właściciel — bo masz szklane serce (herz aus glas)". S łowa te 
upewnia ją nas, że obra l i śmy właściwą d rogę . „Szk lane 
serce", serce ze szkła, ze szkła — j a k wiadomo — rubinowe­
go; jest to swoisty alchemiczny pleonazm. Michael Maier 
w dziele De circulo phisico ąuadrato z 1616 r. stwierdza, że 
Słońce jest obrazem Boga, a obrazem Słońca w ziemi 
— złoto , w człowieku natomiast — serce. 4 8 Forma serca 
zatem, właściwa rubinowemu szkłu, staje się n iezależnym od 
poprzednich argumentem, uzasadn ia jącym identyfikację 
szkło — K a m i e ń . 

Inne s łowa właściciela huty, wypowiedziane wcześniej, 
jeszcze w czasie p o s z u k i w a ń recepty rubinowego szkła, są dla 
nas dalszym ś ladem. Jedno zdanie wypowiada gdy, po 
śmierci Muhlbecka, majstra, jedynego k tó ry potraf i ł wyta­
piać czerwone szkło, bierze do ręki rubinowy puchar: „ M ó j 
Boże, teraz to cudo zniknie ze świata . Co będzie mnie ch ron ić 
przed złem wszechświa ta?" W innej scenie mod l i się przed 
figurą M a t k i Boskiej: „Szkło ma k r u c h ą duszę . Jest czyste, 
nie ma plam. Pęknięcie to grzech. Gdy zbruka je grzech, 
szkło traci brzmienie." Domaga się wreszcie od Hiasa 
pomocy wołając: „ C h c ę mieć rabin. Chcę mieć czerwone 
szkło, rozumiesz? Pot rzebuję je, żeby z a m k n ą ć w n im moją 
krew, zanim ze mnie wyp łyn ie . " Rubinowa czerwień szkła, 
kielich, dusza, krew. T o t akże nie są s łowa przypadkowe. 
Związek między n imi o d k r y ć m o ż n a już w najdawniejszych 
kulturach łowców gó rnego pa leo l i tu . 4 9 

Dla nas p o r ó w n a n i e m wystarczającym, by rozjaśnić sens 
filmu, jest legenda o św. Graalu. Widzimy w niej ciężką 
atmosferę j ak gdyby klątwy, chorego władcę, zamierającą 
ziemię, oczekiwanie na wybawienie, k tó re może przynieść 
szlachetny rycerz. Podob ieńs two między treścią f i lmu a legen­
dą wykracza zresztą poza te zbieżności. Przygody rycerzy 
poszukujących świętego naczynia ukrywają głęboką treść al­
chemiczną, odczytać można w nich przebieg Wielkiego Dzie ła . 5 0 

Punktem, k tó ry łączy najsilniej obie historie jest sprawa 
pamięci , przypomnienia. W Szklanym sercu chodzi o przypo­
mnienie recepty rycerz św. Graala musi zapytać o święte 
naczynie. 5 1 

K a ż d y z nas dobrze zna pamięć j ako zjawisko psycho­
logiczne. Jest ona j ak gdyby naszą p o d r ó ż ą w czasie. Za 
p o m o c ą pamięci p róbu jemy wyzwol ić się spod jego panowa­
nia. Jes teśmy bowiem tu , w t y m świecie, niczym p o ż e r a n e 
przez ojca dzieci Saturna — Kronosa (Chronosa). Pisze 
Simone Wei l : „Piekielne męki G r e k ó w — Danaidy i td . 
— przedstawiają czas jako czystą i p r o s t ą formę kary za 
grzechy. T y l k o świętość pozwala wyjść poza granicę czasu. 
Żyjemy tu na ziemi w czymś co jest mieszaniną czasu 
i wieczności . P iekło będzie samo czasem." 5 2 Lecz pamięć 
o charakterze psychologicznym niewiele ma wspó lnego ze 
świętością (sacrum) i nie jest ś rodk i em skutecznym. Jest 
jedynie p o d r ó ż ą po „wymar łych miastach przeszłości" ; 
nigdy nie opuszcza nas świadomość , że one już nie istnieją. 
Dzieje się tak nawet wtedy, gdy towarzyszy jej de l ika tność 
— zak łopo t an i e wynikłe z lęku o byt empiryczny, trwoga 
przemijania. 

Istnieje jednak też inny rodzaj pamięci — pamięć metafizy­
czna. Ta nie zadowala się t a k ą skry tą w ę d r ó w k ą — ona czas 
likwiduje ( „ A anioł przysiągł. . . , że czasu już nie będz ie" , A p . 
10,6). Ta właśnie pamięć nadaje moc sakramentowi. Dzięki 
anamnezie, przypomnieniu, sakrament likwiduje czas, po­
woduje paradoksalne (jak to okreś la Kierkegaard) przenik­
nięcie wieczności do tego świata , wiecznej egzystencji do 
wymiaru czasu. W e d ł u g słów Aleksandra Schmemanna, 
teologa p rawos ł awnego , „ i s to ta sakramentu polega przede 
wszystkim na możl iwości przezwyciężenia czasu, czyli na 
objawieniu się i realizacji w n im minionego wydarzenia 

w jego ponadczasowej wiecznej r e a l n o ś c i . " 5 3 Obraz wy­
tworzony przez pamięć metaf izyczną nie jest więc tylko 
przezroczystym znakiem przeszłości , lecz uobecnieniem, 
symbolem o pełnej mocy egzystencjalnej. 

Nie trudno s k o n s t a t o w a ć , że pamięć , anamneza, jest 
fo rmą znanej j u ż nam imaginacji, fo rmą , k t ó r a bezpoś redn io 
oddz ia ływa na czas przekszta łcając g o . 5 4 

D o tego samego dążą , zdaniem Claude Mauriaca — pisa­
rza niezwykle wyczulonego na sprawy czasu — wszyscy 
artyści . Usiłują oni , od zawsze i beznadziejnie, zreal izować to 
samo zamierzenie — un ie ruchomić czas, zabić go, i przez to 
umożl iwić n iezapośredniczony kontakt ze ś w i a t e m . 5 5 

Znakiem czasu jest przemijanie i śmierć. Jest on przed­
stawiany często w obrazie upływającej wody; jej zamknięc ie 
to zatrzymanie czasu. 

Musiel i Żydzi p o w s t r z y m a ć fale Morza Czerwonego by 
w y d o s t a ć się z Egiptu, krainy śmierci . Jedna z sekt gnos-
tyków, peratycy, nazywa ła Morze Czerwone imieniem K r o ­
nosa, rzeką czasu i zepsucia. Przekroczenie tej rzeki (nepdaai 
— przekraczać) przenosi w świat wieczności — drugi brzeg 
jest d r u g ą s t roną k reac j i . 5 6 Chrześci janie poszukując Życia 
Wiecznego m u s z ą z kolei p o k o n a ć nowe Morze Czerwone 
— ujętą w kielichu krew Zbawiciela. Dlatego także al­
chemicy, dla k tó rych Morze Czerwone było w o d ą chrztu, 
dopatrywali się w Kamieniu cudownych właściwości lecz­
niczych; j e d n ą z jego fo rm była medicina catholica, lekarstwo 
na wszystko, eliksir życia. Takie same właściwości mia ł sam 
kielich wytworzony ze z łota alchemicznego. 5 7 Picie z niego 
zapewnia ło nieśmier te lność. S tąd też znaczenie Graala 
w uzdrowieniu chorego K r ó l a Rybaka i jego ja łowej ziemii. 
Graal , j ako święte naczynie, wiąże się z a lchemiczną ideą vas 
hermetis, naczynia, w k t ó r y m dokonuje się transformatio. 
Nie jest ono jedynie aparatem, technicznym przy rządem. Jest 
i s to tną częścią procesu; ogarnia i jednoczy w swym wnęt rzu 
— jak prima materia — wszystkie elementy, tworząc z nich 
K a m i e ń Filozoficzny. Swym kul is tym ksz ta ł tem naś laduje 
kosmos: Domus vitrea spheratilis sive circularis58. Jest ł o n e m , 
z k tó rego ma się na rodz ić Filius Philosophorum. 

P o d o b i e ń s t w o Szklanego serca do legendy o Graalu 
dotyczy z jednej strony podstawowej idei — odrodzenia 
uza leżnionego od mającego charakter sakramentu aktu 

O b r a z X 

57 

1 



przypomnienia. Z drugiej strony istnieje wiele p o d o b i e ń s t w 
szczegółowych. Jednym z nich jest pos t ać chorego starca 
— ojca lub kró la . Z w r ó ć m y uwagę , że o b ł ą k a n y ojciec 
właściciela huty nie wstaje z fotela od 12 lat. Jest to liczba 
znacząca , określająca, m ó w i ą c a najprościej , pewien za­
mknię ty cyk l . Pos t ać ojca związana jest ściśle z losem huty. 
Nie chce wstać , gdy rzekomo jeden z wytapiaczy odkry ł 
tajemnicę rubinu. Podnosi się jednak z fotela w chwil i , gdy 
huta zaczyna p łonąć , m ó w i ą c przy tym: „Jeśli się pali , to 
chc ia łbym być przy tym. Gdzie są moje buty? Przez 12 lat nie 
pal i ło się (czyli tyle samo, ile t rwa jego choroba — W M ) , 
a teraz moje buty gdzieś p r zepad ły . " Powiązan ie postaci ojca 
( i j ednocześnie k ró la ) z ziemią jest w alchemii dobrze znane. 
W alchemicznej trójcy z pos tac ią Ojca identyfikowana jest 
( spośród trzech zasad) sól, czyli ciało, u toż samiane jedno­
cześnie z ziemią. D o s k o n a ł ą i lustracją tego problemu m o ż e 
być dzieło De lapide philosophico figurae et emblemata 
„s t a roży tnego Szlachcica i Filozofa Niemieckiego" Lambsp-
rincka (1625) . 5 9 Zawiera ono m. in . 15 ob razów, spoś ród 
k t ó r y c h k i lka poświęconych jest alchemicznej trójcy. Lambs-
princk przedstawia Cia ło , Ducha i Duszę j ako Kró la -Ojca , 
jego Syna oraz j ednoczącego ich przewodnika. Pierwszy 
z nich, po rozłące z synem, a nas tępnie po jego pożarc iu 
ciężko choruje. N a obrazie 14 widzimy chorego Kró la , 
w koronie, spoczywającego na łożu z baldachimem. Zgodnie 
z k o m e n t u j ą c y m obraz tekstem, K r ó l prosi Boga o pomoc. 
W odpowiedzi: 

„ (...) Bóg wysłał z nieba deszcz 
Na ziemię poprzez gwiazdy błyszczące. 
Ó w deszcz, o w o c o n o ś n y i srebrzony, 
Zwilżył i zmiękczył ciało Ojca, ( . . . )" 
Deszcz spływający na ziemię a odradza jący zarazem ciało, 

identyfikacja alchemiczna ciała i ziemi chorego Kró la -Ojca , 
m o ż e być kluczem do zrozumienia zależności między losami 
ja łowej ziemi i jej władcy; owa zależność to w sensie 
alchemicznym tożsamość odpowiednich e lementów (cia-
ło-ziemia) z różnych w y m i a r ó w . 

Zbieżności między omawianym filmem a legendą o Graalu 
ma ją jednak w d u ż y m stopniu charakter p o d o b i e ń s t w a 
odwrotnego. W legendzie nacisk jest po łożony na moment 
odradzania, w filmie — na moment zamierania. W legendzie 
bohaterami są n iez łomny rycerz i dostojny kró l , w filmie 
— szalony właściciel huty i o b ł ą k a n y starzec. W legendzie, 
mimo nieudanej pierwszej p r ó b y , rycerz udaje się na uwień­
czone sukcesem dalsze poszukiwania, w filmie us i łowania 
pana huty kończą się k lęską (wyraźnie m ó w i o t ym Hias: 
„ N i e zobaczysz Słońca a szczury odgryzą ci uszy"). Wpraw­
dzie dzieło dope łn ione zos ta ło przez Hiasa (co m o g ł o b y być 
ana log ią do późniejszych przygód rycerzy Graala, tzw. 
„ k o n t y n u a c j i " ) , lecz nie dotyczy to jednak samego właś­
ciciela. Należy więc najpierw zas tanowić się nad przy­
czynami jego niepowodzenia. N a czym polegał b łąd? Gdzie 
szukać jego źródeł? Zrekonstruujmy k r ó t k o myśli i dzia łania 
pana huty. 

Od p o c z ą t k u zdawa ł on sobie sprawę ze znaczenia, nie 
ty lko materialnego, jakie wiąże się z rub inowym szkłem. 
Świadczą o t ym choćby przytoczone j u ż wcześniej jego 
s łowa. Myśl i właściciela huty k r ą ż ą jednak w o k ó ł domnie­
manej recepty dotyczącej dos łownie rozumianego szkła. 
P rze łom dokonuje się pod wp ływem opowiadania-marzenia 
m ł o d e g o wytapiacza szkła, Agide, specjalnie zaproszonego 
na obiad do domu pana: „ K r a j r u b i n ó w , mój kraj . Wszyscy 
ludzie t ańczą tam w czerwonym blasku, żyją w jego kręgu . 
Ich krew, ich życie, wszystko to jest w szkle, w czerwieni, 
w kolorze. To jedyny taki kraj . Jest tam wszystko i wszystko 
jest rubinem." Na słowa te, k tó rych interpretację alchemicz-

52 

n ą p rzep rowadz ić m o ż n a już na podstawie tego, co dotych­
czas powiedziel iśmy, pan odpowiada: „ T w o j a modl i twa 
sprawiła cud. Od godziny wiem to, czego nie wiedziałem. 
M o g ę sprzedać sekret wszystkim hu tom." W nas tępne j 
scenie, znajdując się samotnie w hucie, wskazuje na członki 
swego ciała, na p łynącą w nich krew: „ M a m to. Jest tutaj. 
I tu , tu , w ś r o d k u i tu . M y wszyscy... Pos ła łem dziś po 
budowniczych pieców z P lósbe rg" . Uświadomi ł sobie, że 
dusza rubinowego szkła zawarta jest we k r w i . Konsekwenc ją 
tego odkrycia są nas t ępne wypadki . W czasie wieczerzy, przy 
dźwiękach harfy, w asyście t rzymającego świecę sługi A d a l ­
berta, i na oczach ojca, w pokoju, na k t ó r e g o ścianie wisi 
obraz św. Franciszka o t rzymującego na górze Alwern i i 
stygmaty, pan zabija swą p iękną s łużącą — Ludmil lę . O jej 
k r w i , zebranej na białą chus teczkę mówi : „ Z a r a z ostygnie 
i wtedy już nie pęknie . T o czysty surowiec. Nie wyprodukuje 
takiego ż a d n a fabryka." Podpalenie huty dope łn ia aktu . 

Wyt łumaczen i a tej szokującej sceny nie trzeba szukać 
wyłącznie w psychologii szaleństwa. Jest to niewątpl iwie 
wizja kataklizmu kończącego pewien cykl rozwoju świata , 
apokaliptyczny finał. M o ż n a jednak też odna leźć pewne 
wzorce dla dz ia łań pana w sztuce przemiany metali . Chodz ić 
tu m o ż e mianowicie o us i łowanie dokonania transformacji 
uzyskanego w M a ł y m Magisterium srebra (w filmie od­
p o w i a d a ł o b y m u zwykłe szkło) w z ło to (szkło rubinowe). 
Czynnikiem, k tó ry t aką p rzemianę p o w o d o w a ł , by ło samo 
zło to . Lecz, zgodnie ze s z tuką spagirii, rzecz nie polega ła na 
prostym połączeniu najdoskonalszego nawet z łota z mają ­
cym się przemienić srebrem. W elektronie (stopie złota 
i srebra) z ło to p o z o s t a w a ł o nieczynne. W y m a g a ł o wcześniej­
szego uaktywnienia poprzez exaltatio lub transfusio k r w i 
siarki (czyli jednej z trzech zasad materii) miedzi. Dopiero 
tak przepe łn ione b a r w ą m o g ł o p rzekazać srebru swą m o c . 6 0 

D o tego fragmentu procesu nawiązuje 10 obraz Lambsprinc-
ka. Widzimy scenę p rzypomina jącą kadr ze Szklanego serca: 
w górzystej okolicy mężczyzna pracuje przy strzelającym 
j ęzykami ognia palenisku. Na rycinie jednak trzyma on 
w ogniu widłami s a l amandrę . Symbol salamandry jest 
w alchemii niezwykle ważny i , j ak to często w tej dziedzinie 
bywa, zaprzeczone w stosunku do niego jest logiczne prawo 
tożsamośc i i niesprzeczności : sens okreś lony jest na głębszym 
poziomie niż konkretne odniesienia. 6 1 N a m musi wystarczyć 
komentu jący obraz tekst Lambsprincka, w k t ó r y m mowa 
jest o znaczeniu k r w i zabitej Salamandry. Scena dotyczy 
udoskonalenia i p o m n o ż e n i a Kamienia. Oto fragment teks­
tu: 

Salamandra „ ... jest schwytana i ciosami przebita 
Tak, że umiera i życie wypływa wraz z jej k rwią . 
O t ó ż ze wszech miar wychodzi jej to na dobre 
Dzięki swej k r w i zdobywa życie wieczne 
I nie musi j u ż obawiać się żadnej innej śmierci . 
Jej krew staje się w ten s p o s ó b najcenniejszym lekarstwem 

na ziemi 
I r ó w n e g o m u się nie znajdzie, 
G d y ż pokonuje wszystkie choroby 
We wszystkich metalach oraz w cia łach zwierząt i ludzi. 
M ę d r c y czerpią z niej swą N a u k ę 
D o c h o d z ą c w ten s p o s ó b do daru niebiańskiego 
Nazywanego Kamieniem Fi lozofów. 
K t ó r e m u podlegają siły całego Wszechświa t a . " 
„ S a l a m a n d r a żyje w ogniu, 
a ogień zmienił j ą w kolor d o s k o n a ł y . " 
Nic jednak nie pozwala przypuszczać , że Ludmi l lę spo tka ł 

pośmie r tny los Salamandry. Mus imy więc mimo wszystko 
powtó rzyć pytanie: dlaczego pana huty spo tka ł a klęska? 

Mówi l i śmy, że dokonanie Dzieła zależy nie ty lko od 



znajomości właściwej recepty, lecz także od osoby, k t ó r a je 
przeprowadza. Graala mógł ożywić ty lko najcnotliwszy 
z rycerzy; także w laboratorium alchemika d o s k o n a ł o ś ć 
duchowa była najważniejszym narzędziem. W Złotym Trak­
tacie (Tractatus aureus) jedna z postaci, Morienus, zwraca się 
do innej, Ka l idy , w ten sposób : „ T a rzecz, k tóre j szukasz od 
tak dawna, nie m o ż e być os iągnię ta lub dokonana siłą ani 
namię tnośc ią . M o ż e być zdobyta jedynie przez cierpliwość 
i p o k o r ę oraz przez n ieskończoną i na jdoskona l szą m i ­
ł o ś ć . " 6 2 W innym dziele, z a t y t u ł o w a n y m Naśladowanie, 
m ó w i się, że: „on i (alchemicy — W M ) dają literę, ale to Pan 
odkrywa sens; oni przeds tawia ją tajemnicę, ale to O n j ą 
wyjaśnia; oni pokazu j ą d rogę , k t ó r ą należy p o d ą ż a ć , ale On 
daje siły by j ą p o k o n a ć . " 6 3 Nie siła fizyczna, przemoc 
i n ienawiść m o g ą p o k o n a ć smoka b ron iącego dojścia do 
celu, i — jak pisał w Dzienniku metafizycznym Gabriel 
Marcel o nadziei — skuteczność wydaje się tym pewniejsza, 
z i m bardziej p r awdz iwą a nie p o z o r n ą słabością jest 
związana . Pełne zawierzenie, prawdziwa s łabość przeradza­
jąca się w p rawdz iwą moc, to istota chrześci jaństwa. C i , dla 
k tó rych celem jest wyłącznie ten świat , odebrali j uż zap ła tę 
swoją; ale rzeczywista nagroda czeka poszukujących praw­
dziwego, niezniszczalnego skarbu (ubi enim est thesaurus 
tuus, ibi erit et cor tuum. M t 6,21). M ó w i o. Bu łgakow: 
„ G r a a l jest n iedos tępny dla adoracji, ze względu na jego 
świętość jest ukry ty dla świata w samym świecie; istniejąc 
tam jako pewna niewidzialna siła ukazuje się tym, k tó rzy 
ma ją czyste serce i k tórzy są tego g o d n i . " 6 4 D o spełnienia tak 
wielkiego Dzieła trzeba być p o w o ł a n y m przez Boga. W e d ł u g 
Jacoba, autora traktatu o nazwie Objawienie alchemiczne: 
„Alchemia m o ż e być praktykowana bezpiecznie przez tych 
jedynie, k tó rzy są chronieni M o c ą Bożą i k tó rych Bóg 
upoważn i ł do pos ługiwania się kamieniem filozoficznym. 
I n n i stają się szaleńcami lub nędzn ikami (malheureux) ." 6 5 

Rubinowy kryzys, k tó rego ofiarą stał się właściciel huty, 
ogarnia w rzeczywistości obszary znacznie większe niż jedna 
bawarska fabryka. Istniejąca w filmie wioska ogniskuje 
w sobie siły zniewalające cały świat. Przejście od metafizyki 
filmu (nie ty lko od wyrażonych w n im p r z e k o n a ń ) do 
metafizyki tzw. realnego życia jest bezpośrednie . Nie wyma­
ga nawet czekania na zapowiadane przez Hiasa katastrofy. 
G r z m i ą one nieustannie, nieustannie też zapada się ziemia. 
Należy sobie u świadomić , że jeśli akt stworzenia daje 
począ tek czasowi, k t ó r e g o kresem jest koniec świata , to oba 
te wydarzenia są w istocie już poza nawiasami czasu i nie 
podlegają mu. Trudno więc umieszczać je w przeszłości czy 
p r z y s z ł o ś c i . 6 6 T r w a j ą ponad czasem nada jąc m u sens wiecz­
ności . 

Wymiar czasowy apokalipsy Hiasa jest t ak im samym 
us tęps twem na rzecz gramatyki myślenia ziemskiego, jak 
umieszczenie k o ń c a świata w przyszłości przez Św. Jana 
Ewangel is tę . W genezie Objawienia św. Jana d o p a t r y w a ć się 
m o ż n a prawdopodobnie scenariusza liturgicznego — koniec 
świata t rwa więc nieustannie, przynosi go w pewien sposób 
k a ż d a Eucharyst ia . 6 7 Również Dzieło alchemiczne wnosi 
element czasu ty lko w swym wymiarze materialnym; w rze­
czywistości „Dzie ło ... nie jest, ono m o ż e jedynie bezustannie 
się stawać"6* (teksty alchemiczne wielokrotnie powta rza ją , 
że począ tek Dzieła jest jak jego koniec, i odwrotnie). 

O tak im p o d w ó j n y m wymiarze świata m ó w i Herzog 
szkicując wydarzenia dziejące się we wsi, poza domem pana. 
G ł ó w n ą rolę odgrywają w nich, poza Hiasem, trzy osoby: 
Wudy , Ascherl i pomylona Paulin. Tworzony przez nich 
wą tek jest jakby ciągle przewijającym się komentarzem. 

Pierwszy raz pa r ę Wudy — Ascherl, miejscowych wieś­

n i a k ó w , spotykamy w karczmie: piją piwo siedząc z d w ó c h 
stron stołu, symetrycznie; w głębi, d o k ł ad n i e między n imi 
pali się świeczka: 

„ W u d y : Jutro koniec z t o b ą Ascherl. Odeśpię to p i jańs two 
na two im trupie. 

Ascherl: Gospodarzu, daj jeszcze jedno piwo Wudemu. 
Wudy: Będę spał na two im trupie. Hias to powiedzia ł . 

Hias widzi przyszłość. 
Ascherl: M u s i a ł b y m spać wysoko na sianie i spaść pierw­

szy na klepisko, a ty na mnie. Ale jak spadniesz i ty na 
klepisko, to z t o b ą też koniec." 

Po j a k i m ś czasie kamera wraca do karczmy. Trwa tam 
właśnie walka d w ó c h he rosów, walka k t ó r a jest jednocześnie 
aktem braterstwa i zjednoczenia: Ascherl targa za włosy 
Wudego, ten z pe łnym spokojem ( „ N i e odważysz s ię" 
— m ó w i Ascherl, „jeszcze jak!" — odpowiada W u d y ) 
rozbija pełen kufel na głowie przyjaciela i wreszcie sam 
zostaje oblany piwem. 

N a s t ę p n a scena ma miejsce rano — ich ciała leżą w stodole 
na klepisku. O s o b ą , k t ó r a pierwsza ich spostrzega, jest 
właśnie Paulin. N i m zawiadomi ła krzykiem gospodyn ię , 
przez dłuższą chwilę s tała nad n imi , wznosząc i opuszczając 
w przerażeniu ręce. T rudnośc i z rozróżnien iem, k tó ry z leżą­
cych p o g r ą ż o n y jest w śnie wiecznym, a k tó ry ty lko w pijac­
k i m , rozstrzyga pies. 

Trup Ascherla z łożony zosta ł na katafalku. I w tej scenie 
widzimy Paulin, k t ó r a stojąc nad zmar łym wznosi z n ó w ręce 
w tak im samym, jakby o b r z ę d o w y m czy modl i tewnym 
geście. Ta scena kończy się, gdy powol i zamyka jące się drzwi 
za t rzymują się zasłaniając d o k ł ad n i e po łowę leżącego ciała. 

Owego wieczoru wreszcie, gdy pan zabił s łużącą i sp łonąć 
mia ła huta, tęskniący za przyjacielem Wudy przynosi trupa 
z n ó w do karczmy, pytając: „ K t o nam zagra do t a ń c a ? " 
Kataryniarz odpowiada: „Tej parze to j a zagram" i roz­
poczyna się przy dźwiękach korbowej l i ry przedziwny bal. 
Tego też wieczoru do karczmy przyszła szalona Paulin. 
Przynios ła ze sobą gęś o czerwonym łbie. Gdy W u d y 
i Ascherl skończyli , ona zaczęła swój taniec, nago na stole. 

Wszystkie te elementy, symbole k rążące w o k ó ł tej samej 
idei, nie pozos tawia ją żadnych wątpl iwości — jes teśmy 
w królestwie D i o s k u r ó w . Przypomnijmy, że obaj bracia 

Obra/ XI I I 

53 



— Kastor i Polluks (Polideukes), a t akże ich siostra, p i ę k n a 
Helena — urodzi l i się z jednego jaja z łożonego przez ich 
m a t k ę — Ledę . Ojcem Kastora był m ą ż Ledy Tyndareos, 
ojcem Polluksa natomiast sam Zeus, k t ó r e m u Leda o d d a ł a 
się tej samej nocy. Dzięki boskiemu ojcu Polluks uzyskał 
n ieśmier te lność . Podzieli ł się n ią jednak z bratem, i o d t ą d na 
przemian, każdy z nich po jednym dniu, to żyją, to umiera ją . 
Dlatego reprezentują symbolicznie p o d w ó j n ą n a t u r ę czło­
wieka: śmier te lną i n ieśmier te lną . 

D r z w i , często również na wpó ł otwarte, j uż od s t a roży tno ­
ści były powszechnie stosowanym motywem obrazu j ącym 
ideę przejścia i łączności z tamtym świa tem. Nic dziwnego, że 
w specjalny s p o s ó b wiąże się on ze sz tuką sepulkra lną : 
spotykany jest i na rzymskich sarkofagach, i barokowych 
grobowcach. 6 9 Trudno oprzeć się wrażen iu , że filmowa scena 
z zamyka jącymi się drzwiami jest wcieleniem tej samej myśli 
(s tojąca nad katafalkiem Paulin kojarzyć się m o ż e z pos tac ią 
Hermesa Psychopomposa, bardzo często przedstawianego 
na sarkofagach, gdy stojąc w na wpó ł otwartych drzwiach 
przeprowadza duszę zmar łego do nowego życia). Dodajmy, 
że s t rażn ik iem Hadesu jest Cerber, straszliwy pies, k t ó r e g o 
w filmie reprezentuje g roźny na mia rę wiejskiego szczekacza 
kundel — pomaga jący rozdzielić żywego od u m a r ł e g o . 

Taniec wreszcie Wudego z Ascherlem, żywego z trupem 
— duchowym s o b o w t ó r e m , jest us i łowaniem dokonania 
tego co zrobił Pollux wobec brata — pokonania granicy 
śmierci . 

P o w r ó ć m y jeszcze na chwilę do pomylonej Paulin. R o l ę 
j a k ą odgrywa ona wobec dualizmu tworzonego przez Wude­
go i Ascherla pomaga wyt łumaczyć , poprzez skojarzenie 
k t ó r e wywołuje , towarzysząca jej gęś. Ptak ten bowiem, 
ubogie wcielenie łabędzia , jest też ptakiem Hermesa Tris-
megistosa, patrona nauk tajemnych. Ten bóg , czy też j ak 
chce wielu a l chemików — kró l , to władca Jedni (Unum)10, 
celu wszystkich a l chemików, nadającej sens napięciu prze­
ciwieństw. Paulin jest więc być m o ż e znakiem takiej mistycz­
nej j ednośc i . 

Jak zwykle, najzwięźlejsze wyt łumaczen ie daje obraz. 
Znajdziemy go na zachodnim portalu katedry w Chartres 
— rzeźba (z czasów Chrć t i ena de Troyes) przedstawia 
Kastora i Polluksa, j ako zodiakalny znak bliźniąt , trzy­
mających przed sobą j e d n ą tarczę. W jej sercu (zgodnie 
z t e rmino log ią he ra ldyczną) umieszczony zosta ł promień 
karbunkułu.11 

Wspomina l i śmy , że pan huty d o m a g a ł się od Hiasa 
pomocy. Nie był w stanie jednak zmusić go do wyjawienia 
tajemnicy. Dlaczego? Co p o w s t r z y m y w a ł o tego j a snowidzą ­
cego człowieka przed wspó łp racą z panem? M o ż e właśnie to, 
że zbyt wiele rozumia ł? Czym jest bowiem Tajemnica? Czym 
jest Prawda, której Tajemnica dotyczy? Nie jest to dla 
umysłu prosta sprawa; samo pojęcie prawdy, w znaczeniu 
jakie jej n a d a ł Arystoteles, tzn. zas t rzegającym j ą ty lko dla 
jednego z d w ó c h możl iwych rozwiązań , staje się tu pode­
j r z a n ą p rowokac j ą . Jedna wieczna Prawda m o ż e przejawiać 
się w t ym świecie w nieskończonej mnogośc i lekcji i warian­
tów. „ B ó g wypowiada zaledwie s łowo i w t ym słowie jest 
pełnia . Ż a d e n dźwięk wydany przez niego nie m o ż e znaczyć 
mniej niźli wszechświat , niźli suma c z a s ó w . 7 2 K a ż d y frag­
ment wszechświata zawiera w sobie jego całość, jest „ p i s m e m 
Boga". To o owej Prawdzie (Kamieniu Filozoficznym) m ó w i 
Ripley: p tak i i ryby p rzynoszą nam lapis, posiada go 
każdy człowiek, istnieje w k a ż d y m miejscu, w tobie, we mnie, 
we wszystkim, w czasie i przestrzeni." Poznanie prawdy daje 
n i e skończoną moc: Tzinacan, czarownik Piramidy Qaho-
lom, bohater Pisma Boga Borgesa: „Istnieje fo rmuła czter-

54 

nastu przypadkowych w y r a z ó w (wyrazów, k tó re wydają się 
przypadkowe) i wys tarczyłoby m i wypowiedzieć j ą na głos, 
ażeby s tać się w s z e c h p o t ę ż n y m . " Lecz „Niecha j wraz ze m n ą 
umrze tajemnica zapisana na tygrysich s k ó r a c h . " Wtajem­
niczony potrafi zobaczyć P r a w d ę już nie w rozbiciu na 
poszczególne przejawy tego świata , lecz w jej pełni . „ T e n , k to 
przejrzał wszechświat , k to przejrzał jego p łonące możl iwości , 
nie m o ż e już myśleć o jednym człowieku ... nawet jeżeli sam 
byłby t ym cz łowiek iem" ( tamże) . Nie m o ż n a dłużej kupczyć 
prawdziwym skarbem. Nie jest alchemikiem ten, k to chce 
u d o s k o n a l a ć ma te r i ę dla własnych korzyści (czy wie o t y m 
pan huty, gdy proponuje Hiasowi za wyjawienie tajemnicy 
1000 gu ldenów? 

Po drugiej stronie rzeki czasu, a nawet w czasie przeprawy 
przez nią obowiązują nowe już prawa. Mus imy to uwzględ­
nić, jeśli chcemy zrozumieć zajmujące nas mityczne zdarze­
nia. W i d a ć wyraźnie , że przestrzeganie dawnych zwyczajów 
i p r z y k a z a ń nie wystarczy by os iągnąć rzeczywiście drugi 
brzeg, k ra inę wieczności . Nie wystarczy nawet być bez 
grzechu, j ak uważal i n iektórzy rabbini z I I I czy I V w. Jeden 
z nich, Rabha, powiedzia ł : „Jeśli prawi zechcieliby ty lko , 
mogliby s tworzyć świat , g d y ż ' p o w i e d z i a n e jest (Iz. 59,2): 
Wasze winy oddziela ją was od Boga." Gdyby nie grzechy, 
wed ług Rabby, nie is tn ia łaby ż a d n a różnica między m o c ą 
twórczą Boga i ludzi. Niestety, bezgrzeszność to bardzo 
d u ż o , ale nie wszystko, to ty lko warunek ws tępny — istota 
stworzona przez R a b h ę była n i edoskona ła . Nie potraf i ła 
r o z m a w i a ć z Rabbim Z e r ą i ten m ó g ł w ten s p o s ó b rozpoz­
n ać , z k i m ma do czynienia. 7 3 

O tym, że nie wystarcza przestrzeganie przyjętych praw 
p r z e k o n a ł się też Perceval; cóż z tego, że nie wykroczył on 
poza przyjęte zwyczaje rycerskie i zachowa ł wstrzemięźl iwe 
milczenie pows t rzymując c i ekawość . 7 4 Sytuacja, w które j się 
znalazł , w y m a g a ł a czegoś więcej! Tajemnica zna jdowała się 
na wyciągnięcie ręki , mimo to rycerz, jeszcze jej niegodny, 
mus ia ł o d b y ć najpierw d ługą i n iebezpieczną p o d r ó ż , j ak 
Odys wracający ok rężną d r o g ą na I t akę . Była to droga 
inicjacji; tajemnica przestaje być zwykłą z a g a d k ą . 

Zagadka jest ukryciem. Pokazywana jest jedna jej strona, 
podczas gdy druga chowa się w cieniu pytania. Nie k a ż d a 
jednak zagadka jest n iewinną z a b a w ą . Jak uczą nas nie­
zliczone baśnie , od właściwej odpowiedzi na trzy pytania 
Sfinksa lub złej księżniczki-czarownicy zależeć m o ż e życie, 
czasem nawet wieczne. O d p o w i e d ź na tę zagadkę znajduje się 
w istocie już „ p o drugiej stronie". Nie m o ż n a jej dostrzec 
pos ługując się zwykłą m ą d r o ś c i ą (stąd w baśn iach ty lu 
g łup tasów, s tąd też trzeba s tać się „ jako dzieci"). Logika 
i obiektywizm przestają mieć znaczenie. Wieczna prawda 
m o ż e p o k a z a ć różne swe oblicza i ziemskie narzędz ia t r acą 
swą skuteczność . 

Zgodnie z zaproponowanym przez nas wcześniej po­
dz ia łem filmu, druga część zaczyna się w ciemnicy. Nie ma 
j u ż miejsca, by rozwodz ić się nad znaczeniem ciemności j ako 
etapu na drodze rozwoju duchowego. Sądzę, że m o ż n a 
najkrócej określić tę scenę j ako nigredo, czarny etap począ t ­
kujący proces alchemiczny. S łowa wypowiedziane przez obu 
znajdujących się w celi b o h a t e r ó w są ważne : 

„Hias : N ic już nie widzę. Jest tak ciemno. M u s z ę znowu 
widzieć. M u s z ę wrócić do lasu. Chcę być w lesie. Chcę znowu 
widzieć las. 

Pan: Nie chcesz widzieć ludzi? Podobasz m i się, bo masz 
szklane serce." 

Jest to jakby przekazanie nie zrealizowanej misji . Hias 
wyrywa się z więzienia i idzie do lasu, w góry. Pokonuje 
słabość i lęk; decyduje się na walkę , nie myśląc o niebez­
pieczeństwie. Bo k to p o z n a ł P r a w d ę nie m o ż e już myśleć 
o jednym człowieku, nawet jeśli on sam n im jest. 

I 



Nie myśleli o . j ednym cz łowieku" także rycerze św. 
Graala. I ch epoka nie była jeszcze tak s k a ż o n a grzechem 
śmiesznej pychy ludzkiego indywidualizmu; świat nie był 
jeszcze przepe łn iony t ł u m a m i ubogich demiu rgów. Rycerz 
j ako o d r ę b n a o s o b o w o ś ć nie mia ł znaczenia, nie istniał . K r y ł 
się w bycie ponadindywidualnym — tak j ak jego marne 
i grzeszne ciało zn ika ło przybiera jąc dzięki zbroi realniejszą 
pos tać : miejsce śmier te ln ika za jmował jego S o b o w t ó r , okreś ­
lony znakami i ko lorami heraldycznymi. Zbroja, zrobiona ze 
skóry (metalowe pancerze to dopiero koniec średniowiecza) , 
dziedziczona z pokolenia na pokolenie, s tawała się drugim, 
rodowym ciałem, ciałem p o w i ą z a n y m z duszą , ciałem będą ­
cym jej mater ia l izacją , op i sywaną wcześniej fizyczną m o c ą 
duszy, corpus subtile.1 % 

Najbardziej charakterystycznym elementem wyglądu H ia -
sa jest jego płaszcz — biały i długi , z czerwonymi pasami na 
r ękawach . Nie ty lko okrywa szczelnie całą pos tać , nada jąc jej 
kształ t , ale służy również dos łownie j ako zbroja — Hias, 
stając do walk i , owija sobie lewe p rzed ramię jego połą; 
w prawej trzyma n ó ż . 7 6 Scena przypomina znowu jeden 
z o b r a z ó w Lambsprincka: drugi z nich przedstawia rycerza 
z mieczem i ta rczą , walczącego ze smokiem. Tekst towarzy­
szący tej rycinie zaczyna się nas tępu jąco : 

, ; Fi lozo f m ó w i żyjącemu dzisiaj 
Że w lesie przebywa dzika bestia, 
Pokryta cała czarnym kolorem. 
Gdy k to ś utnie jej głowę, 
Odrzuci zupełnie swą czerń 
I przybierze olśniewającą b ie l . " 
Czarna bestia to symbol (hieroglif) nigredo. M u s i zos tać 

pokonana, jej czerń oczyszczona, by duch powróc i ł do 
przemienionego ciała. W alchemii bohaterowie tej walk i 
pokazywani są czasem jako orzeł i lew. G i n ą obaj by 
połączyć się w nowym ciele, w uskrzydlonym, m o g ą c y m 
wzla tywać G r y f i e . 7 7 Owa bestia przedstawiana bywa też 
w postaci niedźwiedzia, j ak np. na rysunku z X V I w. 
manuskryptu De alchimia przypisywanego św. Tomaszowi 
z A k w i n u . Jest to niebezpieczny aspekt primae materiae. By 
p o k o n a ć go, trzeba być rycerzem o wielkiej mocy ducha. 
T a k i m jest Hias — największa siła fizyczna na nic by m u się 
nie zdała , jego niedźwiedź nie mia ł przecież materialnego 
ciała ( „ N i e wybawia k ró l a liczne wojsko, nie ratuje mocarza 
wielka s i ła" Ps. 33,16). 

Po walce z wyimaginowanym niedźwiedziem i po uczcie 
z jego pieczeni nas tępują dwie wizje. Drugiej z nich, ostatniej 
już (dopełniającej wizję rozpoczyna jącą film) towarzyszy 
obraz, pokazany jakby z lo tu ptaka: 

Teraz widzę skal is tą wyspę. W i d z ę wyraźnie . Skalista 
wyspa daleko w morzu ... obok druga, mniejsza. Leżą one 
na k r a ń c a c h zamieszkanego świata . N a jednej żyje od 
k i l k u stuleci garstka ludzi. Pon ieważ mieszkają na k o ń c u 
świata , nie wiedzą jeszcze, że ziemia jest okrąg ła . Wierzą , 
że jest p łaska , a ocean kończy się o g r o m n ą przepaścią . 
Widzę na skale mężczyznę. Ca łymi latami stoi tam samo­
tnie i patrzy na morze ... dzień za dniem, w tym samym 
miejscu. To pierwszy, k tó ry zwątpi ł . Po latach do łącza do 
niego trzech innych. Przez wiele lat pa t r zą tak na morze. 
Wreszcie, pewnego dnia, decydują się na rzecz os ta teczną . 
C h c ą zobaczyć , czy świat kończy się przepaścią . Na 
pożegnan ie grają i m muzykanci. Potem już p łyną — pate­
tyczni i bezsensowni... swą o wiele za m a ł ą łodzią (in einem 
Miel zu kleinen Boot). 
W dokumentalnym filmie La soufrie (też z 1976 r . ) Herzog 

pokazuje opus tosza łe , zag rożone wybuchem wulkanu mias­
to na Gwadelupie i okoliczne wsie. Nie uległ panice ty lko 
jeden człowiek, stary wieśniak. Jego decyzja pozostania jest 
równie szalona i sprzeczna z rozsądk iem, co wyprawa łodzią 
na koniec świa ta . F i l m dokumentalny, zgodnie z konwenc ją 
gatunku, pokazuje zakończenie zdarzenia: wulkan nie wy­
buchł . 

I człowiek pod wulkanem, i ludzie w łodzi , tak jak artyści , 
także jak alchemicy, j ak sam Herzog, podda j ą się pewnemu 
doświadczeniu . Nigdy nie mają pewności , lecz jedynie na­
dzieję, że ich pragnienia się spełnią. Lecz dzięki tej nadziei 
m o ż n a os iągnąć stan (Julien Naud nazywa go „ogarn ia j ącą 
obecnośc ią" , une presence englobante)18,w k t ó r y m zaczyna 
się r o z u m i e ć . R o z u m i e ć , że wysiłek włożony w osiąg­
nięcie rezultatu jest nieistotny, gdyż nowy świat , w k t ó r y m 
uczestniczymy, przerasta wszystkie dotychczasowe doświad­
czenia; rozumieć , że w pewien sposób owo zamierzenie 
zawsze skazane jest na niepowodzenie, zawsze łódź jest d u ż o 
za mała ; ale rozumieć także , że to niepowodzenie jest właśnie 
fur tą p r o w a d z ą c ą na d r u g ą s t ronę granicznego mura (bo, j ak 
m ó w i Jaspers, w niepowodzeniu zostaje doświadczony byt) . 

Czy m o ż n a więc powiedzieć, że nigdy alchemikom nie 
u d a w a ł o się os iągnąć celu? Czy człowieka spokojnie oczeku­
jącego na wybuch wulkanu spo tka ło jedynie przypadkowe 
szczęście? Czy ludzie, k tó rzy odbil i łodzią od sterczącej na 
ś r o d k u morza wyspy i k o n t y n u u j ą p r ze rwaną p o d r ó ż Noego, 
nigdy nie d o p ł y n ą do k r a ń c ó w świata? Nie rozwiążemy tych 
zagadek. Po odpowiedź musie l ibyśmy u d a ć się bardzo 
daleko, aż tam, gdzie ukry ty jest k a m i e ń filozofów, do 
własnego serca. 

F i l m Wernera Herzoga zamyka się napisem: N i e c h 
b ę d z i e d l a n i c h z n a k i e m n a d z i e i , ż e p t a k i 
t o w a r z y s z y ł y i m n a p e ł n y m m o r z u . 

* * * 

N a t y m mogłyby zakończyć się również nasze rozważan ia . 
J e d n a k ż e alchemiczna wykładn ia jednego z filmów Wernera 
Herzoga m o ż e n a s u n ą ć przypuszczenie, że i inne filmy tego 
reżysera d a d z ą się podobnie z in te rpre tować . Koniecznych 
jest więc k i lka uwag wyjaśnienia. Odwołan i e się do symboliki 
alchemicznej uzasadnione było w tym jednym przypadku 
pojawieniem się na ekranie express is verbis (czy też express is 
imaginibus) m o t y w ó w , m o i m zdaniem, alchemicznych. Treść 
innych filmów uzasadnienia takiego nie daje (dlatego też 
wola łem nie umieszczać w tekście „ a l c h e m i c z n y m " zbyt 
wielu z n imi p o r ó w n a ń ) . Nie znaczy to, że wszystko co 
zos ta ło powiedziane, odnosi się wyłącznie do tego jednego 

O b r a z X I V 

55 



filmu. Alchemia sama w sobie jest jednym z możl iwych 
spojrzeń na świat. Ten sam świat pokazany m o ż e być 
w bardzo różnych ujęciach, i — jak to wielokrotnie było 
p o d k r e ś l a n e — jedne nie m u s z ą wykluczać innych. 

F i lmy Wernera Herzoga zdają się o p o w i a d a ć ciągle tę 
s a m ą his tor ię , tyle że za k a ż d y m razem w innym ujęciu, 
w innej perspektywie. Jest rzeczą oczywistą, że poznanie choć 
jednej z nich pomaga w zrozumieniu innych; m ą d r o ś ć 
wypracowana w tradycji hermetycznej wiele m o ż e wyjaśnić 
w dziedzinach posługujących się innymi nazwami. Alchemi-
czność Szklanego serca (w sensie stosowanych symboli) by ła 
zresztą nie przedmiotem dowodzenia, lecz punktem wyjścia. 
Wniosk i — te m o g ą żyć już życiem samodzielnym. 

Nie zamierzam tu p o d s u m o w y w a ć całej twórczości Herzo­
ga. War to jednak wskazać k i lka p r zyk ł adowych p u n k t ó w , 
świadczących o jedności całego jego dorobku. Jednym z nich 
jest wyrażane w filmach przekonanie, że sens dzia łań leży 
poza rzeczywistością widzialną, że p r awdz iwą realnością 
obdarzone są zdarzenia nieosiągalne w wymiarze czysto 
materialnym. Dotyczy to oczywiście znanego nam j u ż rub i ­
nowego kamienia filozoficznego; podobne przekonanie wy­
rażają s łowa wypowiadane przez ty tu łowego bohatera filmu 
Aguirre, gniew boży (1972) (przytaczam je z pamięci ) : „ M o i 
ludzie mierzą bogactwo z ło tem, ale chodzi tu o coś ważnie j ­
szego"; również Fitzcarraldo, grany t akże przez Klausa 
Kinsky (ciekawe byłoby omówien ie związków między po­
staciami granymi u Herzoga przez tych samych a k t o r ó w ) , 
m ó w i do pewnego bogatego przedsiębiorcy. „Rzeczywis tość 
pańsk iego świata jest m a r n ą k a r y k a t u r ą tego, co m o ż n a 
zobaczyć na przedstawieniu operowym." K a m i e ń filozoficz­
ny, kraina złota , opera, czy też marzenia Stroszka albo 

Kaspara Hausera —jest to „ rea lność snu kryjąca się za iluzją 
życ ia" (s łowa Indian z Fitzcarraldo). Produkowanie lodu 
w tropikalnej dżungl i lub opowieść , k tóre j znany jest ty lko 
wspania ły począ tek — toż to byty, k tó rych realności ist­
nienia nic nie m o ż e przewyższyć. Karawana (z owej opowie­
ści Kaspara Hausera) najpewniej dotrze do celu, jeśli kiero­
wać się będzie nie t ym co widać , ale wskazaniami ślepego 
p r z e w o d n i k a . 7 9 M y ś l ę , że Herzogjest wierny temu zaleceniu. 

W filmach Herzoga powta rza j ą się pewne motywy. Wspo­
mnijmy ty lko o jednym z wielu: p o d r ó ż y przez w o d ę 
— morze lub rzekę. Podsumowuje on Szklane serce, pojawia­
j ąc się w końcowej wizji Hiasa, wypełnia treść filmów Aguirre, 
gniew boży i Fitzcarraldo, pojawia się w Nosferatu — wampir, 
w pewnym sensie też w Woytzeku i Stroszku. W Kasparze 
Hauserze ( tytuł o rygina łu : Jederfur nich undGott gegen alle) 
prócz zamglonych zdjęć rzeki, pojawia się opowiadana przed 
śmiercią przez Kaspara owa karawana prowadzona po 
pustyni przez ślepca. 

Mówi l i śmy j u ż o znaczeniu symbolicznym przekraczania 
morza, nie ma potrzeby powtarzania tego; nie m o g ę jednak 
nie odwo łać się, po raz ostatni już w tym tekście, do o b r a z ó w 
Lambsprincka. N a większości z nich umieścił on w o d ę 
— rzekę lub jezioro czy morze — oraz pływające po niej 
statki. Co ciekawe — w komentarzach towarzyszących 
obrazom brak jakiejkolwiek o nich wzmianki! Nawet przy 
obrazie 1, gdzie statek jest bardzo wyeksponowany. Nie 
oznacza to nieis totności tematu — wręcz odwrotnie. Jest to 
być m o ż e tajemnica zbyt w a ż n a by pisać o niej wprost. 

Werner Herzog, po biblijnej, greckiej, gnostyckiej, al­
chemicznej i wielu innych, da ł jeszcze j e d n ą jej wersję. 

Warszawa 1985 

P R Z Y P I S Y 

1 Antonin Artaud, Teatr alchemiczny, (w:) Teatr i jego sobowtór, przekład Jan 
Błoński, Warszawa 1978 

2 Paul Tillich, Męstwo bycia, przekład Henryk Bednarek, Editions du 
Dialogue, Paryż 1983 

3 Paul Ricoeur, Egzystencja i hermeneutyka. Rozprawy o metodzie, орг. 
Stanisław Cichowicz, Warszawa 1985, a szczególnie Konflikt hermeneutyk: 
epistemologia interpretacji, s. 124—46 (wyd. oryg. w Cahiers Internationaux de 
Symbolisme 1, 1963). Jako wprowadzenie do problematyki symbolu polecić 
można przede wszystkim: Gilbert Durand, L'imagination symbolique, Presses 
Universitaires de France, Paris 1964 oraz Rene Alleau, La science des symboles. 
Contribution a 1'etude des principes et des methodes de la symbolique generale, 
Payot, Paris 1977 

4 Używamy tej nazwy ze świadomością, że może budzić pewne nieporozumie­
nie — określa się nią bowiem w dziejach sztuki pewne konkretne zjawiska, tj. 
poezje metafizyczną poetów angielskich X V I I w. oraz jeden z okresów twórczości 
Giorgio de Chirico. 

3 O symbolice alchemicznej u Boscha pisze m i n . Anna Boczkowska w książ­
kach: Hieronim Bosch, astrologiczna symbolika jego dziel, Wrocław 1977; Tryumf 
Luny i Wenus. Pasja Hieronima Boscha, Kraków 1980, a także Madeleine 
Bergman, Hieronymus Bosch and Alchemy, trans. Donald Burton, Almquist och 
Wiksell, Stockholm 1979; Dzie ło Rabelais'ego analizuje Louis Saunę, L'influence 
des chercheurs de la „Medecine Universelle" sur oeuvre de Francois Rablais, Le 
Francois, Paris 1935. C o do Goethego, Carl Gustav Jung powiedział, że jego 
„Faust to, świadomie lub nieświadomie, opus alchymicum" (Psychology and 
Alchemy, trans. R . F . C . Hull, 2 wyd., Princeton University Press, Princeton 1968, 
s. 36); zob. też tamże s. 477n. Zob. też prace Graya, Goethe the Alchemist, 
Cambridge University Press 1952 oraz Alexander von Bernus, Medecine et 
alchimie, trad. Anne Forestier, Belfond, Paris 1977, rozdział Rencontre primor-
diale de Goethe. Alchemicznym wątkom symbolicznym w Bramach raju Jerzego 
Andrzejewskiego poświęcona będzie przygotowywana obecnie praca. 

6 Zob. Wilhelmina Lepik-Kopaczyńska, Farba karnacyjna w malarstwie 
antycznym, (w:) Prace Komisji Historii Sztuki, Wrocław 1963, s. 5—49 

I Z dostępnej literatury warto polecić o. Pawła Florenskiego, Ikonostas i inne 
szkice, przekład Zbigniew Podgórzec, Warszawa 1981 

8 Zob. Karol Toeplitz, Niektóre wątki egzystencjalne w plastyce, „Studia 
Filozoficzne" nr 11—12, 1982, s. 91—105, a szczególnie 100 

9 Krystyna Janicka, Światopogląd surrealizmu, Warszawa 1969, s. 233 
1 0 Gabriel Marcel, Być i mieć, przeł. Piotr Lubicz, Warszawa 1962. s. 42 
I I W filmie Fitzcarraldo przeciągany przez szczyt góry statek nie jest atrapą, 

a wypadek, w którym ginie na filmie jeden z Indian zdarzył się naprawdę. 
1 2 „Fi lmowy Serwis Prasowy" nr 4, 1979, s. 21 
1 3 Thomas Petz, „Siiddeutsche Zeitung" 19 marca 1977, wg „Fi lmowego 

Serwisu Prasowego". 
1 4 Fulcanelli to dość tajemnicza postać. Jest to alchemik działający w I poł. 

naszego stulecia, którego osobistą znajomością może pochwalić się jedynie 

56 

I 

niewiele o sób (wśród nich przede wszystkim Eugene Canseliet). Niemniej jednak, 
dzięki obu swym dziełom {Le mystere des cathedrales, oraz Les demeures 
phiiosophales) stawiany jest w równym rzędzie z największymi z alchemików. 
Informacja o św. Wincentym pochodzi z Les demeures phiiosophales et le 
symbolisme hermetiąue dans ses rapports avec l'art sacre et ićsoterisme du 
grand-oeuvre, vol. 2, Jean-Jacques Pauvert, Paris 1964, (wyd. oryg. 1930). Termin 
spagiria {omxaxo — dzielę, ayeipto — łączę) jest czasem synonimem alchemii, lecz 
najczęściej używa się go na określenie praktycznego aspektu usiłowań przemiany 
metali nieszlachetnych w złoto. 

1 5 W tym kontekście dzieło Jamesa Joyce umieścić należy jednak bardzo blisko 
tajemnych traktatów alchemicznych. Zauważmy także, że wyciągając konsek­
wentne wnioski należałoby stwierdzić, że i niektóre rodzaje tekstów naukowych 
dążą do przekroczenia owej zaklętej granicy krępującego objektywizmu. Oto co 
pisze Dariusz Czaja: „Esej, jak podpowiada etymologia, jest próbą, przymierze­
niem się do objęcia rzeczywistości w słowie, świadectwem pokory wobec 
różnorodoności kultury. W „eseju" zawiera się intuicja o niepełności naszego 
poznania, o tym, że każdy rezultat poznawczy jest ciągłym wątpieniem, 
niepewnością wobec tego, co zdołaliśmy osiągnąć. (...) Opór, jaki stawia s łowo 
w zetknięciu z opisywaną rzeczywistością, sprawia, że często sens słów umyka. 
Powstaje wtedy jakieś dojmujące „iskrzenie", świadczące o obecności sensu na 
granicy, w przestrzeni miedzyslownej. Bywa, że właśnie to, co „pomiędzy", owa 
nienapisana treść, przenika cały tekst eseju, staje się ważniejsza od treści 
wyrażonych w sposób pojęciowy. Esej jest spotkaniem, lub lepiej, jest możl iwoś­
cią spotkania drugiego. Dzieje się tak, gdy pojmiemy go jako wezwanie 
oczekujące na odpowiedź, jako zadanie dane do rozwiązania. Twórca, ofiarowu­
jąc mądrość czytającemu, wzywa go do nadbudowania sensu obecnego w tekście. 
Tą niezwykłą drogą sens staje się ich wspólną własnością. Lektura eseju to o wiele 
więcej niż powiększanie obszaru faktów, wyżłobienie w pamięci nowej 'ścieżki 
informacyjnej'. W czytaniu doświadczamy czegoś w rodzaju duchowej przemia­
ny (-•-)" CJnscape". Kultura jako misterium, (w:) Szkice i próby etnologiczne. 
Materiały z sesji naukowych studentów UJ. i UW. Skawica 1982—1983, Kraków 
1985, s. 36—7). Opis ten mógłby się odnosić do wielu dzieł alchemicznych. 

1 6 Andre Savoret, Qu'est-ce que l alchimie?, (w:) Cahiers de THermetisme. 
Alchimie, Albin Michel, Paris 1978, s. 18—19 (wyd.oryg. 1947) 

1 7 Wg M . M . Pattison Muir, The Story of Alchemy and The Beginnings of 
Chemistry, Hodder and Stoughton, London 1913, s. 29 

1 B Jean d'Espagnet, Arcanum hermeticaephilosophiae, (w:) Bibliotheca chemica 
curiosa, Geneva 1702, cyt. za C G . Jung, Psychology and Alchemy, wyd. cyt., s. 
390 

1 9 Al Hallaj to mistyk arabski z X w. Cyt. wg Rene Alleau, Le symbolisme 
alchimiąue de la mort, „Cahiers Internationaux de Symbolisme" 37—38—39, 
1979, s. 70 

2 0 Obszernie na ten temat pisze Mircea Eliade w książce Forgerons et 
alchimistes, Flammarion, Paris 1956 

2 1 Koncepcja trzech zasad, spopularyzowana od czasów Paracelsusa a będąca 



rozwinięciem koncepcji dwóch zasad, opisywana jest w większości tekstów 
alchemicznych, a także współczesnych prac poświęconych alchemii. Syntetycznie 
zagadnienie to przedstawiają Antoine Faivre, Jean de Foucauld, Gerard 
Mazeau, Robert Salmon, Compendium hermeticum, (w.) Cahiers de THermetis-
me. Alchimie, wyd. cyt. 

2 2 Jest to część Zwycięstwa hermetycznego, wyd. oryg. Amsterdam 1699, 
korzystam z wydania francuskiego Georgesa Ranque'a — he triomphe her-
metique, (w.) tegoż, La pierre philosophale, Robert Laffont, Paris 1972, s. 
249—359, cyt. s. 263 

2 3 Dzie ło zamieszczone w Museum hermeticum, Francofurti 1678, istnieje 
polskie tłumaczenie Romana Bugaja w tomie: Michał Sędziwój, Traktat 
0 kamieniu filozoficznym, Warszawa 1971 

2 4 Wydane po raz pierwszy we Frankfurcie nad Menem w 1550. Omawia je 
(dając przede wszystkim szczegółowy komentarz do obrazów) C G . Jung w The 
Psychology of the Transference, trans. R . F . C . Hull, Princeton University Press 
1974, skąd wzięty jest cytat (s. 55). 

2 ! Symbolizm Chrystusa — oblubieńca jest w chrześcijaństwie oczywisty 
(wywodzi się wprost z Pisma Św.). Mniej znane, ale również pochodzące z Pisma 
(np. Gal . 3,28) jest przedstawianie ludzkiej Pełni Chrystusa poprzez „ponad-
plciowość", androgynię. Z obszernej literatury zob. np. Mircea Eliade, Sacrum, 
mit, historia, Warszawa 1970s. 225 n. (fragmentzMephistophelesetTandrogyne). 

2 6 Robi to Melchior Nicholas z Hermannstadt w dziele Addam etprocesum sub 
forma missae, (w.) Theatrum chemicum, Ursel 1602, Vol. 3, Tekst ten i omówienie 
zamieszcza C G . Jung w Psychology and Alchemy, op.cit., s. 396—406 

2 1 M . Eliade, op.cit. Szukając inspiracji alchemicznego utożsamiania kamie­
nia, złota i szkła nie można oczywiście pominąć Apokalipsy Św. Jana 
(21,11.18.21). Warto też wspomnieć , że wczesna tradycja chrześcijańska łączyła 
wspomniane w Gen. 2,1—12 Bdelium i kamień onyksowy (wonna żywica 
1 kamień czerwony wg Biblii Tysiąclecia), leżące w krainie „znakomitego złota" 
Chawila, z karbunkutem. Beda Czcigodny podaje, iż „Antiqua translatio pro his 
(bdellium et lapis onychinus) habet carbunculum...", podkreślając za Augus­
tynem blask (Fulgor) karbrukułu, którego „noc pokonać nie może". W tej 
sprawie zob. Robert M . Garret, Precious Stones in Old English Literature, 
Naumburg 1909, s. 12 

2 8 Heinrich Conrad Khunrath, Amphitheatrum sapientiae aeternae solius 
verae, Hanau 1609, wg. Fulcanellego, op.cit., s. 258 

2 5 Przekład francuski Eugene CanseUeta, Les douze clefs de la philosophie, 
Editions de Minuit, Paris 1956. Opisane przez Valentinusa cechy kamienia cytuje 
też Fulcanelli, op.cit., s. 257 

3 0 Orthelius, Epitogus et recapitulatio in ,,Novum lumen" Sendivogii, (w:) 
Bibliotheca chemica curiosa, Cyt.wg. C G . Jung, Psychology and Alchemy, s. 428 

3 1 Painton Cowen, Roses m'edievales, Editions du Seuil, Paris 1979, s. 434 
3 2 Przy opracowywaniu tego fragmentu korzystałem z prac: Ada Polak, Szkło 

i jego historia, przeł. Zbigniew Maraszkiewicz, Warszawa 1980, szczególnie s. 
205—13; Ruth Hurst Vose, Glass, London 1975; Wacław Nowotny, Szklą 
barwne, Warszawa 1958; O Kunckelu pisze też Titus Burckhardt, L'alchimie, 
science et sagesse, trad. Andree Ossipovitch, Paris: Encyclopedie Planetę (bez 
daty), s. 240 (wydanie nie uznane przez autora). 

Starożytne recepty podane są w: Les alchimistes grecs, 1.1, Les Belles Lettres, 
Paris 1981, wraz z komentarzem Roberta Halleux we wstępie do tego dzieła. 

3 3 O. Paweł Florenski, Ikonostas, szkic w zbiorze pod tym samym tytułem, op. 
cit., s. 78 n. 

3 4 John Meyendorff, Teologia bizantyjska, przeł. Jerzy Prokopiuk, Warszawa 
1984, s. 260 

3 5 Paweł Florenski, op.cit., s. 103 
M Gerhard Dorn, Philosophia meditativa, (w:) Theatrum chemicum, vol. 1, wg. 

C G . Jung, Psychology and Alchemy, s. 255 
1 1 Lucien Braun, L'imagination chez Paracelse, „Cahiers Internationaux de 

Symbolisme" 35—36,1978, s. 69. W zrozumieniu sensu wyobraźni takiej, o jakiej 
tu mówimy, mogą p o m ó c rozważania Gabriela Marcela na temat „myślenia" 
i „myślenia o", Być i mieć {Dziennik metafizyczny), op. cit., s. 35, 42 

3 8 Wydany we Frankfurcie, cyt. za Psychology and Alchemy, Jung, s. 277 
3 5 Lucien Braun, op.cit., s. 70 
4 0 Bohdan Pociej, Problem muzyki dawnej, (w:) Idea, dźwięk, forma, Kraków 

1972, s. 28—29 
4 ! U w a ż a m za właściwe przytoczenie tu słów Gabriela Marcela, choć nie 

z myślą o alchemii je zapisywał: „... porządek ontologiczny może być poznany 
tylko osobiście przez całość bytu zaangażowanego w dramat, który we wszelkim 
znaczeniu nieskończenie go przewyższając jest jednak jego własnym — bytu, 
któremu została użyczona szczególna władza potwierdzania się lub zaprzeczania, 
zależnie od tego, czy potwierdza Byt i się przed nim otwiera, czy też mu przeczy 
i tym, samym się zamyka...", op.cit. s. 142. Por. początkowe nasze uwagi 
o poznaniu symbolicznym. 

4 2 Marcel: „Niewyobrażalny konkret — coś niewyobrażalnego, co jest więcej 
niż ideą, co przekracza wszelką możl iwą ideę, co jest obecnością. Przedmiot jako 
taki nie jest obecny". Myśl tę opatrzy) później komentarzem: „Możl iwe przejście 
do teorii obecności eucharystycznej", op.cit., s. 131 

4 3 Por. C G . Jung, Psychology and Alchemy, s. 278 
4 4 Leyda 1722, wg M . Eliade, op.cit., s. 164 
4 5 George Ripley, Opera omnia alhemica, Kassel, 1649, wg C G . Jung, 

Psychology and Alchemy, s. 323—4 
4 8 Gerhard Dorn, Speculativae philosophiae gradus septem vel decen continens, 

(*.) Theatrum chemicum, vol. I , wg. C G . Jung, Psychology and Alchemy, s. 269 
4 1 Emile-Jules Grillot de Givry, Le Grand-Oeuvre. XII meditations sur la voie 

esoterique de Tabsolu, Chacornac, Paris 1960 (wyd. oryg. 1906). Cytat podaje A . 
Savoret, op.cit., s. 28 

4 9 Oppenheim 1616, wg. C G . Jung, Psychology and Alchemy, s. 343; por. też 
C G . Jung, Mysterium Coniunctionis. An Inquiry into The Separation and 
Synthesis of Psychic Opposites in Alchemy, 2 wyd., trans. R . F . C . Hull, Princeton 
University Press, Princeton 1977, s. 47 oraz L . Braun, op.cit., s. 68 

4 9 Czerwony kolor odgrywał znaczną rolę w kulturze człowieka już nawet 

wcześniej niż w paleolicie górnym (czyli przed 40 tys. a.Ch.n.). Z górnego 
paleolitu znane są takie artefakty, jak płaskorzeźba przedstawiająca kobietę 
trzymającą róg do picia lub grób, w którym od ust i nosa nieboszczyka ku 
powierzchni biegi rowek wypełniony czerwoną ochrą. Z bogatej literatury polecić 
można: H . Delporte, L'image de la femme dans Tart prehistorique, Picard, Paris 
1979; Ernst E . Wreschner, Red Ochre and Human Evolution: A Case for 
Discussion, „Current Anthropology" vol. 21, 1980, s. 631—33; oraz liczne 
artykuły Alexandra Marshacka zamieszczane w tym samym czasopiśmie. 

3 0 Piszą o tym: Paulette Duval, Recherches sur les structures de la pensie 
alchimique (Gestalten) et leurs correspondances dans le conte du Graal de Chretien 
de Troyes..., Universite de Lille 111, 1975; Paul-Georges Sansonetti, Graal et 
Alchimie, Berg International Golitervs, Paris 1982 

5 1 Oto jaki uniwersalny sens pytania o Graala widzi Mircea Eliade (a słowa te, 
sądzę, dobrze oddają myśl Herzoga): „Wystarczyło tych kilka wypowiedzianych 
przez Parsifala słów, by przywrócić do życia cały świat. Tych parę słów wyraża 
podstawowe pytanie, które odnosi się nie tylko do Króla-Rybaka, ale do całego 
Kosmosu: gdzie jest najwyższa rzeczywistość, gdzie to, co święte, środek życia 
źródło nieśmiertelności, gdzie jest święty Graal? Nikt dotąd nie myślał o po­
stawieniu tego podstawowego pytania. A świat umierał od tej metafizycznej 
i religijnej obojętności z powodu kruchej wyobraźni i braku pragnienia dotarcia 
do prawdy" Images and Symbols New Y o r k 1961, s. 56, cyt. wg. Dariusza Czaji, 
op.cit., s. 37—38 

3 2 Simone Weil, Świadomość nadprzyrodzona ( Wybór myśli), wyboru dokonał 
Jan Nowak, przeł. Aleksandra Olędzka-Frybesowa, Warszawa 1965, s. 150 

3 3 Prot. Aleksander Schmemann, Vvedenije v lilergićeskoje bogoslovije, 
У М С А , Paryż 1961 

5 4 Nie chodzi tu jednak o bergsonowskie identyfikowanie wyobraźni z pamię­
cią (przedstawione w dziele Materia i pamięć. O stosunku ciała do ducha, przeł. 
Wł. Filewicz, Warszawa 1926); zob. Gilbert Durand, Les structures anlh-
ropologiques de Timaginaire. Introduction a Tarchetypologie generale, Grenoble 
1960: Allier, s. 12 

3 3 Le temps immobile, „Cahiers Internationaux de Symbolisme", 9—10, 
1965—66, s. 48—50 

5 6 Zob. C G . Jung, Mysterium Coniunctionis, wyd. cyt., s. 199 
3 1 Ten motyw podkreślany jest szczególnie w alchemii chińskiej, por. M . 

Eliade op.cit., a także Jose Lezama Lima, Ery Wyobraźni: biblioteka jako smok, 
szkic w zbiorze: Wazy orfickie, przeł. Rajmund Kalicki , Kraków 1977, s. 159—88 

5 8 Epistoła ad Hermannum, (w:) Theatrum chemicum, vol. V , Strasbourg 1622, 
wg. C G . Jung, Psychology and Alchemy, s. 236 

5 9 Wydane w: Museum hermeticum, s. 337—72 
6 0 Por. Fulcanelli, op.cit., s. 213—214 
6 1 Polecić tu można rozdział La salamandrę de Lisieux dzieła Les demeures 

philosophales Fulcanellego. Na temat logiki działań i symbolów alchemicznych 
zob. Antoine Faivre, Pour une approche figurative de l'alchimie. (w:) Cahiers de 
IHermelisme — Alchimie, wyd. cyt., s. 153—69 

6 2 Morienus Romanus, Sermo de transmutatione metallorum, (w.) Artis 
aurieferae .... Basileae 1593, vol. 2; fragment tego dzieła zamieszcza C G . Jung, 
Psychology and Alchemy, s. 272, stamtąd cytat. 

6 3 Limitation, ks. I I I , wg. Fulcanellego, op.cit., s. 182 
6 4 Wg.: Bernard Chouraqui, Le scandale Juifou la subversion de la mort, Paris 

1979: Hallier, s. 86—93 
6 5 Jacob, Revelation alchimique, wg. A . Savoret, op.cit., s. 28 
6 6 K s . Jerzy Klinger, Geneza sporu o epiklezę, Warszawa 1969, s. 110 
6 1 Tamże, s. 49 n. 
6 8 A. Faivre, op.cit., s. 159 
6 9 Zob. Jan Białostocki, Drzwi śmierci: Antyczny symbol grobowy i jego 

tradycja, (w:) tegoż, Symbole i obrazy w świecie sztuki, Warszawa 1982, s. 
158—86; zob. też Britt Haarlov, The Half-Open Door. A Common Symbolic Motif 
within Roman Sepulchral Sculpture, Odende University Press, 1977 

1 0 W Tablicy szmaragdowej (Tabula smaragdina) Hermes mówi: Et sicut 
omnes Res erunt ab Uno, meditatiione Unius: Sic omnes Res nataefuerunt ab hac 
Una Re Adaptatione. 

1 1 Zob. P . -G . Sansonetti, op.cit., s. 59—-61. 
Warto tu zwrócić uwagę, że znakomitym traktatem na ten temat jest 

Czarodziejska góra Tomasza Manna. W tym „alchemicznym" (według okreś­
lenia narratora tej opowieści) dziele, niektórzy z bohaterów noszą nazwiska 
znaczące (na co zresztą zwraca Mann delikatnie uwagę). Chodzi tu o takie 
postacie jak Settembrini (od liczebnika siedem) lub Wehsal (co po niemiecku 
może oznaczać ból, żałość) — młody człowiek o skłonnościach masochistycz­
nych. Główny bohater nazywa się Hans Castorp (radca Behrens mówi do niego 
i do jego kuzyna: „Oto nasi Castorp i Polluks"), a cała książka poświecona jest 
jego poszukiwaniom duchowego sobowtóra. 

1 2 Jorge Luis Borges, Pismo Boga, (w.) Antologia osobista, przel. Zofia 
Chądzyńska, Kraków 1974, s. 193 (Borges umieszcza ten tekst wśród esejów !). 

1 3 Gerschom G . Scholem, La Kabbale et sa symbolique, Payot, Paris 1980, s. 
186 

1 4 Por. Jan Garewicz, Z perspektywy Schopenhauera: wina Piłata — wina 
Parsifala, „Etyka" 21, 1984, s. 25—40 

1 3 P . - G . Sansonetti, op.cit., s. 29 
1 6 Warto tu przypomnieć czerwony płaszcz odgrywający tak wielką rolę 

w Bramach raju Jerzego Andrzejewskiego — w kontekście z symboliką al­
chemiczną tego opowiadania. 

7 1 Zob. Fulcanelli, op.cit., s. 321 
1 8 JulienNaud, Une philosophie de Imagination, Desclee, Tournai 1979,s. 104 
1 5 O symbolicznym znaczeniu ślepoty w micie Edypa pisze Paul Ricoeur 

porównując na tym przykładzie możl iwość dwu hermeneutyk — freudowskiej 
i heideggerowskiej. W duchu tej ostatniej: Tyrezjasz „... który nie ma oczu, widzi 
oczami ducha i intelektu — wie. A zatem Edyp, by dotrzeć do prawdy, musi 
stracić wzrok, stać się ślepym. W tym momencie stanie się ślepym jasnowidzem" 
(Konflikt hermeneutyk: epistemologia interpretacji, wyd.cyt., s. 143). 

57 

i 




