
„Etnografia Polska", t. X L I V : 2000, z. 1-2 
P L ISSN 0071-1861 

IWONA KABZIŃSKA 
Instytut Archeologii i Etnologii PAN, Warszawa 

MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A NARODEM 

1. MOZAIKA ETNICZNO-NARODOWOŚCIOWA. SPÓR O L I C Z B Y 

Przez długie powojenne lata państwa Europy Środkowo-Wschodniej należące 
do tzw. bloku wschodniego ukazywane były oficjalnie jako homogeniczne pod 
względem narodowościowym. Stojący na czele „bloku" Związek Radziecki 
przedstawiano jako kraj dążący w sposób bezkonfliktowy do budowy narodu, 
w którym kwestie etniczne zostałyby podporządkowane ideom klasowym, rewolu­
cyjnym (Brubaker 19981; Iwanow 1991; Matiunin 1993). Dane ukazujące prawdzi­
wy obraz sytuacji opatrzono klauzulą „ściśle tajne" i objęto zapisem cenzury. 

Punktem zwrotnym stała się gorbaczowowska „pieriestrojka". Rozpad 
Związku Radzieckiego wyznaczył cezurę w najnowszych dziejach świata. Dawne 
republiki radzieckie przekształciły się w odrębne państwa. Większość z nich 
można określić mianem „zorientowanych narodowo" (Brubaker 1998, s. 80-842; 
por. Babiński 1997, s. 10). Okazało się też, że zarówno bezkonfliktowe współżycie 
różnych narodowości, jak etniczna homogeniczność państw położonych na 
obszarze Europy Środkowo-Wschodniej to jedne z wielu współczesnych mitów. 

W najnowszych dziejach Polski za punkt zwrotny przyjmuje się 4 czerwca 
1989 roku 3 . W nowej sytuacji politycznej „Polska stała się krajem ewoluującym 

1 Dziękuję prof. dr. hab. Zbigniewowi Jasiewiczowi za zwrócenie uwagi na tę pozycję. 
2 Brubaker wyjaśnia,iż wybrał termin 'państwa zorientowane narodowo', zamiast 'państwa 

narodowe', by wskazać, iż mowa jest o „dynamicznym stanowisku politycznym" lub „kategorii 
pozostających w relacjach, choć konkurujących ze sobą stanowisk", nie zaś o „statycznym warunku" 
(Brubaker 1998, s. 80). 

3 Podczas seminarium zorganizowanego 29 marca 2000 r. przez Instytut Krajów Rozwijających 
się UW, na którym prezentowałam tekst tego artykułu, S. Łodziński zwrócił uwagę na umowność 
daty 4 czerwca 1989 r. Jego zdaniem, ma ona znaczenie tylko dla ludności polskiej. Dla mniejszości 
niemieckiej zamieszkałej w Polsce przełomowym momentem było odprawienie pierwszego po 
wojnie nabożeństwa w jęz. niemieckim na górze św. Anny. Dla ludności ukraińskiej czy białoruskiej 
zasadnicze znaczenie ma natomiast uzyskanie niepodległości przez Ukrainę i Białoruś. Badania 
potwierdzają prawdziwość tej tezy w odniesieniu do niektórych członków grupy ukraińskiej 
(Babiński 1997, s. 112-116). Należy natomiast podkreślić, że Ukraina nie jest powszechnie postrze­
gana przez ludność ukraińską zamieszkałą w Polsce jako ojczyzna. Według Antoniny Kłoskowskiej 
(1996, s. 190-193) dla młodych intelektualistów ukraińskich ojczyzna ta ma wymiar regionalny. 
Są nią Bieszczady, wsie Białostocczyzny, Podlasie, Chełmszczyzna. Podobnie dla Białorusinów 



40 IWONA KABZIŃSKA 

w kierunku pluralistycznego społeczeństwa obywatelskiego, w którym każdy m.in. 
ma pełne prawo do kształtowania własnej tożsamości i zachowań narodowo-
-etnicznych" (Sadowski 1991, s. 6). Obecność przedstawicieli różnych mniejszości 
etnicznych i narodowych na terenie naszego kraju przestała być tematem-tabu. 
Jesienią 1989 r. powstała sejmowa Komisja do spraw Mniejszości Narodowych 
i Etnicznych. Sprawy mniejszości, którymi przez lata zajmowało się Ministerstwo 
Spraw Wewnętrznych znalazły się w gestii Ministerstwa Kultury i Sztuki. Zdaniem 
Ewy Michny (1995, s. 7), rezygnacja z nadzoru MSW nad grupami mniejszościo­
wymi była pierwszym krokiem w kierunku ich upodmiotowienia. 

Dziś wiadomo wprawdzie, że na obszarze dawnych państw tzw. bloku 
wschodniego zamieszkują reprezentanci różnych narodów czy grup etnicznych 
wciąż jednak trudno określić rzeczywistą wielkość poszczególnych zbiorowości. 
Oficjalne dane różnią się przy tym - czasem w znaczący sposób - od obliczeń 
dokonanych przez przedstawicieli mniejszości lub przez tzw. ośrodki niezależne. 

Tabela I . Mniejszości narodowe w Polsce (rok 1992) 

\ЛТ11 P I С 7 Л Qf*1 
(w tys.) Według oceny 

\ЛТ11 P I С 7 Л Qf*1 
l v i i i i cj a ¿u ыл mniejszości oficjalnej l v i i i i cj a ¿u ыл mniejszości oficjalnej niezależnej4 

Białorusini 300 250-350 20O-230 
Ukraińcy 160-3005 250-300 200-220 
Łemkowie 80 13-15 50-60 
Rosjanie 13 ? 10-13 
Słowacy ? 10-15 20 
Czesi ? 5-10 2-3 
Niemcy 7006 350-500 300-350 
Żydzi 10-15 8-10 15 
Litwini 30 15-25 20 
Cyganie (Romowie) 25 25 25 
Ormianie 15 ? 8 
Tatarzy 4 3 3 
Grecy i Macedończycy ? 5 5 

Ogółem 1337-1482 934-1258 858-972 

Źródło: Rzepliński 1993, s. 44 

mieszkających w dawnym woj. białostockim podstawowe znaczenie identyfikacyjne ma region 
określany jako Białostocczyzna (Sadowski 1995, s. 174-177). Autor podkreśla, iż poprzez przy­
wiązania do Białostocczyzny, która „pozostaje najszerszym obszarem oswojonej ojczyzny", na­
stępuje przywiązanie do Polski jako ojczyzny ideologicznej (tamże, s. 177). 

4 Rzepliński wymienia tu Helsińską Fundację Praw Człowieka informując zarazem, że sporzą­
dzone przez nią szacunki oparte są głównie na raportach przygotowanych dla tej instytucji przez 
poszczególne mniejszości (Rzepliński 1993, s. 44; autor powołuje się na badania Hołuszki, s. 2). 
W takiej sytuacji nasuwa się pytanie o przyczyny rozbieżności między danymi ośrodków niezależ­
nych a danymi, jakimi operują poszczególne mniejszości. 

5 Ukraińcy przebywający na emigracji, przede wszystkim w Kanadzie, szacują wielkość tej 
grupy na 500 tys. (Łodziński, s. 4; za: Rzepliński 1993, s. 44). 

6 Niektórzy przedstawiciele władz niemieckich oceniają wielkość tej grupy na 1 min (Łodziń­
ski, s. 4; za: Rzepliński 1993, s. 44). 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A N A R O D E M 41 

O różnicach tych informuje na przykład tabela zamieszczona w artykule 
Andrzeja Rzeplińskiego (1993, s. 44). Autor powołuje się na niepublikowane 
materiały M . Hołuszki i S. Łodzińskiego. Uwagę zwracają m.in. duże rozbież­
ności danych dotyczących Łemków, Czechów oraz Niemców. Na tym tle 
interesująca wydaje się zgodność liczb ukazujących wielkość grupy Romów. 

Prawdziwa mozaika narodowościowa występuje w dawnych republikach 
radzieckich. Na Litwie np. mieszkają przedstawiciele 109 narodowości (Kobe-
ckajte 1993, s. 209). Na Białorusi ich liczba również przekracza 100. W jednym 
tylko obwodzie homelskim reprezentowane są 104 grupy narodowościowe 
i etniczne, przy czym - jak podaje Anatol Złotnikau (1992, s. 228-229) - nie­
które z nich liczą mniej niż 10 osób, zdarzają się nawet reprezentacje jedno­
osobowe. Najwięcej przedstawicieli mają na Białorusi Rosjanie (1342,1 tys.), 
następnie: Polacy (417,7 tys.), Ukraińcy (291 tys.) i Żydzi (111,9 tys.). Inne 
grupy liczą łącznie 84,5 tys. (Eberhardt 1992/93, s. 550). Są wśród nich m.in. 
Cyganie i Tatarzy Krymscy. Ogółem w 1989 r. liczba ludności Republiki 
wynosiła 10151, 8 tys., w tym 7 904,6 tys. (77,9%) Białorusinów. 

Warto, jak sądzę, zwrócić uwagę na wyniki spisu ludności przeprowadzo­
nego w Republice Białoruś w 1999 r. Wykazał on m.in. wzrost liczby osób 
deklarujących się jako Białorusini. W porównaniu z rokiem 1989, procent ten 
wzrósł z 77,9 do 81,2 przy jednoczesnym spadku liczby Rosjan, Ukraińców, 
Żydów i Polaków. W przypadku Rosjan spadek ten jest szczególnie widoczny 
(z 13,2% w 1989 r. do 11% w 1999). Procent ludności polskiej zmniejszył się 
z 4 ,1% w 1989 r. do 3,9% w roku 1999 (Goliński 2000)7. 

Na Ukrainie mniejszości stanowią 28% ludności (Czech 1993, s. 97). Trudno 
jednak (podobnie jak w innych krajach) o precyzyjne określenie wielkości 
poszczególnych grup. Zauważalne są także różnice danych, jakimi operują 
badacze. Z informacji podanych przez Michała Kirsenko (1993, s. 187) wynika 
пр., że obok 37400 tys. Ukraińców i 11400 tys. Rosjan na Ukrainie mieszkają 
Żydzi (486 tys.), Rumuni (460 tys.), Białorusini (440 tys.), Bułgarzy (234 tys.), 
Polacy (219 tys.), Węgrzy (163 tys.), Tatarzy (135 tys.), Grecy (99 tys.), Ormianie 
(54 tys.), Cyganie (48 tys.), Niemcy (44 tys.), Azerowie (37 tys.) i Gagauzi 
(32 tys.). Mirosław Czech (1993, s. 97) pisze natomiast ogólnie o ok. 11 min. 
Rosjan, ponad 400 tys. Żydów, ok. 400 tys. Białorusinów i ok. 250 tys. Polaków 8. 
Wymienia też Węgrów, Bułgarów, Rumunów, Greków, Tatarów Krymskich 
i Cyganów, nie podając jednak wielkości tych grup. M . Czech zwraca uwagę na 
proces rusyfikacji, w którego efekcie ponad 4 min Ukraińców nie uważa obecnie 
ukraińskiego za język ojczysty (Czech 1993, s. 97). Niewielka jest liczba 

7 Wyniki ostatniego spisu ludności są kwestionowane m.in. przez działaczy Związku Polaków 
na Białorusi. Ich zdaniem, są one znacznie zaniżone. Liczba ludności polskiej sięga 10-12% 
mieszkańców Republiki, tj. 1-1,2 min (Goliński 2000). Podobnie kwestionowane były wyniki spisu 
przeprowadzonego w 1989 г., który wykazał obecność 417,7 tys. Polaków w BSRR. Według 
działaczy ZPB, liczba ta wynosiła 1-1,5 min. Skrajne szacunki mówiły nawet o 2,5 min Polaków 
na Białorusi (szerzej patrz: Kabzińska 1999, s. 28-31). 

8 Por. cytowane tu dane przytoczne przez M. Kirsenko dotyczące liczebności tej zbiorowości. 



42 IWONA KABZIŃSKA 

ukraińskich intelektualistów, a wiele osób, zwłaszcza pochodzących z małżeństw 
mieszanych, przyznaje się do narodowości rosyjskiej, liczy bowiem na przywileje, 
większe możliwości i perspektywy (Kirsenko 1993, s. 187). Na podstawie 
następujących faktów można - zdaniem tego autora - przyjąć, że liczba Rosjan 
na Ukrainie jest w rzeczywistości mniejsza niż wykazują oficjalne dane. 

2. OD G R U P Y E T N I C Z N E J DO NARODU: 
ŁEMKOWIE, GÓRNOŚLĄZACY, P O L E S Z U C Y 

Oprócz nieoczekiwanego ujawnienia faktu obecności różnych grup mniej­
szościowych (mniejszości narodowych i etnicznych) w państwach Europy 
Środkowo-Wschodniej, będących szczególnym przedmiotem moje uwagi, 
u schyłku X X w. na tych terenach wystąpiło szereg innych zjawisk. Andrzej 
Sadowski (1991, s. 5) zalicza do nich przede wszystkim: „wzrost znaczenia idei 
narodowych, nawet wśród małych zbiorowości etnicznych, wzrost roli religii 
jako znaczącego czynnika określającego odrębności narodowo-etniczne oraz 
swoiste spotęgowanie problematyki religijno-narodowościowej na pograni­
czach". W tej części tekstu chciałabym skoncentrować się na pierwszym ze 
zjawisk wspomnianych przez A. Sadowskiego. 

Przykładem zbiorowości, w której w ostatnich latach bardzo wyraźnie 
doszły do głosu idee narodowe są Łemkowie (Rusini)9. Zjawisko to wystąpiło 
we wszystkich państwach, w których zamieszkuje społeczność łemkowska: 
w Polsce, na Ukrainie, na Słowacji, w Czechach i na Węgrzech (Magosci 1992; 
por. Mihalasky 1998, s. 208-209, 220). W lutym 1990 r. w Użhorodzie po­
wstała pierwsza po I I wojnie światowej organizacja rusińska - Towarzystwo 
Rusinów Karpackich (z oddziałami na terenie całego Zakarpacia). Domaga 
się ono m.in. uznania Rusinów za odrębną narodowość i przywrócenia Rusi 
Zakarpackiej statusu autonomii (Magosci 1992, s. 103). Należy jednak pod­
kreślić, iż za uznaniem Łemków za „grupę etniczną zmierzającą do bycia 
narodem lub za odrębny naród" (Żurko 1997, s. 55) opowiada się tylko część 
tej zbiorowości. W Polsce jest ona reprezentowana przez Stowarzyszenie Łem­
ków, zarejestrowane 25 kwietnia 1989 г., z siedzibą w Legnicy (Michna 1995, 
s. 7; Żurko 1997, s. 55). Należą do niego głównie przedstawiciele młodej inte­
ligencji. Poszukują oni „alternatywnego samookreślenia narodowego", uważa-

9 Tradycyjnie Rusinami albo w miejscowej gwarze Ruśniakami nazywali się wschodniosłowiańscy 
mieszkańcy regionu Karpat. Jak podaje Marek Dziewierski (1997, s. 325-326) nazwa Łemkowie 
wywodzona jest od słowa 'łem' (tylko) charakterystycznego dla dialektu łemkowskiego/rusińskiego. 
Słowo to nie występuje w etnolektach grup sąsiednich. Nazwa ta została nadana Łemkom w połowie 
X I X w. Z czasem termin Łemkowie wszedł do nauki, literatury, został upowszechniony przez 
dziennikarzy, przyjął się też wśród samych Łemków/Rusinów. Paul Magosci (1992, s. 97, 101) 
informuje natomiast, iż na Ukrainie, w 1925 г., wszyscy Rusini karpaccy, niezależnie od identyfikacji, 
zostali uznani za Ukraińców. Po 1945 r. na Ukrainie i w Polsce oficjalnie zabroniono używania 
nazwy Rusini. Podobnie postąpiono w Czechosłowacji na początku 1950 r. 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A NARODEM 43 

jąc się za „część narodu karpatoruskiego, czwartego obok Białorusinów, Rosjan 
i Ukraińców narodu wschodniosłowiańskiego" (Michna 1995, s. 52). Zwolennicy 
istnienia narodu łemkowskiego powołują się na fakt występowania odrębnego, 
literackiego języka łemkowskiego, funkcjonowanie łemkowskiego czasopiśmienni­
ctwa, jak też na bogactwo oryginalnej twórczości folklorystycznej (Żurko 1997, 
s. 53-54, 57-59). Odwołują się też do wspólnoty losów. Dramatyczną cezurą 
w dziejach Łemków jest wysiedlenie znacznej (ok. 30-35 tys.) grupy ludności 
łemkowskiej z ich „małej ojczyzny", t j . z miejscowości leżących na terenie 
Beskidu Niskiego i Sądeckiego, zwanych przez etnografów Łemkowszczyzną, 
w ramach tzw. akcji „Wisła" (28 kwietnia - lipiec 1947 r.) na Ziemie Zachodnie 
i Północne. Jednocześnie ok. 80 tys. Łemko-Rusinów przesiedlono na Ukrainę 1 0 . 
Po 1956 r. cześć Łemków (ok. 10 tys.) powróciła z Ziem Zachodnich i Północ­
nych na rodzime tereny, większość z nich pozostała jednak w miejscu przesiedle­
nia (dane te podaję za: Mihalasky 1998, s. 210; por. Dziewierski 1997, s. 326-327; 
Michna 1995, s. 47-49). 

Narodowościowe dążenia Łemków przyjmowane są krytycznie, zwłaszcza 
przez osoby, które wywodzą się ze środowiska łemkowskiego, lecz uważają się za 
Ukraińców. Część z nich przyznaje się do wspólnych, rusińskich korzeni, 
traktując własną grupę pochodzenia jako odłam narodu ukraińskiego. W taki 
sam sposób Łemkowie są postrzegani przez ukraińskich etnografów i historyków 
(Dziewierski 1997, s. 325). „Opcję ukraińską" reprezentuje Zjednoczenie Łem­
ków, zarejestrowane 30 marca 1990 г., z siedzibą w Gorlicach. Jest ono wspierane 
przez Związek Ukraińców w Polsce (Michna 1995, s. 7; Żurko 1997, s. 60). 
Czynnikiem konsolidującym środowisko łemkowskie i ukraińskie w Polsce, 
„stwarzającym warunki do działalności narodowej", jest pamięć o krzywdach 
moralnych i materialnych doznanych w wyniku przesiedleń (Michna 1995, s. 51). 

Badacze zwracają uwagę na zróżnicowanie typów/opcji tożsamości występu­
jących wśród Łemków. Według Jerzego Żurko (1997, s. 54-55), można tu 
mówić o opcji propolskiej, ukraińskiej oraz łemkowskiej (i tylko łemkowskiej). 
Ponadto, istnieje liczna grupa Łemków charakteryzująca się „chwiejną postawą 
wobec tożsamości narodowej", „koniunkturaliści [natomiast] ukrywają swoją 
tożsamość, a deklarują się jako Polacy i tylko Polacy" (Żurko 1997, s. 55). 

Podobne typy autoidentyfikacji wyróżnia Ewa Michna (1995), powołując się 
na wyniki własnych badań przeprowadzonych na Łemkowszczyźnie. Jeden z nich 
określa ona mianem „Łemko-Ukraińców". Osoby reprezentujące ten typ uznają 
Łemków za część szerszej wspólnoty rusińskiej, nazywanej obecnie ukraińską i za 
regionalną grupę narodu ukraińskiego. Drugi typ autoidentyfikacji to „Łemko-
-Polacy". W grupie tej występuje więź typu państwowego, wynikająca z prze­
świadczenia, że „ludzi zamieszkujących jedno państwo łączy wspólnota intere­
sów". Trzecim typem są „Łemko-Rusini". „Ten typ identyfikacji wiąże się 
z przekonaniem, że Łemkowie są grupą odrębną od ukraińskiej pod względem 

1 0 Według P. Magosci (1992, s. 101), w latach 1945-1946 na przesiedlenie na Ukrainę zdecy­
dowało się „dobrowolnie" ok. 200 tys. Łemków. 



44 IWONA KABZIŃSKA 

kultury i etnogenezy11, że stanowią odrębny naród razem z Łemkami z terenów 
dzisiejszej Słowacji, Rusi Zakarpackiej i Wojwodiny" (por. Magosci 1992). 
Czwarty typ autoidentyfikacji został określony przez badaczkę mianem „Łemko". 
Reprezentujące go osoby „cechuje silne przywiązanie do wsi, jej mieszkańców, 
funkcjonującej tam kultury, rdzeniem której jest religia. «Lemkowie» często 
używają zamiennie dla określenia własnej tożsamości dawnej nazwy etnicznej 
Rusin". Nie towarzyszy jej jednak „złożona treść znaczeniowa", jak w przypadku 
„Łemko-Rusinów". Użycie określenia 'Rusin' jest w tym przypadku „typową 
świadomością nazwy" (Michna 1995, s. 79-83). 

Ewa Michna, podobnie jak inni badacze, zwraca uwagę na występujące 
wśród Łemków zróżnicowanie religijne. Podkreśla też, że w świadomości po­
tocznej obecne są podziały na proukraińskich grekokatolików i prawosław­
nych Łemko-Rusinów (Michna 1995, s. 62). Nie znajdują one - jak zwykle 
w przypadku stereotypów - potwierdzenia w rzeczywistości. Część Łemków 
należących do Kościoła Grekokatolickiego nie identyfikuje się bowiem 
z Ukraińcami (Dziewierski 1997, s. 331). Wśród 52 Łemków, którzy wzięli 
udział w badaniach przeprowadzonych przez Susyn Y. Mihalasky (1998, 
s. 211) połowa była wyznania prawosławnego, 38% należało do Kościoła 
Grekokatolickiego. Pojedyncze osoby deklarowały wyznanie rzymskokatolic­
kie (2%). W badanej grupie znaleźli się też zielonoświątkowcy (4%), ateiści 
(4%) i osoby deklarujące się ogólnie jako chrześcijanie (2%). 

Naszkicowane tu podziały łemkowskiej zbiorowości nie są zjawiskiem no­
wym. Prawie dwa wieki temu pojawiły się wśród ówczesnych Rusinów hasła 
rusofilskie i deklaracje zjednoczenia ludności rusińskiej pod berłem cara Rosji. 
W drugiej połowie X I X w. bardzo wyraźnie zaznaczyła się „opcja proukraiń-
ska", popierana - podobnie jak dziś - przez Kościół Grekokatolicki (Michna 
1995, s. 33-59; Pactwa 1997, s. 330). 

Zdaniem Zbigniewa Kurczą (1997, s. 11-12), dzisiejsi Łemkowie podjęli 
wprawdzie działania świadczące o ich kulturowej odrębności, ich język nie jest też 
wyłącznie językiem „domowym", lecz funkcjonuje jako język literacki, istnieje 
ponadto „bogaty zespół [łemkowskich] wartości folklorystycznych", nasuwa się 
jednak pytanie, „czy wszystko to wystarcza do przedstawienia dowodu, że 
Łemkowie są narodem, choć dosyć szczególnym, bo nie posiadającym własnego 
państwa?" 1 2 . Kurcz stwierdza też, że nikt dziś nie potrafi jednoznacznie i w spo­
sób przekonywujący rozstrzygnąć, kim są Łemkowie (tamże, s. 11). 

1 1 Łemkowie uważający się za odrębny naród wschodniosłowiański wywodzą swą genezę od 
Białych Chorwatów, którzy w VII w. zamieszkiwali górne dorzecze Wisły (Dziewierski 1997, 
s. 325). Szerzej na temat etnogenezy Łemków pisali m.in.: Kazimierz Dobrowolski (1938) i Roman 
Reinfuss (1990), patrz też Czajkowski (1999). 

1 2 Łemkowie nie mają wprawdzie własnego państwa, należy jednak przypomnieć, że w okresie 
międzywojennym podejmowane były próby uzyskania autonomii terytorialnej. W listopadzie 1918 r. 
na wschodnich terenach Łemkowszczyzny powstała Republika Komańczańska (przetrwała ona do 
stycznia 1919 г.). W grudniu 1918 r. powołano Rusińską Narodową Republikę Łemków (istniała ona 
przez 16 miesięcy). Podjęto także próbę utworzenia Republiki gładyszowskiej, której celem było 
przyłączenie Łemków do Wielkiej Rusi (Michna 1995; Magosci 1992, s. 98; Pactwa 1997). 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A N A R O D E M 45 

Dla samych Łemków, jak wynika z badań S.Y. Mihalasky (1998, s. 212, 
216), podstawowym kryterium identyfikacji jest pochodzenie, a także emoc­
jonalny stosunek do łemkowskiego dziedzictwa. Można czuć się Łemkiem nie 
znając języka łemkowskiego 1 3, nie mieszkając na historycznym terytorium 
Łemków, ani też nie wyznając „tradycyjnej religii Łemków" 1 4 i nie zawierając 
małżeństwa z członkiem własnej grupy 1 5. S.Y. Mihalasky doszła do wniosku, 
iż za Łemka może być uznana osoba, która w znacznym stopniu uległa 
asymilacji. Jednocześnie większość respondentów badaczki (67%) stwierdziła, 
że istnieją różnice między Łemkami i Ukraińcami, nie ma natomiast zasad­
niczych różnic między Łemkami i Rusinami. Poszczególne grupy były naj­
częściej postrzegane przez pryzmat stereotypów etnicznych. Ukraińcom np. 
przypisywano takie cechy jak: pracowitość, upór i skłonność do wywyższa­
nia się. Łemkowie są również pracowici, jednocześnie jednak cechuje ich 
spokój i łagodność. Szczególnie interesująca wydała mi się wypowiedź, której 
autor uznał Ukraińców za potężny naród, mający swoje miejsce w historii, 
Łemkowie natomiast określeni zostali jako grupa lekceważona, zapomniana 
i zbędna (Mihalasky 1998, s. 218-219). 

Przykładem grupy, w której w ostatnich latach doszły do głosu idee naro­
dowe są Górnoślązacy. Należy jednak podkreślić, że - podobnie jak w przy­
padku Łemków - „opcję narodową" deklaruje tylko część ludności rodzimej 
Górnego Śląska. 

Od początku problem uznania narodowości śląskiej podnoszony był przez 
dwie organizacje: Ruch Autonomii Śląska i Związek Górnośląski. Zdaniem 
Mariana G. Gerlicha (1996, s. 193), idea narodu śląskiego (istniejącego lub 
kształtującego się) nie jest zjawiskiem marginalnym. Ma ona poparcie m.in. 
w „starych, homogenicznych osadach przyzakładowych". Zwolennicy narodu 
śląskiego odwołują się przede wszystkim do wspólnoty losów, odrębności 
kulturalnej, silnych więzi z regionem. Związek Górnośląski opowiada się za 
ideą Wielkiego Śląska, względnie regionu autonomicznego obejmującego hi­
storyczne tereny Górnego Śląska. Granice tego obszaru, wyznaczane przez 
działaczy Związku nie znajdują jednak uzasadnienia historycznego, ani kul­
turowego. Ruch Autonomii Śląska domaga się restytucji śląskiej autonomii, 
odwołując się do Ustawy Konstytucyjnej z 15 lipca 1920 г., zwłaszcza arty­
kułów 4 i 5, określających ustawodawcze i finansowe kompetencje Sejmu 
Śląskiego (Szczepański 1993, s. 209; por. Gerlich 1997, s. 9; na temat RAŚ 
patrz: Dziadul 2000; Geremek 2000; Kwaśniewski 1997). 

24 czerwca 1997 r. Sąd Wojewódzki w Katowicach zarejestrował stowarzy­
szenie pod nazwą Związek Ludności Narodowości Śląskiej (grupą inicjatywną 

1 3 W innym miejscu autorka wskazuje, iż język łemkowski i literatura w tym języku są bardzo 
ważnymi kryteriami łemkowskiej identyfikacji (Mihalasky 1998, s. 214-215). 

1 4 Jeden z respondentów stwierdził, że religią Łemków jest chrześcijaństwo obrządku wschod­
niego (Mihalasky 1998, s. 213). 

1 5 W taki sposób odpowiedziało 53% spośród 52 badanych osób. 35% udzieliło odpowiedzi 
przeczącej, 12% wybrało odpowiedź „trudno powiedzieć". 



46 IWONA KABZIŃSKA 

był Ruch Autonomii Śłąska). W uzasadnieniu podano, że wybór narodowości 
zależy od woli zainteresowanych osób. Liderzy Związku powoływali się na 
przykład Czech, gdzie podczas przeprowadzonego w 1991 r. spisu ludności 
uwzględniono kategorię „naród śląski" (Szczepański 1999, s. 172)16. Decyzja 
Sądu Wojewódzkiego została zakwestionowana przez ówczesnego wojewodę 
katowickiego, który złożył odwołanie do Sądu Apelacyjnego. Procedurę reje­
stracyjną wstrzymano. 18 marca 1998 r. Sąd Najwyższy nie wyraził zgody na 
rejestrację Związku Ludności Narodowości Śląskiej. Sędziowie stwierdzili, iż 
naród śląski nie istnieje. W uzasadnieniu podano, że identyfikacja narodowa 
jest wprawdzie kwestią subiektywnej decyzji, należy jednak wybierać spo­
śród narodów już istniejących (Szczepański 1999, s. 171; por. Geremek 2000; 
Kwaśniewski 1997). Kwestia rejestracji ZLNŚ wywołała żywą dyskusję 
z udziałem naukowców. Jej przedmiotem było przede wszystkim istnienie bądź 
nieistnienie narodu śląskiego (Gerlich 1997; Kijonka 1997; Kwaśniewski 1997; 
na temat istnienia narodu śląskiego patrz też: Szmeja 1997, s. 108-109). Dzia­
łacze Związku Ludności Narodowości Śląskiej nie zrezygnowali ze swoich 
dążeń, zapowiadając odwołanie się do organizacji międzynarodowych, przede 
wszystkim do Europejskiego Trybunału Praw Człowieka (Geremek 2000; por. 
Kijonka 1997, s. 4). Zdaniem działaczy RAŚ, ważne jest to, iż Trybunał 
Europejski „nie odrzucił [ich] pozwu, ale zażądał od polskiego rządu wyjaś­
nienia powodów odmowy rejestracji" (Dziadul 2000, s. 30) 1 7. 

Podobnie jak w przypadku Łemków, wśród ludności rodzimej Górnego 
Śląska można wyróżnić różne typy identyfikacji. Z badań przeprowadzonych 
przez M.G. Gerlicha w drugiej połowie lat osiemdziesiątych i na początku lat 
dziewięćdziesiątych w wybranych miastach oraz w osadach i osiedlach przyza­
kładowych wynika, iż jedna trzecia osób (31% badanych) uważała się za 
Polaków o śląskim rodowodzie, 28% badanych identyfikowało się jako Górno­
ślązacy, 14% zadeklarowało się jako Ślązacy-Polacy lub „polskie Ślązoki", 
11% - jako Ślązacy-Niemcy, 7% - jako Niemcy, wskazując jednocześnie na 
zauważalne w tej grupie efekty procesu polonizacji, 9% badanych okazało 
indyferentyzm w sprawach narodowych (Gerlich 1994a, s. 130-132). 

Badania przeprowadzone przez Eugeniusza Kłoska w ponad 20 miejscowoś­
ciach w okolicach Krapkowic 1 8 wykazały, iż znaczna część badanych (32,1%) 
zadeklarowała się jako Ślązacy i tylko Ślązacy, 14,2% osób zadeklarowało się 
jako Ślązacy-Polacy, 13,3% - jako Ślązacy-Niemcy, 11,9% określiło siebie jako 
Polacy-Ślązacy, również 11,9% zadeklarowało tożsamość niemiecką. W tym 
przypadku, jak pisze Kłosek (1999, s. 247), istotne znaczenie miała niemiecka 
identyfikacja rodziców i dziadków ukształtowana przede wszystkim przez fakt 

1 6 Jak podaje M.S. Szczepański (1999, s. 172), z możliwości deklarowania śląskiej opcji naro­
dowej skorzystało 44556 osób, tj. 0,5% obywateli. Dla porównania, polską opcję narodową 
zadeklarowały 59383 osoby, tj. 0,6% mieszkańców, a opcję niemiecką -48969 (0, 55%). 

1 7 Jak zauważył S. Łodziński, zasadnicze znaczenie ma w tym przypadku odpowiedź na 
pytanie, czy władza może odmówić rejestracji stowarzyszenia (informacja ustna). 

1 8 Autor przeprowadził 100 wywiadów i 218 ankiet (Kłosek 1999, s. 250, przyp. 14). 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A NARODEM 47 

Tabela I I . Typy opcji tożsamościowych występujących na Górnym Śląsku (w procentach) 

Źródło i obszar objęty badaniami 
L.p. Typ opcji Gerlich 1994a 

(woj. katowickie) 
Kłosek 1999 

okolice Krapkowic 
KPBS 1998 

woj. katowickie 

1. 
2. 
3. 
4. 
5. 
6. 
7. 
8. 
9. 

10. 

Polacy 
Polacy o śląskim rodowód 
„Polskie Ślązoki" 
G órn oślązacy/Ślązacy 
Polacy - Ślązacy 
Ślązacy - Polacy 
Ślązacy - Niemcy 
Niemcy - Ślązacy 
Niemcy 
Brak odpowiedzi 

Izie 31,0 
14,0 
28,0 

11,0 

7,0 
9,0 

7,3 

32.1 
11,9 
14.2 
13.3 
9,2 

11,9 

65,5 

27,5 
0,5 

0,5 

6,0 

L . p y Kłosek 1995 

Typ 
okolice Lublińca 

wsie należące w okresie międzywojennym 
okolice Rybnika 

wsie należące w okresie międzywojennym 
opcji do Niemiec do Polski do Niemiec do Polski 

1. 
2. 

3,5 22,5 4,9 10,8 

3. 
4. 
5. 
6. 
7. 
8. 
9. 

35,6 
8,0 

11,5 
19,5 
8,0 

13,8 

32,4 
19,7 
18,3 
4,2 
1,4 
1,4 

28,0 
20,7 
23,2 
12,9 
6,1 
4,9 

27,4 
21,6 
34,3 
3,9 
1,9 
0 

zamieszkania na terenach, które do czasu I I wojny światowej należały do Niemiec. 
9,2% osób badanych przez E. Kłoska określiło się jako Niemcy-Ślązacy. Naj­
mniej liczną kategorię stanowili Polacy (7,3%) 1 9. Autor podkreśla, że uzyskane 
wyniki badań były podobne do tych, jakie stwierdzono wcześniej w innych 
rejonach Górnego Śląska (Kłosek 1999, s. 251). Tymczasem z badań prze­
prowadzonych w latach 1991-1993 przez tegoż autora wraz z grupą studentów 
w okolicach Lublińca i Rybnika 2 0 wynika, że w niektórych przypadkach wystę­
powały znaczne różnice (Kłosek 1995, s. 132, 134; por. Tabela I I ) . 

Od przytoczonych tu danych, pochodzących z badań etnologicznych 
M.G. Gerlicha i E. Kłoska, znacznie różnią się wyniki badań przeprowadzo­
nych przez Katowicką Pracownię Badań Społecznych w 1998 r. na terenie 
dawnego województwa katowickiego. Wynika z nich, że 65,5% badanych 
-pytanych o identyfikację narodową - stwierdziło, iż czuje się Polakami, 27,5% 
odpowiedziało, iż uważa się za Ślązaków, 6% określiło się jako Niemcy, 

Procentowe wyniki nie sumują się do 100. 
Zrealizowano 662 ankiety, w tym 298 w okolicach Lublińca i 364 w okolicach Rybnika. 



48 IWONA KABZIŃSKA 

0,5% podało identyfikację: Ślązak-Polak, 0,5% identyfikowało się jako Ślązak-
-Niemiec (Dziadul 2000, s. 30) 2 1. 

Według E. Kłoska (1993; 1999), największe znaczenie dla ukształtowania 
śląskiej identyfikacji regionalnej miało wychowanie w rodzinie, poczucie więzi 
z miejscem urodzenia i świadomość odmienności kulturowej, której najważ­
niejszym wyznacznikiem jest śląska gwara. Bardzo ważne są również: silne 
więzi emocjonalne z regionem, awans śląskości, podkreślanie odrębności kul­
turalnej ludności rodzimej Górnego Śląska i wyraźny na Górnym Śląsku 
antagonizm wobec „obcych" - przybyszy spoza Śląska, zwanych tu „krzaka­
mi" , „ptokami" albo „gorolami", w przeciwieństwie do śląskich „hanysów". 
Tożsamość mieszkańców Górnego Śląska budowana jest też na poczuciu 
„śląskiej krzywdy" (Gerlich 1994b; Kłosek 1999)22. 

Z badań przeprowadzonych przez M.G. Gerlicha i E. Kłoska wynika, że 
na Górnym Śląsku wyraźnie wyróżnia się typ tożsamości regionalnej i regio-
nalno-narodowej: „Polacy o śląskim rodowodzie", Górnoślązacy, „polskie 
Ślązoki", Ślązacy-Polacy, Polacy-Ślązacy, Ślązacy-Niemcy (por. Rzymełka 
1995; Wanatowicz 1995; Bazielich, red., 1995)23. Badania przeprowadzone 
przez KPBS w Katowicach wykazały natomiast, iż dominująca jest „opcja 
narodowa" (65,5% badanych). Wyprzedza ona znacznie „opcję regionalną" 
(27,5% odpowiedzi). Badania M.G. Gerlicha (1994a, s. 131) pozwalają ponadto 
mówić o indyferentyzmie pewnej części ludności Górnego Śląska (9% badanych 
mieszkańców dawnego woj. katowickiego) w sprawach narodowych. Autor 
przypomniał, że na indyferentyzm narodowy mieszkańców Górnego Śląska 
zwracali już uwagę XIX-wieczni badacze (np. ks. Emil Szramek), nie jest to więc 
zjawisko obce na tych terenach (tamże). Według M.S. Szczepańskiego (1999, 
s. 172), grupa osób bez identyfikacji narodowej nie przekracza 15% rodzimej 
zbiorowości Górnego Śląska. Nie podejmuję się oceny, czy jest to liczba 
znacząca, czy też stosunkowo niewielka. Bardzo ważny jest natomiast - moim 
zdaniem - fakt równoległego występowania w tej samej społeczności idei 
narodowych, jak też narodowego indyferentyzmu. Zjawisko to odnotowujemy 
w końcu X X stulecia, w czasach zapowiadanego zmierzchu państwa narodowego 
i narodu oraz próby budowania Europy regionów. 

Starania działaczy Ruchu Autonomii Śląska i Związku Górnośląskiego 
sygnalizują możliwość zmian w sferze tożsamości rodzimych mieszkańców 
Górnego Śląska. Zdaniem M.S. Szczepańskiego (1999, s. 172), „potencjalną 
klientelę ZLNŚ stanowić może grupa tych mieszkańców Górnego Śląska, którzy 
pytani o identyfikację narodową eksponują raczej przynależność do ojczyzny 

2 1 Jan Dziadul, z którego artykułu zaczerpnęłam cytowane tu dane, nie podaje, na jakiej 
próbie ludności przeprowadzono badania. 

2 2 Porównaj przytoczone wcześniej informacje o jednoczącej roli poczucia krzywdy w przy­
padku ludności łemkowskiej i ukraińskiej. 

2 3 Podobne zjawisko nasilenia się identyfikacji regionalnej, a zarazem wyraźnego odcinania się 
od polskiej identyfikacji narodowej, można zaobserwować na Śląsku Opolskim (patrz: Kłoskow-
ska 1996, s. 234-277; Śmiełowska 1999; Szmeja 1997). 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A N A R O D E M 49 

prywatnej niż ideologicznej («Jo nie jest ani Polok, ani Niemiec. Jo jest Slonzok»; 
«Jestem przede wszystkim Slazakiem»; «Jestem wyłącznie Slazakiem»). «Przycu-
mowanie do Polski - pisał Kazimierz Kutz - tak ważne w innych stronach kraju, 
na Górnym Śląsku było zawsze martwe jak lekcja łaciny»". 

Jak już wspomniałam, badania etnologiczne wykazały, iż osoby reprezen­
tujące typ tożsamości regionalnej stanowią na Górnym Śląsku grupę dominu­
jącą. Czas pokaże, czy istotnie dokona się zmiana tej „opcji" w identyfikację 
narodową (co z zapowiadanym zmierzchem narodu?). Czy będziemy świad­
kami powstania narodu śląskiego i czy zostanie on uznany przez społeczeń­
stwo polskie oraz społeczność europejską, a także przez badaczy, którzy do­
tychczas kwestionowali jego istnienie? 

Chciałabym wspomnieć o jeszcze jednej grupie, w której w ostatnich latach 
ujawniły się dążenia narodowe. Grupą tą są Poleszucy. Podobnie jak Łem­
kowie i Górnoślązacy, Poleszucy reprezentują ludność pogranicza, od wie­
ków poddaną oddziaływaniu silniejszych sąsiadów i narażoną na asymilację. 
W przypadku Łemków można mówić o wpływach rosyjskich, ukraińskich 
i polskich. Podobnie - w przypadku Poleszuków (trzeba tu jednak jeszcze 
dodać Białorusinów). Na Górnym Śląsku natomiast krzyżowały się wpływy 
polskie, niemieckie, czeskie, morawskie, austriackie. Należy podkreślić, iż tak 
samo jak w przypadku wspomnianych wcześniej grup, „opcja narodowa" 
reprezentowana jest przez część ludności Polesia, przede wszystkim mieszkań­
ców zachodnich obszarów tego regionu. Wielkość grupy popierającej dążenia 
do uznania Poleszuków za odrębny naród trudno ustalić. 

W 1988 r. powstała organizacja „Polissie", wspierana początkowo przez 
Białoruski Front Narodowy. Przywódcy „Polissia" domagali się uznania Po­
leszuków za odrębny naród, wysuwali hasła autonomii. Kwestionowano sło­
wiańskie pochodzenie Poleszuków wywodząc ich etnogenezę od Jaćwingów; 
nazwa Polesie miała być zastąpiona Jatwiezią. Niektórzy działacze opowiadali 
się natomiast za połączeniem Polesia z Ukrainą (Kokluchin 1995, s. 121; 
Kozłów 1993, s. 94). Kwestia odrębności narodowej Poleszuków (podobnie jak 
omawiany wcześniej problem istnienia narodowości śląskiej) wzbudziła żywą 
dyskusję z udziałem naukowców. Znamienny był przy tym związek stanowisk 
z narodowością dyskutantów. Badacze białoruscy, reprezentujący Białoruską 
Akademię Nauk, Ministerstwo Kultury, Ministerstwo Oświaty, Narodowe 
Centrum Naukowo-Oświatowe im. F. Skaryny - nawiązując m.in. do badań 
W. Ignatowskiego i R. Szyrmy - w zdecydowanej większości uznali, że różnice 
kulturowe i językowe nie pozwalają traktować rdzennej ludności Polesia jako 
odrębnego narodu. Jest ona częścią narodu białoruskiego i „nie odróżnia się 
świadomie od Białorusinów" (Kokluchin 1995, s. 120)24. Uczeni ukraińscy 
dowodzili natomiast, że zachodni Poleszucy przynależą do narodu ukraińskiego, 
są jego częścią, m.in. z uwagi na podobieństwo językowe. Powoływano się tu na 

2 4 Wydaje mi się, że należałoby mówić raczej o braku różnic w świadomości (lub: pod względem 
świadomości) Poleszuków i Białorusinów. 



50 IWONA KABZIŃSKA 

badania M . Downar-Zapolskiego, D . Szendryka, J.F. Karskiego. Naukowcy 
rosyjscy również nie przyznali Poleszukom prawa do nazywania się narodem. 
Odmówiono go również Łemkom, Hucułom, Pińczukom, zaliczając zarazem do 
grupy narodów Iżorców, Liwów i Setu. Kryteria tych podziałów nie zostały 
sprecyzowane (Matiunin 1993, s. 28). Wśród zwolenników istnienia narodu 
poleszuckiego wyróżnił się mieszkający na Białorusi badacz Gieorgij Antoniuk. 
Wypowiadając się na łamach poleskiego pisma „Zbudinnie", nazwał on badaczy 
związanych ze wspomnianymi instytucjami białoruskimi mianem „reprezentan­
tów wielkobiałoruskich sił nacjonalistycznych". Porównał ich także do zwolen­
ników koncepcji tzw. zapadnorusimu25, którzy negowali prawo Białorusinów do 
narodowej odrębności wbrew oczywistym faktom, takim jak istnienie specyfiki 
językowej, obyczajowej i kulturowej (Kokluchin 1995, s. 120). 

Działalność organizacji „Polissie" trwała kilka lat. Nie znajdując trwałego 
poparcia czołowych partii Białorusi, jej liderzy zdecydowali się połączyć działal­
ność polityczną, pozbawioną jednak haseł narodowo-autonomicznych, z busi­
nessem (Kozłów 1993, s. 94). Czy wraz z tą zmianą problem istnienia narodo­
wości poleskiej przestał być przedmiotem dyskusji? Podstawową kwestią wydaje 
się przy tym nie tylko odrębność językowa czy - szerzej - kulturowa Poleszuków, 
lecz określenie występujących wśród nich typów tożsamości, a także rodzajów 
więzi. Czy występują tu więzi o charakterze narodowym? Czy dominującą opcją 
jest - podobnie jak np. w przypadku Górnoślązaków - opcja regionalna, czy 
tożsamość państwowa, obywatelska, a może - lokalna? 

Na podstawie odpowiedzi udzielonej w 1993 r. jednemu z białoruskich 
etnografów, na pytanie o tożsamość narodową Poleszuków, przez repre­
zentanta tej zbiorowości, należącego do starszego pokolenia, można przede 
wszystkim wnioskować o zmienności identyfikacji ludności w zależności od 
narodowej identyfikacji rządzących Polesiem, a także o jej odgórnym określa­
niu i kształtowaniu przez władze. Zapytany o przynależność narodową Pole­
szuków mężczyzna powiedział: 

„Tego też, synku, nie wiadomo. Przy carze mówiły, że ruskie, to były ruskimi; 
przyszły Polaki, to mówili, że my Polaki, to niech tam. Niemcy zapisały do 
Ukraińców, to były Ukraińcy. Teraz żyjemy w Białorusi, oni wiedzą lepiej.., aby 
życia nie zmieniały" (Kokluchin 1995, s. 346-347)26. 

Pytanie „czy lud Polesia jest narodem białoruskim, ukraińskim czy też 
stanowi może tertium quid albo jakieś mixtum compositum ruthenese", i jakie 
kryteria o tym decydują stawiał Józef Obrębski (1936, s. 1). Wychodząc z za-

2 5 W tłumaczeniu błędnie określono tę ideę jako „zachodni rusyfizm". 
2 6 Nasuwa się skojarzenie z wynikami badań S. Ossowskiego, przeprowadzonych tuż po 

zakończeniu II wojny światowej w tzw. Rejencji Opolskiej. Autor cytuje m.in. wypowiedź 70-letniej 
kobiety, mieszkającej w osadzie położonej o kilka kilometrów od Giełczyna, świadczącą o indyferen-
tyzmie narodowym rozmówczyni. Powiedziała ona: „Niech my są Poloki, niech my są Niemce, niech 
my są Ruski, niech my są Pruski, zeby my tylko mogli pracować, zeby był spokój, zeby było co jeść, 
zeby był cukier dla dzieci" (Ossowski 1967, s. 274). Ossowski podkreśla jednak, iż wypowiedzi tej nie 
należy uważać za typową dla ludności badanych przez niego terenów. 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A NARODEM 51 

łożenia, że o identyfikacji narodowej decydują „nie te czy inne cechy językowe 
lub etnograficzne, lecz te przejawy życia narodowego, które wśród nich ist­
nieją i ich świadomość narodowa" Obrębski ustalił m.in., iż „ludzie Polesia 
- w swej przeważającej masie - nie są ani Ukraińcami, ani Białorusinami. 
Przestają [też] być Poleszukami. Stają się ludem bez ojczyzny" (Obrębski 1932, 
s. 2, 21). Mieszkańcy Polesia stanowią, zdaniem Obrębskiego, odrębną grupę 
etniczną, nie jest to jednak grupa jednolita. „Ludność rozróżnia tu [bowiem] 
najrozmaitsze grupy lokalne, które wyodrębnia na zasadzie drobnych różnic 
lokalnych w mowie, stroju, charakterze okolic i zwyczaju. [...] Zróżnicowania 
tu idą wprost od wsi do wsi i nieraz jedna wieś akcentuje bardzo wyraźnie 
odrębność sąsiedniej [...] Te wszystkie drobne odłamy nie są łączone w jakieś 
większe grupy [...] Są to typowe drobne odłamy ludowe, nieznacznie się róż­
nicujące między sobą, lecz nie poczuwające się do jakiejś wewnętrznej łącz­
ności między sobą w większej skali" (Obrębski 1936, s. 10-15). Z badań 
Obrębskiego wynikało również, że część ludności pogranicznych rejonów Polesia 
w ogóle nie identyfikowała się z Poleszukami. Także w głębi kraju zauważalna 
była masowa ucieczka od własnej kultury, niechęć do własnego kraju, języka. 
Wyjątek stanowił powiat kostopolski i sarneński (Obrębski 1936, s. 17-19). 

Nasuwa się pytanie, jaka część dzisiejszej ludności Polesia ma świadomość 
historyczno-etnograficznej odrębności regionu? Jaka część się z nim identyfi­
kuje (identyfikacja regionalna)? Jaki charakter mają więzi między jego miesz­
kańcami? Czy mimo niesprzyjających warunków politycznych w okresie powo­
jennym ukształtowała się tu więź regionalna i regionalna opcja tożsamościowa, 
czy też - być może - podobnie jak to miało miejsce w latach międzywojnia 
- większość mieszkańców Polesia uważa się za „tutejszych" lub może tylko 
deklaruje tego typu opcję nie wyjawiając swoich najgłębszych przekonań? 

3. SPÓR O TERMINOLOGIĘ 

Wspomniane zjawisko ujawniania się idei narodowych w zbiorowościach 
określanych mianem grup etnicznych, w zbiorowościach, w których dominu­
jącym typem tożsamości jest tożsamość regionalna lub lokalna, może być 
niezwykle interesującym obszarem badań m.in. dla etnologów. Część z nich, 
wspólnie z socjologami i historykami, obserwuje też uważnie zachodzące 
współcześnie procesy z udziałem grup mniejszościowych, dokonujące się m.in. 
na terenie Europy Środkowo-Wschodniej. W etnologii, podobnie jak w innych 
naukach społecznych, zauważalna jest jednak zasadnicza rozbieżność stano­
wisk wobec ujmowania badanych zjawisk w określone kategorie i terminologii 
stosowanej do ich opisu. Myślę tu przede wszystkim o odmiennych koncep­
cjach posługiwania się kategorią 'grupa etniczna' i 'naród'. 

Część badaczy (m.in. G. Pełczyński, S. Szynkiewicz, A. Sadowski) operuje 
szeroko rozumianym terminem 'grupa etniczna', który obejmuje zarówno zbio­
rowości plemienne, grupy etnograficzne, grupy etniczne w wąskim rozumieniu 



52 IWONA KABZIŃSKA 

(nie będące narodami, wyróżniane przez badaczy na podstawie obiektywnych 
cech kulturowych), jak i grupy o statusie narodu. W tym ujęciu można postawić 
znak równości między grupą etniczną i narodem. Ewa Nowicka (1989, s. 47) 
pisze, iż operowanie szeroko rozumianym pojęciem grupy etnicznej jest przydat­
ne w badaniach porównawczych. Pozwala bowiem na porównywanie w ramach 
jednej kategorii typologicznej różnych zbiorowości, np. Tatarów mieszkających 
w Polsce, Polaków na Zaolziu, Indian w USA, Łemków na terenie Polski i in. 
Moim zdaniem, należałoby dodać, że efektem stosowania szeroko rozumianego 
terminu 'grupa etniczna' powinna być rezygnacja z takich pojęć jak: 'tożsamość 
narodowa' (i zastąpienie jej 'tożsamością etniczną'), 'mniejszość narodowa' 
(powinno się ją zastąpić 'mniejszością etniczną'). W literaturze przedmiotu 
zauważalny jest jednak brak tego typu konsekwencji. 

Część badaczy (m.in. Z. Jasiewicz i G. Babiński) pozostaje przy rozróż­
nieniu grupy etnicznej - w węższym rozumieniu - i narodu. Obserwujemy 
zarazem odejście od posługiwania się terminem 'grupa etnograficzna'. Nie 
wypracowano też dotąd jednej, powszechnie przyjętej i obowiązującej definicji 
tych pojęć. Najczęściej grupa etniczna wyróżniana jest na podstawie nazwy, 
uczestnictwa w kulturze postrzeganej jako odmienna od innych, zamieszkiwa­
nia na określonym terytorium (etnicznym), wiary we wspólnotę pochodzenia 
i świadomości własnej odrębności (Szczepański 1997; Michna 1995, s. 15). 
Według Fredricka Bartha (1969), odrębność etniczna jest wyznaczana przez 
granice o charakterze symbolicznym, kulturowym. Proces konstruowania gra­
nic jest jednocześnie procesem kształtowania grupowej tożsamości, a więc 
formowania się relacji „my" - „oni", „swoi" - „obcy". Granice te są pojmo­
wane jako wyraz istniejącego obiektywnie zróżnicowania, podczas gdy naj­
częściej mamy do czynienia z różnicami określonymi subiektywnie przez 
członków danej grupy. 

W definicji narodu za wyróżnik przyjmuje się więzi krwi (wiara w pochodze­
nie od wspólnego przodka) oraz kształtujące się na ich podłożu więzi kulturowe 
i psychiczne. Wyróżnikiem narodu jest też często wspólny język, kultura, 
wartości duchowe, symboliczne, a także posiadanie wspólnego terytorium 
(państwa) i instytucji służących realizacji określonych celów (policja, sądownict­
wo). Niektórzy badacze podkreślają, iż kryterium językowe nie może być 
uważane za podstawowy wyróżnik narodu. Z jednej strony istnieją bowiem 
narody nie posiadające własnego, odrębnego języka (np. Szwajcarzy)27, z drugiej 
zaś - istotny jest nie tyle fakt obecności odrębnego języka, ile jego funkcjonowa­
nie w życiu codziennym. Można tu powołać się na przykład Białorusinów, którzy 
wprawdzie posiadają własny język literacki, lecz w praktyce większość z nich 
posługuje się na co dzień językiem rosyjskim lub - w środowiskach wiejskich 
- gwarą. W referendum przeprowadzonym 14 maja 1995 r. tylko 12,7% osób 
identyfikujących się jako Białorusini wypowiedziało się przeciwko nadaniu 
statusu języka państwowego, oficjalnego, językowi rosyjskiemu (Jocelyn 1998, 

2 7 Na ten temat pisze np. Adler 1993. 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A NARODEM 53 

s. 74) 2 8. Według Jocelyna, powyższe fakty wskazują, iż nie można mówić 
0 istnieniu narodu białoruskiego. Brak też etniczno-kulturowych kryteriów 
białoruskiej identyfikacji. Podstawowym wyznacznikiem tożsamości Białorusinów 
jest fakt zamieszkania na obszarze określonego państwa i poczucie więzi typu 
administracyjno-terytorialnego. Ich identyfikacja ma charakter polityczny, a dzi­
siejsza Białoruś jest spadkobierczynią BSRR, ściśle powiązanej ze Związkiem 
Radzieckim (Jocelyn 1998, s. 76, 81). Tego typu stwierdzenie jest z pewnością 
zbyt ogólne, polemika z nim wykracza jednak poza ramy tego artykułu. 

Grzegorz Babiński (1997, s. 14) przytacza „nienaukową, zdaje się bezimienną 
1 raczej żartobliwą" definicję, według której „naród jest grupą ludzi połączonych 
wspólnym błędnym przekonaniem co do swoich przodków i wspólną niechęcią do 
swych sąsiadów". Zdaniem autora, z którym - jak sądzę - można się zgodzić, 
definicja ta jest „w pewnych aspektach dosyć trafna". Wskazuje bowiem na 
poczucie odrębności, charakterystyczne dla świadomości narodowej, i na tak 
często spotykaną obcość wobec innych narodów. Obcość nie musi oznaczać 
wrogości, cechuje ją natomiast poczucie inności, dystansu i niechęci (tamże). 

W literaturze funkcjonuje pojęcie państwa-narodu oraz narodu kulturo­
wego (szerzej patrz Adler 1993; Babiński 1997, s. 7-28; Kłoskowska 1996, 
s. 24-88; Penrose 1995; Żechowski 1997 i in.). Antonina Kłoskowska (1996, 
s. 24) podkreśla, że naród - w przeciwieństwie do państwa - „jest zbiorem 
społecznym o charakterze kulturowej wspólnoty". Ten sposób widzenia na­
rodu jest też najczęściej przyjmowany przez przedstawicieli nauk społecznych. 

Niektórzy badacze postulują, by zrezygnować z operowania terminem 
'naród' w pracach naukowych. Należy do nich np. Walerij Tiszkow (1996), 
a także Sławoj Szynkiewicz (1996). Ten ostatni twierdzi m.in., iż słusznym 
wydaje się rezygnacja z terminów 'narodowość', 'naroď i 'mniejszość naro­
dowa' w znaczeniu etnicznym. W ich miejsce należy pozostawić 'grupę 
etniczną' i 'mniejszość etniczną' z zachowaniem utrwalonego już 'narodu', 
ale „tylko w dyskursie potocznym" (1996, s. 326-327). „Porzucimy w ten 
sposób - pisze Szynkiewicz - hierarchizację społeczeństwa nie licującą z ogól­
nym dążeniem do równania praw ludzkich" (tamże). Myślę, że pozostawienie 
'narodu' jedynie „w dyskursie potocznym" nie zwolni nas od wyjaśnienia, jak 
należy rozumieć ten termin i od wskazania kryteriów wyróżniających grupę 
określaną tym mianem. Sławoj Szynkiewicz neguje także zasadność sztucznego 
-jego zdaniem - wyodrębniania mniejszości etnicznych i narodowych. Przeko­
nanie to uzasadnione zostało w następujący sposób: Jeśli przez mniejszość 
narodową rozumiemy „mniejszość w składzie narodu państwowego" to auto­
matycznie powinna ona objąć także mniejszość etniczną. Jeżeli zaś przez 
mniejszość narodową „rozumiemy również etniczną, tyle że «innego (wyższego) 
szczebla», to wracamy do dziewiętnastowiecznych koncepcji podziału na ludy 

2 8 Autor przypomniał wyniki spisu z 1926 г., kiedy to 39,3% mieszkańców miast określiło się 
jako Białorusini, a tylko 20% spośród nich wskazało na białoruski jako język rodzimy. W 1989 r. 
natomiast 80, 22% osób identyfikujących się jako Białorusini podało jako rodzimy język białoruski. 



54 IWONA KABZIŃSKA 

prymitywne, rozwinięte i cywilizowane, wyróżniamy stopnie zaawansowania 
grup ludzkich" (Szynkiewicz 1996, s. 326). 

Zdaniem niektórych badaczy, zasadniczym wyróżnikiem mniejszości naro­
dowej nie jest kryterium liczebności, lecz fakt posiadania „gdzieś w świecie" 
własnego państwa narodowego. Ważne jest tu więc kryterium historyczno-
-polityczne (por. Żechowski 1997, s. 40). Przyjmuje się też, że mniejszości 
narodowe mają swoich teoretyków i przywódców politycznych, tworzących 
lobby, domagających się praw przyznawanych tego typu grupom przez orga­
nizacje międzynarodowe. Mniejszości narodowe mogą się też odwoływać do 
swego państwa narodowego z prośbą o pomoc. Mniejszości etniczne nie otrzy­
mują tego rodzaju pomocy (Żechowski 1997, s. 35). Cytowany tu autor 
podkreśla, że wymienione przez niego cechy mniejszości mogą się wydawać 
trywialne, oddają jednak prawdziwy stan rzeczy (tamże). 

Nie będę tu zagłębiać się w rozważania nad istotą grupy etnicznej i narodu, 
ani też zajmować się definicją mniejszości narodowych i etnicznych. Pomijam tu 
także rozważania nad istotą etniczności i definicję tego zjawiska (na ten temat 
patrz: Babiński 1997; Banks 1996; Jenkins 1998; Jones 1998; Posern-Zieliński 
1982 i in.). Zasadne wydaje się natomiast pytanie: W jaki sposób - rezygnując 
z terminu 'naród' - moglibyśmy opisać i wyjaśnić zjawisko ujawnienia się idei 
narodowych w małych zbiorowościach etnicznych, zilustrowane tu przykładem 
Łemków, Górnoślązaków i Poleszuków? Albo: W jaki sposób wytłumaczyli­
byśmy istotę konfliktu między identyfikacją kulturowo-etniczną i poczuciem 
przynależności do określonego narodu-gospodarza, często przeżywanego przez 
członków grup mniejszościowych (znakomicie na ten temat pisze Dirck 
H.J. Van Bekkum, 1999, odwołując się do przykładu przedstawiciela mniej­
szości tureckiej zamieszkałej na terenie Holandii). Czy odrzucenie terminu 
'naroď i tylekroć ogłaszana przez różnych badaczy śmierć idei narodu nie są 
jednak przedwczesne? (por. Gellner 1987; Penrose 1995; Tofflerowie 2000). 

Wprawdzie w Europie intensywnie forsowana jest idea Europy regionów, 
jednocześnie jednak następuje integracja na poziomie istniejących państw na­
rodowych (Czarnecki 2000, s. 18). Tendencje te ścierają się ze sobą i czas 
pokaże, która z nich zwycięży. Jesteśmy np. świadkami silnych dążeń regiona-
lizacyjnych (ich przykładem są działania Ruchu Autonomii Śląska). Od czerwca 
1977 r. na rzecz regionów działa Europejska Karta Samorządu Regionalnego, 
zgodnie z którą „państwa narodowe w Unii powinny nadać regionom tak 
szerokie kompetencje, że faktycznie stworzą z nich odrębne jednostki admini­
stracyjne. Według tej Karty, regiony mają mieć własny budżet, własne władze 
ustawodawcze i wykonawcze oraz mają mieć prawo do prowadzenia własnej, 
regionalnej polityki zagranicznej" (Czarnecki 2000, s. 18)29. Jednocześnie jesteśmy 

2 9 Z inicjatywy Niemiec powołano do życia Komitet Regionów, w skład którego weszły 
222 regiony. Komitet ten ma za zadanie doprowadzenie do pełnej decentralizacji w państwach 
należących do Unii Europejskiej oraz do stworzenia, w ramach Unii, siatki autonomicznych 
regionów (Czarnecki 2000, s. 18). 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A N A R O D E M 55 

świadkami odradzania się idei narodu wśród członków niektórych grup etnicz­
nych, co - niezależnie od przyczyn tego typu zjawiska - wskazuje wyraźnie, iż 
nie stała się ona jeszcze przeżytkiem. 

Zbigniew Kurcz (1997, s. 7) podkreśla, że wiele już razy ogłaszano utratę 
znaczenia narodu na rzecz zbiorowości o charakterze ponadnarodowym, kla­
sowym czy międzynarodowym (patrz np. de Rougemont 1995?30). Próbo­
wano też zmarginalizować problem mniejszości narodowych. Jednakże, wbrew 
takiemu stanowisku problemy te są wyraźnie obecne, zarówno w Europie 
Środkowo-Wschodniej, jak i Zachodniej. Według G. Babińskiego (1997, s. 24) 
„świat końca wieku X X jest wyraźnie światem kultur narodowych i etnicz­
nych. Nie przeczy temu zjawisko postępującej integracji ponadpaństwowej, 
zwłaszcza ekonomicznej i politycznej. Wzrost znaczenia etniczności i dążenie 
do zachowania etnicznych kultur [...] jest naturalną reakcją na uniformizację 
kultury i dominację struktur ponadpaństwowych. Wiele wskazuje na to, że 
zjednoczona Europa będzie bardziej Europą ojczyzn niż «stanami zjedno­
czonymi Europy». Nie jest to klęska integracjonistów. Naturalnym środowi­
skiem człowieka jest świat kultury, zwłaszcza kultury narodowej. [...] Kultury 
etniczne istnieją i będą istniały na różnych poziomach [...]". 

Na żywotność idei narodowych wskazują m.in. omówione tu przeze mnie 
przykłady zbiorowości etnicznych, w których ujawniły się „dążenia do bycia 
narodem". Są one faktem, niezależnie od tego, jakimi przesłankami kierują się 
liderzy poszczególnych grup, domagający się zmiany ich statusu, jak też nieza­
leżnie od tego, w jaki sposób, przy pomocy jakiego instrumentarium, chcieliby 
te zjawiska opisać badacze. Faktem jest też istnienie państw narodowych 
w dzisiejszej Europie. 

Obserwacja wspomnianych tu zjawisk, ich opis, a także uczestnictwo 
w procesach dokonujących się przecież na naszych oczach i dotykających nas 
wszystkich wymaga od badacza zajmującego się problematyką etniczną (naro­
dową) odpowiedzi na pytanie o język opisu i wyjaśnienia badanych zagadnień, 
o stosowaną terminologię. 

Jak już wspomniałam, badacze posługują się dziś różnymi pojęciami: 'na­
ród', 'grupa etniczna', 'tożsamość narodowa', 'tożsamość etniczna' itp. Rozbie­
żności można obserwować nawet wśród osób zajmujących się tą samą grupą. 
Posłużę się przykładem Łemków. W ich przypadku mówi się np. o tożsa­
mości etnicznej (Dziewierski 1997) lub etniczno-narodowej (Pactwa 1997). Ewa 
Michna (1995) w tytule swojej pracy stawia pytanie: Łemkowie - grupa etnicz­
na czy naród?, Jerzy Żurko (1997) sytuuje Łemków między grupą etniczną 
a narodem. Cytowany w pierwszej części tego tekstu A. Rzepliński (1993) zali­
czył Łemków do jednej z wielu mniejszości narodowych mieszkających na 
terenie Polski, tym samym jednoznacznie opowiadając się za uznaniem dążeń 

3 0 Na karcie tytułowej książki jako rok wydania podano 1946. Praca Rougemonťa ukazała się 
jednak w 1970 r. Prawdopodobnie datą wydania polskiego jest rok 1995. Widnieje on bowiem obok 
znaku Copyright dla polskiej wersji tekstu, którego tłumaczką jest Anna Olędzka-Frybesowa. 



56 IWONA KABZIŃSKA 

tej części środowiska łemkowskiego, które pragnie być postrzegane jako repre­
zentacja narodu Łemków. 

Moim zdaniem, w badaniach etnologicznych (i socjologicznych) mieszczą­
cych się w nurcie badań nad etnicznością nie należy rezygnować z terminu 
'naród' na rzecz szeroko rozumianej 'grupy etnicznej'. Takie stanowisko 
reprezentuje też np. wspomniany już Zbigniew Jasiewicz (1992). W pracy 
poświęconej Polakom w Kazachstanie opowiedział się on za zachowaniem 
terminu 'naroď i 'grupa etniczna' oraz za oddzieleniem 'etniczności' od 'naro­
dowości'. Podkreślił również, iż nie każda grupa etniczna jest narodem i nie 
każdy naród jest grupą etniczną (Jasiewicz 1992, s. 13) 3 1. Nawiązując m.in. do 
Ernesta Gellnera, wspomniany badacz stwierdził, iż etniczność jest kategorią 
kulturową, podczas gdy 'narodowość' to przede wszystkim kategoria poli­
tyczna (tamże). Autor podkreślił jednocześnie, że w tradycji polskiej myśli 
społecznej pojęcie 'narodu' jest raczej łączone ze wspólnotą kulturową, a nie 
polityczną, choć istnieją narody tworzone na zasadzie uczestnictwa w państwie 
i etnonarody (tamże) 3 2 . 

W swojej książce (Kabzińska 1999), pisząc o wyznacznikach tożsamości 
Polaków mieszkających na terenach obecnej Białorusi, należących do jednej 
z wielu mniejszości narodowych w tym kraju, posłużyłam się terminami: 'na­
ród', 'mniejszość narodowa', 'narodowość', 'tożsamość narodowa' i 'tożsa­
mość etniczna', 'identyfikacja etniczna' i 'identyfikacja narodowa', opowiada­
jąc się za ich utrzymaniem w naukach społecznych. Jednocześnie, stosując 
podwójny zapis typu: tożsamość etniczna (narodowa) spróbowałam rozwiązać 
dwoistość terminologiczną występującą dziś m. in. w badaniach nad etnicznoś­
cią. Współwystępowanie terminów 'tożsamość etniczna' i 'narodowa' odpo­
wiada jednocześnie rzeczywistej sytuacji badanej przeze mnie zbiorowości. 
Część należących do niej osób reprezentuje bowiem typ tożsamości narodowej, 
charakteryzuje się świadomym uczestnictwem w narodowym dziedzictwie, 

3 1 We wcześniejszych pracach, dotyczących Tatarów polskich, Z. Jasiewicz posługiwał się 
terminem 'grupa etnograficzna' oraz 'grupa etniczna'. 'Grupa etnograficzna' to „zespół ludzi 
zasiedlających określone terytorium, wyróżniający się pewnymi cechami kulturowymi, posiadający 
świadomość odrębności tych cech i budujący na niej poczucie odrębności grupowej" (Jasiewicz 1980, 
s. 148; autor powołuje się na R. Reinfussa). W 'grupie etnicznej', którym to terminem autor obejmuje 
plemię, narodowości naród, „dostrzegamy [natomiast] takie cechy jak względnie trwałe zespolenie 
odrębności kulturowych, spośród których najczęściej największe znaczenie ma język i ideologia, 
zawierająca wizję dziejów i nierzadko również celów politycznych grupy, z przekonaniem jej członków 
o wspólnocie i odrębności od innych grup ukształtowanych na podobnych zasadach. Grupa etniczna 
w zakresie zespołu cech wyżej podanych nie utożsamia się, w odróżnieniu od grupy etnograficznej, 
z żadną inną grupą" (tamże). Autor dodaje, iż „grupa etnograficzna winna być traktowana jako 
jednostka mieszcząca się w ramach grupy etnicznej i jedynie w szczególnej sytuacji zajmująca miejsce 
jednostki granicznej między grupami etnicznymi" (tamże). 

3 2 Jak wiemy, oddzielenie kultury od polityki jest często niemożliwe. Dotyczy to także badań 
nad etnicznością. Obszary te przenikają się, oddziaływując na siebie w różnym stopniu. Nawet 
jeśli staramy się unikać zagadnień „czysto politycznych", pojawiają się one w tle naszych roz­
ważań, nie sposób też zrozumieć wielu zjawisk badanych przez etnologa bez odwołania się do 
historycznych uwarunkowań. 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A NARODEM 57 

w niektórych przypadkach natomiast można mówić o tożsamości etnicznej, 
t j . o identyfikacji z grupą „swoich", z lokalnym terytorium, uczestnictwie 
w cząstce kultury polskiej, utożsamianej najczęściej z religią rzymskokatolicką 
i funkcjonowaniem tzw. „polskiego kościoła" 3 3 . 

Moim zdaniem, badanie zjawiska, jakim są narodziny idei narodu w gru­
pach etnicznych - czego przykładem są omawiani tu Łemkowie, Górnoślązacy 
i Poleszucy - wymaga połączenia co najmniej dwóch perspektyw. Jedną z nich 
jest perspektywa badacza, niezależnie od tego, czy jest on członkiem badanej 
zbiorowości, czy pochodzi spoza niej, drugą - perspektywa członków tejże 
zbiorowości (należy ją jednak odróżnić od perspektywy badacza będącego jej 
członkiem). Konieczność uwzględniania różnych perspektyw badawczych nie 
jest dziś niczym nowym dla etnologa. Od dawna bowiem stosowane jest tu 
podejście zwane etic, umożliwiające ogląd badanego zjawiska z zewnątrz oraz 
podejście typu emic, stwarzające (do pewnego stopnia) możliwość spojrze­
nia na badane zjawiska z perspektywy członków danej grupy. Tego typu 
działanie pozwala jednocześnie m.in. na uzwględnienie tzw. subiektywnych 
i obiektywnych wyznaczników identyfikacji czy tożsamości etnicznej i narodo­
wej. Wydaje się, że w przypadku zjawiska, jakim jest ujawnienie się idei 
narodowych w małych zbiorowościach etnicznych uwzględnienie tego typu 
wyznaczników, podobnie jak zastosowanie perspektywy badawczej określanej 
mianem emic i etic, jest wręcz konieczne. W przeciwnym przypadku nie mogli­
byśmy bowiem w pełni zrozumieć i wyjaśnić zachodzących na naszych oczach 
procesów i pozostawalibyśmy bezradni wobec prób ich opisu. 

Zasygnalizowana tu rozbieżność stanowisk dotyczących stosowanej termino­
logii ('grupa etniczna' czy 'naród'?), jak też przyjętej perspektywy badawczej 
wskazuje, że między grupą etniczną a narodem znajduje się dziś nie tylko wiele 
zbiorowości (ich przykładem są omawiani tutaj Łemkowie, Górnoślązacy 
i Poleszucy), lecz, że znaleźli się tam również sami badacze. Ich zadaniem jest 
jednak ciągłe poszukiwanie pojęć umożliwiających taki opis badanych zjawisk, 
który oddawałby ich istotę i był najbliższy rzeczywistości ujmowanej z różnych 
perspektyw badawczych. 

L I T E R A T U R A 

A d l e r E . 1993, Nacjonalizm i mniejszości narodowe w Europie, Zeszyty Naukowe Uniwersytetu 
Jagiellońskiego. Prace Historyczne, z. 107, s. 65-81. 

B a b i ń s k i G . 1997, Pogranicze polsko-ukraińskie. Etniczność. Zróżnicowanie religijne. Tożsa­
mość, Kraków, Zakład Wydawniczy „Nomos". 

B a n k s M. 1996, Ethnicity: Anthropological Constructions, London, Routledge. 

3 3 Por. uwagi Ossowskiego (1967, s. 251-300) na temat „wielkich Poloków" oraz polskości 
w sensie etnicznym i ideologicznym, a także uwagi na temat „zbiorowości swojaków". Autor pisze 
m.in. o ludziach miejscowych, których polskość nie jest ideologiczna i którzy - odczuwając 
odrębność względem Niemców i mając świadomość etniczną - nie włączają się w polską zbioro­
wość narodową (tamże, s. 274). 



58 IWONA KABZIŃSKA 

B a r t h F . 1969, Introduction, [w:] Ethnic Groups and Boundaries. The Social Organisation of 
Cultural Difference, F . Barth (ed.), Boston: Little Brown. 

B a z i e l i c h B. (red.) 1995, Śląsk - etniczno-kulturowa wspólnota i różnorodność, Wrocław, 
Sudety. 

Bek kum van. D . H . J . 1999, To Belong and to Be Different: Balancing National and Ethnic 
Loyalties in Male Adolescents, [w:] Dominant Culture as a Foreign Culture: Dominant 
Groups in the Eyes of Minorities, J. Mucha (red.), East European Monographs, nr DXII , 
Columbia University Press, New York, s. 149-174. 

B r u b a k e r R. 1998, Nacjonalizm inaczej. Struktura narodowa i kwestie narodowe w nowej 
Europie, Warszawa-Kraków, Wydawnictwo Naukowe PWN. 

C z a j k o w s k i J. 1999, Studia nad Łemków szczyzną, Sanok, Muzeum Budownictwa Ludowego. 
C z a r n e c k i R. 2000, Europa ojczyzn? [w:] Europa ojczyzn. Materiały z seminarium „Rola 

i znaczenie ojczyzn w zjednoczonej Europie", P. Bromski (red.), Warszawa, NAVO, s. 15-19. 
C z e c h M. 1993, Kilka uwag o kwestii narodowościowej na Ukrainie, [w:] Ochrona praw mniej­

szości narodowych i religijnych, Z. Hołda (red.), Lublin, Instytut Europy Środkowowschod­
niej, s. 97-99. 

D o b r o w o l s k i K . 1938, Elementy rumuńsko-bałkańskie w kulturze ludowej Karpat polskich, 
Warszawa. 

D z i a d u l J . 2000, Jaskółka kala gniazdo, Polityka, 29.04.2000, s. 29-30. 
D z i e w i e r s k i M. 1997, Lemks as an Ethnic Group, [w:] Ethnic Minorities and Ethnic Majority. 

Sociological Studies of Ethnic Relations in Poland, M.S. Szczepański (red.), Katowice, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, s. 324-332. 

E b e r h a r d t P. 1992/93, Przemiany narodowościowe na Białorusi w X X w., Przegląd Wschodni, 
t. 2, z. 3 (7), s. 527-556. 

G e l l n e r E . 1991, Narody i nacjonalizm, Warszawa, Państwowy Instytut Wydawniczy. 
Geremek R. 2000, Oto kroczy nowa Europa, Życie, 4-5.03.2000. 
G e r l i c h M. G. 1994a, O poczuciu przynależności narodowej i stosunku do „obcych". Uwagi na 

marginesie badań nad świadomością narodową współczesnych Górnoślązaków, Polska 
Sztuka Ludowa. Konteksty, R. X L V I I I , nr 1-2, s. 130-135. 
- 1994b, „Śląska krzywda" - przejaw zbiorowego poczucia poniżenia wśród górnośląskiej 
ludności rodzimej (okres międzywojnia), Etnografia Polska, t. 38, z. 1-2, s. 5-24. 
- 1996, „Jestem Górnoślązakiem". Co to znaczy?, [w:] Konflikty etniczne. Źródła - Typy 
- Sposoby rozstrzygania, I . Kabzińska-Stawarz, S. Szynkiewicz (red.), Instytut Archeologii 
i Etnologii PAN, Warszawa, Biblioteka Etnografii Polskiej, t. 51, s. 191-196. 
- 1997, W poszukiwaniu narodu śląskiego, Śląsk, nr 8, s. 6-9. 

G o l i ń s k i C. 2000, Białoruski jednak triumfuje, Gazeta Wyborcza, 13.01.2000. 
I w a n o w M. 1991, Pierwszy naród ukarany. Polacy w Związku Radzieckim 1921-1939, War-

szawa-Wrocław, PWN. 
H o ł u s z k o M. 1992, Mniejszości narodowe i etniczne w Polsce, referat przedstawiony na kon­

ferencji „Mniejszości narodowe i religijne w postkomunistycznej Europie Środkowo-
-Wschodniej", Lublin, 20-22 października 1992 r. 

J a s i e w i c z Z. 1980, Tatarzy polscy. Grupa etniczna czy etnograficzna? Lud, t. 64, s. 145-157. 
- 1992, Polacy z Ukrainy w Kazachstanie. Etniczność i historia, Lud, t. 75, s. 11-54. 

Jenk ins R. 1998, Rethinking Ethnicity. Arguments and Explorations, London: Sage Publications. 
J о ce 1 y n E . 1998, Nationalism, Identity and the Belarusian State, [w:] National Identities and Ethnic 

Minorities in Eastern Europe, R. Taras (ed.), New York: MacMillan Press Ltd., s. 73-83. 
Jones S. 1998, The Archaeology of Ethnicity: Constructing Identities in the Past and Present, 

London: Routledge. 
K a b z i ń s k a I . 1999, Wśród „kościelnych Polaków". Wyznaczniki tożsamości etnicznej (narodo­

wej) Polaków na Białorusi, Warszawa, Instytut Archeologii i Etnologii PAN, Biblioteka 
Etnografii Polskiej, t. 54. 

K i j o n k a T. 1997, Ślązak - czyli kto?..., Śląsk, nr 8, s. 3-4. 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A NARODEM 59 

K i r s e n k o M. 1993, Polityka Ukrainy wobec mniejszości narodowych, [w:] Polityka narodo­
wościowa państw Europy Środkowowschodniej} J.Z. Pietraś, A. Czarnocki (red.), Lublin, 
Instytut Europy Środkowowschodniej, s. 187-191. 

K ł o s e k E . 1993, „Swoi" i „obcy" na Górnym Śląsku od 1945 roku. Środowisko miejskie, Wrocław. 
- 1995, Meandry współczesnej identyfikacji etnicznej na Górnym Śląsku, [w:] Śląsk - etnicz-
no-kulturowa wspólnota i różnorodność, B. Bazielich (red.), Wrocław, Sudety, s. 123-137. 
- 1999, Tożsamość etniczna śląskiej ludności rodzimej jako element świadomości potocz­
nej i przedmiot naukowej refleksji, [w:] Studia Etnologiczne i Antropologiczne, t. 2: Kultury 
regionalne i pogranicza kulturowe a świadomość etniczna, I . Bukowska-Floreńska (red.), 
Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, s. 245-255. 

K ł o s k o w s k a A. 1996, Kultury narodowe u korzeni, Warszawa, Wydawnictwo Naukowe PWN. 
К o b e ck aj t e H. 1993, Polityka Litwy wobec mniejszości narodowych, [w:] Polityka narodowoś­

ciowa państw Europy Środkowowschodniej, J.Z. Pietraś, A. Czarnocki (red.), Lublin, In­
stytut Europy Środkowowschodniej, s. 209-216. 

K o k l u c h i n W. 1995, Poleszucy, [w:] Wschodnie pogranicze w perspektywie socjologicznej, 
A. Sadowski (red.), Białystok, Wydawnictwo Ekonomia i Środowisko, s. 117-132. 

K o z ł ó w L . 1993, Kwestia Polesia. Przeszłość, teraźniejszość, przyszłość, [w:] Ochrona praw 
mniejszości narodowych i religijnych, Z. Hołda (red.), Lublin, Instytut Europy Środkowo­
wschodniej, s. 91-95. 

K w a ś n i e w s k i K . 1997, Czy istnieje narodowość śląska? Sprawy Narodowościowe, t. 6, z. 1 
(10), s. 129-151. 

K u r c z Z. 1997, Wstęp, [w:] Mniejszości narodowe w Polsce, Z. Kurcz (red.), Wrocław, Wydaw­
nictwo Naukowe Uniwersytetu Wrocławskiego, s. 7-16. 

Ł o d z i ń s k i S. 1992, Struktura narodowościowa Polski i polityka wobec mniejszości w latach 
1989-1992, Biuro Studiów i Ekspertyz Kancelarii Sejmu, raport nr 22. 

M a g o s c i P. 1992, Karpato-Rusini: obecny status i perspektywy, Sprawy Międzynarodowe, 
nr 7-12, s. 95-110. 

M a t i u n i n S. 1993, Narody - konflikty - represje, [w:] Polityka narodowościowa państw Europy 
Środkowowschodniej, Z. Pietraś, A. Czarnocki (red.), Lublin, Instytut Europy Środkowo­
wschodniej, s. 26-30. 

M i c h n a E . 1995, Łemkowie. Grupa etniczna czy naród?, Kraków, Zakład Wydawniczy „Nomos". 
M i h a l a s k y S.Y. 1998, Etno-national Orientation Among Lemkos in Poland, [w:] National 

Identities and Ethnic Minorities in Eastern Europe, R. Taras (ed.), New York, MacMillan 
Press Ltd., s. 208-224. 

N о wick a E . , 1989, Etniczność a sytuacja mniejszościowa, Przegląd Polonijny, R. 15, z. 1, s. 43-57. 
O b r ę b s k i J. 1936, Problem etniczny Polesia, Sprawy Narodowościowe, nr 1-2, s. 1-21. 
O s s o w s k i S. 1967, Więź regionalna i więź narodowa na Śląsku Opolskim, [w:] Dzieła, t. 3, 

Warszawa, s. 251-300. 
P a c t w a B. 1997, Religion and Ethnic-National Identity of Lemks, [w:] Ethnic Minorities and 

Ethnic Majority. Sociological Studies of Ethnic Relations in Poland, M.S. Szczepański 
(red.), Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, s. 333-349. 

Penrose J. 1995, Globalization, Fragmentation and a Dysfunctional Concept of Nation: the 
Death Knell of „Nation States" and the Salvation of Cultural Diversity?, [w:] The Ethnic 
Identities of European Minorities. Theory and Case Studies, B. Synak (red.), Gdańsk, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, s. 11-25. 

P o s e r n - Z i e l i ń s k i A. 1982, Tradycja a etniczność. Przemiany kultury Polonii amerykańskiej, 
Wrocław, Ossolineum. 

R e i n f u s s R. 1990, Śladami Łemków, Warszawa. 
Rougemont D. de 1995 (?), List otwarty do Europejczyków, Warszawa, Oficyna Wydawnicza 

Volumen. 
R z e p l i ń s k i A. 1993, Położenie mniejszości narodowych w Polsce, [w:] Ochrona praw mniej­

szości narodowych i religijnych, Z. Hołda (red.), Lublin, Instytut Europy Środkowo­
wschodniej, s. 37-66. 



60 IWONA KABZIŃSKA 

R z y m e ł k a J. 1995, Kilka refleksji o tożsamości regionalnej zwanej górnośląską, [w:] Wokół 
śląskiej tożsamości, K . Wódz (red.), Katowice, s. 90-93. 

S a d o w s k i A. 1991, Narody wielkie i małe. Białorusini w Polsce, Kraków, Instytut Religioznaw­
stwa, Uniwersytet Jagielloński. 
- 1995, Pogranicze polsko-białoruskie. Tożsamość mieszkańców, Białystok, Trans Humana. 

S z c z e p a ń s k i M.S. 1993, Regionalizm górnośląski w świadomości społecznej, [w:] Czy Połska 
będzie państwem regionalnym?, G. Gorzelak, B. Jałowiecki (red.), Warszawa, Europejski 
Instytut Rozwoju Regionalnego i Lokalnego, s. 205-233. 
- 1999, Region pogranicza kulturowego w perspektywie socjologicznej. Przypadek Gór­
nego Śląska, [w:] Studia Etnologiczne i Antropologiczne, t. 2: Kultury regionalne i pograni­
cza kulturowe a świadomość etniczna, I . Bukowska-Floreńska (red.), Katowice, Wydawnic­
two Uniwersytetu Śląskiego, s. 161-180. 

Szmeja M. 1997, Dlaczego Ślązacy z Opolszczyzny nie chcą być Polakami? [w:] Mniejszości 
narodowe w Polsce, Z. Kurcz (red.), Wrocław, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławs­
kiego, s. 107-117. 

S z y n k i e w i c z S. 1996, Silva ethnicum, [w:] Konflikty etniczne. Źródła - Typy - Sposoby 
rozstrzygania, I . Kabzińska-Stawarz, S. Szynkiewicz (red.), Warszawa, I A E PAN, Biblio­
teka Etnografii Polskiej, t. 51, s. 319-334. 

Ś m i e ł o w s k a M. 1999, Śląsk Opolski - pogranicze kulturowe a kwestie narodowe, [w:] Studia 
Etnologiczne i Antropologiczne, t. 2: Kultury regionalne i pogranicza kulturowe a świadomość 
etniczna, I . Bukowska-Floreńska (red.), Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 
s. 121-146. 

T o f f i er o wie A. i H. 2000, Kraj okrojony, Polityka, 12. 02. 2000. 
T i š k o v V . A . 1996, Konceptual'naja evoljucija nacional'noj politiki v Rossii, Issledovanija po 

prikladnoj i neotložnoj etnologii, nr 100, Moskva, Institut Etnologii i Antropologii R A N . 
W an at owi с z M. W. 1995, W kwestii tożsamości etniczno-kulturowej Górnoślązaków (refleksje 

historyka), [w:] Wokół śląskiej tożsamości, K . Wódz (red.), Katowice, s. 84-89. 
Z ł o t n i k a u A. 1992, MiżnacyjanaTnyja adnosiny na wschodnie-palieskim regionie, [w:] Belaru-

sika. Albaruthenica, kn. 2: Farmiravannie i razviccjo nacyjanal'naj samasvjadomasci biełaru-
saů. Materyjały miżnarodnaj navukovaj kanferencyi, jakaja adbyłasja u Maladzecznie 19-20 
żniunja 1992 g., Minsk, s. 228-233. 

Ż e c h o w s k i Z. A. 1997, Nation and ethnic groups, [w:] Ethnic minorities and ethnic majority, 
M.S. Szczepański (red.), Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, s. 33-45. 

Ż u r k o J. 1997, Łemkowie - między grupą etniczną a narodem, [w:] Mniejszości narodowe 
w Polsce, Z. Kurcz (red.), Wrocław, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, s. 51-62. 

IWONA KABZIŃSKA 

B E T W E E N E T H N I C GROUP AND NATION 

Summary 

The article consists of three parts. In the first the author describes ethnic differentiation of 
some of the states in Central and Eastern Europe, namely Poland, Lithuania, Ukraine and 
Belarussia. She emphasizes differences in data concerning numbers of particular ethnic groups 
(national minorities) as they come from different sources: either official censuses or surveys of 
independent research centres or institutions representing respective minorities. For instance, data 
recorded by the minority centre indicate 80 thousand of the Lemkos in Poland, while official data 
say about 13-15 thousand, and independent records about 50 to 60 thousand. In the case of the 
Germans it is respectively 700 to 100 thousand, 350 to 500 thousand, or 300 to 350 thousand. 

The second part concentrates on the recent phenomenon: a remarkably increasing importance 
of nationalistic ideas in small ethnic groups which strive to be acknowledged as separate nations. 



MIĘDZY GRUPĄ ETNICZNĄ A NARODEM 61 

The author shows the instances of the Lemkos (mainly those living in Poland), the Upper Silesians 
(inhabiting the former Katowice district, southern Poland), and the inhabitants of Polesie (those 
from the western part of that region in Belarussia). It is worth mentioning that only part of the 
members of each of those ethnic groups are in favour of being acknowledged as a nation, and there 
are always formal associations speaking on their behalf. In each of those groups there are various 
options of group identity, they are by no means monolithic in this respect. 

From among the Lemkos following categories can be distinguished: the Lemkos-Ukrainians, the 
Lemkos-Poles, the Lemkos-Rusins and the Lemkos. That means that part of the Lemkos consider 
themselves to belong to the Ukrainian ethnographic group, part of them have become polonized. 

The inhabitants of Upper Silesia define themselves either as Pojes or as Poles of Silesian 
derivation, the Silesians, Polish-Silesians, Silesians-Poles, Silesians-Germans, the Germans-
-Silesians, the Germans. Part of the inhabitants of the region do reveal any definite national 
auto-identification. Both ethnographic and sociological researches show that in Upper Silesia 
regional auto-identification prevails. There have been, however no sufficient researches enabling 
us to ascertain the prevailing type of national identy in Polesie. We do not know how popular 
there the idea of the separate Polessian nation is, as it is supported by some members of the 
organization "Polissie" founded in 1988. 

The third part of the paper is dedicated to problems of terminology. The author pointed out 
that some of the social scientists dealing with problems of ethnicity employ the terms 'ethnic' 
(group, identity, consciousness etc) and quit the terms 'nation' (resp. national identity and 
consciousness). Other authors are in favour of both the terms - 'nation' and 'ethnic group' and 
consequently (by the way, many scholarly texts lack in consequence) 'ethnic' and 'national 
minority', 'identity', 'consciousness', 'self-definition'. 

The problem the author raises concerns the most adequate terms and concepts for describing 
the situation when the idea of nation appears among small ethnic societies. What terms to use if 
we give up those of 'nation' and 'national consciousness (identity)'? How to describe and explain 
the inner conflict between ethno-cultural identity and sense of belonging to a particular 'host-
-nation', a kind of conflict frequently occuring among members of minority groups? 

The author maintains that vanishing of the ideas of nation and national states (which were 
supposed to be replaced by those of regions) was announced too early. Nevertheless at the moment 
the social scientists are not unanimous as to when to apply the term 'nation' 'national minority' etc. 
There is no consensus even among those who study the same group. In the case of the Lemkos for 
instance some authors say about 'ethnic' (M. Dziewierski) others about ethno-national (B. Pactwa) 
identity. The Lemkos are either defined "between the ethnic and national group" (E. Michna, 
J. Zurko) or included into national minorities living in Poland (A. Rzepliński). In effect, not only 
particular groups are "between ethnic group and nation". Some research workers are there too. 

The author points out that it is a duty of every scholar to seek concepts which would allow 
for describing particular situations in the most adequate way, so that they would show their very 
essence. The idea of nation appearing among small ethnic groups belongs to such situations. 

In considering socio-cultural processes it would be desirable to take into account two perspec­
tives: those referred to as emic and etic, i.e. from both points of view - that of the subjects of the 
study and of the research workers themselves. 


