
„Etnografia Polska", t. X X : 1976 z. 1 

R Y S Z A R D T O M I C K I 

SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY * 

„Wystarczy poznać mit, aby zrozu­
mieć życie" G. van der Leeuw, 
L'homme primitif et la religion 

Z wielu możliwych form świadomości ludowej wybraliśmy do analizy 
mit kosmogoniczny wychodząc z założenia, że skoro każdy mit zawiera 
pewną strukturę odnoszącą się jednocześnie do przeszłości, teraźniejszo­
ści i przyszłości 1 , to mit mówiący o początku wszechrzeczy — kosmosu 
powinien zawierać rodzaj superstruktury, a tym samym być niejako fun­
damentem, na którym wspiera się światopogląd ludowy. Zadaniem tedy 
poniższego studium będzie rekonstrukcja struktury mitu kosmogonicznego 
i wskazanie niektórych przynajmniej z jego- funkcji modelujących w i n ­
nych dziedzinach tradycyjnej kultury chłopskiej. 

Istnienie wśród wielu społeczności chłopskich aż do początków X X wie­
ku koncepcji kosmogonicznej przypisującej stworzenie świata Bogu i Dia­
błu było swego rodzaju ewenementem kulturowym. Gdy w połowie 
X I X wieku u Słowian wschodnich i południowych zanotowano' pierwsze 
wersje mitu okazało się, że w schrystianizowanej od stuleci Europie, k tó­
ra przeżyła najpierw kampanię antyheretycką, a nieco- później kontrrefor­
mację, w środowiskach ludowych krążą nadal mity odbiegające znacznie 
od oficjalnie przyjętej i upowszechnianej kosmogonii judeochrześcijań-
skiej. Szybko wzbudziły one zainteresowanie badaczy starożytności oraz 
kultury ludowej i przez kilkadziesiąt lat owa „dualistyczna legenda 0 1 stwo­
rzeniu ziemi" wracała co jakiś czas na karty publikacji etnograficznych. 
Dociekania uczonych, skoncentrowane niemal wyłącznie wokół genezy m i -

* Zainteresowania mitologią mają w krajach słowiańskich długą, choć nieciągłą — 
zarówno w sensie historycznym, jak i metodologicznym — tradycję. Badania mi-
toznawcze kontynuowane są obecnie przede wszystkim przez niektórych uczonych 
w ZSRR. Niestety, nie było możl iwe w ramach tego, i tak obszernego, artykułu 
omówienie ich dorobku, budzącego duże zainteresowanie na Zachodzie. Mamy na­
dzieję, iż zdołamy podjąć ten temat w jednym z najbliższych tomów „Etnografii 
Polskiej". 

í Por. C. Lévi-Strauss, Struktura mitów, [w:] Antropologia strukturalna, War­
szawa. 1970, s. 288-289. 



48 RYSZARD TOMICKI 

tu, skierowały się zrazu ku najbliższym możliwym jego źródłom — doktry­
nom średniowiecznych sekt i ruchów społeczno-religijnych. Jak się w y ­
daje, z racji przede wszystkim geograficznych za animatora koncepcji 
ludowej uznano początkowo kosmogonię bogomiłów 2 . W miarę przyby­
wania materiałów źródłowych okazało się jednak, że zasięg występowania 
mitu kosmogonicznego przekracza znacznie możliwości jej oddziaływania. 
Pojawiły się więc nowe hipotezy upatrujące w micie pozostałości religii 
przedchrześcijańskiej i zagadkowych bóstw Czernoboga i Biełboga, bądź 
też — szczególnie w ostatniej fazie badań — uznające go za archaiczny 
składnik kultury indoeuropejskiej 3. Później jeszcze, kiedy stwierdzono 
istnienie dualistycznych koncepcji kosmogonicznych wśród ludów Dale­
kiego Wschodu oraz Indian północnoamerykańskich sformułowanie jakiej­
kolwiek ogólnej teorii genetycznej okazało się niezwykle trudne 4 . 

W końcu X I X wieku zainteresowanie mitem wyraźnie słabnie, 
a w pierwszej dekadzie naszego stulecia znika on z warsztatów badaczy, 
chociaż tu i ówdzie publikowano jeszcze nowe teksty. Co ciekawe, ten 
oryginalny wytwór kulturowy, jeden z najbardziej chyba intrygujących 
elementów tradycyjnego światopoglądu, został zupełnie niemal zapomnia­
ny przez etnografów s . O ile sytuację tę trudno jest zrozumieć, o tyle dość 

2 Wpływ tej sekty, rozpowszechnionej m. in. w Bułgarii nie jest zupełnie wy­
kluczony. Por. M. L o o s, Dualist Heresy in the Middle Ages, Praha 1974, roz­
dział V I I ; M. E1 i a d e, Sacrum — mit — historia, Warszawa 1970, s. 205; 
O. D a h n h a r d t , Natursagen. Eine Sammlung Naturdeutender Sagen, Marchen, 
Fabeln und Legenden, Bd. 1, Sagen zum Alten Testament, Leipzig und Berlin 1907, 
s. 38-41. Hipotezy A. N. Weselowskiego i W. Radczenki wywodzące słowiańską ko­
smogonię dualistyczną z herezji bogomilskiej zakwestionowane zostały już na po­
czątku X X wieku, por. A. M. Z o ł o t a r i e w , Rodowoj stroj i pierwobytnaja mi-
fologija, Moskwa 1964, s. 274-276; tamże poglądy autora pracy, wydanej 23 lata po 
jej napisaniu. 

3 Por. próby rekonstrukcji mitu kosmogonicznego przedchrześcijańskich Słowian 
na tle indoeuropejskim, W. W. I w a n o w , W. N. T o p o r ó w , Issledowanija 
w oblasti sławjanskich driewnostiej. Leksiczeskije i frazeologiczeskije woprosy rie-
konstrukcji tiekstow, Moskwa 1974. 

4 Przegląd hipotez w M. D r a g o m a n ó w , Dualističeskoto mirotvorenie, 
„Sbornik za narodnia umotvorenija, nauka i kniźnina", t. V I I I : 1892, s. 257-314; 
t. X : 1894, s, 1-68; por. też recenzję B. G r a b o w s k i e g o , „Wisła", t. X : 1896, 
s. 406-419; M. P. D r a g o m a n ó w , Notes on the Slavic Religio-Ethical Legends: 
The Dualistic Creation of the World, transí, by Ear l W. Count, Indiana University 
Publications, Russian and East European Series, VOL 23, The Hague 1961; na temat 
amerindiańskich odmian mitu oraz hipotez genetycznych por. F . L . U11 e y, The 
Migration of Folktales: Four Channels to the America, „Current Anthropology", vol. 
15: 1974, No 1, March s. 7-8, tamże dyskusja, szczególnie głos Earla W. Count. 

s Przynajmniej jeśli mowa o etnografach polskich, a także — o ile nam wiado­
mo — słowiańskich (z wyjątkiem Z o ł o t a r i e w a, op. cit.); К. Moszyński nie 
wspomina nawet mitu w Kulturze ludowej Słowian. Jedynie J . Krzyżanowski klasy­
fikuje go pod numerem 2450 jako bajkę (!) o powstaniu ziemi, J . K r z y ż a n o w ­
s k i , Polska bajka ludowa w układzie systematycznym, Warszawa 1963, t. 2, s, 172-



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 49 

oczywiste wydają się być powody zaniechania badań nad mitem w po­
czątkach X X wieku. Intensywnie prowadzone, przynajmniej przez k i lku 
uczonych, prace 6 utknęły bowiem w martwym punkcie. Zdecydował o tym 
profil badań wyznaczony wyłącznie przez dwa czynniki — dualistyczny 
charakter kosmogonii oraz genetyczno-dyfuzjonistyczne nastawienie ubie-
głowiecznej etnografii. Rychło okazało się, iż przybierający różne formy 
dualizm kosmogoniczny jest cechą nader szeroko rozpowszechnioną. Ba­
danie zaś źródeł i zasięgu poszczególnych epizodów — mających wiele 
analogii w różnych koncepcjach starożytnych i średniowiecznych — także 
nie przyniosło zadowalających rezultatów. Pojawiały się one w rozmaitych 
układach nie wykazujących żadnej logicznej prawidłowości. Sytuację ba­
daczy w końcowym etapie zainteresowań mitem wyraża doskonale opinia 
M. Dragomanowa i pochodzeniu najwcześniejszej wersji mitu, znanej 
z XVI-wiecznych manuskryptów ruskich. Otóż według ówczesnego roze­
znania mit mógł przywędrować do Rosji „albo z południa od Bułgarów, 
albo z Azji Mniejszej przez Morze Czarne, albo z Kaukazu lub też ze 
wschodu od ludów turskich" 7 . 

Brak zainteresowania miejscem i rolą mitu kosmogonicznego w kul ­
turze ludowej był w owych czasach zjawiskiem typowym, mającym 
źródło w panujących naonczas poglądach na kulturę. Fakt istnienia wśród 
ludności wiejskiej, od szeregu wieków wyznającej religię chrześcijańską, 
koncepcji sprzecznej z jej charakterem i nawiązującej do tradycji przed­
chrześcijańskich lub w najlepszym razie .heretyckich nie wymagał t łuma­
czenia. Zaskakuje jednak pominięcie religii chrześcijańskiej w zestawie 
hipotetycznych źródeł kosmogonii ludowej, skoro wzięto pod uwagę nawet 
irański zerwanizm i teorie gnostyków. Tymczasem wiele epizodów mitu 
nawiązuje wyraźnie do niektórych części Bibl i i lub jej apokryfów. Powo­
dem wykluczenia tego źródła był zapewne jeden ze wspomnianych już 
czynników określających charakter XIX-wiecznych badań — badaczy i n -

-173. Więcej uwagi poświęcił mitowi M. E l i a d e , Méphistophéles et l'Androgyne, 
Gallimard 1962 (por. fragment tej pracy w: M. E l i a d e , Sacrum..., s. 199-246), 
ale interesował go przede wszystkim motyw pokrewieństwa, braterstwa, sympatii 
i współpracy między Bogiem i Diabłem jako wyraz coincidentia oppositorum. Eliade 
powołuje się tam na dwie swoje prace szerzej traktujące o micie kosmogoniczmym. 
Są to: Preistoria unui motiv folkloric románese, „Buletinul Bibliotecii Romane din 
Freiburg", t. I I I : 1955-1956, s. 41-54, oraz Mythologies asiatiąues et folklore sud-est 
europeen. I. Le plongeon cosmogoniąue, „Revue de 1'Histoire des Religions", 160: 
1961, s. 157-212. Do obu nie udało się nam dotrzeć. 

6 Na uwagę zasługują przede wszystkim D r a g o m a n ó w , op. cit., oraz 
A. W e s e l o w s k i j , Dualisticzeskija powierija o mirozdanii, „Razyskanija w oblasti 
russkogo duchownogo sticha" t. X I - X V I I : 1889, (XI) s. 1-116; t e n ż e , К  woprosu 
o dualisticzeskich kosmogonijach, „Etnograficzeskoje Obozrienie", 1890 nr 2, s. 32-48; 
t e n ż e , Jeszczo po woprosu o dualisticzeskich kosmogonijach, „Razyskanija...", 
t. X V r i I - X X I V : 1891, (XX) s. 105-136. 

7 Cyt. za: D á h n h a r d t , op. cit., s, 51. 

4 — Etnografia Polska, ХХД 



50 RYSZARD TOMICKI 

teresowała jedynie idea dualizmu, a takiej w kosmogonii judeochrześcijań-
skiej nie ma (przynajmniej w formie ujawnionej). 

Dualistyczne mity kosmogoniczne znane były nie tylko przez słowiań­
skie społeczności chłopskie; identyczne lub bardzo podobne do nich noto­
wano w X I X i X X wieku wśród Rumunów, Węgrów, Litwinów, Estoń­
czyków i Finów, a z, drugiej strony u wielu ludów azjatyckich (Wogułów, 
Czeremisów, Mordwinów, Wotiaków, Buriatów, Jakutów, Armeńczyków, 
niektórych plemion kurdyjskich i td . ) 8 . Rozległość geograficzna występo­
wania tego samego schematu kosmogonicznego jest faktem niezmiernie 
interesującym, ponieważ przynajmniej część z wymienionych społeczności 
nie była poddana tak silnej infiltracji jakiejkolwiek doktryny religijnej, 
jak społeczności europejskie. Zresztą i na terenach słowiańskich zauważa 
się różną częstotliwość występowania mitu, wykazującą zbieżność z grani­
cami zasięgu Kościołów wschodniego i zachodniego. Znaczna część zna­
nych nam tekstów pochodzi z terenów zamieszkanych przez ludność wy­
znającą prawosławie lub religię greckokatolicką. Z obszarów objętych od­
działywaniem kościoła rzymskokatolickiego1 i kościołów reformowanych 
znamy stosunkowo niewiele mitów (co nie musi świadczyć, że ich nie by­
ło B) lub są to wersje stanowiące jakby stadium przejściowe między m i ­
tem dualistycznym a oficjalną wersją biblijną. Są one, jak się wydaje, 
świadectwem transformacji interesującego nas mitu prowadzących do peł­
nego uzgodnienia jego treści z ideą chrześcijańską, a tym samym do auto­
matycznego zaniku wersji dualistycznej. Niemniej jednak w krajach 
o przewadze wyznania katolickiego1 lub jego zreformowanych odmian, 
a więc w Polsce, na Litwie, na Węgrzech i w Rumunii znana była typo­
wa dualistyczna postać mitu 1 0 . 

Jak wynika z powyższych uwag, tytuł artykułu nie ma bynajmniej 
na celu przywiązania rozpatrywanej wersji kosmogonii do terenów etnicz­
nie słowiańskich. Wskazuje on tylko, że przedmiotem analizy będą mity 
wyłącznie słowiańskie, tzn. zanotowane wśród słowiańskich społeczności 
chłopskich. Nie wnikając w prawdopodobieństwo wniosków wynikłych 

8 Najobszerniejszy zbiór materiałów w D a h n h a r d t , op. cit.; patrz też: 
A. A f a n a s j e w , Poeticzeskija wozzrienija Slawjan na prircdu, Moskwa 1868, 
t. I I ; J . S. G u r i e w i c z , Kosmogoniczeskije priedstawlenija u nasielenija Olen-
skogo rajona, „Sowietskaja Etnografia", 1948 nr 3; N. O. S u m co w, Otgoloski 
christianskich priedanij w mongolskich skazkach, „Etnograficzeskoje Obozrienie", 
1890 nr 3. 

9 Być może również w zachodniej Europie rozpowszechnione były podobne mity. 
D á h n h a r d t (op. cit., s. 164-165) podaje za: „Revue des Traditions Populaires", 
red. P. Sébillot, I , s. 202-203 interesujące zestawienie tworów Boga i Diabła, według 
wierzeń ludności Górnej i Dolnej Bretanii. Oto kilka z nich — Bóg stworzył ziemię, 
Diabeł wodę, Bóg słońce, Diabeł księżyc, Bóg dzień, Diabeł noc, Bóg życie, Diabeł 
śmierć. Podział roślin, ryb, ptaków, zwierząt i rzeczy odpowiada w wielu wypad­
kach poglądom słowiańskim. 

" D á h n h a r d t , op. cit. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 51 

z badań XIX-wiecznych (a zaznaczyć trzeba, że podobne studia porów­
nawcze przy wykorzystaniu współczesnej aparatury pojęciowej przynio­
słyby zapewne interesujące rezultaty) przyjmujemy, iż mit jest wytworem 
synkretycznym uformowanym przynajmniej w części z elementów stano­
wiących pierwotnie składniki religii chrześcijańskiej lub będących ich 
przetworzeniem. Celem analizy będzie poznanie jego struktury oraz miej­
sca i roli w systemie wierzeń religijno-magicznych w społecznościach 
chłopskich X I X i początku X X wieku. 

Mówiąc o składnikach pochodzenia chrześcijańskiego stwierdziliśmy 
pośrednio, że mit kosmogoniczny skonstruowany jest z szeregu obrazów 
i epizodów, pojawiających się także jako całości autonomiczne lub jako 
składniki innych wierzeń, bajek, legend, a nawet opowieści humorystycz­
nych. Zgromadzone w micie mają jednak specjalne znaczenie; są określa­
ne przez mit jako całość. Posłużmy się bardzo sugestywnym i naszym zda­
niem trafnym przykładem zaczerpniętym z dzieł Claude Lévi-Straussa. 
Charakteryzując wiedzę pierwotną przyrównał on ją do swoistej dziedziny 
twórczości, zwanej bricolage. Twórca — konstruktor wykorzystuje tam 
w charakterze tworzywa różne „środki zastępcze", których zbiór jest 
niejednorodny i przypadkowy, nie związany z realizowanym zamysłem. 
Nie określa go projekt dzieła, lecz instrumentalność owych środków. Za­
mysł twórczy decyduje natomiast o tym, które z nich zostaną użyte do 
jego realizacji. Bricoleur — „Indaguje wszystkie te niejednorodne przed­
mioty stanowiące jego skarbiec, aby zrozumieć, co każdy z nich mógłby 
»znaczyć«, co w sumie pozwoli określić zespół, o stworzenie którego' cho­
dzi, lecz który ostatecznie różnić się będzie od istniejącego zasobu przed­
miotów tylko wewnętrznym układem treści" 1 1 . 

Mit, podobnie jak ów rezultat pracy bricoleura, nie jest zbiorem przy­
padkowych obrazów, lecz całością o określonej strukturze, stanowiącej tę 
wewnętrzną wartość mitu, która decyduje o jego jednoczesnej aktualności 
w trzech zakresach skali chronologicznej: w przeszłości, teraźniejszości 
i przyszłości. 

W przypadku mitu kosmogonicznego odpowiednikami środków zastęp­
czych są obrazy mające status znaków. Pytanie o ich znaczenie musi za­
tem kierować się z jednej strony ku układowi kulturowemu, określające­
mu ich skalę semantyczną, z drugiej zaś ku tekstowi, w którym funkcjo­
nują jako elementy uwikłane w sieć związków z innymi elementami. 

Zanim podążymy śladem owego hipotetycznego twórcy — konstruk­
tora, by analizując „środki", elementy i ich układ dowiedzieć się, co „mó­
wił" mu każdy z nich i jakiej strukturze został podporządkowany, po­
święćmy nieco uwagi technicznym problemom analizy mitu. 

Istotne znaczenie dla kompleksowych badań, nawet tylko.w granicach 
Słowiańszczyzny, ma zebranie wszystkich wersji zanotowanych kiedykol-

1 1 C. L é v i - S t r a u s s , Myśl nieoswojona, Warszawa 1969, s. 33. 



52 RYSZARD TOMICKI 

wiek wśród społeczności chłopskich. Możliwe staje się wówczas wyodręb­
nienie wariantów typowo lokalnych oraz historycznie uwarunkowanych 
zmian treści. To samo odnosi się do wierzeń łączących się z mitem bezpo­
średnio, a ponadto do całej niemal dziedziny wierzeń i obrzędów ludo­
wych. One bowiem decydują w poważnym stopniu o możliwości dotarcia 
do wszystkich poziomów znaczeniowych mitu. Udało się nam zgromadzić 
około 50 tekstów, co stanowi tylko część z tych, które rozproszone po daw­
nych czasopismach i publikacjach są bardzo często praktycznie niedostęp­
ne. Z dużej ich jednorodności sądzić jednak można, że próba jest wystar­
czająca dla przyjętego przez nas celu. Niemal wszystkie teksty pochodzą 
z X I X i początku X X wieku; jedyny wyjątek stanowi tzw. legenda o Mo­
rzu Tyberiadzkim, mit pochodzący z XVI-wiecznych rękopisów z, terenu 
Wielkorusi, będący najwcześniejszą ze znanych obecnie wersją dualistycz­
nej kosmogonii ludowej. Dzięki niemu w interesującym świetle ukazują 
się niektóre przynajmniej historyczne aspekty genezy i struktury anali­
zowanego tekstu. 

Zawartość treściową zebranych mitów ukazuje tabela, do której ko­
mentarz, zawierający dane o pochodzeniu tekstu, źródle, skąd został za­
czerpnięty, oraz —• w miarę możliwości — jego pierwsze publikacje, poda­
jemy w przypisie 1 2 . Geograficzne rozmieszczenie materiału źródłowego 

1 2 Podane niżej oznaczenia mitów zgodne są z tabelą: 
M l — wersja apokryficzna z rękopisu Switok bozestwiennych knig, znana w kilku odpisach 
w X V i XVT w. na terenie północnej i wschodniej Rosji. Mit cytowany za D a h n h a r d t , 
op. cit., s. 45-46. Został on zaczerpnięty z publikacji V. J a g i ć, Slavische Beitrüge zu den 
biblischen Apokryphen. I. Die altkirchenslavische Texte des Adambuches, Denkschriften der 
Keiserl. Akad. d. Wissensch. Phil.-hist. kl. 42, Wien 1893, s. 44. Nieco odmienną wersję tego 
mitu podaje A f a n a s j e w , op. cit., s. 462-463. 
M 2 — Sieradzkie, cyt. za: I . P i ą t k o w s k ą , Obyczaje ludu ziemi sieradzkiej, „Lud", 
t. r v : 1898, s. 414-415. Wersja ta wykazuje zaskakujące podobieństwo z M 10, różne są tylko 
zakończenia. Nie wykluczone, że I . Piątkowska przetłumaczyła mit opublikowany np. przez 
Afanasjewa i przypisała go bezpodstawnie ludności sieradzkiej. Nierzetelność, a nawet fałszo­
wanie materiałów zarzucał tej pisarce i miłośniczce folkloru K. Moszyński, ale w tym wy­
padku brak podstaw do definitywnego przesądzenia kwestii pochodzenia wersji. Por. Słownik 
folkloru polskiego, red. J . Krzyżanowski, Warszawa 1965, s. 300-301; K . M o s z y ń s k i , Kul­
tura ludowa Słowian, Warszawa 1967, t. I I cz. 1, s. 47, 488, 531, 685. 
M 3 — Olszanka Turobińska, woj. lubelskie; cyt. za: M. M a c i ą g , Podania i legendy, „Wi­
sła", t. X V I : 1902, s. 329-330. 
M 4 — Granastów nad Popradem; wersja zanotowana w końcu 90-tych lat X I X wieku; cyt. za: 
J . G r z e g o r z e w s k i , Na Spiszu. Studya i teksty folklorystyczne, Lwów 1919, s. 65. 
M 5 — Ziemia Dobrzyńska; cyt. za: A. P e t r o w, Lud ziemi dobrzyńskiej, „Zbiór Wiado­
mości do Antropologii Krajowej", t. I I : 1878. 
M 6 — mit Filiponów z dawnych Prus Wschodnich; cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 54-55. 
M 7 — Dźwinogród i Dziewiętniki; cyt. za: W. G u s t a w i с z, Kilka szczegółów ludoznaw­
czych z powiatu bobreckiego, „Lud", t. VTII: 1902, s. 267-269. 
M S — Rakowa pod Tomaszpolem, Podole; cyt. za: J . B o i , Skąd powstał ląd, „Wisła", 
t. X V I : 1902, s. 797. 
M 9 — Żytomirskie, Wołyń; cyt. za: J . K i b o r t , Szlachcic łapciowy na Wołyniu, „Wisła", 
t. I X : 1897, s. 271. 
M 10 — Galicja; cyt. za: A f a n a s j e w , op. cit., s. 460-461. 
M 11 — wsie Ispas, Myszyn, Kluczew w ok. Kołomyi, Pokucie; cyt. za: O. K o l b e r g , Dzieła 
wszystkie, t. 31, Pokucie cz. Ш,  s. 81-83. 
M 12 — jw., s. 83-86. 



Zestawienie epizodów — wąik 

Epizod — wątek Warianty Epizod — wątek Warianty 

1 2 3 и . 5 6 7 8 9 10 11 12 13 % 15 16 17 1 

1 
Bóg i diabeł 
istnieją od po­
czątku 

a 

b 
С 

d 

Bóg nad wodą 

Obok Boga Piotr lub Eliasz 

Diabeł istnieje obok Boga 

Diabeł przebywa w wodzie 

+(2) 

+I3) 

+(2) 

+(3) 

+(2) 

+(3) 

+(2) 

+13) 
тттъ 

+ 

+ 

+ 

+ 
ттт» 

+(2) 

+(3) 
mmmm 

+(2) 
+(3) 

+ 

+ 
mmmm 

+(2 

+ Í 3 

+(1) 

+(2) 

+(2) 

+ (3) — 

+(2) 

+(3) 

+(2 

+(3 

— 
чнячв 

-

2 Istnieje także: 

a 
b 
с 

woda stworzona przez Boga 

woda istniejąca od początku 

woda i niebo 
+(D 

+(1) 
+ ID +11) + + (1) + (1) +(1) 

+(1) 

итшт +(1) — 
+(1) 

+ (1 
— 

— 

ч^н» 

-

3 Stworzenie ziemi 

a 

b 

с 

inicjatywa i sposób stworzenia od 
Boga; Diabeł nurkuje, wynosi garść 
piasku, Bóg rzuca na wodę i po­
wstaje ląd 

inicjatywa od Diabła, sposób od 
Boga, reszta jak (a) 

Diabeł kradnie część ziemi 

+(4) 

mmm +(4) 

чина 

+ (4) 
1 / . 
Hj(4) 

+(1) 

+(2) 

+ 11) 

+(2) 

+ (4) 

тт^т 

т^^ 

шЕятш 

+(2) 

+(4) 

mmmm +(4) 

тя^т> 

+ (4) 

+(4) 

4 
Formowanie 
ziemi 

a 

b 

с 

d 

ziemia rozrasta się sama 

próba utopienia Boga, Diabeł nosi 
go w 4 strony świata — ziemia 
rozrasta się 

Diabeł tworzy jałową część ziemi 
— góry, rzeki, bagniska, pustynie 

Eliasz formuje ziemię 

• н » 

+(5) 

тлтшл 

ФИНН 

тшшя 

штятг 

+(3) 

+I3) 

тттш 

+I5) 

ттт 

+ (4) 

^^тт 

+(5) 

тттш 

^ттт 

н м 

+(5) 

+ ( б ) +(1) 

+(7) 

+(5) 

+ (5 тшят 

5 
Stworzenie zwie­
rząt, roślin, na-, 
reedzi, obiektów 

a 

b 

с 

d 

tworzy Bóg i Diabeł 

tworzy Diabeł, Bóg zabiera mu 
podstępem lub ożywia 

Bóg tworzy, Diabeł „zanieczyszcza" 

Diabeł nie może ożywić lub two­
rzy „na opak" 

тштш 

тштъ 

+ (б) 

+(5) • M l 

mmmi 

+14) 

штшт 

•ЙЧ 

штаял 

mt^m 

• • V 

ттштш 

т^^ 

+ (3) 

т*^т тштшш 

ттт^ 

+(9) 

+ 

+(14) 

+(15) 

mmmm 

^ттт 

— -

6 
Stworzenie i hi­
storia ludzi 

a 

b 

с 

d 
e 

Bóg tworzy Adama 

Diabeł „zanieczyszcza" Adama (ra­
ni go) 

złamanie zakazu przez Ewę 

ukaranie ludzi 

wypędzenie z raju 

+(9) 

+(10) 

• • й ^тятш + (3) тш^тъ +(12) 

+ (13) 

+(14) 

+(15) 

+ (7) 

+(8) 

+(9) 

+(10) 
+(11) 

— — -

7 Powstanie nieba 

a 

b 
с 

Bóg odchodzi do nieba 

Bóg buduje niebo 

Diabeł też buduje niebo 

ттт 

+ (б) ^^тл т^^ш 

•и—» _ — 

+I6) 
— 

+(17) 
+16) -

8 
Stworzenie 
„pomocników" 

a 

b 
с 
d 

Bóg tworzy anioły 

Diabły są zbuntowanymi aniołami 

Diabeł tworzy anioły i diabły 

Diabeł tworzy diabły 

+ Í5) 

+ (6) 

+!7) 

+ (8) +(4) 

+(16) 

I- +(2) 

+ (1) 

+(2) 

-

9 
Walka Diabła 
z Bogiem 

a 

b 

Diabeł przeważa nad Michałem 
Archaniołem; pomoc Boga umożli­
wia pokonanie Diabła 

Michał lub Bóg przechytrza Diabła 

+ (7) •HIV т*^т 

^ттШ 

тт^т 

шшш* mmmm + 16) 

тнтш — — +(5) — — 

+(18) 

+(181 
! 

+(3) 

+(3) 

+ 

10 
Strącenie 
Diabłów 

a 

b 
с 
d 

Bóg (piorun) strąca Diabła 

Eliasz 

Michał Archanioł 

Diabeł jest zakuty 

«НПО* 

+(8) 

+ (7) 

*тшт 

+ 17) 

+18) 

+ (9) 
+ (6) + (7) + (2) 

+(3) 

+ ( Ю ) 
+(16) 

+(11) 

1_ • 

+(19) 

+(21) 

+ (4) 

+ 

+ 

11 Umowa o losie 
ludzi 

a 

b 

с 

d 

e 

f 

ziemia (jej część) należy do Diabła 

Adam zaprzedaje ludzi Diabłu 

Bóg zaprzedaje (zawiera z Diabłem 
umowę) 

żywi należą do Boga, umarli do 
Diabła 

Michal odzyskuje część zmarłych 

Chrystus lub Bóg odzyskuje zmar­
łych 

— — — — — — — — — — — — — г— 

+(1) 

— 

-

12 
Bóg przykuwa 
Eliasza ^штт тштш тт^т — — — — +(6) 

i 
+(20) м ч * +(5) -

13 Wizja końca 
świata 

ттт* — — т^^ +(9) ттт» — — — — +(4) +118) _ — — + 

Objaśnienie,: 

+ — epizod (wariant) nie wspomniany explicite, lecz wynikający z tekstu 
+(„ — trzeci epizod (wariant) w danym tekście 

Etnografia Polska XX/1 



w analizowanych mitach kosmologicznych 

Mit — M 

19 20 21 22 23 24 25 26 27 28 29 30 31 32 33 34 35 36 37 38 39 40 41 42 43 44 45 46 47 48 49 

+ (3) 

+(2) 

+(1) 

+(2) 

+ +13) 

+ (2) 

— 

+12) 

+(3) 

+(2) 

+(3) 

+(2) 

+(3) 

+ + 

+ 

+ 

+ 

+(2) 

+(3) 

+ 

+ 

+ 

+ 

+(2) 

+(3) 

+ 

+ 

+I2) 

+(3) 

+ 

+ 

+ 

+ 

+ 

+ 

+ 

+ 

+ 

+ 

+(2) 

+(3) — 

+(1) 

+(2) 

+ 

+ 

+(2) 

+(3) 

+12) 

+(3) 

— — +11) 
+ (3) 

+ 

+(1) 

— +(1) + (1) + 11) + + — 
+ (1) +(1) 

+(1) + (1) + + (1) + + + + +(1) — + (1) 
* 

+(1) 

+ (4) 

+(5) 

+ (4) +(1) 

+(2) 

+(4) 

+(5) 

+(4) 

+ (5) 

+(5) 

+ (б) 

+(1) +(1) 

+(2) 

+(1) +(2) 

+(3) 

+ (2) 

+ (3) 

+(4) 

+ (5) 

+(1) 

+ (2) 

+ (4) +(1) +(1) + И) +(1) 

+(2) 

+(2) 

+ (3) 

+ (4) 

+(5) 

+(1) + (4) 

— 

+I6) 

+I5) 

+I3) 

+15) 

— + |б) 

+(6) 

+ 18) 

+ 17) 

+(7) 

+ I9) + I2) 

+(3) — 

'l (Ь) 

+(4) 

+(5) 

+ (4) 

+ (5) + ( б ) +(4) +(5) 

+(2) 

— 

+(2) 

+ (б) +(3) 

+(4) 

+(5) +(7) 

+(6) 

+ (3) +(5) 

+ I2) 

+ (3) 

• 

— +(1) 

+(2) 

+ (7) 

+(9) 

+(11) 

+(1) +(4) + (7) + (9) + 

+(4) 

+ (6) 

— — — — — — 
+ (7) 

— +(4) — — — 
+ I6) 

— — — — — — +(3) 

+ (3) + (б) 
+(10) — • Ml !•• — — — — 

+(8) + (4) + (3) 

+(7) 

+(8) 

+ (б) 

+(7) 

+ (4) +(8) + (7) +(4) 
+(5) 

— — — — — — — — — — — — — — — — + (8) +I5) — — +(12) — — — 

+(5) 

+(7) 

+(3) 

•H) 
+(12) — — — — — 

+(10) 

— — — — _ +(9) +(6) + (7) — — +113) — +I8) 

+(D 

+(2) 

+I3) 

+(4) 

-
+ (У) 

+ ( Ю ) 

+111) 

+(12) 

+(1) 

+(2) 

+(3) 

+(6) 

— +I5) 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 53 

M 13 — Bortnik, Pokucie; cyt. za: S. P i o t r o w i c z , Znachorka i wróżka Jewdokia Boj-
czuk. Materyaly folklorystyczne ze wsi Bortnik na Pokuciu, „Lud", t. Х Ш :  1907, s. 119. 
M 14 — Berwinkowa i Żabie, Huculszczyzna; cyt. za: W. S z u с h i e w 1 с z, Huculszczyzna, 
Lwów 1908, t. IV, s. 2-10. 
M 15 — Hołowy, Huculszczyzna; zapis z 1902 г.;  S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 10-14. 
M 16 — Żabie-Słupejki, Huculszczyzna; cyt. za: S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 14. 
M 17 — Hołowy, Huculszczyzna; cyt. za: S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 15. 
M 18 — Hołowy, Huculszczyzna; cyt. za: S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 16. 
M 19 — Rostoki, Huculszczyzna; cyt. za: S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 18. 
M 20 — Hołowy, Huculszczyzna; cyt. za: S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 18-21. 
M 21 — ok. Peczeniżyna, zapis w 1904 r.; cyt. za: J . S с h n a i d e r, Lud peczeniżyński. Szkic 
etnograficzny, „Lud", t. X I I I : 1907, s. 202-203. 
M 22 — Huculszczyzna; cyt. za: J . S c h n a i d e r , Z kraju Hucułów, , ,Lud", t. V I : 1900, 
s. 265. 
M. 23 — Ukraina; cyt. za: M. Ż m i g r o d z k i , Ukraina. Cz. I: Theogonia i kosmografia 
ludu Ukrainy, „Lud", t. I I : 1896, s. 322-323. 
M 24 — Ukraina; cyt. za: Ż m i g r o d z k i , op. cit., s. 322. 
M 25 — Ukraina; cyt. za: Ż m i g r o d z k i , op. cit., s. 324. 
M 26 — ok. Jekaterynosławia (obecnie Dnieprozawodsk) nad Dnieprem, wersja publikowana 
w „Istoriczeskij Wiestnik" 1888, s. 730-736', cyt. za: Al . P., Cztery podania o stworzeniu świata, 
„Wisła", t. I V : 1890, s. 388. 
M 27 — Ukraina; wersja publikowana przez M. D r a g o m a n ó w a, Maloruskija narodnyja 
priedanija i razskazy. Kiew 1876, I , s. 89, cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 55. 
M 28 — Ukraina; wersja publikowana w P . P. C z u b i n s k i j , Trudy etnograficzesko-stati-
sticzeskoj ekspiedicji w zapadno-russki) kraj, snariaźennoj impieratorskim russkim gieografi-
czeskim obszczestwom. Jugozapadnyj otdiel. Matierialy i issledowanja sobrannyja d. rd. 
P. P. Czubinskim, I , 1872, s. 143-144, cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 55-56. 
M 29 — Ukraina, ok. Olgopola; wersja publikowana w C z u b i n s k i , op. cit., I , s. 142, cyt. 
za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 60. 
M 30 — Ukraina; wersja publikowana w „Kiewljanin", 1866 nr 4, cyt. za: D a h n h a r d t , 
op. cit., s. 139-140. 
M 31 — Ukraina; cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 187. 
M 32 — Bukowina; cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 43, 133-134. 
M 33 — Małorusini z północnych Węgier; cyt. za Dahnhardt, op. cit., s. 52; bliższe informacje 
o tej grupie patrz: А. Р. К  o v á с s, Ukrainische Streusiedlungen in Nordostungarn im 18.-19. 
Jahrhundert, „Acta Ethnographica", Budapest, t. ХХ П :  1973, nr 3-4, s. 371-415. 
M 34 — Chołopienicze, pow. borysławsM, gub. Mińska, Białoruś; cyt. za J . W i t o r t , Prze­
żytki starożytnego światopoglądu u Białorusinów, „Lud", t. I I : 1896, s. 215-216. 
M 35 — Białoruś; cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 54. 
M 36 — Wielkorus (?); cyt. za: A f a n a s j e w , op. cit., s. 458. 
M 37 — ludność zza j . Onega; cyt. za A f a n a s j e w , op. cit., s. 461-462 (autor przytacza mit 
za lokalnym pismem „Deń", 1862, s. 52); por. też D a h n h a r d t , op. cit., s. 47. 
M 38 — Wielkorus (?); wersja publikowana w „Etnograficzeskij Sborník", t. I V : 1864, cz. 1, 
s. 122, cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 43. 
M 39 — Wielkorus (?); cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 47. 
M 40 — Wielkorus (?); cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 47-48. 
M 41 — ok. Smoleńska; cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 53. 
M 42 — Raskolnicy z Estonii; wersja publikowana w C. R u s s w u r m , Sagen aus Hapsal, der 
Wiek, Osel und Runo, Reval 1861, s. 84, nr 83, cyt. za D a h n h a r d t , op. cit., s. 54. 
M 43 — gub. /Twerska; wersja publikowana w „Żiwaja Starina", t. I X , s. 393, cyt. za: D a h n ­
h a r d t , op. cit., s. 338-339. 
M 44 — gub. Twerska; cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 353. 
M 45 — Wielkorus; cyt. za: D S h n h a r d t , op. cit., s. 48. 
M 46 — Wielkorus (?); wersja publikowana w A. A f a n a s j e w , Narodnyja russkija legendy, 
London 1859, cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 53. 
M 47 — Bułgaria; wersja publikowana w A. S t r a u s s , Die Bulgaren, Leipzig 1898, s. 6 п., 
cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 2-3; spolszczony tekst podaje B. G r a b o w s k i w recenzji 
z „Sborník za narodni umotvorenija, nauka i knlżnina", t. VEI - VIH: 1892, „Wisła", t. X : 1896, 
s. 406-419. 
M 48 — Bułgaria; cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 44, 138. 
M 49 — Krakowskie; cyt. za: O. K o l b e r g , Dzieła wszystkie, t. 7, Krakowskie, cz. I I I , s. 3-7. 
Jest to najprawdopodobniej wersja skompilowana, ponieważ Kolberg podaje w przypisie, że 
mit znany był w Modlnicy, Modlniczce, Rząsce, Brzezi, Tomaszowicach, Giebułtowie, Koszkwi, 
Nara-mie, Michałowicach i in. wsiach. 



54 RYSZARD TOMICKI 

przedstawia schematyczna mapka (nie zawsze jednakże udało się precy­
zyjnie zlokalizować miejsce zanotowania mitu ze względu na brak dokład­
nych danych). Dodać wreszcie należy, iż oprócz wersji dualistycznych 
uwzględniono również teksty odbiegające od nich, przede wszystkim na 
skutek przypisania roh demiurga wyłącznie Bogu (pochodzą one z terenu 
Czechosłowacji, Bułgarii i Polski). Część ich jest zamieszczona w tabeli, 
pozostałe przytaczamy w miarę potrzeby jako materiał pomocniczy w przy­
pisach. 

Artykuł składa się z dwóch części. Pierwsza zatytułowana Struktura 
kosrnosu poświęcona jest omówieniu treści mitu (I) oraz analizie opisanej 
w nim struktury świata (II); t u staraliśmy się wskazać przypuszczalne 
źródła niektórych obrazów i epizodów, a także uporządkować elementy 
składowe tekstu. Część druga — Człowiek — zawiera próbę wstępnego 
przedstawienia ludowej teorii antropologicznej jako integralnego skład­
nika wizj i świata. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 55 

S T R U K T U R A KOSMOSU 

I 

P o c z ą t e k ś w i a t a 

Ludowy obraz stanu „zalążkowego" poprzedzającego stworzenie ziemi 
różni się zdecydowanie od opisu znanego z Księgi Rodzaju. Przede wszy­
stkim od początku istniał nie tylko Bóg 1 3 , lecz. także Diabeł. Jeśli w i n ­
nych kwestiach pomiędzy wersjami mitu występują rozbieżności, ten fakt 
potwierdzają one zgodnie 1 4 : 
M 43 — „Tylko Bóg i szatan nie są przez nikogo stworzeni i nikt nie wie, skąd oni 
są; ale anioły stworzył Bóg. Szatan był równy Bogu, gdyż bez niego nie mógł on 
[Bóg — przyp. RT] nic zrobić i stworzyć". 

Nawet mit z Krakowskiego, zbliżający się w swej treści do kosmogonii 
judeochrześcijańskiej (wg niego na początku istniało tylko niebo, wodę — 
morze oraz ziemię stworzył Bóg później) stwierdza: 
M 49 — „Najpierw było niebo, w niem Bóg światłości panował od wieków. Był tam 
i książę ciemny, niżej po lewej Jego stronie, który podlegał Bogu światłości". 

Większość wersji konstatuje po prostu współistnienie Boga i Diabła 
nie wnikając w ich pochodzenie. Bóg unosi się ponad wodami, chodzi po 
powierzchni morza lub pływa w łodzi. Diabeł, noszący różne imiona i naz­
wy (Szatan, Satanael, Szczezun, Czart, Tot-szczezby, Tryjuda, Aridnyk, 
Bida itd.) żyje obok Boga, przebywa w wodzie w jakiejś „bańce" lub czę­
ściej w pianie, a nieraz pływa po morzu w postaci wodnego ptaka. W jed­
nym z tekstów wielkoruskich taką samą postać ma Bóg: 

M 37 — „Po staroświatowym oceanie—morzu pływały dwa nury, pierwszy był 
biały nur, a drugi nur czarny. W postaci tych dwóch nurów pływali sam Pan 
Wszechwładca i szatan" 1 5 . 

Druga istotna różnica w stosunku do¡ Genesis to brak pierwotnej 
„pustki". Przestrzeń wypełniona jest „pierwszymi substancjami". Podług 
części mitów woda jest jedynym żywiołem istniejącym in illo tempore. 
Szereg mitów utrzymuje jednak, że istniało ponadto niebo. Przytoczmy 
kilka przykładów, które najlepiej wprowadzą nas w treść i klimat ludo­
wych wyobrażeń: 

и Nieraz jest to Jezus, por. M 23, M 29. 
14 Wyjątkiem są niektóre wersje zniekształcone, np. mit M 48 z Bułgarii, w któ­

rym Bóg tworzy Diabła powołując do życia swój cień. Stworzenie Diabła przypisują 
Bogu również mity ludów z południowego Ałtaju, Abakanowie, Mordwini, Cyganie 
transylwańscy, Finowie, por. E 1 i a d e, Sacrum..., s, 206-207. 

is p o r r o i ę nura w wierzeniach ludów Azji północnej; np. u Ewenków był on 
przewodnikiem szamana do dolnego świata oraz jedynym spośród ptaków wodnych, 
który zdołał przynieść ziemię z dna pierwotnej wody, „położył tę grudkę na wodzie, 
a ona zaczęła szybko rosnąć przekształcając się w średni świat (ziemię)", A. A n i -
s i m o w, Wierzenia ludów Północy. Wybór pism, Warszawa 1971, s. 255-256. 



56 RYSZARD TOMICKI 

M 2 — „Przed stworzeniem świata nie było nic, tylko niebo i morze. Bóg pływał 
po morzu w łódce i napotkał ogromną i gęstą pianę, w tej pianie mieszkał djabeł. 
Kto żeś ty? — zapytał Bóg. Weź mnie do siebie, do łódki, to ci powiem — odpo­
wiedział czart. No chodź — rzekł Bóg, a zaraz potem usłyszał". Ja jestem czart — 
odpowiedź wchodzącego. Milcząc płynęli". 
M 11 — „Z kińcie świata ny buło tak zemli, jak teperyczki, ale buly wsiudy po 
cilim świki lysz wody taj wody — odno more". 
M 15 — „Z perwowiku buła łysz woda, obłaky у Boh śjytyj. U oblakách spav Ałej . 
[Eliasz — przyp. RT], duch Bożyj, a Boh chodyv po woďi. Raz zrobyła sy na woďi 
szum, jykyjs kupak, jyk kawałok derewa, szczo krutyła sy po woďi jyk żywyj. Boh 
se wzdriw taj pytaje: Szczo ty je? — A wono widpowiło: Ja ne znaju. Żywyj sne, 
a ne możu ni chodyty, ni szczo bud' robyty. — Ce buv Tryjuda-Aridnyk [Diabeł — 
przyp. RT]. Boh ne znav z czoho win pochodyt, bo czort buv tak jyk Boh z perwo­
wiku. Ałe szczo Bohovy kuczyłos samomu chodyty po wod'í, pobłahosłowyv Boh 
tot szum, taj pytaje: Choczesz maty hołowu? — Choczu. — A ruky? — Choczu. — 
A nohy? — Choczu. — Tohdy dav Boh Aridnykowy ruky, nohy, oczy, het use. 
Wony stały sobi pobratymamy". 

Kompromis w sprawie istnienia lub nieistnienia nieba proponuje pe­
wien mit ukraiński: 
M 28 —• „Gdy Bóg znalazł Satanaela w szlamie, rzekł do niego: »Bądź aniołem« 
i dał mu dwa skrzydła i nakazał latać. Ale on nie mógł i otrzymał jeszcze dwa 
razy po dwa skrzydła i miecz. A w drugim dniu stworzył Bóg niebo, w trzecim 
polecił Satanaelowi przynieść z morza kawałeczek ziemi." 

W żadnej innej wersji nie mówi się w sposób tak zdecydowany o t rud­
nościach, jakie miał Diabeł z przekroczeniem swej sfery bytowania i wła­
snej kondycji jako „tego z dołu" czy wręcz „tego z wód". Zauważmy, że 
wraz z faktem przypisania stwórcom postaci nurów, białego i czarnego, są 
to pierwsze próby ujawnienia opozycji między Bogiem i Diabłem, opozy­
cji, która w dalszych partiach mitu ma już wyraźnie antagonistyczny 
charakter. 

P r z e b i e g s t w o r z e n i a 

Stworzenie świata jest procesem przebiegającym w ki lku etapach. 
Pierwszy obejmuje powstanie ziemi w jej najbardziej pierwotnej formie 
— niewielkiego, spoczywającego na powierzchni morza placka, będącego 
wspólnym dziełem Boga i Diabła 1 R . 

1 6 Istniały wersje przypisujące ten czyn wyłącznie Bogu, np. mit s łowiański: 
„Na początku nie było nic prócz Boga. On spał i drzemał i drzemka trwała 1000 lat 
i było pewne, że obudzi się. Stało się to i zaczął Bóg wszystko oglądać. I gdzie spoj­
rzał pokazywały się gwiazdy, i to zaczęło Boga dziwić, co on swoim okiem sprawia. 
Obracał się tu i tam, nigdzie nie było początku, nigdzie końca, a pod sobą dojrzał 
tylko morze. Więc poszedł do morza i spuścił się na dno. Gdy znów wynurzył się, 
pozostało ziarnko piasku pod jego paznokciem. Ono upadło i zostało na powierzchni 
morza i z tego powstała nasza ziemia. Dno morza jest jej ojczyzną", cyt. za D a h n ­
h a r d t , op. cit., s. 58; por. K o l b e r g , op. cit.,. s. 34. A oto mit słowacki: „Na 
początku świata latał Bóg w górze i nosił ziemię w swym ubraniu. Gdzie jej na­
sypał, tam powstawały równiny, góry i żyzne doliny. Diabeł gonił go, aby swą część 
otrzymać, ale nie złapał go; wtedy rozdarł mu ubranie i tylko skały pospadały. 
Dlatego szczyty Tatr są gołe i jałowe", cyt. za: D a h n h a r d t , op. cit., s. 58. 



SŁOWIAŃSKI М П KOSMOGONICZNY 57 

a) Stworzenie ziemi. Inicjatywę utworzenia lądu przypisuje się naj­
częściej Bogu, ale czasem wychodzi ona od Diabła. Jednoznaczne roz­
strzygnięcie tej kwestii nie jest konieczne, nie ma ona bowiem większego 
znaczenia dla sensu mitu. Pomijając nie wykluczony przecież wpływ 
przeświadczenia (uzasadnionego także treścią mitu), że w ostateczności 
właśnie Bóg jest stwórcą (choć stwierdzenie to ma nieco inne niż w chrze­
ścijaństwie znaczenie), sądzić można, iż chodzi raczej o podkreślenie nie­
możności realizacji zamysłu przez jedno' tylko bóstwo. O ile bowiem 
w wypadku Diabła mity ukazują wyraźnie jego bezsilność już w epizo­
dzie nurkowania, a także przy opisach nieudanych prób powołania do ży­
cia zwierząt itd., o tyle w odniesieniu do Boga fakt ten może nie być zu­
pełnie jasny. Jedynie mit huculski rozstrzyga tę sprawę jednoznacznie już 
na wstępie: 

M 14 — „Boh znav use na swiťi, ale niczoho ne mih zrobyty a Tryjuda mav sylu 
do useho. Boh musiv u neho wse wimudrowuwaty abo ukrasty, jyk szo chotiv 
maty. Boh znav, szo na pryspodnim u hłybyni moria je hłyna, ta chotiv wid Arid-
nyka wimudruwaty, aby tot j i winiš". 

Zgodnie z przekonaniem o wszechwiedzy Boga, on właśnie zna sposób 
utworzenia lądu: 

M 2 — „Djabeł zaczął mówić »dobrze by było, gdyby miejsce, na którym płyniemy, 
było twarde«. »Będzie — rzekł Bóg, zejdź w morze i przynieś mi garść ziemi, mó­
wiąc że niesiesz w mojem imieniu, przynieś, uczynię z tego piasku ziemię«. Djabeł 
poszedł, nabrał piasku w garście mówiąc: »biorę cię w imieniu mojem?. Gdy wyszedł 
na wierzch piasku nie zostało ani ziarnko. Poszedł drugi raz mówiąc: »biorę cię 
w imieniu Jego«. Gdy wrócił, zostało mu trochę piasku za pazurami. Bóg wziął ten 
piasek, posypał na wodę i stała się z niego ziemia, ale tylko tak duża, aby mogli 
się obaj wygodnie położyć". 

Częściej próba przyniesienia piasku (gliny, mułu) z dna morza dokony­
wana jest trzykrotnie, gdyż warunkiem powodzenia nurkowania jest wy­
powiedzenie przez Diabła — czego dwukrotnie nie czyni — formuły „bio­
rę w imieniu Boga". Epizod ten świadczy najlepiej, że Diabeł reprezentu­
je w micie moc fizyczną, a pozbawiony jest tej mocy skutecznego1 tworze­
nia, którą ma słowo, gest i imię Boga. Dalsze wydarzenia rozszerzają prze­
ciwstawienie obu istot nadprzyrodzonych nadając mu postać opozycji 
konkretnych cech i własności. 

W niektórych wersjach, między innymi w micie apokryficznym (M 1, 
por. też M 39, M 29), Diabeł przynosi oprócz piasku także krzemień, któ­
ry odgrywa ważną rolę przy tworzeniu pomocników obu demiurgów, Wró­
cimy do tego wątku w odpowiednim momencie. 

b) Formowanie ziemi. Opisy przekształcenia małego placka leżącego 
na wodzie w rozległy ląd nie są jednakowe, ale mniej lub bardziej obszer­
ne fabularnie warianty podporządkowane zostały wspólnemu celowi. Oto 
dalszy ciąg cytowanego już mitu z Sieradzkiego: 



58 RYSZARD TOMICKI 

M 2 — „Położyli się tedy, Bóg ku wschodowi, djabeł ku zachodowi. Gdy djabłowi 
się zdawało, że Bóg usnął zaczął go spychać, aby wpadł do morza i aby utonął 
i zginął. Ale nadaremnie, ziemi pod Bogiem przybywało i rozszerzyła się daleko ku 
wschodowi. Widząc to czart jął pomykać ku zachodowi, dalej ku południowi i pół­
nocy, a przez to ziemia rozszerzyła się w różne strony". 

Fragment ten zawiera dwa wątki powtarzające się w różnych artyku­
lacjach. Pierwszy to próba utopienia Boga, drugi — korelacja między 
elementami opozycji Bóg — Diabeł i stronami świata. 

Epizod nazwany w tabeli próbą utopienia Boga i tak istotnie interpre­
towany przez większość mitów ma kilka wariantów wykazujących znacz­
ne różnice. Sens niektórych zaprzecza nawet zawartej w micie interpreta­
cji . Zawsze poza wszelkimi wątpliwościami pozostaje natomiast rezultat 
podstępnego działania Diabła — rozrośniecie się ziemi. Niemniej, w ki lku 
wersjach ten sam efekt przynosi akt woli samego1 Boga, jak na przykład 
w M 33: Bóg uformował placek, położył go na wodzie, przeżegnał i zaczą­
tek ziemi począł rozszerzać się we wszystkie strony. „Trwało to' dotąd — 
czytamy w tekście — aż dotknął brzegami dolnych krawędzi nieba". 

Noszenie lub toczenie Boga w cztery strony świata interpretowane by­
wa również jako akt nieświadomego przeżegnania ziemi przez Diabła, ale 
w micie bułgarskim M 47, gdzie znajdujemy takie właśnie wyjaśnienie, 
ziemia rośnie nadal i Bóg nie zna sposobu jej zatrzymania. Podstępem 
dowiaduje się od Diabła, iż ziemię należy przeżegnać i rzec: „Tak dużo 
ziemi wystarczy". A oto inny wariant omawianego epizodu pochodzący 
t y m razem z mitu ukraińskiego 1: M 29 — Bóg utworzył ziemię. „Pozosta­
ło ją tylko' jeszcze przeżegnać. Jak można to zrobić? [Bóg nie wie? — 
przyp. RT]. Wiem, powiedział Piotr i rozkazał Diabłu nieść się aż do wo-
dy [...]"• 

Kolejny mit ukraiński zawiera jeszcze dalej idącą niekonsekwencję 
(M 27): Bóg tworzy ziemię, błogosławi ją „na wszystkie cztery kierunki 
świata" i ląd zaczyna rosnąć. Następuje opis stworzenia gór przez Diab­
ła, a potem Bóg mówi do niego: „Teraz ziemia musi zostać poświęcona. 
Pozwólmy jej jednak najpierw rosnąć, a nam w spokoju odpocząć". Gdy 
Bóg usypia, Diabeł próbuje go utopić, tocząc kolejno w różne strony. 
„Ziemia rozrosła się, aż oparła się brzegami o niebo". Diabeł przynosi 
Boga w to samo miejsce skąd go wziął, a ten po przebudzeniu stwierdza, 
że ląd został poświęcony. 

W końcu, by przytoczyć ostatni już przykład, w M 7 próba utopienia 
kończy się konkluzją: „Powstał tylko przez to niezmierzony ląd i cztery 
strony świata, to jest północ, południe, wschód i zachód". 

Wszystkie, nierzadko sprzeczne warianty łączą dwie myśli — ozna­
czone zostają cztery strony świata, a ziemia uzyskuje swe ostateczne roz­
miary. Wyznaczenie czterech punktów kardynalnych uznać można za for­
mę opisu ziemi jako w pełni ukształtowanej i statycznej całości. Tym sa­
mym ustanowiona zostaje horyzontalna, czteroelementowa struktura świa-



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 59 

ta, co nieraz jest uważane za zasadniczy moment w dziejach tworzenia 
kosmosu. Tak traktuje to wydarzenie mit Raskolników: 

M 42 — „Bóg rzucił ziemię na wszystkie cztery strony i rzekł: Niech rośnie i po­
większa się ziemia. Zaraz powstały wielkie przestrzenie lądu z rozległymi równinami 
i wysokimi wzgórzami, aż w końcu trzy części świata w ich obecnym wymiarze 
zostały skończone". 

Powstanie ziemi prowadzi automatycznie — według zacytowanej wer­
sji — do uformowania nowej struktury, tym razem trój elementowej i wer­
tykalnej. Będziemy o niej mówić szerzej w dalszej części artykułu. 

Przejdźmy do drugiego wątku. Wspomniane w M 2 skojarzenie postaci 
Boga i Diabła ze wschodem i zachodem jest pierwszym przykładem wy­
korzystania dualizmu demiurgów jako podstawy do różnicowania i po­
rządkowania świata. Niekiedy ich dualizm staje się zasadą klasyfikacyjną 
dla innych istot, przedmiotów i cech, jak na przykład w M 5, gdzie posta­
ciom stwórców przypisane są zdecydowanie odmienne ptaki — jastrząb 
i kaczka. Wariant występujący w cytowanym micie z Sieradzkiego (po­
wtarzający się w M 10) pojawia się znacznie bardziej rozbudowany w m i ­
cie ukraińskim: 

M 26 — Diabeł ukradł podczas nurkowania część ziemi i schował ją do ust. „Zaczął 
Bóg siać ziemię. Gdziekolwiek na wschód słońca rzuci, tam powstają góry, doliny, 
pola", a na nich wyrastają trawa, drzewa, zakwitają kwiaty. „Brzask był na niebie, 
później i słonko się pokazało. I był pierwszy dzień na świecie. Obejrzał się Bóg 
przed wieczorem i widzi, że anioł [Diabeł — przyp. RT] z gęby też coś wyjmuje, 
rzuca na zachód i z tego co rzuca również powstają doliny, góry, pola, tylko bez 
trawy, bez kwiatów i drzew, gołe jak późną jesienią, puste jakby przeklęte". 

Opozycja dwu stron świata skorelowana jest tu wprost z porami dnia 
(Bóg tworzy wschodnią część lądu rankiem, Diabeł zachodnią o zmierzchu) 
oraz górą i dołem; po odkryciu podstępu Bóg przeklął Diabła i „poleciał 
wyżej i dalej na wschód słońca, a szatan dołem na zachód". 

Otrzymujemy więc wyraźnie opisaną serię opozycji binarnych różni­
cujących semantycznie przestrzeń i czas: 

Bóg I wschód I ranek (jasność) I żyzność I góra 
Diabeł I zachód I wieczór (ciemność) I jałowość I dół 

Elementy tej s e r i i 1 7 powtarzają się w innych mitach, gdzie szczególnie 
wyeksponowany jest związek Diabła z nieurodzajnością, niepłodnością: 

1 7 Dopełnieniem tej serii jest przeciwstawienie dobro — zło. Wartościowanie 
stron świata w kategoriach moralno-etycznych pojawia się w mitach wspominających 
o usytuowaniu raju na wschodzie. Idea taka występowała również w myśli śred­
niowiecznej, gdzie oprócz skojarzenia raju ze stroną wschodnią (powtórzenie wzoru 
biblijnego) spotykamy umiejscowianie piekła na zachodzie. Por. fragment z Wędrów­
ki Bogurodzicy po miejscach męki, apokryfu starorosyjskiego: „Dokąd chcesz, Bło­
gosławiona [...] na wschód czy na zachód, czy. do raju, lub na prawo, lub na lewo, 
gdzie są wielkie męki?", a także Epistołę Wasilija arcybiskupa nowogrodzkiego, 



60 RYSZARD TOMICKI 

M 34 — „Bóg wziął w ręce garść ziemi, pobłogosławił ją i rzucił na wodę — i zie­
mia zaczęła rosnąć, rozszerzać się i pokrywać wodę gładką i równą warstwą jak 
pobojowisko; ale zaczęła rosnąć też ziemia, którą dyabeł miał w gębie, zaczęła mu 
rozdzierać ją. Dyabeł wijąc się z bólu zaczął tarzać się po ziemi i wypluwać ją. 
Długo tarzał się i pluł, dlatego powierzchnia ziemi stała się górzysta, a w niektórych 
miejscach nawet zatruła się śliną dyabelską". 

Proces kształtowania powierzchni ziemi zawsze przebiega podobnie. 
Diabeł w przeciwieństwie do Boga tworzy jej część jałową; raz będą to 
góry i skały, jeziora i rzeki, innym razem bagna, moczary, pustynie 
i inne — jak zaznaczono w M 42 — „nieurodzajne miejsca". 

M 33 — Z wyplutej przez Diabła ziemi powstają góry i skały. „Dlatego ziemia jest 
święta, zaś góry, a zwłaszcza skały są dziełem Diabła. Dlatego nie może na nich 
rosnąć zboże i dlatego diabły przebywają chętnie w górach i na skałach, gdzie 
z czarownicami swe zjazdy odbywają". 

P o w s t a n i e r o ś l i n , z w i e r z ą t i o b i e k t ó w n i e o ż y w i o n y c h 

Tworzenie topograficznego obrazu ziemi uzupełniane bywa epizodem 
mówiącym o powstaniu zwierząt, roślin, narzędzi, chaty itd. Wchodzi on 
w skład jedynie ki lku mitów, spośród których wyróżniają się wersje hu­
culskie najobszerniej relacjonujące związane z tym perypetie. Przewodnią 
myślą wszystkich tego rodzaju opisów jest stwierdzenie, że Diabeł dyspo­
nujący mocą formowania istot czy przedmiotów nie posiada szeroko ro­
zumianej mocy ich ożywiania 1 S . Oto fragment mitu zapisanego w Polsce, 
znany zresztą jako odrębna całość w różnych regionach Słowiańszczyzny: 

M 3 — „Po niejakim czasie [po stworzeniu ziemi — przyp. RT] przyszło djabłu na 
myśl, zęby ulepić jakie stworzenie i ulepił kozę. Gdy ją postawił, rzekł: W imię 

który utrzymywał, że „raj na wschodzie jest w Edenie", piekło zaś na zachodzie, na 
„wiatrami ziejącym morzu"; oba cytaty za: J . M. L o t m a n , O pojęciu przestrzeni 
geograficznej w średniowiecznych tekstach staroruskich, „Teksty", 1974 nr 3, s. 95-96. 
Analogiczne były wierzenia ludowe — „Gdy dusza umiera, idzie drogą ciernistą 
pełną skał stromych [...], naprzód ma przed sobą czyściec [...] idzie do niego, aby 
być w raju. Raj z prawej strony, piekło i obszerne przed nim kraje są ¡z lewej 
strony", O. K o l b e r g , Dzieła wszystkie, t. 7, Krakowskie, cz. I I I , s. 22-23. W mi­
cie kosmogonicznym opozycja umieszczana w płaszczyźnie wertykalnej, jako prze­
ciwstawienie Niebo — Piekło (w tym momencie jeszcze nie istniejąca) antycypowana 
jest niejako przez układ horyzontalny. Tym samym, podobnie jak wg Lotmana 
w średniowieczu, w świadomości ludowej przestrzeń geograficzna i przemieszczenia 
w niej posiadają lub mogą posiadać sens etyczno-religijny. W istocie, niektóre zacho­
wania można uważać za świadectwa takiej koncepcji, m. in. zwyczaj układania się 
do snu głową na wschód oraz układanie zmarłych głową na zachód. Odmiennie 
interpretował to M o s z y ń s k i , op. cit., s. 446, nie widząc między tymi pozycjami 
żadnej różnicy. 

1 8 Por. legendę z południowej Polski o stworzeniu płanetników. Diabeł, który 
pozazdrościł Bogu stworzenia Adama i Ewy, ulepił z gliny 12 mężczyzn (ziemia lub 
glina jest zwykle w wierzeniach ludowych tworzywem materialnym), ale nie mógł 
ich ożywić. Uczynił to Bóg i zlecił im kierowanie chmurami, J . T r a c z y k , Z oko­
lic Babiej Góry. I. O smokach i płanetnikach, „Wisła", t. I X : 1895, s. 75. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 61 

moje, ruszaj kozo. Koza stoi. Później rzekł: W imię Boże, ruszaj kozo. A koza, jak 
ruszy z miejsca, pędzi prosto do wody. A djabłu się patrzy, że koza może się utopić; 
sunął, złapał kozę za ogon i ogon się urwał. I dlatego kozy są bez ogona. Ucieszył 
się djabeł, że koza bryka sobie, znowu postanowił ulepić psa. Gdy ulepił i postawił, 
rzekł do psa: Chyzia Boga — a pies stoi. Ale Pan Bóg rzekł: Chyzia djabła. A pies, 
jak skoczy do djabła 1 — i ukąsił go w piętę. Djabeł się rozgniewał, poleciał w krzaki 
i na pamiątkę zamalował olszynę. Odtąd djabeł przestał lepić stworzenia". 

Podobnie można interpretować te partie mitów huculskich, które mó­
wią o stworzeniu obiektów nieożywionych, takich jak chata i wóz; nie­
możność ożywienia jest tu rozumiana bardzo specyficznie jako brak umie­
jętności nadania stworzonym obiektom wartości funkcjonalnej. Przykła­
dem wóz •— Diabeł zbudował go< w chałupie i nie potrafił wyprowadzić 
go na dwór. Wóz był więc bezużyteczny, ..nieożywiony". Podobnie rzecz 
ma się z oświetleniem chaty (por. też M 15): 

M 14 — „Jyk uże buła usia dychania na swiťi, zrobyw Tryjuda chatu. U tij chaťi 
buło het use, jyk maje buty, łysz wikon ny buło; czerez rozkolibynku śwityło triszky 
soniczko u chatu. Aridnyk uziyv mich, wijszov na dwir taj hrebe u tot mich dnyny, 
aby zanesty u chatu, bo tam buło temno. Prychodyt Boh taj pytaje: A ty szo robysz, 
rozpobratyme? — Ady. Poklavsmy chatu, każe czort, a ne możu dnyny pokłasty 
u chatu. — Boh każe: Pożdy, ja to zrobiu, szczo u chaťi bude dnyna. — Jyk tak 
zrobysz, każe Tryjuda, ja tobi chatu daruju. Boh uziyv pyłku, perepyłyv dwa pro-
tesy, pokłav dwa warcaby i zrobyv ramci; uchodiy u chatu, a tam je dnyna. Boh 
każe: Se bude dobre ludem". 

Myśl ta formułowana bywa czasem mniej radykalnie. Diabeł tworzy 
lub przyczynia się do powstania trujących roślin 1 9 i dzikich zwierząt: 

M 34 — Diabeł wypluwając ziemię rozrywającą mu usta zatruł śliną glebę. „Wskutek 
tego, gdy Pan Bóg przygotowując ziemię dla człowieka, posiał żyto, pszenicę, jęcz­
mień, proso i trawy lekarskie, w niektórych miejscach wyrosły perz, lebioda, blekot, 
cierń i wszystkie inne rośliny szkodliwe. Potem Bóg stworzył zwierzęta pożyteczne: 
konie, krowy, owce, psy, ale niektóre z nich nie umiejąc odróżnić trawy pożyteczne 
od szkodliwych, najadły się ostatnich i zmieniły się w wilki, rosomaki, niedźwiedzie 

i inne zwierzęta szkodliwe. Trwało to dopóty, dopóki zwierzęta nie nauczyły się roz­
różniać trawy pożj^teczne i jadowite'. 

Oba przytoczone przykłady pozostają w zgodzie z cechą skorelowaną 
z Diabłem już przy formowaniu ziemi, a mianowicie jałowością rozumianą 
głównie jako bezużyteczność dla człowieka. Wierzenie to znane było po­
wszechnie wśród społeczności chłopskich, także bez wyraźnego związku 
z mitem. Jednym z przykładów jest wierzenie zanotowane na Pokuciu, 
że zwierzęta pochodzą od Boga i od Diabła, a do tych ostatnich należą 
wszystkie te, których się nie je 2 0 . 

Nawiasem wspomnieć należy w tym miejscu o dość interesującej ce-
sze, pojawiającej się przy okazji tworzenia „wyposażenia" ziemi szczegól-

1 9 Diabłu przypisywano również stworzenie roślin, których użycie było zaka­
zane, np. starowierzy — tytoń i chmiel, por. D a h n h a r d t , op. cit., s. 54, przyp. 1. 

2 0 P i o t r o w i c z , Znachorka i wróżka s. 125. 



62 RYSZARD TOMICKI 

nie w mitach huculskich. Jest nią afirmaćja chytrości i sprytu. W tych 
wersjach nawet niepowodzenia kolejnych prób wyniesienia ziemi z dna 
morskiego (uzasadniane zwykle nieposłuszeństwem Diabła wynikającym 
z chęci dorównania Bogu) spowodowane są głupotą Diabła. W podobnej 
atmosferze przebiega tworzenie różnych przedmiotów i zwierząt. Diabeł 
tworzy, Bóg zaś wykrada jego dzieła lub zdobywa je przechytrzając swego 
rywala. W ten sposób w posiadanie Boga przechodzą na przykład owce 
i kozy oraz skrzypce (flojyru i trombitę zrobił Bóg, lecz Diabeł „wihadav 
usu muzyku"). Rozgniewany Diabeł stworzył bardzo wielkiego wilka, aby 
przestraszyć Boga, ale ten na prośbę Eliasza, jedynego przestraszonego 
rozmiarami zwierzęcia, obciosał wilka siekierą. Z trzasek padających na 
ziemię powstały koń, krowa, prosię, z; wiórków — robaki, natomiast 
z tych, które poleciały z wiatrem — ptak oraz mucha. 

Zgodnie z charakterem całego mitu wystąpienie Diabła przeciw Bogu 
motywowane jest zrozumiałym w tej sytuacji gniewem; „rozlutyv sy 
Tryjuda duże na Boha, ta zi złosty ehoťiv zbawyty Boha" (M 14). Wybu­
dował w tym celu młyn i w nim przygotował pułapkę •— Bóg powinien 
zostać skuty łańcuchem, ale i tym razem przechytrzył on Diabła. Każąc 
sobie pokazać, co ma robić, zakuł go; „win [Diabeł — przyp. RT] pocziyv 
tarhaty sy, a zemly buła tonka taj z toho zawałyła sy". Diabeł wpadł 
w podziemia. 

S t r ą c e n i e D i a b ł a i p o w s t a n i e p i e k ł a 

Powstanie piekła łączy się bezpośrednio z uwięzieniem Diabła. W M 14, 
gdy ten szamoce się, zapada się ziemia i wpada on w przepaść. Tam jest 
piekło. W tym jedynym micie brak pojawiającego się zwykle explicite lub 
implicite stwierdzenia, że Diabeł będzie przykuty do końca świata. Prze­
ciwnie, zrywa się co jakiś czas, by „dopełnić" dzieło Boga przebywa­
jącego nadal na ziemi. Za pierwszym razem „zanieczyszcza" Adama (por. 
„Człowiek") i dopiero interwencja ciskającego1 piorunami Eliasza zmusza 
go do. ponownego ukrycia się wT piekle — „zi strachu schowa v sy nazad 
u trydewjutu zemlu". Powtórnie wyzwala się Diabeł, żeby skłonić ludzi 
do grzechu. Wreszcie po to, by zamienić dziecko Ewie i skłonić Adama 
do zaprzedania mu rodu ludzkiego. Od tego czasu zyskuje pomocników 
zwanych w tym micie judnikami; stali się nimi ludzie słuchający podszep-
'tów diabelskich. Judniki przebywają na ziemi, ale raz do roku schodzą się 
do piekła wysłuchać rozkazów swego władcy. Bóg natomiast żył długo 
na ziemi pośród ludzi. Gdy jednak rozmnożyli się i coraz bardziej grze­
szyli „ne mih Boh miż nymy ostaty, w i n zlynuv na wysynu". 

Inaczej powstanie piekła opisuje M 15. Diabeł zaczął budować je do­
piero wtedy, gdy zdołał zmusić Adama do' zaprzedania siebie i swych 
potomków. Odtąd ludzie po śmierci udawali się w podziemia. Ale Diabeł 
nadal był wolny. Szachrajstwa Boga zabierającego mu wszystko, co on 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 63-

stworzył, doprowadzają do wojny 2 1 , w której początkowo przewagę uzy­
skały siły diabelskie, gdyż Diabeł „sobi naprotyv Boha porobyv tohdy 
strivby, puszky, armaty; taki, szo typer je wsiyki do wojny mudraciji, to 
wyn wże tohdy znav". Szalę zwycięstwa przechylił dopiero Yłyja (Eliasz), 
który błyskawicą spalił diabelskie wojsko. Przestraszony Diabeł skrył się 
do piekła ,.a on łysziyjet tut na zemny swoi słuhy-czorty". Nie wiadomo, 
w jaki sposób został uwięziony w łańcuchy 2 2 , ale mit stwierdza przy koń­
cu: „A wyn tam w aďi zakowanyj, bo j y k choťiv Boha w šity zamknuty, 
to Boh jego zahulyv у z lancyv stały szyny у w to krisło jeho do schodniy 
jmyły". 

2 1 Walka sił niebieskich z diabłami jest zapewne odgłosem fragmentu Apokalip­
sy św. Jana, 12, 7-9; „I nastąpiła walka na niebie, Michał i jego aniołowie mieli 
walczyć ze smokiem. I wystąpił do walki smok i jego aniołowie, ale nie przemógł 
i już się miejsce dla nich w niebie nie znalazło. I został strącony wielki smok, Wąż 
Starodawny, który się zwie diabeł i szatan, zwodzący całą zamieszkałą ziemię, 
został strącony na ziemię, a z nim strąceni zostali jego aniołowie". W wierzeniach 
ludowych oraz popularnych opracowaniach Biblii, wątek ten został jednak umiesz­
czony w nieco innym kontekście. W druku z pocz. X V I w. zatytułowanym Testa­
ment Nowy i Stary po opisie stworzenia świata zgodnym w zasadzie z Pismem Św., 
znajdował się drzeworyt ukazujący strącenie Lucypera do piekła, a potem nastę­
pujący tekst: „Lucifer s pychy chciał sie bogu równy stacz / Przeto z anioły musil 
z nieba wpascz", J . S a n d e c k i IMalecki], Ewangeliusz z początku XVI w. i dwa 
późniejsze druki polskie tegoż autora, Kraków 1947. Także w Postępku prawa czar-
towskiego przeciw narodowi ludzkiemu z 1570 г.,  gdzie zachował się tylko mały 
fragment pierwszego rozdziału czytamy: „[...] wypędził Pan Bóg czarta z nieba, iż 
się nie chciał kłaniać Adamowi w raju, ani mu służyć jako inni anieli czynili, 
mówiąc: Pirwszem ja stworzenie, niźli Adam, i cudniejsze; słuszniej, aby się on 
mnie kłaniał, a nie ja jemu. Przez to nieposłuszeństwo Pana rozgniewał, iż go 
z nieba wypędził", Postępek prawa czartowskiego przeciw narodowi ludzkiemu, wyd. 
A. Benis, Kraków 1891, s. 8. Nowsze ślady występowania tego wątku znajdujemy 
w Panu Tadeuszu A. Mickiewicza, gdy Wojski mówi o gwiazdozbiorze Wozu Dawi­
dowego nazywając go Wozem Anielskim: „Na nim to przed czasy / Jechał Lucyper, 
Boga gdy wzywał w zapasy, / Mlecznym gościńcem pędząc w cwał w niebieskie 
progi, / Aż go Michał zbił z wozu, a wóz zrucił z drogi" (VIII , 81-84). Por. R. W o j ­
c i e c h o w s k i , Lucyper, [w:] Słownik folkloru s. 207-208. 

2 2 O zakuciu Lucypera w łańcuchy mówi Apokalipsa Św. Jana, 20, L-3: „I ujrza­
łem anioła, zstępującego z nieba, który miał klucz od Czeluści i łańcuch wielki 
w swej ręce. I pochwycił Smoka, Węża Starodawnego, który jest diabeł i szatan 
i związał go na tysiąc lat. I strącił go do Czeluści, i zamknął, i pieczęć nad nim 
położył, by już nie zwodził narodów, aż tysiąc lat się dopełni. A potem ma być na 
krótki czas uwolniony". Motyw ten wykorzystywany był w literaturze średniowiecz­
nej i późniejszej. W Postępku prawa czartowskiego s. 19, czytamy, że „Lucyper 
się rozgniewa, miece się na łańcuchu", choć poprzednio nie ma mowy o zakuciu go; 
być może opowieść ta znajdowała się w początkowej, niezachowanej części pracy. 
W Historii o chwalebnym zmartwychwstaniu Pańskim Mikołaja z Wilkowiecka (Kra­
ków 1893, s. 45) Lucypera zakuwa w łańcuch Jezus, wtrąca go do piekła i rzecze: 
„Niechaj tu u słupa tego / Pląsze do dnia sądnego". Jest to, jak sądzono już daw­
niej, wątek pochodzący z Ewangelii Nikodema, por. przyp. 73. Ludową jego wersję 
przytacza O. K o l b e r g , Dzielą luszystkie, t. 7: Krakowskie, cz. I I I , s. 18-19. 



64 RYSZARD TOMICKI 

Stosunkowo wiele miejsca poświęcają mity powstaniu diabłów — „po­
mocników" boskiego rywala. Nie są one bowiem zbuntowanymi aniołami, 
lecz tworzy je Diabeł. W niektórych wersjach, jak zobaczymy niżej, rów­
nież Bóg tworzy swoich „pomocników" — anioły, jednak większość X I X 
i XX-wiecznych mitów, opisując szczegółowo powstanie diabłów, istnienie 
aniołów przyjmuje za fakt oczywisty i nie wymagający wyjaśnień. 

Najbardziej interesujący jest najstarszy wariant zawarty w micie apo­
kryficznym M 1: Diabeł ma wydobyć z dna morskiego nie tylko garść 
piasku, lecz także krzemień. Bóg przełamuje go na dwie części „i ten 
znajdujący się w prawej ręce kawałek zatrzymał Pan dla siebie, ten zaś 
z lewej dał Satanielowi". Uderzając w posiadanie połówki laskami Bóg 
i Diabeł tworzą odpowiednio anioły z Michałem Archaniołem na czele 
oraz diabły. 

Przekształcenie tego XVI-wiecznego wariantu spotykamy w jednym 
z mitów XIX-wiecznych (M 39), gdzie Diabeł'rozłamuje krzemień i uderza­
jąc laską w kawałek trzymany w prawej ręce tworzy anioły, uderzając 
natomiast w drugi, trzymany w ręce lewej — diabły. 

Oba mity wprowadzają więc kolejną artykulację opozycji Bóg — Dia­
beł, tym razem sytuującą się na „niższym" poziomie rzeczywistości. Oprócz 
przeciwstawienia anioły — diabły, pojawia się także opozycja: strona 
lewa — strona prawa, skojarzona explicite (przynajmniej w micie) z wła­
snościami : czyste — nieczyste albo siły boskie — siły diabelskie 2 3 . 

W zebranych przez nas wersjach X I X - i XX-wiecznych dominuje zde­
cydowanie odmienny pogląd na ten temat. Diabły powstają z wody strze­
pywanej za siebie przez Diabła w czasie mycia albo z jego śliny zmiesza­
nej z ziemią (w M 24 ze śliny czystej powstają anioły). Sporadycznie na­
tomiast występuje pogląd jakoby diabły były zbuntowanymi aniołami; 
czasem pojawia się jako uzupełnienie którejś z poprzednich interpretacji 
ich genezy. 

Wydaje się, iż u podstaw tych różnorodnych rozwiązań leży milczące 
założenie, iż obie grupy pomocników związane są substancjalnie, czego 
najlepszym wyrazem są najstarsze znane nam teksty. Powrócimy do> tej 
kwestii przy końcu artykułu. 

Co zaś tyczy się diabłów, podkreślić należy, że w wielu mitach mamy • 
do czynienia z wyraźnym skojarzeniem ich z wodą, jeśli nie w trakcie 
tworzenia (ślina lub padające na ziemię krople) to wówczas, gdy mówi się 
o ich strąceniu: 

2 3 Ludność wiejska jednomyślnie wartościowała stronę prawą jako dobrą (po­
myślną, szczęśliwą), l ewą natomiast jako złą (por. przyp. 17). Analogie asyryjskie, 
greckie, kałmuckie patrz: M o s z y ń s k i , op. cit., s. 408; tamże świadectwa o wró­
żeniu z lecącego po prawej lub lewej stronie ptaka z X V I w., podobne wierzenia 
z Wielkorusi, Ukrainy, Polski i Litwy (s. 408-409, 411) oraz interpretacje drżenia 
powiek, kichania, potknięcia, swędzenia dłoni, „dzwonienia" w uchu (s. 412); J . T a 1-
k o - H r y n c e w i c z , Zarysy lecznictwa ludowego na Rusi południowej, Kraków 
1893, s. 381, 392-393. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 
« 

65 

M 10 — „Iiia gromownik puścił na nich grom i błyskawicę. Ilia grzmiał i strzelał 
błyskawicami, czterdzieści dni i nocy padał deszcz i razem z wielkim deszczem 
pospadali z nieba wszyscy diabli; jeszcze do dziś wielu z nich błąka się pod niebio­
sami jako świecące ogniki i dopiero teraz osiągają ziemię". 
M 49 — „Leciał książę ciemności z nieba, z mm 9 zastępów aniołów od lewicy, 
którzy się odtąd z woli Boga Ojca stali ciemnymi duchami, czyli diabłami [...]. Przez 
9 nocy, 9 godzin, 9 kwadransy, 9 minut i 9 sekund spadały chóry strąconych aniołów, 
wraz z księciem ciemności w postaci najdrobniejszego deszczu. Ponieważ ziemia 
pływająca wśród wód morskich była na drodze do miejsca kędy dolecieć mieli, prze­
to dużo kropel diabelskiego deszczu spadło na ziemię i powsiąkało wszędy gęsto 
po różnych miejscach, nawet dostalo się do Rajskiego ogrodu. Wówczas to w Raju 
pojawiły się obok czystych istot brzyćkie gady, węże dotąd niewidziane". 

Ostatni fragment mówiący o powstaniu węży z diabłów zasługuje na 
szczególną uwagę, ponieważ posiada daleko idące konsekwencje w wie­
rzeniach ludowych. Podobnie zresztą w jednym z mitów z Wołynia (M 9) 
sprawcą istnienia gadów na ziemi jest Diabeł, który wydobył je z wód 
kosmicznych i rozpuścił po lądzie. Szerzej o związku diabłów z wężami 
mówić będziemy nieco- dalej. 

Warto podkreślić fakt, że o ile pomocnicy Diabła strącani są zwykle 
na ziemię, o tyle on sam zawsze dostaje się do podziemi, chociaż nie 
wszystkie mity mówią wprost o piekle. Przeciwnie, słowo to pojawia się 
raczej rzadko, a jeszcze rzadziej obarczone jest typowym znaczeniem 
chrześcijańskim. Zresztą opisanie piekła nie jest celem żadnego z mitów, 
największe znaczenie ma sam fakt strącenia i uwięzienia przeciwnika 
Boga w dolnej strefie świata. Dowodem tego jest np. M 28; kiedy po bez­
owocnej próbie utopienia Boga Diabeł ze swymi pomocnikami „zasnął 
tym zmęczony, Bóg z aniołami zrzucił ich do wody i poszedł do nieba 
W tym wypadku „akcja" rozgrywa się na ziemi, dostarczając doskonałego 
przykładu, iż podziemia niekoniecznie muszą być rozumiane jako wnętrze 
ziemi. Pamiętać bowiem trzeba, że ziemia spoczywa na wodzie, zatem 
termin „podziemia" czy „piekło" obejmować może także strefę wód pod­
ziemnych. (Porównaj M 14 — „Žemly stoj i t na mory, a w t im mory je 
druha žemly, widtak znov more, a potim znov žemly; se wże žemly Ar id -
nykowa — pękło"; także M 7). 

Cały problem lokalizacji strąconego' Diabła da się rozwiązać jedynie 
w kategoriach ogólnych — miejsce jego przebywania położone jest „w do­
le", w przeciwieństwie do siedziby Boga lokalizowanej w niebie — „w gó­
rze". Tylko w ten sposób można uzgodnić wszystkie ludowe poglądy, 
także te, które umieszczają Diabła w górze (ma on być zakuty we wnętrzu 
góry 2 4 czy pod korzeniami wszechświatowego drzewa 2 5 . Tak więc celem 

2 4 „Dyabeł najgłówniejszy [...] został zakuty przez aniołów w łańcuchy i zam­
knięty w górze kamiennej", W i t o r t , Przeżytki s. 215. „Piekło wypełniają 
dyabli [...] pod rozkazami Lucypera [...], który jest przywiązany na wielkim łań­
cuchu do ogromnego pala w środku piekła", J . Ś w i ą t e k , Lud nadrabski (Od 
Gdowa po Bochnię),, Kraków 1893, s. 544. Por. K o l b e r g , op. cit., s. 19, 26. 

2 5 A f a n a s j e w , Poeticzeskija t. I I , s. 544, 549-550; por. E l i a d e, Traktat 
o historii religii, Warszawa 1966, s. 273, 284-287. 

5 — Etnografia Polska, XX/1 



66 RYSZARD TOMICKI 

omówionego epizodu mitycznego jest opisanie procesu polaryzacji obu 
stwórców. 

K o n i e c ś w i a t a 

Strącenie Diabła i powstanie piekła połączone zostało w ki lku mitach 
z wizją końca świata, która — choć występuje stosunkowo rzadko — ma 
istotne znaczenie dla całościowej wizji świata. Obraz końca świata wkom­
ponowany jest nieraz w historię pierwszych ludzi, którzy po zgrzeszeniu 
dostają się we władzę Diabła i w konsekwencji przebywają po śmierci 
w podziemiach. Wyzwoleniem dla nich jest śmierć Jezusa i zejście do 
piekieł, skąd wyprowadza wszystkich zmarłych (szerzej na ten temat mó­
wimy w części „Człowiek"). A oto, co mówi jeden z mitów huculskich: 

M 20 — Chrystus po zabraniu ludzi z piekła obiecuje Diabłu zapełnić je ponownie. 
Ten pyta: „A jyk to sy stanet? Pry koncy świta—• odpowiada Jezus — sim rokiv ny 
budez żadnoho płodu ni meży luďmy ni meży marzynov, ni meży zbiżorn, chlibom, 
ni paszi; budet hołod użiysnyj. W tot cziys solona budet wipuszczenyj, y budet 
świtam chodyty i pytaty ludyj: Chto sy myńi pidpysze, to ny me biduwaty; met 
maty chlib, jisty, pyty, kuryty". 

W obliczu takiej biedy wielu przystanie na propozycję Diabła. Zapełni 
się piekło. Będą jednak i tacy, którzy nie ulegną pokusie. Wówczas zstąpi 
z nieba Eliasz i będzie walczył z Diabłem i zostanie pokonany, a jego 
krew rozleje się pó ziemi i spali ją. Niespotykane wiatry zaniosą popioły 
do Doliny Józef ata. Wtedy zejdzie na ziemię Jezus'Chrystus, dmuchnie 
na popiół i powstaną z niego ludzie, którzy żyli na ziemi przed jego 
śmiercią. Ci wszyscy, którzy przez 4 tysiące lat szli do piekła i tam 
odbyli swe męki nie wezmą udziału w sądzie. Z popiołów powstaną na­
stępnie — z ciałami i duszami — ci, co zmarli po Chrystusie. Jedni staną 
na lewo, drudzy na prawo. Eliasz natomiast, gdy umrze, pójdzie prosto 
do raju. 

Motyw uwolnienia Diabła przed końcem świata, podobnie jak powrotu 
na ziemię św. Eliasza, ma pewne analogie w B i b l i i 2 8 . Występuje również 
w drugiej wersji huculskiej (M 18), podług której Bóg zakuwając Diabła 
w łańcuchy mówi, iż wypuści go przy końcu świata. Dalszy ciąg mitu 
zaprzecza jednak tej, zaczerpniętej z doktryny chrześcijańskiej, konsta­
tacji: 

2 6 Por. Apokalipsa św. Jana, 20, 7-10; „A gdy się skończy lat tysiąc, z więzienia 
swego szatan zostanie zwolniony. I wyjdzie, by omamić narody z czterech kątów 
ziemi". O zesłaniu Eliasza mówi proroctwo Malachiasza, 4, 5: „Oto Ja wam poślę 
Eljasza proroka, pierwej niż przyjdzie on wielki i straszny dzień Pański". Analogie 
te mają jednak charakter dość powierzchowny. Strukturalnym odpowiednikiem hu­
culskiego wątku i wynikających zeń konsekwencji są natomiast starogermańskie 
mity eschatologiczne (pojedynek Thora ze smakiem, śmierć Baldera), por. E . M. 
M e l e t i n s k i j , Edda г rannije formy eposa, Moskwa 1968; tamże o odpowiedniości 
początku i końca, mitów etiologicznych i eschatologicznych. Par. też E l i a d e , 
Sacrum..., s. 277. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 67 

M 18 — „A teper kilko raz udaryt kowacz po nakowany pusio kłewcem, tilko raz 
win toho Yroda-Satanu proklatu tużyt u tych lancach. A win, jyk chto umret hrisz-
nyj, t a i pide do pękła, pytaje sy: Cy sziy pyszut pysanky? Cy je sziy wełykdeń? — 
Bo jykby łyszyły pysanky pysaty, y jykby ne buło wełykodniy, to wże by tohdy 
buv konec świta, taj win by tohdy wyliż z tych łanciv. Ały toto pyszut pysanky, 
a je, taj bude do kinciy świta wełykdeń, to sze win ne wilize futko z tych łanciv. 
A to sziy jaho bohato tużiyt w tych lancach. Ottak Satana-Yrod sydyt u krisłach". 

W wierzeniach Hucułów nawiązujących do mitu kosmogonicznego27 

odnajdujemy podobne przekonanie: 

„Tryjuda-Aridnyk, jyk by urwav sy z dwunaciyty łańciv, to ty świt skincziyjet. 
Raz win buv sy urwav у chotiv ciłkom świt zihnaty do kupy. A Hospod' Boh, otec 
nasz, każe jemu: Stij. Ja maju biłszu poteru wid tebe. Ja ne choczu świt tratyty; ja 
choczu, aby ty znov buv prysyłenyj tak, abys sy nikuda ne wwychnuv". W tym 
momencie ziemia rozstąpiła się i Diabeł wpadł w szczelinę. Wtedy Bóg rzekł: „Ty aż 
tohdy majesz sy z łanciv urwaty, jyk d'ity ny mut chodyty u żywnyj czetwer za 
kukucamy, a parubky jyk ne mut chodyty na wełykdeń za pysankamy po d'iwkach". 

Nie ulega wątpliwości, że Diabeł dąży do zniszczenia świata, a zapo­
biega temu wykonywanie przez, ludzi pewnych czynności, będących skład­
nikami obrzędowości wielkanocnej. Podobne przekonania spotykano 
w X I X wieku na terenach, gdzie nie znano — a przynajmniej nie zano­
towano — mitu kosmogonicznego. Jest to jeszcze jeden ślad wspólnoty 
kultury duchowej słowiańskich społeczności chłopskich. 

Wróćmy do innych obrazów kataklizmu. Kolejny mit huculski przed­
stawia go w następujący sposób: 

M 14 — „Jyk wichopyt sy cziysem z pękła sam Aridnyk-tryjuda, to nastaje buriy; 
win mirkuje, koły Ałej-bożyj [Eliasz — przyp. RT] na twerdo wsne, szo jeho rozbu-
dyty ne moż; wid toho buwaje bohato szkody: bohato ludyj, chudoby zabere płowa, 
pozwaluje chaty, ta nese het, a win, szczez-by, ide u tumani, u ťimi, muzyka hraje 
strach. Pryjde nad ríku, zabere widty wodu: choťby jaka buła powiń, to rika stane 
jyk zarinok suchyj; win ji perenese u druhyj bik". 

A więc działalność Diabła, który tym razem może wydostawać się na 
powierzchnię ziemi, charakteryzuje się dwoma cechami — powoduje on 
niszczycielskie burze (porównaj wierzenia o burzach zebrane przez Mo­
szyńskiego) oraz pochłania, czy raczej „zamyka" wody. Inwersja tej dru­
giej cechy znana jest w szczątkowej wersji mitu zapisanego na Pokuciu: 

M 13 — Bóg zakuł Diabła w łańcuchy i mówi do niego: „Na hryzy sej łańc, pokty 
soncie, jak perehryzesz, to świt sie zatopyt". . 

Przytoczmy jeszcze jeden przykład, pochodzący tym razem z Lubel­
skiego, potwierdzający związek Diabła z wodami 2 8 : 

„Przed końcem świata woda zginie i wysechnie po rzekach i po morzach. Góry 
bedo ze złota i ze śrybła i tak się bedo łyszczyć na słoniu [słońcu —• RTj , że ludzie 
bedo myśleli, że to je woda. Ale że co chtóry tam przyleci, to obaczy, że to tylko je 

2 7 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 38. 
28 S. D ą b r o w s k a , Z Żabna, „Wisła", t. X V I I : 1903, s. 97. 



68 RYSZARD TOMICKI 

złoto i śrybło. Tak ludzie bedo okropelnie narzekali przez wody. Wtenczas Ancy-
chryst będzie jeździć i wozić wode i piec żelazny. Chto przystanie do niego i napije 
sie tyj wody, to będzie z napiekiem spalony w piecu". 

W większości mitów wspominających o końcu świata brak tych wszyst­
kich szczegółów. Powtarza się tylko przekonanie, że Diabeł jest uwięziony 
„do dziś". Jak więc widać, jedynie na Huculszczyźnie przetrwały wątki 
eschatologiczno-apokaliptyczne w formie rozbudowanej, nawiązujące za­
równo do podstawowych wydarzeń mitycznych, jak i pewnych elementów 
życia społecznego (obrzędów). Teksty zgromadzone przez W. Szuchiewicza, 
wielość występujących w nich wątkówT, pozwalają sądzić, że jedynie tam 
jeszcze na przełomie X I X i X X w. wizja końca świata była integralnym 
składnikiem tradycyjnego kompleksu wyobrażeń o dziejach świata. Oprócz 
wariantów, które można nazwać ogólnosłowiańskimi, występowały na Hu­
culszczyźnie odmiany lokalne, nie potwierdzone dotychczas dla innych 
terenów. Czasem są to wersje dość tajemnicze, bardziej skomplikowane 
niż mity, mimo tego, że notowane w tych samych wsiach. Brak dociekli­
wości ze strony notujących je badaczy utrudnia dziś w dużym, stopniu 
pełną rekonstrukcję ich związków z kosmogonią i kosmologią społeczności 
chłopskich. W jednej z takich lokalnych odmian pojawia się na przykład 
postać smoka. Wiemy, że w mitach huculskich Eliasz został skrępowany. 
Bóg musiał przykuć mu jedną rękę do piersi, aby swą piorunowładną siłą 
nie zniszczył ziemi.'W pewnym opowiadaniu znajdujemy rozwinięcie obu 
faktów na kanwie wątku końca świata 2 9 : 

„Boh pustyt druhu ruku Ałejewu prykowanu. Alej rozkuje żertwu [smoka — 
przyp. RT] ta Yroda [Diabła — przyp. RT] , woda pustyt sy z peczeri ta zatopyt świt, 
a Yroda pustyt takyj doszcz, szo de kapnę, tam zhoryt use; szo ne zatopyt sy, to 
spałyt sy; potim zawije duch Bożyj ta zanese uwes popiv na wicznu rozprawu. Pisly 
toho zahremyt Ałej, zemly pide u pryspodne nazad, wodky wona je, tohdy świt sy 
skoncziyje". 

Żertwę — smoka (por. dalej) łączono również z potopem biblijnym 3 0 : 

„Wełyty dawały sy duże Judyty [ludzie dawali posłuch Diabłu — przyp. R T ] ; 
czerez nych polynuv Boh na wysynu; widty ne mih win dywyty sy na jich hrichy; 
tomu rozkázav win żertwi, aby pustyła usu wodu; win zislav na wełyt iv potopu, 
szo w nij het use zatopyło sy, łysz Noj [Noe — przyp. RT] ni". 

Mniej lub bardziej wyraźnie zarysowana wizja końca świata kończy 
ciąg mitycznych obrazów ukazujących proces powstania kosmosu. W trak­
cie omawiania kolejnych epizodów wskazaliśmy wiele stosunkowo łatwo 
uchwytnych informacji przekazywanych w opisach poszczególnych wyda­
rzeń, ujawnione też zostały niektóre aspekty relacji Bóg r— Diabeł, jak 
również znaczenie tegO' układu dla interpretacji mitu. Wszystkie te usta­
lenia pomocne będą przy ostatecznej rekonstrukcji struktury kosmogonii 
ludowej. 

2 9 S z u с h i e w i с z, op. cii., s. 41. 
3 0 S z u с h i e w i с z, op. ciť., s. 45. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 69 

I I 

Analizę rozpocząć należy od rozbieżności na temat stanu poprzedzają­
cego stworzenie świata. Istnieją, jak wiemy, dwa warianty tej sytuacji: 
1) na początku istniała tylko woda, 2) istniało niebo i morze. Mi ty re­
prezentujące pogląd pierwszy nie opisują jednak jakiegoś wodnego chaosu 
(chociaż wody nazywane są czasem wszechogarniającymi), który w trakcie 
tworzenia zostałby uporządkowany, rozdzielony na wody górne (niebie­
skie) i dolne, jak to znamy z innych mitologii. Przeciwnie, woda jest mo­
rzem, co prawda bezbrzeżnym, ale tylko morzem, ponad którym unosi 
się Bóg. Nad powierzchnią wód rozciąga się przestwór powietrzny. Wy­
daje się, że mity zawierające wariant drugi mają niejako na uwadze tę 
właśnie przestrzeń i ją nazywają niebem. Te zaś, które utrzymują, iż poza 
wodami nic nie istniało, nie uwzględniają przestworzy powietrznych 
i stwierdzają, że niebo powstało później. Wynikałoby z tego przypuszcze­
nie, że słowo „niebo" ma w tych wersjach specjalne znaczenie, a jego 
desygnat nie jest tożsamy z obszarem istniejącym ponad powierzchnią 
wód kosmicznych. Powstaje więc pytanie, jakie znaczenie ma w niektó­
rych mitach termin „niebo"? 

Podług znanych już wyobrażeń Bóg w pewnym momencie odchodzi 
z ziemi, udaje się na „wysokość" czy na „wyżynę" i jest to równoznaczne 
z lokalizacją nieba. Niekiedy Bóg „zakłada" lub buduje niebo na wyso­
kościach. Na tej podstawie sądzić można, iż słowo „niebo" łączy się z dwo­
ma własnościami: byciem na wysokości (w górze) oraz byciem siedzibą 
Boga. Wówczas, gdy Bóg przebywa tuż ponad wodami lub na nowo po­
wstałej ziemi, żaden z warunków nie jest spełniony i dlatego nie może 
być mowy o istnieniu nieba. Podobnie rzecz maksie z piekłem, powstają­
cym w zasadzie dopiero po strąceniu Diabła. 

Nieco inaczej kwestię tę przedstawia mit huculski (M15); na początku 
świata istniał ponadto gromowładny Eliasz, przebywający w obłokach 
i zwany „duchem Bożym". Mamy tu do czynienia z nowym elementem —• 
istota władająca ogniem niebieskim od razu lokalizowana jest wraz z nim 
na wysokości. Jednak w pozostałych mitach postaci dysponujące ogniem 
(Eliasz, Michał Archanioł) pojawiają się na arenie kosmicznej dopiero 
wtedy, gdy Bóg przebywa już w niebie. Zauważyć należy, że w wersjach, 
w których akcja mitu dzieje się na ziemi, nigdy nie ma interwencji bły­
skawic i piorunów. Diabeł spada w podziemia, gdyż załamuje się pod nim 
ziemia, albo zostaje zrzucony do wody. Wszystko zdaje się więc wskazy­
wać, że również ogień niebieski konkretyzujący się w błyskawicach, zwią­
zany jest z wysokością. Sądzimy, że w tym kryje się sens rozbieżności 
mitów w kwestii istnienia nieba. Warunkiem bowiem stwierdzenia pozy­
tywnego jest łączne występowanie trzech elementów: Boga, ognia i „by­
cia w górze". Bóg, który jest swego rodzaju czynnikiem sprawczym nieba 
przebywa początkowo przez dość długi czas „na dole". Niebo- istnieje 
wówczas tylko potencjalnie. Gdyby nasze rozumowanie byk> słuszne i jeśli 



70 RYSZARD TOMICKI 

przyjmiemy, że w wierzeniach ludowych obowiązuje jakakolwiek logika, 
a więc i konsekwencja, Bóg powinien reprezentować ogień kosmiczny — 
niebieski. Powinien być jego uosobieniem. Potwierdzenie tego wniosku 
znajdujemy w wierzeniach o niebie. 

To, co dla społeczności chłopskich było niebem, znajdowało się poza 
mającym kształt kopuły nakrywającej ziemię sklepieniem niebieskim. Tam 
znajdowała się siedziba Boga. O właściwościach tego miejsca mówią po­
średnio' wierzenia o słońcu 3 1 zwanym ogniskiem lub ogniem niebieskim, 
bożym ogniskiem czy wreszcie bkiem, a nawet twarzą Boga. Uważano 
je za otwór w kopule niebieskiej, podobnie jak błyskawice, meteoryty, 
a czasem również gwiazdy za szczeliny i pęknięcia w sklepieniu. „Bardzo 
pouczające jest nazywanie słońca b o g i e m albo mieszanie czy też na­
wet identyfikowanie go z Bogiem chrześcijańskim" — pisał K. Moszyń­
ski 3 2 . A w innym miejscu: 

„Bóg prawdziwie ludowy, wiejski, ten »co świeci na niebie«, czy co patrzy z nie­
ba, kiedy świeci słońce [...]. Jak dla Rzymianina sub love (albo sub love frigido) 
znaczyło tyle, со »poÜ otwartym niebem«, tak pod Boga (pod Bogiem) znaczy to 
samo dla dzisiejszego Bułgara. Zresztą i Słoweńcy, Serbochorwaci oraz Wielkorusi 
żyją i »chodzą« pod Bogiem. Nie dziwimy się też wcale słuchając kolędy huculskiej, 
co mówi o Bogu (niby częściowo zantropomorfizowanym niebie) z gwiazdami, s łoń­
cem i księżycem na twarzy i na głowie lub dowiadując się od Łużyczan, że nie na­
leży wskazywać palcem na słońce, księżyc i gwiazdy, by Panu Bogu oczu nie wy­
kłuć" 3 3 . 

Ognistość, najwyraźniejsza właściwość słońca i nieba, jest również 
najistotniejszą cechą Boga, choć nigdzie nie wspomnianą explicite w micie 
może dlatego, że była oczywista. Tym niemniej znajdujemy ją, tym razem 
wyrażoną wprost choć bez wskazania Boga, w najkrótszej chyba wersji 
kosmogonicznej, jaką kiedykolwiek zanotowano wśród Słowian. Jest nią 
rosyjskie powiedzenie: świat powstał z cara — ognia i carycy — wody 3 4 . 
Opozycja tych dwóch żywiołów (tu obdarzonych ponadto płcią) otwiera 
w istocie każdy mit — Bóg reprezentuje (personifikuje?) ogień, Diabeł 
natomiast z całą pewnością wody kosmiczne. Związki Diabła z wodami 

3 1 W żadnym micie nie mówi się o stworzeniu słońca, chociaż podług M 40 
istnieje ono w pewnym momencie: Gdy Bóg posiał ziemię i odszedł do nieba „zabłę-
kitniło się niebo. Słońce zaświeciło i gwiazdy zabłysły". Można traktować ten przy­
kład jako argument za wierzeniem, że słońce jest częścią Boga — jego twarzą lub 
okiem. Słońce odgrywa natomiast ważną rolę w konflikcie między Bogiem i Diabłem 
w mitach serbskich, nie uwzględnionych przez nas ze względu na brak odpowied­
ników w innych regionach Słowiańszczyzny, por. D a h n h a r d t , op. cii., s. 136-137; 
por. też przyp. 76. O niebie jako sklepieniu oraz jako siedzibie Boga por. W. К u-
p i s z e w s к i, Polskie słownictwo z zakresu astronomii i miar czasu. Stan obecny, 
historia i związki słowiańskie, Warszawa 1.974, s. 10-17. 

3 2 M o s z y ń s k i , op. cit., s. 443. 
3 3 M o s z y ń s k i , op. cit., s. 706; por. też A f a n a s j e w , Poeticzeskija..., 

t. I I I , s. 779, przyp. do s. 153. 
3 4 A f a n a s j e w , Poeticzeskija..., t. I I , s. 468; także, t. I I I , s. 2, przyp. 2 — 

tu w formie „ogień — car, woda — caryca, powietrze -— pan". 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 71 

kosmicznymi podkreślane są w takiej czy innej formie przez każdą wersję 
mitu. Jest on w swej istocie postacią par excellence akwatyczną: przeby­
wa w pianie morskiej, a potem wyłania się z niej jako' amorficzny stwór, 
uzyskujący dopiero dzięki pomocy Boga postać antropomorficzną. Kiedy 
indziej występuje w postaci ptaka wodnego (kaczki, nura); wreszcie nur­
kuje po garść piasku. Niektóre mity mówią ponadto, iż został strącony 
pod wodę i tam przebywa (natomiast Diabeł chcąc zrzucić Boga do wody 
liczył na jego utopienie). 

Akwatyczne koneksje Diabła ujawniają się w pełni w wizjach końca 
świata. Ma on wówczas zatopić świat albo uwięzić wodę. Obie możliwości 
wynikają z posiadanej przezeń zdolności „wiązania" czy „zamykania" 
wód. Ten podstawowy rys mitycznej postaci Diabła łączy gô  bezpośrednio 
ze smokiem. O ile we wspomnianych poprzednio mitach huculskich sko­
jarzenie to jest dość luźne, o tyle jedna z białoruskich wersji kosmogonii 
utożsamia ich, nazywając Diabła smokiem 3 5 . Skojarzenie to było zresztą 
popularne nie tylko> wśród społeczności chłopskich 3 6 . 

Smok w wierzeniach ludowych to potwór charakteryzowany przede 
wszystkim posiadaniem zdolności pochłaniania w ó d 3 7 . Ona decyduje 

3 5 P. W. S z e j n, Matierialy po izuczeniju byta i jazyka russkogo nasielenija 
siewiero-zapadnogo krają, Sankt-Petersburg 1902, t. I I I , sż 312, cyt. za: K . D. L a -
u s z k i n , Baba-jaga i odnonogije bogi (K izuczeniu woprosa), [w:] Folklor i etno-
grafija, Leningrad 1970, s. 184. Smoki nosiły różne nazwy u różnych grup słowiań­
skich: bułg. — chała, láma albo lamija, serbochorw. — bala, ala, aždaha albo 
aždaja, aždáva (por. perskie aždaha, baszkirskie aždachá), uraiń. — jaźe, pyjavyéa, 
białorus. — сток, czeskie — zmok, zrnek, na Spiszu — siarkań, u Hucułów — gó-
tycia; patrz: M o s z y ń s k i , op. cit., s. 468, 479, 579-581; Ch. W a k a r e l s k i , Et­
nografia Bułgarii, Wrocław 1965, s. 212, 216, 224; A f a n a s j e w , Poeticzeskija..., 
t. I I , s. 560; S z u c h i e w i c z , op. cit., t. IV, s. 345; G r z e g o r z e w s k i , op. cit., 
s. 64. 

3 6 W sztuce chrześcijańskiej i ludowej często wyobrażano Diabła w postaci 
smoka, do czego inspiracją były cytowane fragmenty Apokalipsy św. Jana oraz inne 
fragmenty Pisma św. wraz z faktem utożsamienia rajskiego węża z Diabłem. O smo­
ku w Biblii patrz: Encyklopedia kościelna, Warszawa 1903, t. 26, s. 30-31; Podręczna 
encyklopedia biblijna, red. ks. E . Dąbrowski, Poznań — Warszawa — Lublin 1960, 
hasło „Lewiatan"; W. T у 1 о с h, Kosmogonia Starego Testamentu, ,,Euhemer", 
R. X V I I I : 1974, nr 3, s. 41-65; przykłady ikonograficzne, T. S e w e r y n , Ikonogra­
fia etnograficzna, „Lud", t. X X X V I I I : 1947, s. 229, 253, 275. 

3 7 Por. M o s z y ń s k i , op. cit., s. 468. Na uwagę zasługuje związek smoka (żmii) 
z ciemnościami, mający koneksje kosmogoniczne. Np. w bajkach rosyjskich smok 
jest sprawcą ciemności, Iwan Popiałow — jeden z bohaterów smokobójców —• 
zabija go, rozłamuje łeb „i w tej minucie na całej ziemi stał się biały świt"; kiedy 
indziej smok pożera księżyc i gwiazdy; w bajkach fińskich trzy żmije pożerają 
księżyc, słońce i jasną zorzę; wg Bułgarów w dawnych czasach zła baba porwała 
księżyc, ten uwolniwszy się przeklął ją i baba przemieniła się w żmiję, od której 
pochodzą wszystkie ziemne gady. Pożerała ona ludzi „i zniszczyłaby cały świat, 
ale święty Georgij zabił ją", por. A f a n a s j e w , Poeticzeskija..., t. I I , s. 535, o dro­
gocennych kamieniach znajdowanych w głowie zabitej żmii (smoka), tamże, s. 544; 
o strzeżeniu przez smoka maści leczącej ślepotę, tamże, s. 549-550; por. wierzenia 



72 RYSZARD TOMICKI 

o wszystkich niemal innych cechach przypisywanych smokom. Mają one 
nosić lub „prowadzać" chmury, z którymi są niekiedy utożsamiane, spusz­
czać ulewne deszcze i grady, albo na odwrót — nie wypuszczać „zamknię­
tych" wód powodując susze. Zdolność „wiązania" czy „zatrzymywania" ro­
zumieć należy jednak znacznie szerzej. Określa ona bowiem każdy rodzaj 
działalności smoków. Najogólniej mówiąc zatrzymują one życie, a przeja­
wia się to szczególnie jaskrawo w niszczeniu zasiewów, pożeraniu kwitną­
cych zbóż i zwierząt domowych, zabieraniu krowom mleka itd. Efektem 
posiadania negatywnie ocenianej cechy „wiązania" jest więc w każdym 
przypadku destrukcja. W pieśniach, bajkach, legendach ilość jej form jest 
bardzo duża — smoki strzegą dostępu do źródeł, szczególnie do źródła 
„żywej wody", zamykają drogi i wąwozy, pożerają ludzi, zatrzymują 
orszaki weselne itd. Dodać należy na marginesie, że przy opisach takich 
sytuacji smoki kojarzone są nierzadko (podobnie jak diabły) z tzw. de­
monami wodnymi, którym przypisywano podobne cechy 3 S. 

Zgodnie z wierzeniami ludowymi smoki powstają w wyniku transfor­
macji węży, żmij, żab, czasem nawet jaszczurek, które jeśli przez określo­
ny czas nie mają kontaktu z ludźmi (nie widzą człowieka, nie słyszą jego 
głosu lub dźwięku dzwonów) przeistaczają się w potwory. Z kolei gady 
(wspominają o tym niektóre mity) wywodzone są od Diabła. W micie 
z Wołynia Diabeł wydobywa je z wód kosmicznych i rozpuszcza po ziemi. 
Kiedy indziej powstają z kropel deszczu, w której to postaci spadały 
z nieba diabły. W tym ostatnim szczególnie wypadku utożsamia się węże 
z diabłami, pomocnikami, rywala Boga. Aby uzupełnić poglądy na genezę 
gadów dodajmy, że w niektórych środowiskach ludowych krążyły legendy 
mówiące, iż węże powstały z prochów mitycznego smoka, pokonanego on­
giś i spalonego przez św. Jerzego r'9. 

Źródeł tożsamości węża i diabła szukać należy, jak wiadomo, w egze--
gezie znanych powszechnie fragmentów Księgi Rodzaju. Jednak w wie­
rzeniach chłopskich skojarzenie to miało inne nieco- znaczenie. Wiadomo 
przecież o wielkim szacunku, jakim obdarzane były węże. W przeciwień­
stwie do smoków uważano je za istoty pożyteczne, a nawet konieczne dla 
pomyślnego egzystowania ludzi. Na niektórych obszarach Słowiańszczyzny 
otaczano je rodzajem kultu (m. in. Polska, Białoruś, Bułgaria). Pozytywne 
wartościowanie węży ma, jak się wydaje, bezpośredni związek z przypi­
saniem im łączności z telluryczną, urodzajną sferą kosmosu. Stąd w prze­
świadczeniu społeczności chłopskich opiekować się one miały szeroko po-

o napadaniu i pożeraniu ciał niebieskich jako przyczynie zaćmienia, M o s z y ń s k i , 
op. cit., e. 274, 449-451, 453, 580. Tam też o strzelaniu jako środku zapobiegawczym. 

3 8 Por. M o s z y ń s k i , op. cit., s. 487. 
3 9 D a h n h a r d t , op. cii., t. I I I , s. 169; por. H. P e r l s , Wąż w wierzeniach ludu 

polskiego, Lwów 1937, s. 92; w bajkach niejednokrotnie bohater walczący ze smo­
kiem spala go, np. węglem, A f a n a s j e w , Poeticzeskija..., t. I I , s. 544; por. buł­
garską legendę o babie-żmii, od której pochodzą gady, przyp. 37. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 73 

jętą płodnością — nie tylko płodami rolnymi, lecz także małymi dziećmi 
i nowo narodzonymi zwierzętami domowymi. Niemniej jako- istoty gene­
tycznie związane ze sferą wód kosmicznych zachowały cechy akwatyczno-
-chtoniczne, wyrażające się nade wszystko w potencjalnej zdolności prze­
miany w smoki, ale również w ich związkach z duszami zmarłych itd. 

To, co w ludowych wyobrażeniach o naturze węży wydawać by się 
mogło sprzecznością — uważanie ich z jednej strony za pierwszą fazę 
transformacyjną smoków, a z drugiej za istoty pożyteczne dla człowieka — 
jest prostą konsekwencją ich ambiwalentnej natury. W pewnym stopniu 
odnosi się to- również do- diabłów, chociaż one nie przedstawiają już tak 
jasnego obrazu. 

Jeżeli założymy, iż ów legendarny smok pokonany przez św. Jerzego, 
z którego powstać miały węże, był potworem akwatycznym (do czego są 
wszelkie dane), to otrzymamy następujący ciąg transformacji w świecie 
gado-potworów: 

Analogią tego schematu jest prezentowana przez mity historia diabłów.. 
Podług nich Diabeł jest istotą akwatyczną. personifikacją wód kosmicz­
nych, ale stworzeni przez niego pomocnicy — głównie diabły, związani 
są ze strefą ziemską. Wszystkie wersje mitu podkreślają konsekwentnie, 
że diabły spadły na ziemię i tam przebywają działając niejako w imieniu 
swego władcy, uwięzionego w podziemiach. Nie są już istotami akwatycz-
nymi, zauważmy bowiem, że mity podkreślają nie tylko miejsce ich prze­
bywania, lecz także fakt powstania ich już to z wody (albo śliny) zanie­
czyszczonej ziemią, już to (również przy udziale Diabła) z krzemienia. Oba 
warianty mają naszym zdaniem ten sam sens, co wspominane przez, le­
gendę o św. Jerzym powstanie z popiołów spalonego smoka. Wydaje się, 
że można je wszystkie wyjaśnić w jeden sposób — istoty pochodne od 
Diabła lub Smoka (bohatera mitycznego) nie mogą być z nim identyczne, 
nie reprezentują też w czystej formie właściwości swego poprzednika czy 
stwórcy. W ich stworzeniu ma bowiem udział element wtórny albo przy­
najmniej powstają z połączenia dwóch elementów pierwotnych. Na ten 
fakt zdaje się wskazywać podkreślanie w mitach roli ziemi lub ognia 
(ziemskiego?) w ich powstaniu. Ponadto, a może nawet przede wszystkim, 
sam fakt pochodzenia z innego, niższego niż obaj stwórcy, poziomu chro­
nologicznego przesądzać powinien o ich miejscu w hierarchicznym po-

SMCK! 

Ingerencja cz towieka 

~~"( k o n t a k t ) 

KONTYNUACJA POSTACI 



74 RYSZARD TOMICKI 

rządku wszechświata. Strukturalnie rzecz ujmując jest to miejsce pośred­
nie pomiędzy strefą podziemi i strefą ziemską. 

Podobieństwa historii węży i diabłów prowadzą jednak do momentu, 
w którym korelacja między obu szeregami staje się niejasna. Gdy przed­
stawimy je w następującej postaci: 

Smok > węże > smoki 
Diabeł >• diabły * ? 

nasuwa się pytanie: co w szeregu „diabelskim" jest korelatem ostatniego 
elementu z szeregu „wężowego"? Najprościej byłoby przyjąć, że wierze­
nia ludowe kształtowane — przynajmniej w tej materii — pod przemoż­
nym wpływem nauk kościelnych, tracą swą konsekwencję. Diabły bowiem 
nie podlegają dalszym metamorfozom. Przypisuje się im jednak wielo­
krotnie cechy i właściwości smocze (m. in. powodowanie wichur, sprowa­
dzanie ulew; podobnie jak smoki diabły zabijane są przez piorunowładcę, 
itp.), co uznać można za uzupełnienie naszego schematu. Przyjęcie tego 
rozwiązania nie wyczerpuje bynajmniej możliwości interpretacji. Swego 
rodzaju analogią do poczynań smoków w skali ziemskiej są bowiem rów­
nież przewidywane działania uwolnionego Diabła. 

Jak na co dzień smoki powodują — najogólniej mówiąc — susze lub 
powodzie, podobnie Diabeł urwawszy się z łańcucha przy końcu świata 
będzie sprawcą potopu albo pozbawi ziemię wody. Odpowiedniość między 
przedstawionymi wyżej szeregami istnieje więc także w dwóch różnych 
skalach czasowych: 

P O C Z Ą T E K W S P Ó Ł C Z E S N O Ś Ć KONIEC 

Diaber wolny 

NIEBO 

węże laiabfy) ̂ ZIEMIA 
— » • smoki 

Diaber 
uwięziony 

. POD­
ZIEMIA 

Diaber uwolniony 
A 

Odmienność skali chronologicznej oraz cech działania wiąże się po­
nownie z odmiennością diachronicznego poziomu pochodzenia. Diabeł/Smok 
włada wodą kosmiczną, smoki ziemskie natomiast wodą ziemską. 

Przejdźmy teraz, do kolejnych epizodów mitu, by ukazać, że nie jest 
on tylko legendą o powstaniu ziemi, lecz mówi w rzeczywistości o stwo­
rzeniu świata, opisując zarówno jego, strukturę jak i zasadę dynamiki. 

Uformowanie ziemi i rozdzielenie nią wód kosmicznych od powietrz­
nych przestworzy jest równoznaczne z ustanowieniem w kosmosie po­
rządku wertykalnego. Przestrzeń podzielona zostaje na trzy ułożone ponad 
sobą strefy. Jednak w świetle znanych nam mitów niejasna pozostaje 
kwestia wyodrębnienia i oddzielenia nieba jako odrębnej od powietrza 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 75 

strefy. XIX-wieczne wersje nie wspominają o niczym, co uznać by można 
za akt ustanowienia „granic" nieba. Tylko jeden z wariantów mitu apo­
kryficznego zawiera zagadkowe dla jego dawnych komentatorów stwier­
dzenie, będące najprawdopodobniej brakującym nam ogniwem. Oto po 
strąceniu zastępów diabelskich „Pan umieścił Archanioła Michała ponad 
wszystkimi zastępami anielskimi i Anioł rzekł (?) i niebo zostało zam­
knięte" 4 0 . 

Warunkiem trwania trój strefowego porządku świata jest polaryzacja 
stwórców. Chociaż rozwój sytuacji po utworzeniu ziemi opisywany bywa 
rozmaicie — raz Diabeł podąża za Bogiem do nieba chcąc dostąpić takich, 
jak on zaszczytów, innym razem dewastuje znajdującą się w jego' władaniu 
ziemię — ze wszystkich znanych wersji wynika, że strącenie Diabła 
podyktowane jest troską o los wspólnego dzieła, o zachowanie życia w kos­
mosie. Dominującą rolę w ostatnim akcie kreacji odgrywa ogień niebieski 
(błyskawice i pioruny), którym włada najczęściej istota będąca aktywnym, 
dysponującym siłą fizyczną alter ego Boga. Nieraz dokonuje tego sam 
Bóg wykorzystując również ogień niebieski 4 1 . Wraz z uwięzieniem Diabła 
i powstaniem trzeciej, przeciwległej do nieba strefy — podziemi, świat 
zostaje ostatecznie uporządkowany: 

Niebo — Bóg 
Ziemia 

Podziemia — Diabeł 

Ta trójdzielna struktura przestrzenna, jeśli przełożyć ją na przestrzen­
ny układ bóstw, czy też istot nadprzyrodzonych, przybiera postać bardziej 
skomplikowaną. Ziemia jest bowiem polem działania pomocników Diab­
ła — diabłów, gadów i smoków. Odchodzący do nieba Bóg wyznacza 
również swego' „namiestnika" do- spraw ziemskich. Według wierzeń hucul­
skich była to wspomniana już tajemnicza istota, zwana żertwą12: 

4 0 D a h n h a r d t , op. cit., t. I, s. 44. W M 39 (Wielkorus) mówi się o budowaniu 
kolejnych poziomów nieba. Diabeł zostaje strącony wraz z 8 niebem, ponad ziemią 
pozostaje ich 7. Mamy tu do czynienia z wpływem kosmologicznych wierzeń ludów 
azjatyckich, np. Samojedzi umieszczali bóstwo Num w 7 niebie, według Jakutów 
Utun ajy tojon lub Aibyt aga (Aga — „ojciec") przebywa w 7 niebie, por. E l i a d e , 
Traktat..., s. 64-65, 68. 

4 1 Diabeł czasem także włada ogniem (np. M1), ale ma on mniejszą siłę niż 
ogień niebieski. Powtarza się to w wierzeniach, bajkach, legendach i bylinach, 
gdzie smoki zieją ogniem a równocześnie od ognia giną. Pomijając skojarzenie 
z ogniem piekielnym, które mogło wywrzeć piętno na tych wyobrażeniach, zazna­
czyć należy, że w niektórych mitach Diabeł jest twórcą ognia (ogniska), ale Bóg 
używając podstępu odbiera mu go. W innym micie huculskim ogień tworzy Bóg 
i ofiarowuje go Adamowi. Diabeł plując zanieczyszcza ogień powodując powstanie 
dymu — taki też ogień pozostaje we władaniu człowieka. Afanasjew (Poeticzeskija..., 
t. I I , s. 6-7) przytacza za starym apokryfem wierzenie, że ogień zapalony od słońca — 
oka bożego — przyniósł na ziemię sw. Michał Archanioł. 

4 2 S z u c h i e w i c z , op. cit., t. IV, s. 30; o walce ze smokiem zamykającym 
wodę por. np. G r z e g o r z e w s k i , op. cit., s. 64. 



76 RYSZARD TOMICKI 

„Jyk namnożyło sy ludyj, szo dawały sy duże Judyty, piszov Boh na wysynu 
i wibrav sobi powirnycu: żertwu. Wona buła zrazu taka jyk czołowik. Na hori, wy­
soko meży nebom a zemłev, de wona syd'iła, rosły łysz afyny; żertwa żywyła sy 
nymy; wid toho buła wona czysta, Boh posyíav ji na žemlu, aby wona powistuwała, 
szo ďije sy na žemly; neraz zsylav ji Boh na zemiu karaty ludyj wohnem. Jyk Boh 
posylav j i na žemlu, to wona prokydała sy u hadynu z kryłamy, a na kincy fosta 
ji buła pociyrka, szo na uwes świt śwityła". 

Pewnego jednak razu, gdy Bóg posłał żertwę, aby zobaczyła czy l u ­
dzie modlą się, przebywała ona wśród ludzi dość długo i zgłodniawszy 
najadła się ścierwa, które pozostało po potopie. Przypełzła na górę „na 
czerewi", gdyż nie mogła z przejedzenia lecieć. Za karę Bóg pozbawił ją 
na zawsze możliwości latania i uczynił strażnikiem źródła z wodą, skąd 
nie mogła się ruszyć. Aby jednocześnie ukarać ludzi*(nie wiadomo za co) 
rozkazał żertwie puszczać wodę tylko' wtedy, gdy ludzie przyniosą jej 
dziewczynę lub chłopca do pożarcia. Uwolnił ich od żertwy „takyj czło-
wik-sjyteć, szo j i ubyv у z toho cziysu stało bohato wody na zemły". 

Przytaczamy tę opowieść w obszernym skrócie, ponieważ zawiera ona 
doskonałą charakterystykę dwóch różnych istot mitycznych. Zauważmy 
bowiem, że cechy przypisywane żertwie przed i po ukaraniu są w stosun­
ku do siebie opozycyjne: 

I II 
przebywanie na górze przebywanie na dole (na ziemi?) 
spożywanie jagód (czystość) spożywanie ścierwa (nieczystość) 
fruwanie pełzanie (niemożność fruwania) 
władanie ogniem władanie wodą 

Kolumna I charakteryzuje „namiestnika" boskiego, w tym wypadku 
żertwę, ale można cechy te rozciągnąć na wszystkie istoty pełniące t ę 
funkcję, a więc przede wszystkim na piorunowładców. Prócz znanych 
nam już Michała Archanioła i św. Eliasza odnosi się to również do Żmija. 
Zanim poświęcimy nieco' więcej uwagi tej ostatniej postaci dodajmy, że 
kolumna I I opisuje doskonale postać smoka (por. wyżej). Podług wierzeń 
ludowych, a także legend, pieśni oraz. bajek smoki przebywały w miej­
scach usytuowanych pomiędzy strefami ziemi i podziemi, a więc w jaski­
niach, jamach (por. ikonografię tematu św. Jerzy i smok), pod korzeniami 
drzew (szczególnie drzewa kosmicznego lub jego' bajkowego odwzorowa­
nia), w rzekach, jeziorach, morzach. Wszystkie wspomniane miejsca są 
symetryczne do pierwotnej siedziby żertwy — „na hori, wysoko meży 
nebom a zemłev". Smoki były ponadto strażnikami źródeł, a zwłaszcza 
źródła żywej wody. Wreszcie wzmianka o zabiciu żertwy przez „świętego 
człowieka" niedwuznacznie nawiązuje do- bardzo rozpowszechnionego na 
całym obszarze Słowiańszczyzny wątku walki bohatera ze smokiem. Nie­
wykluczone, że w powyższym opowiadaniu mamy więc do czynienia ze 
śladem wierzeń o transformacji istoty czystej, bożego namiestnika w isto­
tę nieczystą, smoka. W świetle innych danych można jednak przypuszczać, 
iż wierzenie to stanowi zbitkę identyfikującą mylnie dwie różne postaci. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 77 

Opis żertwy i jej funkcji przypomina wspomnianego już Żmija, istotę 
występującą w wierzeniach wszystkich niemal grup słowiańskich 4 3 . O ile 
na obszarze północnej, zachodniej i częściowo wschodniej Słowiańszczyzny 
był on w końcu X I X wieku już tylko rodzajem demona domowego, o tyle 
u Słowian południowych, przede wszystkim w Bułgarii i Serbii, oraz 
u niektórych Słowian wschodnich Żmij uważany był za władcę piorunów. 
Na tym znanym z zachowawczości kulturowej terenie przetrwały wierze­
nia pozwalające sądzić, że Żmij jest archaiczną formą istoty piorunowład-
nej. Jak stwierdza Moszyński, w niektórych okolicach utrzymywano, iż 
Żmijowie rodzą się z kobiet zapłodnionych przez promień świętej góry 4 1 . 
Miały to być istoty antropomorficzne, posiadające zdolność przybierania 
postaci ptasiej, obdarzone skrzydełkami oraz wężowym ogonem. Podobnie 
przedstawiano nieraz ptaki uważane za wcielenia istot mitycznych, np. 
orła czy mitycznego koguta z wężowym ogonem walczącego z alą (smo­
kiem) w sztuce Słowian południowych 4 5 . Funkcje, jakie pełnił Żmij wed­
ług południowosłowiańskich wierzeń, odpowiadają w pełni funkcjom pio-
runowładców z pozostałych regionów Słowiańszczyzny. Walczył on przy 
pomocy błyskawic i piorunów z „'zamykającymi" wody smokami, opieko­
wał się płodnością itp. Żmij jest ponadto jedyną w wierzeniach ludowych 
postacią, która doskonale zachowała dość typową cechę bóstw pioruno-
władnych — aktywność seksualną. Jest on „samcem par excellence". 
W tym Eliadowskim określeniu mieszczą się nie tylko jego- właściwości 
zapładniające, siła rozrodcza przejawiająca się w sferze agrarnej, lecz tak­
że aspekt seksualno-erotyczny tej postaci (powszechnie znanym przykła­
dem samczości bóstw piorunowładnych jest historia Zeusa i Ledy). W tra­
dycji Słowian południowych Żmijowie mieli lubować się w „towarzystwie 
dziewcząt czy kobiet", jak oględnie pisze K. Moszyński 4 6 . W rzeczywi­
stości, co wynika z innych tekstów (Serbia, Bułgaria, Ukraina 4 7 ) , Żmijo-

4 3 O terminologii i mieszaniu smoka ze Żmijem por. moją recenzję z pracy 
H. Czajki, Bohaterska epika ludowa Słowian (Struktura treści), „Etnografia Polska", 
t. X I X : 1974, z. 2. Nazwy tej istoty u wszystkich niemal Słowian były zbliżone: 
pol. — żmij, żmij, Wielkorus. — zraij, zmiej, bułg. — zmej, serbochor. i s łoweńskie — 
zmaj, grmłużyc. — zmij, por. M o s z y ń s k i , op. citw s. 578; A. C e r n y , Istoty 
mityczne Serbów łużyckich, „Wisła", t. V I I I : 1894, s. 645 п.;  W a k a r e l s k i , op. cit., 
s. 224; S. K u l i s i ć, P. Ż. P e t r o v i ć, N. P a n t e l i ć , Srpski mitołoski rječnik, 
Beograd 1970, hasło „zmaj"; A f a n a s j e w , Poeticzeskija..., t. I I , s. 510-518 (tam 
o utożsamieniu Żmija z błyskawicą, gromem i piorunem m. in. w zagadkach ludo­
wych) ; S. Z e с e v i ć, Zmaj u narodnom verovanju severoistočne Srbije — sa 
slovenskim i bałkańskim paralelama, „Makedonski Folklor", I I : 1969, broj 3-4, 
s. 361-368. 

4 4 M o s z y ń s k i , op. cit., s. 652, przyp. 1. 
4 5 O orle — M o s z y ń s k i , op. cit., s. 569; por. K u l i s i e , P e t r o v i ć, P a n ­

t e l i ć , op. cii., hasło „zmaj". 
4 6 M o s z y ń s k i , op. cit., t. I I , cz. 1, s. 273, 653; t. I I , cz. 2, s. 744 — pieśń buł­

garska o zaślubinach Żmija z kobietą. 
4 7 Por. przykładowo pieśń o księżnej Milicy odwiedzanej nocami przez Żmija — 

„Zjawia się on zawsze nocą, do domu dostaje się przez okno lub przez komin. Zaw-



78 RYSZAKD TOMICKI 

wie z ochotą nawiązywali związki płciowe z ziemskimi kobietami, a rodzili 
się z nich odmieńcy, których np. w Bułgarii ceniono bardzo, ponieważ 
mieli przynosić szczęście całej rodzinnej wsi. Wyrastali z nich „junacy 
obdarzeni niezwykłymi zaletami umysłu i niebywałą s i ł ą " 4 8 . Stosunek 
ludzi do dzieci Żmijów i kobiet był więc diametralnie odmienny od sto­
sunku do bardziej znanych m. in. w Polsce potomków demonów wodnych, 
np. boginek, uważanych powszechnie za matołków. 

Nie wnikając bliżej w genetyczno-historyczne aspekty postaci Żmija 4 9 

dodajmy tylko, że znane nam wyobrażenia jego kształtu oraz właściwości 
są analogiczne do pierwotnej postaci żertwy. Niewykluczone, że w opo­
wiadaniu Hucułów zachował się w zniekształconej formie ślad ogólnosło-
wiańskiej istoty piorunowładnej mającej wężopodobną, skrzydlatą i prze­
de wszystkim ognistą postać 5 0 . 

W żadnym z mitów kosmogonicznych nie spotykamy śladu Żmija. 
Piorunami władają święci Michał lub Eliasz, a nieraz sam Bóg. Ich inter­
wencja wieńczy dzieło' stworzenia kosmosu. Trzeba tu dodać, iż w świetle 
większości wersji udział „boskiego pomocnika" jest niezbędny, ponieważ 
Bóg jest bezsilny w stosunku do Diabła. Dysponuje co prawda mocą 
tworzenia życia, ale — jak dobitnie stwierdza jedna z wersji huculskich — 
sam nic nie może zrobić. Brak mu siły fizycznej. Bezsilność, a nawet 
bezradność Boga podkreślana jest także przez te mity, które opisują jego 
niewiedzę co do sposobu odzyskania zmarłych zaprzedanych Diabłu (por. 
część „Człowiek"). Zadanie to przejmuje na siebie pomocnik — wojownik 
wyposażony w błyskawice i pioruny. W rzeczywistości piorunowładca 

sze udaje się wprost do łóżka i pozostaje tam do świtu", C z a j k a , op. cit, s. 143-
144. Do wielu wątpliwości i błędnych interpretacji w tej książce zaliczyć wypada też 
wniosek autorki, jakoby „żmij i jego kontakty z kobietą" = „wąż w roli kusiciela 
i zdobywcy" oraz konkluzję: „Analogia do wersji biblijnej jest tak wyraźna, że 
można chyba bez większego ryzyka wysunąć hipotezę, iż został on zapożyczony 
z Biblii, której treść docierała do ludu również głównie drogą opowieści ustnych" 
(s. 145). 

4 8 M o s z y ń s k i , op. cit., s. 653. Por. też Ju. I . S m i r n o w, Sławjanskije epi-
czeskije tradicii. Probliemy ewolucii, Moskwa 1974, s. 113. 

4 9 R. T o m i c k i , Żmij, Żmigrody, Wały Żmijowe. Z problematyki religii przed­
chrześcijańskich Słowian, „Archeologia Polski", t. X I X : 1974, z. 2, s. 483-508. Infor­
macje o Żmiju z X I , X I I , X V I i X V I I w. patrz: A f a n a s j e w , Poeticzeskija..., 
t. I I , s. 510-511. Por. też K . D. L a u s z k i n , Dieriewjannaja jigurka antropo-
morfnogo suszczestwa iz Staroj Ładogi, [w:] Folklor i etnografija russkogo siewiera, 
Leningrad 1973, s. 250-279. 

5 0 Bóstwo władające piorunami występujące w wężo(smoko)podobnej, ale ogni­
stej postaci znane było wśród wielu ludów Eurazji. Przykładem wierzenia wepół-

' czesnych Mongołów: Luu — „mocarna istota przebywająca pośród bogów niebiań­
skich", „Określają Luu jako smoka lub gryfa z ognistym ogonem", „Luu — to zło­
wieszcze stworzenie; przypomina smoka. Stwór ten, miotając ogonem, wywołuje 
błyskawice", „Mówią, że to smok w niebiosach żyjący", J . O l ę d z k i , Chün bajna, 
„Etnografia Polska", t. X V I I : 1973, z. 2, s. 131. Osetyńcy natomiast uważali Żmija 
noszącego błyskawice za wcielenie św. Eliasza i składali mu ofiary (poł. X I X w.), 
A f a n a s j e w , Poeticzeskija..., t. I , s. 483. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 79 

przejmuje także inne funkcje pełnione dotychczas przez Boga, który od­
chodząc do nieba staje się klasycznym deus otiosus51. Św. Michał (lub 
Eliasz) sprawuje rolę namiestnika boskiego na ziemi. 

Pojawienie się w akcji istoty pior uno władnej zmienia istniejącą dotąd 
sytuację. W miejsce początkowej opozycji binarnej Bóg — Diabeł, poja­
wia się trójmian, mający jednak nadal charakter opozycji, tyle że jeden 
z członów jest dwuelementowy: 

(Bóg) 
Piorunowładca 

Diabeł 

Schemat ten opisuje i wyjaśnia istotę dynamiki kosmosu. Przeciwsta­
wienie św. Michał (Eliasz) — Diabeł nie jest równoważne, gdyż między 
tymi postaciami istnieje różnica poziomu pochodzenia, a co za tym idzie 
różnica miejsca w hierarchii bytów. Innymi słowy, równoważnym przeciw­
nikiem Diabła jest w zasadzie wyłącznie Bóg — obaj istnieją od początku 
świata. Z tego jednak względu sam Bóg także nie może pokonać prze­
ciwnika. Znamiennym faktem jest podkreślana przez najpełniejsze wersje 
mitu dwufazowość walki między nimi. W pierwszej fazie Diabeł zyskuje 
przewagę nad walczącymi po stronie Boga aniołami, w drugiej natomiast 
szalę zwycięstwa na korzyść sił niebieskich przechyla — w zależności od 
tego, kto uwikłany jest bezpośrednio w walkę — św. Michał (Eliasz) lub 
Bóg. To dwojakie rozwiązanie zdaje się wskazywać, iż pokonanie Diabła 
przez jedną tylko ze wspomnianych istot jest niemożliwe. Bogu, jak już 
kilkakrotnie wspominaliśmy, brak siły fizycznej, zaś piorunowładca w hie­
rarchicznym porządku świata zajmuje w stosunku do Diabła pozycję pod­
legania. Mogą natomiast dokonać tego obaj. Dlatego też św. Michał 
(Eliasz) ucieka się bardzo często do pomocy Boga (i odwrotnie) przeja­
wiającej się zresztą w różnych formach. W najstarszych apokryficznych 
wersjach mitu Bóg nadaje mu postać mnicha i to „powołanie się" na moc 
atrybutów chrześcijańskich decyduje o powodzeniu. Nieraz pomoc udzie­
lona zostaje przez akt błogosławienia, czyli przekazanie części magicznej 
mocy Boga 5 2 . 

5 1 Czasami Bóg nie tylko włada piorunami, ale przejmuje także funkcje innych 
świętych, np. posiada władzę nad wilkami co zwykle przypisywane bywa św. Jerze­
mu, M o s z y ń s k i , op. cit., s. 573. Dwoisty obraz Boga w tradycji ludowej — 
z jednej strony pasywny deus otiosus, nie ingerujący w sprawy ziemskie, z drugiej 
zaś Bóg aktywny, któremu przywrócone niejako zostają funkcje świętych — ma ana­
logie w wierzeniach np. azjatyckich. Eliade analizując wierzenia ludów uralsko-
-ałtajskich o bogu nieba gotów jest tłumaczyć pasywność tego bóstwa brakiem inge­
rencji „historii" w życie społeczeństwa, natomiast przybieranie przezeń cech wojow­
nika, aktywnego suwerena uważać za wyraz określonych zjawisk społeczno-kulturo­
wych, E l i a d e , Traktat..., s. 68 n. 

5 2 Mityczna walka znalazła odbicie w wielu tekstach ludowych, por. B. P u t i -
ł o w , Russkije i jużnoslawianskije epiczeskije pieśni o zmieieborstwie, „Russkij 



80 RYSZARD TOMICKI 

Pokonanie Diabła kończy proces tworzenia kosmosu, zamyka ciąg dia-
chronicznych wydarzeń. Równocześnie powstaje ostateczna struktura 
świata. Przedstawiony wyżej układ istot nadprzyrodzonych skorelowany 
jest z. trzema strefami świata — piorunowładca bowiem, jak wiemy, pełni 
w strefie ziemskiej funkcję boskiego1 namiestnika. W przeciwieństwie do 
czteroelementowej, statycznej struktury horyzontalnej (por. Formowanie 
ziemi) struktura wertykalna jest dynamiczna. Opisuje ona aktywny aspekt 
św ia t a 5 3 . Jej trwanie stanowi warunek istnienia świata. Mówią o tym 
najwyraźniej opisy końca świata, a szczególnie ten, który stwierdza, że 
obwieszczony on zostanie nie tyle przez; uwolnienie Diabła, ile przez 
śmierć walczącego z nim Eliasza. Gdy zginie piorunowładca nastąpi po­
wrót do sytuacji wyjściowej. Miejsce triady: (Bóg) Piorunowładca — Dia­
beł, zajmie pierwotna pozycja binarna: Bóg — Diabeł. Według mitu 
huculskiego, wykazującego' zdecydowanie wpływ doktryny chrześcijań­
skiej, nastąpi wówczas interwencja Chrystusa i sąd ostateczny. Jednak, 
jeśli pamiętać o stworzeniu istoty piorunowładnej jako remedium na 
bezsilność Boga, przypuszczać można, że wizja końca świata łączyła się 
pierwotnie z powrotem do sytuacji wyjściowej — zniszczenie dynamicznej 
struktury wszechświata powodowało w sposób konieczny istnienie elemen­
tów składowych kosmosu w postaci nieuporządkowanej. 

Znaczenie struktury wertykalnej jako- formy opisu dynamicznego 
aspektu świata potwierdza także analiza roli istoty piorunowładnej w co­
dziennym życiu, gdyż nie kończy się ona bynajmniej na dopełnieniu dzieła 
stworzenia. Piorunowładca czuwa od tamtego czasu nad trwaniem świata. 

folklor", t. X I : 1968, s. 31-54; t e n ż e , Russkij i jużnosławjanskij geroiczeskij epos. 
Sprawnitielno-tipologiczeskoje issledowanie, Moskwa 1971, 31-54; N. W. N o w i k o w , 
Obrazy wostoćznoslaw jansko j wolszebnoj skazki, Leningrad 1974. Zarówno postać 
bohatera, jak i sens walki ulegają licznym transformacjom. Często jednak bohater 
odwołuje się do pomocy Boga lub innej postaci mającej „moc precedensową". Przy­
najmniej dla obszarów Wielkorusi i Ukrainy w połowie zachowanych ikon znajdu­
jemy ślad tego wierzenia w postaci ręki opatrzności czy innego znaku pomocy nie­
bios w walce, jaką toczy św. Jerzy ze smokiem, W. J . P r o p p, Zmtejeborstwo 
Gieorgija w swietie folklora, [w:] Folklor i etnografija russkogo sewera..., s. 190-208. 
W innym planie występuje nieraz odwołanie się bohatera zmagającego się ze smokiem 
lub demonami (np. wiłami strzegącymi dostępu do źródeł) do św. Jerzego (!), por. 
C z a j k a , op. cit., s. 71. Pokonanie przeciwnika umożliwia także odwołanie się do 
innych precedensów — sprytu, podstępu (por. cz. I) lub użycie ognia (por. przyp. 39). 
Identyczny fakt zanotowano w wierzeniach mongolskich, gdzie pokonanie przez 
Oczirwani, boga dysponującego dużą siłą fizyczną smoka Losy, żyjącego w wodzie 
i zatruwającego ziemię oraz ludzi, możliwe jest tylko dzięki „pomocy" Tengri, boga 
nieba, por. S u m c o w , op. cit., s. 16. 

5 3 Trójka, liczba będąca we wszystkich niemal tradycjach kulturowych obrazem 
„jakiejś absolutnej doskonałości", „przedstawia sobą idealną strukturę z wydzielo­
nym początkiem, środkiem i końcem". Stąd też „liczba 3 może służyć za idealny 
model dowolnego procesu dynamicznego', dopuszczającego powstawanie, rozwój, upa­
dek, lub — w nieco innym planie — tezę, antytezę i syntezę", W. N. T o p o r o w, 
O modelach liczbowych w kulturach archaicznych, „Teksty", nr 1: 1974, s, 179. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 81 

Walka z Diabłem in illo tempore była tylko wydarzeniem precedenso­
wym, określającym miejsce tej postaci w strukturze kosmosu. 

Strącony i uwięziony Diabeł działa na ziemi za pośrednictwem „po­
mocników", ale ciągle dąży do uwolnienia się. W ciągu całego roku roz­
rywa łańcuch, lecz gdy pozostaje już tylko jedno ogniwo pewne czynności 
magiczno-obrzędowe wykonywane corocznie przez ludzi sprawiają, że łań­
cuch zrasta się ponownie. Zwykle moc tę przypisuje się różnym rytual­
nym praktykom stanowiącym składniki obrzędowości wielkanocnej S 4. 
Niekiedy akt ten dokonuje się bez czynnego udziału ludzi, gdyż czynni­
kiem sprawczym scalenia diabelskiego łańcucha jest zmartwychwstanie 
Jezusa (np. łańcuch zrasta się, gdy w kościele rozlega się alleluja). Praw­
dopodobnie jest to wtórny wariant interpretacji nawiązujący do epizodu 
uwięzienia Diabła przez Jezusa zstępującego do piekieł. Mógł on powstać 
na skutek pewnych przesunięć w ludowym kalendarzu obrzędowym zwią­
zanych z rewaloryzacją wydarzeń mitycznych pod wpływem kościoła. 
Niemniej jeszcze w początkach X X wieku w kulturze ludowej występo­
wały ślady dawniejszego, być może pierwotnego wariantu interpretacyj­
nego'. Skucie łańcucha dokonuje się podczas pierwszego wiosennego ude­
rzenia pioruna. Choć nigdzie nie udato się nam znaleźć tego wyjaśnienia 
podanego explicite, to jednak do wniosku takiego skłania szereg faktów, 
przede wszystkim zaś zespół wierzeń wiążących pierwsze uderzenie pioru­
na z początkiem wiosny, „otwarciem" ziemi i odnowieniem życia w przy­
rodzie. Wydarzenie to łączy się poza tym bezpośrednio z dniem św. Je­
rzego, uważanym przez dużą część ludności słowiańskiej za datę rozpo­
czynającą wiosnę, a św. Jerzy jest jedną z najważniejszych transformacji 
istoty piorunowładnej 5 5 . Ten sposób wyjaśnienia odpowiada w pełni m i ­
towi kosmogonicznemu oraz wierzeniu zanotowanemu w końcu minionego 

5 4 Por. F . K r č e k , Pisanki w Galicyi. Zestawienie materyalu, zebranego 
w r. 2897, staraniem Towarzystwa Ludoznawczego, „Lud", t. I V : 1898, s. 186-230. 
Wielokrotnie powtarza się przekonanie o związku malowania jaj z trwaniem świata, 
choć różna jest ich forma: „Pisanki malują, bo żyją jeszcze 4 żydzi w Jerozolimie, 
którzy męczyli J . Chrystusa, i ciągle żyją i dręczą się ze zgryzoty, że żyją, że to 
uczynili, i pytają ludzi, błąkających się po Wschodzie, czy jeszcze piszą pisanki, czy 
krowa rodzi krase cielę, czy liście na orzechu wołoskim jest jeszcze. Gdyby nie 
pisano, to oniby umarli i zakończyli swe męki i byłby koniec świata" (s. 218-219); 
„malują jaja, ażeby antychryst (który przecie pozostaje w związku z końcem świata) 
nie nabrał siły i nie zerwał „łanciw", które nań nałożono — zapewne w piekle" 
(s. 219); „malują pisanki dlatego, że Chrystus wstał z grobu, jak z jaja kurczę" 
(s. 219). Por. też W. S u l i s z, Wielkanoc w Sanockiem, „Lud", t. X I I : 1906, s. 316-
-317; W i t or t , Przeżytki..., s. 215. 

5 5 Dzięki temu św. Jerzy zajmował ważne miejsce w ludowym systemie wierze-
niowo-obrzędowym. Poświęcony mu dzień 23 IV, uważany był za początek roku 
(wiosny), co np. u Bułgarów wiązano bezpośrednio z zabijaniem przez niego smoka, 
por. W a k a r e l s k i , op. cit, s. 295. Decydującą rolę w charakterystyce św. Jerzego 
odgrywa symbolika otwierania, por. S z u c h i e w i c z , op. cit., t. I I I , s. 1; O. K o l ­
b e r g , Dzieła wszystkie t. 54, Ruś karpacka cz. I , s. 76. Łączy się z nią ogólnie 
znana funkcja św. Jerzego (identyfikowanego nieraz ze św. Eliaszem) jako patrona 

« - • Etnografia Polska, ХХД 



82 KYSZARD TOMICKI 

wieku w Galicji, że scalenie diabelskiego łańcucha stanowi warunek dal­
szego trwania św ia t a 5 6 . Początek każdego roku, a właściwie początek 
wiosny jest odwzorowaniem wydarzeń mitycznych. 

Nie można jednak wykluczyć innej możliwości, a mianowicie, że obie 
interpretacje są aktualne równocześnie, odpowiadając dwóm różnym mo­
mentom — uwięzieniu Diabła oraz uwolnieniu ludzi z piekła przez Jezusa 
Chrystusa. Rozstrzygnięcie tej niejasności wymaga badań w dziedzinie 
obrzędowości wiosennej. Jednak prawdopodobieństwo naszej hipotezy 
zwiększa fakt, że mityczna walka piorunowładcy z Diabłem/Smokiem była 
w świadomości ludowej precedensem dla wielu wydarzeń dziejących się 
na co dzień w różnych sferach i na różnych poziomach rzeczywistości. 
Wspominaliśmy już, że św. Eliasz i Żmij (św. Michał nie występuje raczej 
w wierzeniach ludowych, poza mitem 5 7 ) pełnią na co dzień tę samą rolę, 
co w czasie tworzenia świata. Przypisuje się im zgodnie co najmniej dwie 
cechy: władanie ogniem niebieskim, zdecydowanie odmiennie wartościo­
wanym niż ziemski 5 8 , oraz opiekę nad płodnością. Zadaniem piorunowład­
cy było- więc przede wszystkim niszczenie wszelkich sił ciemnych — diab­
łów, smoków i demonów — zagrażających w jakikolwiek sposób urodza­
jom 5 9 , ale władca piorunów był nade wszystko sprawcą życiodajnych desz­
czy 6 0 , gdyż walcząc z „wiążącymi" wody smokami sprowadzał oczekiwane 
opady, lub zapobiegał niszczycielskim ulewom i gradobiciu. Burze — jak 
zauważył K. Moszyński — były dość powszechnie uważane za najjaskraw-

zwierząt, wraz z całym kompleksem wierzeń o przybywaniu w dniu jego święta jele­
nia, krowy, byka do wsi oraz z rytuałem ofiary z pierwocin, por. W а к a r e 1 s к i, 
op. cit., s. 219; M o s z y ń s k i , op. cii., s. 245, 576-577. 

5 6 Por. przyp. 53. 
57 Wprowadzenie św. Michała do mitu kosmogonicznego dokonało się zapewne 

dzięki walce z Diabłem, tak obrazowo opisanej w Apokalipsie św. Jana. Osobny 
problem stanowi pytanie —- dlaczego mimo tego Eliasz występuje w roli pioruno­
władcy nieporównanie częściej niż św. Michał? Niewykluczone, że w procesie upo­
wszechniania i adaptowania obu świętych poważną rolę odegrały względy socjo­
logiczne, tzn. rozwarstwienie społeczne i idące za tym zróżnicowanie przedmiotów 
kultu. 

5 8 Zwano go m. in. „ogniem bożym", M o s z y ń s k i , op. cit., § 467; na Wołyniu 
w czasie pożaru od pioruna wieśniaczki wynosiły nakryty stół, stawiały nań świę ­
coną wodę, kładły chleb oraz sól i chodząc ze stołem wokół płonącego domu śpie­
wały; „Oj ty, ogniu pożadnyj, iz nieba nam zasłannyj. Nie raschodsja ty jak dym, 
bo tak prikazaw tobi bożij syn", A. P i n с z u k, llin den, Moskwa 1974, s. 37. 

5 9 Według wierzeń z różnych regionów Słowiańszczyzny funkcję tę pełniły także 
niektóre zwierzęta — wilki, jelenie, niedźwiedzie. 

6 0 W Nowogrodzie były dwie cerkwie — Eliasza Suchego i Mokrego, podczas 
suszy modlono się do li i i Mokrego, w czasie ulew do Suchego, P i n с z u k, op. cit., 
s. 33. Pietkiewicz zanotował na Polesiu ciekawą informację o zróżnicowaniu desz­
czów — od'23 IV (św. Jerzego) do wykształcenia się żytnich ziarn, deszcz zwie s ię 
chlebawik, podczas żniw — hnilak; w tym samym czasie deszcz ulewny — uredny 
liwun, zaś w innym czasie ulewa — tylko liwun. Jesienny drobny deszcz — niehadź 
albo chalupa, Cz. P i e t k i e w i c z , Kultura duchowa Polesia rzeczyckiego, Warsza­
wa 1938, s. 15-16. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 83 

szy przykład ciągłej walki ognia z wodą, istot ognistych z akwatycz-
nymi 6 1 . 

W strefie ziemskiej i w czasowym planie codzienności opozycja tych 
istot posiadała nieco inną wartość niż w skali kosmicznej, gdzie przeciw­
stawienie Bóg — Diabeł artykułowane jest w skrajnym wariancie jako 
opozycja życia i śmierci. W skali ziemskiej układ przybiera postać: kon­
strukcja — destrukcja 6 2. 

Podobnie rzecz ma się, gdy przechodzimy na jeszcze niższy poziom 
rzeczywistości. Przykładem utrzymujące się w społecznościach chłopskich 
przekonanie, że wraz z usłyszeniem pierwszego w roku grzmotu należy 
uderzyć kamieniem po głowie, aby zabezpieczyć się na cały rok od chorób. 
Precedensowy charakter pokonania Diabła ujawnia się tu w całej okaza­
łości; a dodać należy, iż wydarzenie to odwzorowywane było- nie tylko 
w owym początkującym rok momencie, lecz także w przypadku każdego 
zachorowania. Przekonującego świadectwa dostarcza modlitwa chorego 
Rusina: „Modlę się do> siebie, święty boży Ilio. Poślij trzydzieści aniołów 
w złotym kowanym odzieniu, z łukami i strzałami, niech odeprą i odstrze­
lą od sługi bożego Wasyla uroki, bóle i nawały, szczypanie i łamanicę 
i przez; wiatr noszone plagi [...]. Spuść mi grom i błyskawicę, odbij i od­
strzel od sługi bożego uroki [ . . . ]" 6 3 . 

W tym wypadku opozycja konstrukcja — destrukcja artykułowana jest 
poprzez przeciwstawienie zdrowie — choroba. Tym samym, przeszedłszy 
od poziomu kosmicznego do antropologicznego, struktura świata ukazuje 
się jako konsekwentny ciąg opozycji o różnym stopniu ogólności: 

ZYCIE <S-
• I t e rna tywa ch rzesc i j a r i s ka -

\ R A J 

St re fa 
z iemska 

K O N S T R U K C J A 

ZDROWIE 

C Z Ł O W I E K 
t 

W S C H Ó D 
( p r a w a ) 

D E S T R U K C J A 

P I E K Ł O 
a l t e r n a t y w a 
ch rześc i j ańska 

• SMIERC Podziemia 

6 1 M o s z y ń s k i , op. cit., s. 485-436. 
6 2 „Konstrukcyjna" rola strefy niebieskiej reprezentowanej przede wszystkim 

przez Boga, znalazła odbicie w znanych przez różne grupy Słowian wierzeniach, że 
miejsca, po których przejdzie wędrujący po ziemi Bóg, porastają bujnym zbożem, 
M o s z y ń s k i , op. cit., s. 707. 

f s P i n c z u k , op. cit., s. 41; A f a n a s j e w , Poeticzeskija..., t. I , s. 471; por. 
zachowania magiczne związane z pierwszym uderzeniem pioruna, mające zabezpie­
czyć od chorób, K . P o t k a ń s k i , Pierwszy grzmot, „Lud", t. X I : 1905, s. 317; 
S. C z a j a , Pierwszy grzmot, „Lud" t. X I : 1905, s. 199 — tu oprócz magicznego 
zabezpieczenia przed chorobami, znajdujemy wskazanie na związek między pierw­
szym uderzeniem pioruna i początkiem wiosny — „na głos jego aż ziemia z radości 
drży i „buchnieje" [pulchnieje] — bo pierwszym grzmotem przestraszone zimno ucie­
ka [...] a [...] wiosna rozpoczyna na dobre swoją gospodarkę". 



84 RYSZARD TOMICKI 

Siedząc kosmiczny rozkład opozycji binarnych i uwzględniając — jest 
to przecież niezbędne — wierzenia chrześcijańskie, dochodzimy do możli­
wości przełożenia tej struktury na język cyklu życiowego jednostki. Czło­
wiek integruje dwa różne elementy — śmiertelne, ulegające rozkładowi 
i przynależne do sfery „dołu" ciało oraz nieśmiertelną duszę, pochodzącą 
z „góry", z nieba (por. część Człowiek). Dusze ludzi zmarłych śmiercią 
normalną, a więc te, które z pewnego' punktu widzenia można zakwalifi­
kować do grupy niedemonów, przebywające w raju (we wschodniej stro­
nie świata lub w niebie) mają możność ponownego wcielenia się w ciało 
(konstrukcja), przejścia kolejnych faz życia (konstrukcja — zdrowie) wy­
pełnione wydarzeniami społecznymi również posiadającymi walor kon­
strukcji, wreszcie zachorować albo zestarzeć się i umrzeć (choroba — de­
strukcja). Wyzwolona z rozkładającego się ciała dusza powraca do sfery 
życia, co jest równoznaczne z uzyskaniem możliwości kolejnej inkarnacji. 
Natomiast ludzie zmarli śmiercią nienaturalną (w szerokim, obejmującym 
również śmierć przedwczesną, sensie) nie przebywają ostatniego odcinka 
cyklu; dusze ich, istniejące jako demony wodne, pozostają w ramach 
kosmicznej sfery destrukcji lub — jeśli uwzględnimy chrześcijańskie kry­
teria etyczno-moralne — udają się wraz z tymi, którzy zmarli normalnie, 
ale byl i grzesznikami, do piekła. 

Nie będziemy w tym miejscu wnikać w szczegóły odpowiedzialności 
między modelem świata i różnymi aspektami rzeczywistości społeczno-
-kulturowej, choć można by przytoczyć wiele przykładów, świadczących 
niezbicie o precedensowym charakterze opisywanych przez mit wydarzeń. 
Warto chyba jednak przywołać jako ilustrację ustalenia K. Moszyńskiego 
dotyczące zakresu wykorzystania tzw. strzałek piorunowych przez ludność 
słowiańską, obrazujących magiczną rolę przedmiotów stanowiących pier­
wotnie broń istoty p iorunowładne j 6 4 : 

„Użytek piorunowych strzał jest bardzo różny i wszechstronny. Więc naprzód 
są one środkiem apotropeicznym, używanym przeciwko złym mocom (co rozu­
miemy dobrze, skoro jest to broń rzucona z nieba w złe demony). W tym 
charakterze strzały bywają noszone przez wieśniaków, kładzione do kolebek nie­
mowląt itp.; pociera się też nimi wymiona krów, które straciły (tzn. skutkiem od­
działywania złych mocy) mleko etc. W szczególności obchodzące nas strzały bronią 
od uderzenia pioruna [...]. Niekiedy istnieją bardziej zajmujące praktyki z tym 
związane. Tak Mazur nadziewał podczas nadchodzącej burzy kamienną siekierkę 
przez otwór w niej się znajdujący na palec, obracał ją kilkakroć dokoła i ciskał 
z całej siły ku drzwiom chaty" 6 5 . 

" M o s z y ń s k i , op. cit., s. 487. 
6 5 By prawidłowo zrozumieć motywację wielu zachowań obroną przed pioru­

nami przytoczmy przykład wierzenia znanego na terenie całej Słowiańszczyzny: 
„Kiedy grzmi i błyska, wówczas mówią, że to Pan Bóg strzela do czarta, by go zabić. 
Czart wtedy ucieka i chowa się pod tego lub pod to, kogo i co po drodze zdybie 
[napotka]. Nie należy przeto iść wtenczas drogą, lecz zejść z niej na bok i usiąść, 
gdyż Pan Bóg strzelając w czarta, mógłby niechcący i w nas samych także ugodzić 
i zabić, gdy wymierzy grot na ukrytego pod nami złego ducha", O. K o l b e r g , 
Dzieła wszystkie, t. 31, Pokucie cz. I I I , s. 91; por. P i o t r o w i c z , op. cit., s. 122. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 85 

Równoległe semantycznie zastosowanie miała strzała piorunowa w me­
dycynie ludowej: 

„Używa się jej od chorób ocznych [...], od poderwania, od boleści, uroku itd. 
Z północnej Słowiańszczyzny (z Lubelskiego) mamy wyraźnie poświadczone, że przy 
odnośnych praktykach pociera się miejsca cierpiące z góry na dół, a więc naśladuje 
naturalny kierunek ruchu pioruna. Osobno wymienić wypada zadawanie sproszko­
wanej strzały w wodzie (albo po prostu wody, do której położono strzałę na czas 
pewien) kobietom cierpiącym z powodu trudnego porodu" 6 6 . 

Cały wymieniony zestaw czynności magicznych znajduje uzasadnienie 
w micie. Ich skuteczność gwarantowana jest ujawnionymi na początku 
świata właściwościami pioruna — niszczenia ciemnych sił i zdolnością 
„otwierania" tego- co zamknięte, związane. 

* 

Wnioski wynikające z dotychczasowej analizy dotyczą przede wszyst­
kim ludowej wizji świata. Według mitu kosmogonicznego opisany jest on 
przez dwie struktury obejmujące całość zachodzących w nim zjawisk, za­
równo aspekt statyczny, jak i dynamiczny. Synchroniczny obraz świata 
jest przy tym niczym innym, jak odpowiednim przetworzeniem diachronii, 
ciągu wydarzeń opisanych w micie. Diachronia jest więc zawarta w syn­
chronu. Można przy pewnym uproszczeniu odłożyć strukturę kosmosu 
na osi czasowej, otrzymując w ten sposób najprostszy zapis wypadków 
mitycznych, struktury świata i jego trójfazowej historii: 

P O C Z Ą T E K W S P Ó Ł C Z E S N O Ś Ć KONIEC 
ł I " 

Bóg 

(ZIEMIA) Bóg 
Piorunowtadca 
(dominujqcy) 

Diaber 
(dominujqcy) 

(PODZIEMIA) 
Diabet 

Stworzenie Śmierć 
piorunowtadcy piorunowtadcy 

Z przedstawionego^ materiału oraz z wyników analizy nasuwa się 
wniosek o daleko idących konsekwencjach. Nie ulega mianowicie wątpli­
wości, że u podstaw wyobrażeń kosmogonicznych społeczności chłopskich 
w X I X - X X wieku leżała wspólna struktura. Nawet w najuboższych fabu­
larnie wersjach mitu, ograniczających się wyłącznie do opisu stworzenia 
ziemi, stanowi ona element organizujący i nadający sens całości. Wspom-

(NIEBO) 
Bóg 

(dominujący) 

Diabeř 

M o s z y ń s k i , op. cit., s. 488. 



86 RYSZARD TOMICKI 

niane konsekwencje tego wniosku są dwie: 1) wspólny dla społeczności 
słowiańskich mit powinien w identyczny sposób organizować tzw. kulturę 
duchową; 2) struktura mitu powinna być typowym przykładem tzw. struk­
tury o długim trwaniu. Aby udowodnić stwierdzenie pierwsze niezbędne 
są kompleksowe badania wierzeń i obrzędów słowiańskich. Natomiast 
przypuszczenie drugie znajduje potwierdzenie w badaniach uczonych ra­
dzieckich; rekonstrukcja prasłowiańskiego mitu kosmogonicznego doko­
nana przez W. W. Iwanowa i W. N. Toporowa zdaje się wskazywać na 
indoeuropejskie pochodzenie omawianej przez nas s t ruktury 6 7 . 

CZŁOWIEK 

Pominięcie w dotychczasowych rozważaniach historii stworzenia ludzi 
oraz ich losów podyktowane zostało dwoma względami. Stanowi ona inte­
gralną część stosunkowo' niewielkiej liczby mitów, ale jest równocześnie 
logicznym rozwinięciem i uzupełnieniem wyobrażeń O' budowie i kształcie 
świata, także dla pomijających ją wersji. Należało więc ten kompleks 
wierzeń omówić osobno. Tylko 9 spośród zebranych mitów mówi o stwo­
rzeniu Adama i Ewy, z czego kilka ogranicza się wyłącznie do stwierdze­
nia faktu. Bogactwem treści i barwnością opisu wyróżniają się ponownie 
wersje huculskie, sprawiając wrażenie mitów żywych, tkwiących głęboko 
w świadomości ludności wiejskiej tegO' regionu w czasach, gdy były noto­
wane przez badaczy. 

Antropogeneza ludowa jest w zasadzie podobna do biblijnej. Podobna, 
ale nie identyczna. Nawet jeśli jedynym źródłem chłopskiej wizji powsta­
nia człowieka była antropogeneza judeochrześcijańska, trudno uznać ją 
wyłącznie za kalkę tekstu biblijnego, już choćby z tego- względu, że zgod­
nie z dualistycznym duchem mitu ludowego, Diabeł ma swój udział nie 
tylko w kształtowaniu losów ludzi, lecz również w ich stworzeniu. 

Szczególne miejsce zajmuje tu XVI-wieczny mit apokryficzny, bardzo 
szczegółowo opowiadający o powstaniu Adama. Tym właśnie różni się 
od wersji zapisywanych wśród społeczności chłopskich. Ponadto, tylko 
w nim znajduje się wzmianka niezupełnie jasna, ale nadzwyczaj wymow­
na. Stwórca, aby ożywić Adamowi ciało, udaje się po duszę do nieba. 
Czyżby zwrot „do swego ojca" znaczyć miał, iż stwórcą człowieka był 
Jezus? Nie można wykluczyć takiej ewentualności, przypominającej pew­
ne koncepcje rozpowszechnione w średniowieczu; poza tym niektóre mity 
wymieniają właśnie Jezusa jako stwórcę świata. Kwestia stosunku Boga-
-ojca do Boga-syna w wierzeniach ludowych stanowi osobne zagadnienie, 
w które nie możemy wnikać w tym momencie. Niemniej jednak, wzmian­
ka ta jest doskonałym przykładem sytuowania życia w górnej, niebiań­
skiej części kosmosu. A oto ów fragment mitu apokryficznego: 

" I w a n o w , T o p o r ó w , op. cit. 



. SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 87 

M l — „Po stworzeniu raju na wschodzie, postanowił Pan stworzyć pierwszego 
człowieka Adama i zrobił jego ciało z siedmiu składników: ciało z ziemi, kości z ka­
mienia, krew z morza, oczy ze słońca, myśli z obłoków, oddech z wiatru, ciepło 
z ognia. I poszedł Pan do nieba do swego ojca, by przynieść duszę dla Adama. Sza­
tan nie wiedział co zrobić, pokłuł więc palcami ciało Adamowe. Pan wrócił do swe­
go dzieła i spostrzegł, że jest całe pokłute i powiedział: »Diable, jak ważyłeś się 
to zrobić?«. A Diabeł odparł: »Panie, gdy człowiek poczuje, że będzie chory, to 
będzie pamiętał o tobie«. Pan schował rany Adama do wewnętrz i stamtąd pochodzą 
choroby. Szatan sprawił to, że kto poczuje ból, wydaje westchnienie: »Oh, oh Panie 
zlituj się«. Pan ożywił Adama i dał mu w raju władzę nad wszystkimi ptakami oraz 
zwierzętami dzikimi i domowymi". 

W podobny, ale znacznie bardziej uproszczony sposób opisują udział 
Diabła mity XIX-wieczne: 

M 34 — „Zlepił Bóg z gliny człowieka, tchnął nań i człowiek zaruszał się, ożył. 
Dyabeł widział to wszystko; wybrał chwilę, gdy człowiek spał, tchnął nań — i osied­
lił się w człowieku duch zły i człowiek otrzymał skłonność do złego". 
M 25 — „Człowiek zaraz po stworzeniu był niezwykle piękny, dyabeł z zazdrości 
opluł go na całym ciele, Bóg te wszystkie plwociny schował do wnętrza człowieka". 

Bez względu na rodzaj „zanieczyszczenia" Diabeł ma istotny, bo sub-
stancjonalny, udział w ostatecznym ukształtowaniu człowieka. Rezultatem 
zaś jego ingerencji jest „wrodzona" skłonność do chorób; to> przekonanie 
powtarzające się często w wierzeniach wyjaśnia w pełni przyczynę zwra­
cania się o pomoc w pokonaniu niemocy do piorunowładcy oraz rytualne 
odwzorowywanie w mikroskali (uderzenie kamieniem w głowę) mitycznej 
walki. 

Szerzej o losach Prarodziców opowiadają mity huculskie i bułgarskie. 
Rozpocznijmy od pierwszych, w których występują nie znane nigdzie i n ­
dziej wątki, np. stworzenie Adama z naskórka Boga: 

M 17 — „Teper, koły wże buło use na zemły, zacziyv Boh rozpłodżuwaty lude. Boh 
szos robyv ta mav ruku udertu; Boh werh to tu szkiroczku na zemlu, witer powij av 
taj kynuv tov szkiroczkov; wona szo pokotyt sy, to stane bilsza. Bohowy buło tohdy 
prykro samomu; win dav tak, szo iz toji szkiroczky, szo wże buła duże urosła, 
zrobyv sy Adam". Adam żył razem z Bogiem. Pewnego chłodnego poranka, gdy 
Adam grzał s ię przy ognisku, zerwał się Diabeł z uwięzi, podbiegł do niego i „win, 
szczez-by obcharkav Adama, jyk totu watru. Prychode Boh, a tu Adam necharnyj, 
kuryt sy z neho. Boh uziyv perewernuv jeho obryzganym u seredynu, ta wid toho 
cziysu у czołowik u seredyni neczystyj, z neho kuryt sy, jyk z watry". Teraz „Adam 
stav czołowikom; Boh peredav jemu use dobro, szo buło na swiťi , lyszyv sobi łysz 
odnu jyblinku-zwaryczivku [...]". Gdy Adam spał „Boh uziyv haluzku jywy taj 
pokłav koło neho, a zanim Adam prospav sy, stała wże z toj hałuzky żinka Jywa. 
Druhi prypowidajut, szo Boh wijmyv rebro Adamowy, taj z seho stała żinka. Może 
j tak". Diabeł „perewerh sy u hadynu ta jist sobi zwaryczivku; jyk Jywa pryjszła 
podywytys, szo se sydyt na jyblinći. wona buła ćikawa, bo hadyny szcze tohdy na 
swiťi ne buło [...]". Oszukana przez Diabła zjadła zakazany owoc, dała też jabłko 
Adamowi. Bóg ukarał ich za to pracą na roli. 

Zazwyczaj stworzenie ludzi dokonuje się na ziemi. Wyjątek stanowi 
M 15; wedle tego mitu ludzie żyli wraz z Bogiem w niebie, a dopiero po 



88 RYSZARD TOMICKI 

zjedzeniu jabłka zostali wygnani na ziemię. Odtąd los łudzi łączy się bez­
pośrednio z losem ziemi czy szerzej świata. 

Kilka wersji mitu stwierdza bowiem, że Bóg i Diabeł podzielili świat 
lub tylko ziemię między siebie. Epizod ten występujący niemal wyłącznie 
w wersjach szczątkowych (ale także w niektórych zbliżających się do kon­
cepcji judeochrześcijańskiej) powiązany jest z innym, nieco częstszym epi­
zodem — podziałem ludzi między obu stwórców. Posłużmy się kilkoma 
przykładami: 

M 16 — „Jyk uże buła žemly dav j i Boh Aridnykowi, aby tot koło neji chodyv [...]". 
Diabeł tworzy sobie w tym celu pomocników. „Jyk Boh uzdriv, szo wony ne umiły 
utrymaty poriydku na zemły, to musiv wid nych wimudruwaty nazad zemlu". Osta­
tecznie Bóg przechytrzył Diabła i odebrał mu ziemię. 

Inny mit Hucułów stwierdza lakonicznie: „wony [Diabeł — przyp. RT] 
buły w spywci z Bohom do ziemni" (M 15). Spółka we władaniu światem 
wydaje się logiczną konsekwencją współpracy przy jego tworzeniu. W m i ­
cie bułgarskim, odbiegającym znacznie od typowych wersji dualistycznych 
przede wszystkim dlatego, że stworzenie kosmosu przypisane jest wyłącz­
nie Bogu, podział świata jest motywem centralnym: 

M 48 — Bóg po stworzeniu tęsknił bardzo za towarzyszem. Zobaczywszy swój cień 
rzekł: „Powstań towarzyszu" i z cienia powstał szatan; Bóg był dla niego bardzo 
przychylny i realizował wszelkie jego życzenia. Pewnego razu diabeł zażyczył sobie, 
aby podzielić świat na dwie części. „Ziemia będzie do mnie należeć — powiedział — 
niebo do ciebie; i także ludzi powinniśmy podzielić, żyjący winni należeć do ciebie, 
a zmarli do mnie". Tak się też stało. 

Myśl ta pojawia się w ki lku mitach. Czasem, jak w M 44, ziemia jest 
podzielona między Boga i Diabła, przy czym do tego pierwszego należy 
usytuowany na ziemi raj. Wygnanie Prarodziców nabiera w tym kontek­
ście specjalnego znaczenia — zmuszeni są oni przejść z obszaru Boga (raj) 
na obszar Diabła (ziemia). Te różnorodne opisy prowadzą do określenia 
istoty kary, jaka ich spotkała. 

Przyczyną ukarania ludzi jest zwykle zjedzenie jablka z drzewa bo­
skiego, do- czego skłania Ewę Diabeł. Poprzednio, czyli w początkowym 
okresie istnienia ludzie przebywali w którejś z części świata — w raju, 
w niebie lub na ziemi. Rozbieżność ta nie ma większego znaczenia, ponie­
waż o statusie ludzi decyduje fakt przebywania w pobliżu Boga, a więc 
w miejscu, gdzie on aktualnie przebywa. W każdym z podanych wypad­
ków warunek ten jest spełniony. Złamanie zaś zakazu Boga ma w zasadzie 
skutek taki, jaki znamy z Bibli i . Adam i Ewa zostają ukarani, z tym 
jednak, że kara nie musi mieć formy wygnania, już choćby z tego powo­
du, iż nie zawsze przebywają oni poza ziemią. W micie huculskim, który 
każe Adamowi i Ewie przebywać wraz z Bogiem właśnie na ziemi, Bóg 
po dokonaniu się grzechu opuszcza ludzi i odchodzi do nieba. Nie jest 
nawet konieczny ewidentny dowód w postaci zjedzonego jabłka (złamanie 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 89" 

zakazu), wystarcza po prostu bliżej nie precyzowane uleganie podszeptom 
Diabła. 

W efekcie mamy do czynienia z trzema równoznacznymi semantycznie 
wariantami: 

StanI : Stan II: 
przed „ z g r z e s z e n i e m " po „ z g r z e s z e n i u " 

w s p ó ł ż y c i e 

z Bogiem 

„Oddalenie od Boga" 6 8 nie jest karą samą w sobie. Jest raczej sym­
bolem zmiany sposobu istnienia, gdyż odejście Boga (lub od Boga) niesie 
ze sobą co najmniej dwie konsekwencje o olbrzymiej wadze dla losów 
ludzi. Mity kładą duży nacisk przede wszystkim na ukaranie ludzi pracą. 
„Przejście" ukazane na powyższym schemacie jest więc jednocześnie zmia­
ną sytuacji człowieka w świecie, opisaną przy pomocy przeciwstawienia: 
brak potrzeby pracowania — konieczność pracowania (mowa oczywiście 
0 pracy na roli). W istocie chodzi o przejście od Natury do Kultury. Dla­
tego Bóg karząc ludzi obdarza Adama narzędziami rolniczymi, uczy go 
1 Ewę zasad postępowania, czyli mówiąc ogólniej wpaja im wzory ku l ­
turowe 6 9 . 

Akt „uczłowieczenia" Prarodziców (por. wyżej M 17, oplucie Adama 
przez Diabła komentuje się stwierdzeniem, iż stał się on człowiekiem) jest 
nieraz ukazany w sposób nie budzący wątpliwości, że następuje przejście 
od symbolizowanej przez zwierzęcą powierzchowność Natury do Kultury, 
atrybutu człowieka. Podług Hucułów po- zjedzeniu zakazanego owocu Bóg 
przychodzi do ludzi i mówi: 

M 14 — „Wy teper staly hriszni; do toho cziysu ne treba buło wam ni robyty mi 
ubyraty sy; wid teper mete robyty, mete ubyraty sy. — Szkira u Adama buła po­
rosła, jyk u barana, a na nohách buły ratyći. Zaraz spały z Adama ratyći, łyszyła sy 
nihťi, a wołosiy obpało het. Teper każe Boh do Adama: Ja tobi dam płuh, woły, het 
use; mesz oraty, śijaty, robyty aż do smerty". 

Wątek to unikalny, z jednym wszelako wyjątkiem. Istniało bowiem 
wiele wierzeń podtrzymujących myśl, że ukaranie Prarodziców oznaczało 
nie tylko utratę sielsko-rajskiego, „naturalnego" życia. Oto na przykład 
Małorusini wierzyli, że „Gdy Adam został wypędzony z raju, Bóg odjął 
mu r o g o w e c i a ł o pozostawiając mały ślad jako paznokcie na r ę -

6 8 Motyw ten przewija się przez kolędy ludowe, traktujące narodzenie Jezusa 
jako ponowne połączenie z Bogiem. 

6 9 „Liczne [...] legendy brane zresztą po wsiach za prawdę, opowiadają [...] o Bo­
gu — nauczycielu, wskazującym ongiś ludzkości, jak należy orać, siać, niecić ogień, 
prząść itp.", M o s z y ń s k i , op. cii., s. 707. 

raj 

niebo 

ziemia 

wygnanie 

o d e j ś c i e Boga 

ludzie 

oddaleni od Boga 



90 RYSZARD TOMICKI 

kach i nogach" 7 0 . Jeśli sądzić po zasięgu rozpowszechnienia (Wielkorusini, 
Białorusini, Małorusini, Czesi, Morawianie, Bułgarzy, Rumuni, Węgrzy 
oraz niektóre ludy środkowoazjatyckie) 7 1 wierzenie to jest dość dawnym 
elementem ludowej antropologii. 

O pochodzeniu owej „skóry rogowej" wspomina jedynie wierzenie za­
pisane na Ukrainie — Adam miał ją otrzymać od Boga dla ochrony przed 
zimnem; tym razem nic nie wiadomo o jej utracie 7 2 . Sens tego symbolu 
zdaje się wyjaśniać wierzenie Bułgarów, przyrównujące pierwszą skórę 
człowieka do skóry węża. Posiadanie jej w okresie rajskim i utrata po 
dokonaniu się grzechu oznacza jeden z aspektów uczłowieczającego przej­
ścia — utratę nieśmiertelności. Jest to oczywiste w kontekście symboliki 
w ę ż a 1 3 , który zrzucając co pewien czas starą skórę odmładza się, oraz 
w kontekście ciągle „odradzających się" paznokci. Tak więc, największą 
karą za złamanie boskiego zakazu było pozbawienie Prarodziców możli­
wości wiecznego życia. 

W tym momencie zbiegają się dwa odmienne warianty — jeden, opi­
sujący pozarajskie dzieje ludzi jako efekt popełnionego grzechu oraz dru­
gi, wyjaśniający je układem zawartym między Bogiem i Diabłem. Dalsze 
dzieje Adama i .Ewy opisywane są podług jednego z trzech wzorów: 

1. Ziemia należy do Diabła i Adam, aby móc ją uprawiać musi zaprze­
dać ród ludzki: 

M 44 — „Nie mogę sobie przypomnieć, za co Adam diabłu cyrograf na siebie i całe 
ludzkie pokolenie dał, za swą żonę czy za ziemię? Jedni mówią, że to o żonę działo 
się, kiedy była chora i przez diabła została wyleczona, inni jednak uważają, iż 
rzecz się miała tak: Jednego razu orał Adam i wtedy przychodzi do niego diabeł 
i mówi: Adamie, nie pozwoli łem ci ziemi orać, ponieważ nie zgodziłeś się na sie­
bie i swych potomnych umowy zawrzeć, że jak długo człowiek żyje należał będzie 
do Boga, ale po śmierci do mnie będzie należeć. Dlaczego to tak? — pyta Adam. — 
Dlatego, że nie cała ziemia należy do Boga, on ma połowę, reszta jest moja. Adam 
nie przemyślał sprawy dokładnie i dał diabłu cyrograf, żeby ten mu roli nie zabrał. 
Wówczas umknął diabeł z cyrografem Adama i schował go pod kamieniem w Jor­
danie, aby nikt go nie znalazł i żeby Adam z ludźmi nie odebrali mu go. Od tego 
czasu, aż do Chrystusa musiał Adam z ludźmi być w piekle pod władzą diabelską. 
Dobrze. Chrystus zastał urodzony i przyszedł do Jordanu aby pozwolić się ochrzcić. 
I stanął Pan na tym kamieniu, pod którym cyrograf Adama leżał. Kamień przesunął 
się ze swego miejsca i umowa spoczęła u stóp Pana, ale została przy tym rozwiązana 
i cyrograf został zniszczony. Na próżno zatrzymywał diabeł Adama i ludzi w piekle, 
bo Pan Bóg poszedł do piekła i wyprowadził Adama z całym jego potomstwem. 
A napisał Adam swój cyrograf krwią, ponieważ nie było jeszcze atramentu". 

7 0 Ż m i g r o d z k i , op. cit, s. 325. 
" D a h n h a r d t , op. cit, s. 226 (tam bibliografia); por. A. F i s c h e r , Uzu­

pełnienie Dahnhardta, „Lud", t. X V : 1909, s. 326; T a 1 к o - H г у  n с e w i с z, op. cit, 
s. 370. 

7 2 D a h n h a r d t , op. cit, s. 116, przyp. 1. 
7 3 E . M a j e w s k i , Wąż w mowie, pojęciach i praktykach ludu naszego, „Wi­

sła", t. V I : 1892, s. 3)18-371; W. K l i n g e r , Żiwotnoje w anticznom i sowriemien-
nom sujewierii, Kijew 1911, cz. I I , roz. 3; P e r l s , op. cit 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 91 

M 30 — „Diabeł nie pozwolił orać ziemi mówiąc, że ona nie należy do Boga. Później 
zezwoli ł na to, ale kazał Adamowi, aby mu całe swe potomstwo zapisał. Ten zapis 
ukrył diabeł w kamieniu i rzucił go do morza, ale Bóg nurkował, wyjął zapis i dał 
go Adamowi". 

2. Diabeł zamienia dziecko Ewie na potworka (lub powoduje chorobę 
Ewy — por. wyżej) i zmusza Adama do- zaprzedania siebie i swych po­
tomków. 

3. Ludzie żywi należą do Boga, ludzie zmarli do Diabła na mocy umo­
w y między n imi : 

M47 — „[...] Bóg z mułu [kału?] utworzył człowieka, z którego ludzie s ię rozmnożyli. 
Djabeł umówił się, że żywi będą należeli do Boga, a umarli do niego. I pierwotnie 
ludzie żyli po 200 i 300 lat. Potem widząc, że ludzi więcej umiera, niż żyje, i że 
djabeł ich więcej ma od Niego, starał się zerwać umowę, ale nie wiedział, jakim 
sposobem. Pytał o radę Abrahama, Mojżesza i Józefa, pytał aniołów, ci zaczęli 
badać djabła, czy Bóg może zerwać z nim umowę. Djabeł odrzekł: Sam Bóg nie 
może, ale Syn Jego, jeśli tylko dokaże, że mu Syn urodzi się od ducha Jego. Bóg 
zakłopotany pytał djabła, co robić; ten mu poradził, aby z kwiecia bosilka (bławatek) 
zrobił bukiet, włożył za pazuchę, spał z nim całą noc, a potem posłał dziewicy 
Marji, siostrze Jordanowej. I wysłał Pan anioła Gabrjela, który oddał jej od Boga 
kwiaty, których gdy powąchała, poczęła dziecię. Jordan spostrzegłszy, że ludzie 
śmieją się ze stanu siostry, chciał ją zabić. Przez ranę w piersiach urodził się Jezus 
Chrystus [...]. Jezus Chrystus, zastępując Boga na ziemi, zapowiedział djabłu zer­
wanie umowy. I rzeczywiście odebrał mu zmarłych, za co djabeł podburzył Żydów 
przeciwko Jezusowi i Judasz sprzedał im Mistrza. Wiedząc, że Chrystus zmartwych­
wstanie, poszedł powiesić się, aby gdy przyjdzie zbawiać zmarłych z otchłani (ad) 
i jego także wybawił . Ale Jezus wybawi ł wszystkich umarłych, tylko Judasza 
w piekle pozostawił". 

Zastosowanie któregokolwiek z tych schematów prowadzi do- ustano­
wienia podziału ludzi na żywych pozostających pod władzą Boga oraz 
zmarłych przebywających w królestwie Diabła. Dodać należy, że wymu­
szenie na Adamie zapisu (1, 2), a tym samym władzy nad ludźmi, nie jest 
tu próbą usprawiedliwienia Boga. Opuszczając Prarodziców i karząc ich 
pracą na roli , w sytuacji gdy ziemia jest własnością Diabła, staje się on 
bezpośrednim sprawcą dramatu 7 4 . Jak wskazuje schemat (3) nie można 
nawet łączyć władzy Diabła nad zmarłymi z konsekwencjami grzechu 
pierworodnego. Jest to, jak wynika z przytoczonej wersji, nieuchronna — 
chciałoby się rzec, podyktowana logiką mitu — konsekwencja dualizmu 
(por. M 48). Ale w M 47 sytuacja ulega zmianie. Dokonana zostaje re-
interpretacja mitu w duchu doktryny chrześcijańskiej. Interwencja Jezusa 
podobnie jak w wersji huculskiej M 20 (por. część „Koniec świata") pro­
wadzi do< likwidacji tego kryterium na rzecz kryterium etyczno-moralnego. 

7 4 Por. spory Adama z Diabłem w literaturze bogomilskiej, D. D r a g o j l o v i č , 
Bogomilski apokrifni relikti od Makedonija, „Makedonski Folklor", R. I I I : 1970, broj 
5-6, s. 25-33; tam motyw zaprzedania się Diabłu w zamian za światło, po wygnaniu 
bowiem Prarodziców z raju na ziemi panowała ciemność, gdyż Diabeł „bił gospodar 
na mrákot" (s. 29); por. też przyp. 37. 



92 RYSZARD TOMICKI 

We władzy Diabła pozostają wyłącznie ludzie źli, grzesznicy. Reszta udaje 
się pod opiekę Boga do nieba (raju?), krainy życia. Między mitem bułgar­
skim i huculskim istnieje jednak wyraźna różnica. W pierwszym mówi 
się o zmianie kryteriów podziału ludzi jako o fakcie dokonanym (a więc 
„obecnie" pośmiertny los zależy od postępowania w życiu), w micie dru­
gim natomiast Jezus zabierając ludzi z piekła obiecuje Diabłu, że zapełni 
się ono ponownie, ale dopiero przy końcu świata, gdy na Sądzie Ostatecz­
nym jedni otrzymają za swe życie nagrodę, a inni karę. Konsekwencją 
takiego rozwiązania byłoby przyjęcie, że odtąd — od czasu ukrzyżowa­
nia — nikt ze zmarłych nie udaje się do> piekła. Trudno w tym momencie 
wnikać w niuanse ludowej eschatologii, ale na poparcie takiej tezy można 
by przytoczyć wiele argumentów. 

W każdym razie śmierć i zmartwychwstanie Jezusa, czy mówiąc języ­
kiem wyobrażeń ludowych — śmierć, zejście w podziemia i wyprowadzenie 
zmar łych 7 S , stanowią moment przełomowy zamykający perypetie rodu 
ludzkiego. Tym samym ludowy mit kosmogoniczny zostaje uzgodniony 
z tradycją chrześcijańską, odpowiednio zaś zinterpretowane „odkupienie" 
staje się ostatnim ważnym wydarzeniem w historii świata. 

Nie zawsze czynu tego dokonuje Jezus. W innych mitach tę samą rolę 
odgrywa św. Michał, z tym jednak, iż nie wyprowadza on bezpośrednio 
zmarłych, lecz zabiera Diabłu Adamowy cyrograf, co zresztą ma taki sam 
efekt. I to wydarzenie opisywane jest dwojako. Raz św. Michał przechy­
trza Diabła i dzięki temu odzyskuje umowę (wątek wyraźnie nawiązujący 
do afirmacji sprytu, podstępności, chytrości w mitach Hucułów), kiedy 
indziej zaś zstępuje do piekieł, ale w przeciwieństwie do Jezusa nie czyni 
tego bezkarnie. 

M 48 — Sw. Michał namawia Diabła do zrobienia zawodów w nurkowaniu. Gdy 
szatan nurkował, anioł ukradł umowę z kamizelki Diabła pozostawionej na brzegu 
i poleciał z nią do nieba. „Szatan ścigał anioła dogonił go i złapał za nogę, ale 
nie mógł go z nieba więcej wyciągnąć, gdyż był on już u Boga; toteż wyrwał mu 
kawałek mięsa z pięty. Wtedy powrócił szatan z powrotem, ale tracąc s w ą si łę 
pozostał diabłem naprzeciw Boga. Kiedy anioł stanął przed Bogiem, to kulał i uskar­
żał się, że szatan zranił mu nogę. »To nie« rzekł stary Bóg, »ja obdarzę teraz wszyst­
kich ludzi taką nogą, abyś ty nie potrzebował się wstydzić«. Od tego czasu nasze 
nogi -wyglądają tak, jakby kawałka mięsa od spodu brakowało". 

7 5 Epizod ten mógł ukształtować się pod wpływem apokryfów; o zstąpieniu Je­
zusa po śmierci do piekieł, uwięzieniu Diabła i wyprowadzeniu ludzi mówi Ewan­
gelia Nikodema, por. Sprawa chędoga o męce Pana Chrystusowej i Ewangelia Niko­
dema, wyd. S. Vrtel-Wierczynski, Poznań 1933; S. V r t e l - W i e r c z y ń s k i , Wybór 
tekstów staropolskich. Czasy najdawniejsze do roku 1543, Warszawa 1969, s. 108-111; 
I. R a d l i ń s k i , Na przełomie dziejowym,. Początki piśmiennictwa judaistyczno-
-chrześcijańskiego, Warszawa 1907, s. 93-95; t e n ż e , Apokryfy judaistyczno-chrze-
ścijańskie w polskich przeróbkach, Warszawa 1911; epizod znany był także w pol­
skich środowiskach wiejskich, O. K o l b e r g , Dzieła wszystkie, t. 7: Krakowskie, 
cz. I I I , s. 21. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 93 

Okaleczenie św. Michała powtarza się w innych mitach słowiańskich. 
Najciekawszy wydaje się mit serbski, podług którego Diabeł wypędzony 
z nieba zabiera ze sobą słońce. Aby je odzyskać św. Michał udaje się do 
piekła. Wyprawa, jakkolwiek uwieńczona powodzeniem, kończy się jednak 
identycznie, jak w cytowanym wyżej wariancie. 

Poświęcamy tej kwestii tyle uwagi, gdyż wprowadza ona symbol 
o dość ważnych dla sensu mitu kosmogonicznego1 konotacjach. Pozwala 
tak przypuszczać częstotliwość i zakres stosowania symbolu kulawości 
w wierzeniach ludowych. Nie wnikając w szczegóły, powiedzmy tylko, że 
kulawość (obrazowana także jako ranna noga, kopyto, noga zwierzęca itd.) 
charakteryzuje istoty związane w jakiś sposób ze sferą podziemi (a więc 
przede wszystkim diabły, czasem samego Diabła, ludzi którzy przebywali 
w podziemiach lub ukarani zostali przez Diabła — np. Twardowski, de­
mony, Babę Jagę — mityczną istotę o cechach chronicznych) lub — co 
pośrednio oznacza to- samo — mające związek, nieraz genetyczny, z wę­
żami (diabłami?). 

Rozpatrując dwa zasadnicze warianty uwolnienia ludzi spod władzy 
Diabła i dwie czyniące to postacie — Jezusa i św. Michała — wydaje się, 
iż wariant z Jezusem jest tylko transformacją i rozwinięciem na kanwie 
chrześcijańskiej idei odkupienia wariantu ze św. Michałem.. Sam akt uwol­
nienia leży przecież w kompetencjach piorunowładcy, a potwierdzeniem 
tej hipotezy jest w pewnym sensie właśnie symbol kulawości. 

Ten reliktowo' występujący w odniesieniu do św. Michała lub innego 
piorunowładcy symbol był już w końcu X I X wieku wątkiem zanikają­
cym 7 6 . Jest jednak bardzo, interesujący, ponieważ — jeśli pamiętamy, że 
zazwyczaj kulawością obdarzano' diabły — pozwala na wysunięcie nastę­
pującej hipotezy: kulawość jako cecha istot nadprzyrodzonych rozmiesz­
czona jest w strefie ziemskiej symetrycznie, przy obu jej granicach — 
z niebem (piorunowładcy) oraz z podziemiami (diabły). Co więcej, według 
wyżej cytowanego mitu także ludzie „oznaczeni" są tym znakiem. Nasuwa 
się więc przypuszczenie, że kulawość symbolizować może jakieś właści­
wości środkowej strefy wszechświata. 

Dociekania, które prezentujemy niżej, są już w znacznym stopniu h i ­
potetyczne, jakkolwiek wynikają z wielu poprzednio rozpatrywanych 
aspektów ludowej kosmogonii i kosmologii oraz z ki lku — niestety, jak 

7 6 Por. mit z Czarnogóry, interesujący w kontekście dotychczasowych rozważań: 
Bóg z początku władał tylko księżycem, a słońce należało do Diabła. Sw. Eliasz 
na prośbę Boga podejmuje próbę oszukania go i odebrania słońca. Zrobił w tym 
celu dwa złote koła i zaproponował Diabłu toczenie ich, przy czym potoczył swoje 
tak, by wpadło do morza. „Zaczął prosić diabła aby wydostał mu koło, gdyż on sam 
nie śmie, ponieważ morze należy do diabła". Gdy Diabeł nurkował, Eliasz uderzyw­
szy pałką po wodzie spowodował pokrycie się jej warstwą lodu. Wówczas zabrał 
słońce i poleciał do Boga. Diabeł przebił lód i pogonił za nim, ale nie mógł dopę-
dzić Eliasza, ale rzucił za nim dzidą i ranił go w nogę; W. C h a r u z i n a , Etno­
grafía, Moskwa 1909, s. 381-382. 



94 RYSZARD TOMICKI 

dotychczas pojedynczych i zapewne niepełnych — faktów. Decydując się 
mimo wszystko na zaprezentowanie tych konstruktów, mamy na uwadze 
ich znaczenie, po ewentualnym zweryfikowaniu i potwierdzeniu, dla re­
konstruowanego obrazu kosmosu i człowieka. 

Już w pierwszej części artykułu, gdy mowa była o tzw. diachronicz-
nych poziomach, z których pochodzą różne istoty, poziomach decydujących 
0 miejscu tych istot w układzie strukturalnym, nasuwał się wniosek, że 
pomocnik Boga pochodzi z tego samego poziomu diachronicznego, co po­
mocnicy Diabła. Ponadto, lektura tekstów mitycznych rodzi przypuszcze­
nie, że przynajmniej w ki lku z nich mowa jest — chociaż w niezbyt jasny 
sposób — o substancjalnej łączności obu rodzajów istot. Nie pozostawiają 
co do tego- wątpliwości te mity, w których — wzorem wersji apokryficz­
nej — Diabeł wynosi z dna morskiego' prócz piasku także krzemień. Z nie­
go to właśnie, po przełamaniu na pół, powstają anioły ze św. Michałem 
na czele oraz diabły. Krzemień zaś podobnie jak zwykły kamień, a także 
góra, wydają się być w wierzeniach ludowych symbolicznymi odpowiedni­
kami z iemi 1 1 . Jeśli przyjmiemy ten wniosek, a potwierdza go< analogicz-
ność sytuacji, w których diabły tworzone są z ziemi i wody lub śliny 
Diabła, prowadzi on bezpośrednio do ustanowienia następującego schema­
tu genetyczno-strukturalnegO': 

7 7 Ziemia w micie jest przedmiotem, a nie podmiotem działania. Jednak przy­
puszczenie, iż bierze ona udział w stworzeniu „pomocników" Boga i Diabła, a póź­
niej ludzi, nadaje jej cech Ziemi-Matki, tak wyraźnie widocznej w wierzeniach 
ludowych. Mit niewiele mówi o tej kwestii. Czasami wydaje się, że Diabeł podczas 
tworzenia świata staje się uosobieniem ziemi; znamienny pod tym względem jest 
mit bułgarski M 39, przypisujący Diabłu decydującą rolę w stworzeniu Jezusa. Ten 
ostatni z kolei pełni w istocie funkcję piorunowładcy. Nasuwa się przypuszczenie, 
że Diabeł (dostarczyciel sposobu poczęcia Jezusa), a przede wszystkim Maria są 
w tym micie symbolicznymi odpowiednikami ziemi. Utożsamienie Marii z ziemią 
nieobce było myślicielom starożytnym; najjaśniej wyraził to św. Augustyn: „Veritos 
de terra orta est, quia Christus de Virgine natus est" („Prawda powstała z ziemi, 
ponieważ Chrystus narodził się z Dziewicy"), cyt. za C. G. J u n g , Psychologia 
a religia (Wybór pism), Warszawa 1970, s. 203, przyp. 53. Interesujące są w związku 
z tym ustalenia Junga na temat symbolu trójcy i czwórcy, mające związek z ludo­
wym obrazem kosmosu. „Posiada ona [trójca — przyp. RT] wyłącznie męski charak­
ter. Jednakże nieświadomość przekształca ją w czwórce, będącą zarazem jednością, 
podobnie jak trzy osoby trójcy są jednym i tym samym bogiem. Dawni filozofowie 
natury przedstawiali trójcę —• o tyle, o ile była ona imaginata in natura — jako 
trzy asomata lub spiritus albo też volatilia, a mianowicie jako wodę, powietrze 

1 ogień. Z drugiej strony, czwartym składnikiem był somatón, tj. ziemia albo, ciało. 
Ten ostatni składnik przedstawiali symbolicznie jako dziewicę. W ten sposób do­
dawali element kobiecy do swej fizykalnej trójcy, tworząc przez to czwórce [...]. 
Średniowieczni filozofowie natury niewątpliwie przez czwarty element rozumieli zie­
mię i kobietę", J u n g , op. cit, s. 152-153. Przedstawione tu rozumowanie zdaje się 
odpowiadać w pewnym stopniu ludowej wizji świata, gdzie jak wiemy trójcą jest 
wertykalny układ Boga, piorunowładcy i Diabła, czwórcą zaś ziemia (tworzona przez 
nią struktura horyzontalna). Ona też uzupełnia w naturalny sposób ciąg: ogień, woda,, 
powietrze; por. przyp. 34. 



SŁOWIAŃSKI Ю Т  KOSMOGONICZNY 95 

Poziom I Í + ) B Ó G DIABEŁ ( - ) 

Poziom II 

Poziom III 
ISTOTY 

( + + - ) PIORUNOWAADNE 
ISTOTY 

DIABELSKIE ( - - + ) 

Schemat ten pozwala wyjaśnić nie tylko sens posiadania wspólnej 
cechy przez władającego piorunami świętego i diabły, wskazując na ich 
związek z ziemią, lecz także symboliczne znaczenie podobieństw i różnic 
między postaciami Smoka i Żmija (por. Struktura kosmosu, cz. II) . Mó­
wiąc o Żmij u mamy na myśli przede wszystkim jego< wyobrażenia jako 
ptaka z ogonem węża lub latającego, ognistego węża. Otóż pamiętając, że 
ptaki są stworzeniami niebieskimi, węże zaś chybionym pomysłem zie­
mi 7 8 , dostrzegamy u istoty akwatyczno-chtonicznej, jaką jest smok, cechy 
ptasie •— skrzydła (podobnie u diabłów), natomiast u Żmija ów ogon wę­
żowy. Tak więc istoty zdecydowanie odmienne posiadają jednak cechy 
wspólne, dzięki — jak można' sądzić — pochodzeniu z jednego poziomu 
diachronicznego. Ani jedne, ani drugie nie reprezentują w „czystej" po­
staci właściwości typowych dla swych stworzycieli. Domeną bowiem stwo­
rzycieli i podległych im żywiołów jest niebo (ogień niebieski) lub podzie­
mia (woda kosmiczna), piorunowładca zaś i diabły działają w strefie 
ziemskiej i charakterystyka ich, oznaczona tu skrótowo jako + + — oraz 

h jest równocześnie charakterystyką dwóch sfer, na jakie dzieli się 
strefa ziemska: ziemskiej sfery ognistej i ziemskiej sfery wodnej. Ale to 
już osobny temat, którego rozwinięcie wymagałoby nowego spojrzenia na 
demonologię, wiedzę o świecie, symbolikę słońca i księżyca itd., a ponad­
to obrzędowość ludową. 

Analiza kosmogonii ludowej prowadzi do ki lku wniosków dotyczą­
cych zarówno światopoglądu w tradycyjnej kulturze chłopskiej, jak i ogól­
nej problematyki kultury ludowej Słowian. Uzyskane wyniki skłaniają 
przede wszystkim do postawienia pytania: w jakim stopniu wyobrażenia 
mitologiczne znalazły odzwierciedlenie w rytuale. Staraliśmy się wskazać 
kilka przykładów z zakresu obrzędowości oraz magii, świadczących o istnie­
niu więzi między sferą myślenia i działania. Te z konieczności pojedyncze 
fakty nie mogą jednak zastąpić całościowej analizy tej dziedziny kultury 
chłopskiej. Wniosek przybiera więc formę postulatu o analizę rocznego 
cyklu obrzędowego, nawiązującego (przynajmniej w jednej ze swych 
„warstw", czy poziomów znaczeniowych) do zrekonstruowanego mitu. 

7 8 D a h n h a r d t , op. cit., s. 72; P e r l s , op. cit., s. 92. 



96 RYSZARD TOMICKI 

Badania takie powinny objąć nade wszystko materiały z terenu Słowiań­
szczyzny wschodniej i południowej, gdzie przetrwało wiele wierzeń i ob­
rzędów, które np. w Polsce, już w X I X wieku występowały sporadycznie. 
Stworzenie modelu światopoglądu ludowego istniejącego wśród społecz­
ności wiejskich w X I X wieku umożliwiłoby ponadto analizę polskiej kul ­
tury chłopskiej jako' pewnej fazy czy też jednego z wariantów procesu 
przemian tradycyjnej kultury słowiańskiej. 

Skoro już jesteśmy przy problematyce zmian, zwrócić należy uwagę, 
że analiza mitu kosmogonicznego dostarcza nowych danych do badań nad 
trwałością i zmiennością w kulturze ludowej. W miejsce intuicyjnych 
przypuszczeń o wielowiekowej trwałości tych czy innych elementów kul ­
turowych można wysunąć hipotezę o istnieniu struktur o długim trwaniu, 
przynajmniej (ale nie tylko) w odniesieniu do kosmogonii, wykorzystując 
przy tym osiągnięcia radzieckiej szkoły mitoznawczej (skupionej wokół 
ośrodka w Tartu) w badaniach nad religią przedchrześcijańską Słowian. 
Oczywiście, stwierdzenie strukturalnej zgodności mitu XIX-wiecznego ze 
zrekonstruowanym w oparciu o> inne źródła mitem prasłowiańskim, czy — 
aby odwołać się do jeszcze jednego przykładu — z kosmogonią starożyt­
nych Greków 7 9 , nie stanowi etapu końcowego badań. Pozostaje bowiem 
obszerne zagadnienie przekształceń tej hipotetycznej struktury wyjścio­
wej, zmienność semiotyczna mitu w aspekcie regionalnym (w sensie tra­
dycji kulturowej), historycznym i społecznym. Analiza mitu kosmogonicz-

7 9 Liczne warianty starogreckiego mitu zawierającego wątek pojedynku opra­
cowane zostały przez J . F o n t e n r o s e , Python. A Study of Delphic Myth and 
Its Origins, Berkeley and Los Angeles 1959; Dla porównania podajemy podstawowy 
schemat mitu: 1) Przeciwnik ma pochodzenie boskie (jest synem matki związanej 
z Chaosem, lub mającej chroniczną naturę i ojca-boga); 2) miejsce przebywania 
Przeciwnika (morze, jezioro, rzeka, źródło, drzewo, pieczara); 3) zewnętrzne cechy 
Przeciwnika, różniące go od człowieka (gigantyczne rozmiary; postać potwora, naj­
częściej żmii, ale niekiedy także innych istot chronicznych, a także wilka, byka, 
konia, orła itd. łączenie ludzkich i zwierzęcych cech; duża ilość głów, rąk, nóg, itd.; 
posiadanie śmiercionośnego' spojrzenia, oddechu, zianie ogniem, zdolność do zmiany 
postaci; związek ze śmiercią, dolnym światem, wiatrem, burza, potopem, głodem, 
dżumą itp.); 4) wewnętrzne cechy Przeciwnika i jego działania (szkodliwość, skąp­
stwo, obżarstwo 1, zabójstwa, grabieże; zatrzymywanie — zamykanie lub osuszanie 
rzek w celu spowodowania nieurodzaju, głodu); 5) Przeciwnik ma złe zamiary 
wobec boskiej istoty związanej z niebem (pragnienie władzy nad światem; matka 
lub żona jako podżegaczka do złych działań); 6) wystąpienie boskiej istoty (Bóg 
Nieba lub bóg związany z warunkami meteorologiczno-klimatycznymi); 7) zabicie 
Przeciwnika przez boską istotę • przy pomocy cudownej broni (różne rodzaje broni, 
pomoc w pojedynku, ucieczka Przeciwnika itp.); 8) bliskość porażki boskiej istoty 
w pojedynku (okresowe niepowodzenia, motyw kuszenia przez żonę Przeciwnika itd.); 
9) ostateczne zwycięstwo nad Przeciwnikiem (wykorzystanie środków magicznych 
itd.); 10) pośmiertne ukaranie Przeciwnika (zabicie, zamknięcie w dolnym świecie 
lub pod górą, pocięcie i uszkodzenie jego ciała; uczta zaznaczająca zwycięstwo; ry­
tuał oczyszczenia i ustanowienie odpowiedniego kultu); cyt. za I w a n o w , T o p o ­
r ó w , op. cit, s. 141-142. 



SŁOWIAŃSKI MIT KOSMOGONICZNY 97 

nego wskazuje ponadto, że dla poznania tzw. kultury duchowej Słowian 
nie wystarczą badania jej stanu z przełomu wieków X I X i X X . Konieczne 
jest ujmowanie tej dziedziny kultury w całym jej kontekście, a więc z jed­
nej strony w porównaniu z kulturami sąsiednich ludów niesłowiańskich, 
z drugiej natomiast — niejako na płaszczyźnie pionowej — w porównaniu 
z kulturą innych warstw społecznych. Szczególne miejsce zajmują t u 
związki i różnice między tradycją kulturową, którą można ogólnie nazwać 
chrześcijańskoeuropejską (przejawiającą się w aspekcie doktrynalnym nie 
tylko poprzez oficjalną doktrynę chrześcijańską, lecz także przez jej tzw. 
heretyckie i sekciarskie formy oraz apokryfy) i tradycją ludowych kultur 
słowiańskich. W tym zakresie otwiera się pole do pasjonujących badań 
interdyscyplinarnych nad kulturą chłopską 8 0 . 

Zakład Etnografii IHKM 
ul. Świerczewskiego 105 
00-140 Warszawa 

8 0 Już po oddaniu artykułu do druku udało mi się dotrzeć do wspomnianych 
w przypisie 5 artykułów M. E1 i a d e g o, przedrukowanych w pracy Zalmoxis. The 
Vanishing God. Comparative Studies in the Religions and Folklore of Dacia and 
Eastern Europe. The University of Chicago Press, Chicago and London 1972, s. 76— 
130. Nie wnoszą one istotnych uzupełnień do naszej analizy. 

7 — Etnografia Polska, XX/1 


