
S T U D I A I M A T E R I A Ł Y 

„Etnografia Polska", t. X X X I : 1987, z. 1 
PL ISSN 0071-1861 

WOJCIECH BĘBEN 
(Wewak, Papua Nowa Gwinea)* 

Z W Y C Z A J E , O B R Z Ę D Y I W I E R Z E N I A 
Z W I Ą Z A N E Z U P R A W Ą Y A M U U L U D U A R A P E S Z 

W P A P U I N O W E J G W I N E I 

Plemię Arapesz zamieszkuje obszar północnej części stałego lądu Papui 
Nowej Gwinei. Lud ten zajmuje obszar zbliżony kształtem do trójkąta, 
między Oceanem Spokojnym, łańcuchem gór Księcia Aleksandra a rzeką 
Sepik. Posługuje się własnym językiem o tej samej nazwie, co nazwa plemienia. 
Podstawowym zajęciem tych ludzi jest rolnictwo. Uprawiają słodkie ziem­
niaki, taro, mami oraz yam. Znaczenie kultowe yamu, o którego uprawie 
będzie tu mowa, o wiele przewyższa znaczenie, jakie nadaje mu się jako 
roślinie jadalnej. Yam ma swoje miejsce w mitologii i w wierzeniach Ara-
peszów. Wkracza we wszystkie dziedziny życia społecznego, ekonomicznego 
i politycznego. Jest przedmiotem rywalizacji między wrogimi szczepami i sta­
nowi obiekt dumy, gdy osiągnie okazałe rozmiary. Uprawa yamu, mimo 
nadejścia cywilizacji, mającej tak często ujemny wpływ na wierzenia tych 
ludzi, nie straciła na swej aktualności. 

Botanika rozróżnia dwa rodzaje yamu, które określa się jako discorea 
alata i discorea esculenta. Zarówno alata, jak i esculenta dzielą się na pod-

* Autor artykułu jako misjonarz-werbista od 10 lat przebywa na Nowej Gwinei, pracując 
wśród Arapeszów. Swą działalność misyjną połączył z pracą naukową, prowadząc badania etno-
logiczne. Nawiązał również współpracę z ośrodkami uniwersyteckimi Australii, korzystając za 
ich pośrednictwem z dorobku światowej etnologii. Bezpośredni kontakt z Arapeszami sprawił, że 
W. Bęben poznał dobrze ich język, zna i rozumie ich kulturę oraz zachowania poszczegól­
nych członków plemienia. Zżył się z nimi bowiem uczestnicząc w ich życiu codziennym 
i świętach dzięki swej pracy misyjnej i etnograficznej zarazem. Krótki okres pobytu w Polsce 
(na przełomie 1985 i 1986 r.) W. Bęben przeznaczył m. in. na przedstawienie wyników 
swoich badań polskiemu środowisku etnologicznemu, współpracując z Katedrą Etnologii 
i Antropologii Kulturowej UW, gdzie prowadził zajęcia ze studentami. Interesujące wykłady 
ilustrowane były unikalnym materiałem w postaci nagrań magnetofonowych, zdjęć i przezro­
czy. Pod kierunkiem prof, dr Zofii Sokolewicz — kierownika Katedry — napisał pracę doktor­
ską, w której podsumował część wyników swoich badań. Większość materiałów znajdujących 
się w prezentowanym tu artykule pochodzi z badań własnych autora i nie była dotąd nigdzie 
publikowana. W przygotowaniu znajdują się dalsze artykuły [przyp. Red.]. 

12 — Etnografia Polska t. 31, z. 1 



178 WOJCIECH BEBEN 

grupy, tworząc ok 60 gatunków. Discorea alata nut podłużny kształt i gładką 
powierzchnię. Discorea esculenta natomiast ma kształt bardziej owalny i po­
wierzchnię szorstką, jakby pokrytą kolcami (Tuzin 1972, s. 231). W artykule 
będzie mowa o uprawie odmiany discorea alata, która przy dobrej wegetacji 
osiąga do 3 m długości (Forge, Anthony 1966, s. 28; Haynes, Coursey 
1969). 

Przedmiotem artykułu jest opis czynności polowych i obrzędowych zwią­
zanych z uprawą yamu. a także ukazanie ich znaczenia mitologicznego, 
społecznego i religijnego. W części pierwszej omówiono uprawę yamu w jej 
trzech stadiach: w okresie przygotowawczym, jakim jest przygotowanie 
pola, preparacja odpowiednich środków magicznych, mających pomóc w we­
getacji, oraz przygotowanie duchowe osoby mającej sadzie yam; stadium 
drugie wypełnia proces sadzenia yamu i czas jego wzrostu; wykopki i zwy­
czaje związane z prezentacją yamu należą do stadium trzeciego. Uwieńcze­
niem prac związanych z uprawą yamu są dożynki — wielka uroczystość na 
zakończenie zbiorów, w której zawarte jest całe bogactwo tradycyjnych obrzę­
dów i zwyczajów poświęconych kultowi tej rośliny. Część druga jest próbą 
ukazania ogromnego znaczenia uprawy yamu dla jednostki i całej społecz­
ności Arapeszów. 

I. P R Z E B I E G PRAC POLOWYCH I OBRZĘDÓW ZWIĄZANYCH Z UPRAWĄ YAMU 

Jak już wspomniałem, z uprawą yamu związane jest całe życie ludzi 
regionu Arapesz. Dla nich yam to nie tylko roślina jadalna, lecz coś, a raczej 
ktoś zesłany im przez duchy (Mead 1934, s. 337). Pierwotną postacią yamu 
była — według nich — postać ludzka. Powstanie yamu wiąże się bowiem 
z powstaniem człowieka. To pierwsza mityczna matka stworzyła yam ze 
swoich własnych kości. Każda okolica ma swoje mity o pochodzeniu yamu 
(Mead 1970, 's. 290-293). 

I. O K R E S PRZYGOTOWAWCZY 

Przygotowanie terenu pod uprawę rozpoczyna się na długo przed nasta­
niem pory deszczowej. Mężczyźni po wyznaczeniu kawałka buszu, zazwyczaj 
położonego na lekkim wzniesieniu, na zboczu góry, tną nożami trawę 
i trzcinę, a jeśli znajdują się na tym terenie drzewa lub krzewy — wspi­
nają się na nie i obcinają mniejsze gałęzie i liście. W ten sposób drzewo 
samo usycha (Mead 1970. s. 140). Kikuty mniejszych drzew zostawia się. 
Służą one potem za tyczki, po których pną się łodygi yamu. Następnie 
czeka się aż słońce wszystko wysuszy. Pozostałości zostają spalone. Wybrany 
teren grodzi się potem łodygami z trzciny, które układa się poziomo 
i umocowuje do wbitych uprzednio w ziemię tyczek. Ogrodzenie to ma 
chronić przed dzikimi zwierzętami. Pionowe tyki noszą nazwę wopalus, 
natomiast poziome — uloh. Gdzieś z boku robi się wejście do ogrodu (ulo 
'wit). Jako narzędzi używa się zazwyczaj kija, który służy do kopania (natom), 



Ryc. 1. Szczegółowa mapa terenu Ulupu (przedruk z ..Wirui Press") 



180 WOJCIECH BEBEN 

do zamiatania miotły zrobionej z kwiatów palmy limbowej (galo 'U) oraz 
rodzaju noża z palmy sagowej (neitip), służącego do cięcia trawy (Mead 
1970, s. 141). 

Arapesze mają swój kalendarz i posługują się odpowiednimi nazwami 
miesięcy na określenie poszczególnych pór uprawy yamu'. 

Kolejną czynnością jest budowa domu, a raczej szałasu, który stawia się 
w dogodnym miejscu. Jest to właściwie tylko dwuspadowy dach, odkryty 
z dwóch stron, zrobiony z uschniętych gałęzi palmy sagowej. Tu będą mogli 
skryć się pracujący podczas upału. Tu sporządzać się będzie także magiczne 
środki udzielające yamowi wzrostu i siły. Przed wejściem do ogrodu oraz 
przy prowadzącej do niego drodze ustawia się znak, którym zazwyczaj są dwa 
kije oplecione gałęziami palmowymi. Znak ten ma ostrzegać kobiety i nie­
wtajemniczonych podążających tą drogą, aby pod żadnym pozorem nie prze­
kroczyli wejścia do ogrodu (Mead 1963, s. 18). 

Podczas spalania buszu rzuca się do ogrodu owoce cytrusowe (miebb) 
oraz specjalny rodzaj farby (yous). Wszystko to zostaje spalone. Czynność 
ta ma właściwość magiczną i służy do oczyszczania ogrodu. Do pracy 
w ogrodzie gospodarz może wykorzystać zarówno młodych chłopców, jak 
i dziewczęta jeszcze nie rozwinięte w pełni seksualnie. Dziewczęta zazwyczaj 
czyszczą ogród, a chłopcy przygotowują tyczki i wbijają je w ziemię. Poma­
gają też przy wykopywaniu dołków i sypaniu kopców przy każdej tyczce, 
by yam, który zostanie umieszczony na tym kopcu, mógł swobodnie „zejść" 
w ziemię. Do tej pracy wybiera się tylko osoby z czystym sumieniem, 
gdyż w przeciwnym razie zarówno sadzącego, jak i pomagających może 
spotkać kara od masalai2. 

W tym czasie yamy znajdują się jeszcze w specjalnym „domu", zwanym 
„domem yamu". „Dom" ten ma formę szałasu. We frontowej ścianie szałasu, 
na środku, umieszczone są małe drzwi, zazwyczaj bardzo dobrze zamknięte 

1 Yam musi być posadzony wtedy, kiedy nadchodzą Plejady, gdyż w przeciwnym wypadku 
zostałby zabity. A oto nazwy miesięcy używanych przez Arapeszów: wabih (Plejady kończą 
się), wolai (Plejady skończyły się), saunan (jemy owoce alanu), bidigul didenegul (zbieramy yam), 
sagen (zakończone zostało zbieranie yamu), shatuen (yamy są w domu i wycięliśmy busz 
w ogrodzie), maluen (sadzimy yamy), uliegen (wszystkie yamy zostały posadzone), apibili 
wahebis (tniemy drzewa w ogrodzie), nihilaben (yamy posadzone, głód, jemy sago), ilian-
yunyunuk (jemy trzcinę cukrową i banany z opuszczonych ogrodów). Czas urodzaju nazywa 
się teshuik, natomiast czas nieurodzaju — nibia. 

2 Masalaje to duchy zamieszkujące strumienie, skały, sadzawki, drzewa (szczególnie chlebo­
we). Mogą być dobre lub złe. czasem — obojętne. Zazwyczaj ludzie boją się ich, ale nie 
oddają im czci. Często manifestują się one poprzez nadzwyczajne wydarzenia natury, takie jak 
błyskawice, tęcza, burza, huragan. Mogą też występować w postaci potworów, takich jak wąż 
z dwiema głowami czy z piórami na głowie, człowiek z głową węża lub innego potwora itp. 
Zamieszkują one określone terytorium, zdarzają się jednak wypadki, że podróżują. Masalaje są 
źródłem dobra i zła. Należą do wodza lub większej grupy ludzi. Są one niezależne od 
duchów przodków i duchów yamu. Najczęściej występują pod postacią węży, jaszczurek, drzew 
lub kamieni. 



ZWYCZAJE, OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 181 

w obawie przed kradzieżą znajdujących się wewnątrz yamów. „Domy yamu" 
budowane są bardzo solidnie i znajdują się w miejscach oddalonych od wioski 
(Mead 1970, s. 96-122). 

Mężczyzna zanim wejdzie do „domu yamu", nim przystąpi do przygoto­
wania ogrodu i sadzenia, wymaga oczyszczenia, aby yam nie wyczuł jego 
nieczystości i nie uciekł. Czynności tej przypisywany jest cały rytuał. W wy­
branym dniu mężczyzna oziíajmia współmieszkańcom, że idzie dokonać 
obmycia (cićloku). Jest to obmycie inne niż to, którego dokonuje się każdego 
dnia. Nikt jednak na ten temat nic nie mówi, chociaż każdy wie o co chodzi. 

Mężczyzna udaje się nad rzekę i nacina sobie żołądź członka. Do nacina­
nia używa się kości z kazuara lub białego kamienia o nazwie mabel albo 
divák in i (Aufenanger 1972, s. 247). Kamienie te znajdują się w wodzie. 
Za pomocą kamiennej siekiery roztrzaskuje się je na drobne kawałki, które 
przynosi się następnie do domu, gdzie dobrze schowane czekają na odpo­
wiednie okazje. Dziś raczej rzadko używa się kości lub białych kamieni, 
ponieważ zostały one wyparte przez żyletki, które są ostrzejsze, a więc 
sprawiają mniej bólu. Żołądź członka nacina się w kilku miejscach i pozwala 
spłynąć „zimnej krwi", którą nabywa się przez: współżycie z kobietami, 
podanie jedzenia przez kobietę w czasie menstruacji, otrucie drugiego czło­
wieka, pomaganie w otruciu, rozmowy na temat zabicia czy też otrucia 
innego człowieka, przez walkę, gniew czy nienawiść oraz zabicie człowieka. 

Po oczyszczeniu mężczyzna kąpie się w rzece, po czym udaje się do 
wioski, gdzie przystąpi do kolejnych czynności obrzędowych. Zbiera on mia­
nowicie małe cytryny i gotuje je z liśćmi z drzewa unolh i z drzewa 
wadżio. Czyni z tego mieszaninę, którą następnie wypija. Po dokonaniu tych 
czynności mężczyzna jest gotowy do rozpoczęcia obrzędowego sadzenia yamu. 

Samo dopuszczenie do sadzenia yamu jest dużym wyróżnieniem. Ten 
fakt sprawia automatycznie, że młody człowiek rośnie w oczach otoczenia. 
Jednak przywilej ów będzie go kosztował wiele ofiar i wyrzeczeń. Od tej 
chwili nie będzie mu np. wolno jeść potraw z „innego pieca", tzn. u innych 
ludzi, jeść mięsa z dzikiej świni lub innych zwierząt, takich jak kabul czy 
mumut, jeść ryb (zarówno z rzeki, jak z konserw), przyjmować pokarmu 
od kobiety ciężarnej lub od kobiety mającej w danym momencie menstruację, 
przyjąć betel, dakę lub kambang od kogoś „niewtajemniczonego" lub nowo 
ożenionego 3, mieć stosunków płciowych z żoną, nie mówiąc już o innych 

ł Żucie betelu jest bardzo powszechne, chociaż nie tak dawno dotarło na tereny górskie. 
Cieszy się wielkim powodzeniem zarówno wśród młodych, jak i starych. Podstawowym składni­
kiem jest owoc z palmy areca, mały orzech, zielonego koloru, kiedy nie jest dojrzały, 
a pomarańczowego, gdy dojrzeje. Wewnętrzny orzech wyjęty z łupiny żuty jest przez starszych, 
łupina zaś — przez dzieci. Palmy areca (zazwyczaj A. catechu) są szeroko kultywowane. Zbiera 
się również orzechy z odmian dziko rosnących, takich jak A. jobiensis i A. macrocalyx, na 
które w pidgin english używa się określenia kawiwi lub namba tu bilong buai. Używa się 
ponadto owocu z palmy Ptychococcus paradoxus. Orzechy areca żuje się zazwyczaj z wapnem 
pochodzącym z wypalonych muszli lub raf koralowych oraz z liśćmi lub owocami podobnymi 



182 WOJCIECH BĘBEN 

niewiastach, spać w tym samym domu, co inni członkowie rodziny. Musi 
też unikać spotkania na drodze kobiety w czasie menstruacji 4. Są też pewne 
zakazane potrawy 5. Nie wszystkie wymienione tu zakazy występują jednakowo 
wśród Arapeszów. 

2. SADZENIE 1 WZRASTANIE YAMU 

Główną zasadą stosowaną przy sadzeniu yamu jest: dobry człowiek może 
posadzić yam, zły natomiast nie może, gdyż spotkałoby go nieszczęście. 

Kiedy ogród jest gotowy i gospodarz dokonał obrzędowej puryfikacji, 
wówczas młode dziewczęta udają się do ogrodu, by go zamieść. Chłopcy zaś 
w tym czasie sprawdzają tyczki, doły i kopce. Następnie gospodarz idzie 
i ogląda przygotowany ogród. Kiedy stwierdza, że prace zostały dobrze 
wykonane, udaje się do „domu yamu". Otwiera go uroczyście i wynosi 
yamy mające już młode kłącza. Nożem przeznaczonym specjalnie do tej 
czynności kraje każdy yam na trzy części, zachowując do sadzenia zazwyczaj 
środek lub część przednią zwaną „głową yamu" 6 . Potem, podczas wieczornego 
posiedzenia, wyjawia on współplemieńcom dzień, w którym zamierza posadzić 
yamy. Wyjawienie dnia to jakby prośba o pomoc i poparcie w tej tak 
ważnej dla niego czynności. Mężczyźni kładą yam na pangal1 i niosąc ją na 
ramieniu idą wczesnym rankiem do ogrodu. Podczas gdy mężczyźni idą sadzić 
yam, kobiety zajmują się przygotowaniem posiłku, na który składa się zupa 
z bulwiastej rośliny mami i taro z posiekanymi orzechami kokosowymi. 

do bazi, z mniejszymi kawałkami gałęzi albo kory z krzewu Piper betel (w pidgin — duka). 
Betel ma mocny smak o działaniu ściągającym powodowanym przez taninę i żucie jego 
powoduje powstanie czerwonej śliny. Powoduje też uczucie błogości. Podstawowym składni­
kiem betelu jest alkaloid o właściwościach podobnych do nikotyny. Działa on na błonę 
śluzową i na centralny system nerwowy, łagodząc uczucie głodu i zmęczenia. Żucie betelu 
oczyszcza oddech, barwiąc jednak uzębienie na czarno. Dla Arapeszów ofiarowanie betelu jest 
oznaką grzeczności i gościnności. Betel i kambang odgrywają też ważną rolę w ceremonial­
nym życiu Arapeszów oraz w tradycyjnym handlu. Kambang ponadto ma zastosowanie w magii. 
Ma też duże znaczenie w czasie dożynek yamu, ponieważ służy za znak akceptacji yamu przez 
partnera. Akceptację wyraża się przez posypanie yamu kambangiem. 

4 Przed wejściem mężczyzny do ogrodu wszystkie kobiety mające menstruację muszą 
pozostać w domu i czekać aż mężczyźni udadzą się do ogrodów. Wynika to z wierzeń, że kobieta 
w czasie menstruacji jest nieczysta. Yam nie może wyczuć „powietrza", które może nabyć 
mężczyzna nawet przez spotkanie kobiety w okresie menstruacji, urósłby bowiem karłowaty 
i miał wiele odnóg. 

5 Mężczyźnie nie wolno jeść: węża (lauwań), owocu z drzewa chlebowego (kudi, yabehas, 
dibigepilip). owocu (uman, belag), banana (gulokowis, ausibel, bishauwiyek), yamu (aubit). Po 
zjedzeniu jednego z ww. pokarmów mężczyzna musi natychmiast poddać się oczyszczeniu przez 
nacięcie żołędzia członka (za: Mead 1970, s. 379-397). 

6 Sadzi się tylko te dwie części, gdyż Arapesze są przekonani, że z części trzeciej nie 
urosną duże yamy. Jest to wpływ mitu mówiącego o tym, że gdy ludzie z okolic Yangoru 
ukradli tę część yamu, to yamy ich pozostały skarłowaciałe (mit ten omawiam dokładniej 
w 2 części artykułu). 

^ Pangal — gałąź z palmy sagowej. 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANI Z YAMEM 183 

Zupę przygotowuje się w dużej drewnianej misie służącej specjalnie do tego 
celu. Mężczyźni, którzy sadzą yam, jedzą ją z misek zrobionych z łupin 
orzecha kokosowego. Po zjedzeniu tej zupy gospodarz obdziela pomocników 
tytoniem, betelem i daką. Następnie wszyscy siadają i zaczynają się długie 
rozmowy, których tematyka obraca się wokół yamu. 

Wtedy też gospodarz sadzący yam prosi wodza, aby poświęcił yamy 
i „wylał" na nie swojego ducha i duchy przodków. Wódz najpierw zwraca 
się do lluhine, którego zadaniem jest opieka nad człowiekiem 8 , mówiąc: 

O lluhine, miej w swojej opiece te yamy. 
Chroń je przed złym człowiekiem. 
Spraw, by on nie przyszedł i nie zniszczył ich. 
Uczyń, lluhine, by te yamy urosły duże i proste. 
Ześlij swego ducha BecomalJ. 
Niech strzeże yamów i ogrodu. 

Wódz dmucha przy tym w bambusową rurkę, tę samą, którą yam 
Kubaningili posiadał w swojej torebce i w której znajdują się magiczne 
środki mające zapewnić wzrost tej rośl inie 1 0 . 

Po inwokacji do lluhine następuje inwokacja do duchów przodków. Jako 
duchy opiekuńcze są one proszone o wstawiennictwo i pomoc: 

Nie odwracajcie się od nas. 
Pomóżcie nam. 
Inni chcą nas poniżyć. 
Sprawcie więc. by nasze yainy byly jak największe. 
Byśmy to właśnie my zwyciężyli". 

Po tych inwokacjach następuje przygotowanie specjalnej wody, której 
zadaniem będzie pomóc yamowi. Do tego celu zostaje użyta woda przy­
niesiona z rzeki Widuh 1 1 , w specjalnym naczyniu, zwanym udup, z tego 
dokładnie miejsca, gdzie mityczny yam chodził załatwiać swoje potrzeby 
fizjologiczne. Do wody dodaje się mieszaninę ziemi i prochu pochodzącego 
ze zmielonych kości nóg lub rąk (salikiń)]2. Dawniej dodawano jeszcze 
tłuszcz pochodzący z części brzusznej. Dziś jednak jest on prawie nie­
osiągalny 1 3 . 

H Arapesze wierzą w Najwyższą Istotę, zwaną lluhine. czyli Istotę z Wysokości. Jest to 
Istota rodzaju męskiego, byt, którego nie można bliżej określić. Jest on niewidzialny. Ludzie 
nigdy go nie słyszą, nie wiedzą niczego o miejscu jego pobytu. Wszystko, co istnieje, jest 
dziełem lluhine. On jest dobry, ale karze np. za morderstwo. 

4 Becom — duch Jluhine. Przybiera on postać jastrzębia. Jego zadaniem jest pośrednictwo 
między lluhine i ludźmi. 

1 0 Kubaningili — yam, który przebywał na ziemi. Mowa o nim dokładniej w cz. 2. 
1 1 Rzeka Widuh znajduje się niedaleko wioski Chologun. 

Salikiń — kości nóg lub rąk nietrudno zdobvc. gdyż zazwyczaj pochodzą one od bliskich 
zmarłych, których ciała chowa się przy domu. Kiedy ciała ulegną rozkładowi, wydobywa się 
kości z ziemi i przechowuje w domu mieszkalnym lub w domu duchów. 

1 3 Tłuszcz ten (manumiri) można było dawniej nabyć od wodzów wrogich wiosek. Musiał 
on bowiem pochodzić jedynie z ciała wrogów. Manumm przechowuje się w bambusowej rurce 
umieszczonej wysoko nad ogniskiem w domu mieszkalnym. Uwędzony tłuszcz dobrze się 



184 WOJCIECH BĘBEN 

W niektórych miejscowościach regionu Arapesz, np. w okolicach Mui, 
kości kładzie się w ogrodzie blisko yamu, tak aby spływająca po nich 
woda zabrała znajdujące się w nich moce i spływając na yam przeniosła je, 
przez co uzyska on moc i prężność 1 4 . 

Do wymienionej mieszaniny dodaje się pewne rośliny, które mają uczynić 
yamy „gorącymi", co z kolei ma im zapewnić szybki wzrost. Do tej miesza­
niny dodaje się pył zeskrobany z kamieni masalaja. Każdy wódz ma swojego 
masalaja^5. 

Gdy mieszanina jest gotowa, wódz bierze gałąź z pachnącego krzewu 
woibin i umoczywszy ją w magicznej wodzie skrapia nią ogród i yamy. Po 
tej czynności mężczyźni przystępują do sadzenia yamów. Do przygotowanych 
uprzednio dołów (niuang) wkłada się sadzonki. Doły przygotowuje się przy 
użyciu zaostrzonego drąga (natem). Coraz częściej jednak używa się szpadli. 
Po posadzeniu yamów mężczyźni żują betel, a wieczorem jedzą zupę z mami. 
Nie można jednak żuć samego betelu. Dodaje się doń w tym czasie magiczne 
zioła o nazwie ni 'ni. Nie wolno jednak używać kambangu, ponieważ czyni 
on kości kruchymi (Mead 1970, s. 414). Wtedy też wódz oznajmia sadzące­
mu, aby postarał się o świnię (dziką lub d o m o w ą ) 1 6 . 

Po upływie ok. 2 tygodni, kiedy kiełki yamu ukażą się na powierzchni 
ziemi, wódz wzywa wszystkich ponownie do ogrodu (zarówno przyjaciół, 
jak i wrogów). Przygotowuje on znowu „specjalną wodę", której właściwości 
i przeznaczenie będą jednak inne aniżeli poprzednio. Woda pochodzi również 
z rzeki Widuh. Miesza się ją z sokiem z orzecha kokosowego. Ludzie 
wierzą, że płyn znajdujący się w tym orzechu powstał z niczego, nikt go 
do wewnątrz nie nalał, człowiek nie był w stanie tego uczynić, uczynił to 
Iluhine. Przez użycie tej wody wódz chce sprawić, by Iluhine podobnie uczynił 
z yamem, którego wzrost nie zależy od człowieka i jego sił. Do wody dodaje 
się także soki z roślin: alibań, atum, niumbut, farbę yous, lisu, uanyal, 
nibu, ñamo, dishu, washeh, mai oraz liście z drzewa wabu (Mead 1970, s. 362-369). 
Cała mieszanina zwana jest bilkuitebal. Ma ona za zadanie uczynić yamy 
grubymi. 

Następnie wszyscy uczestnicy ceremonii przechodzą kolejno koło naczynia 
z bilkuitebal i zapewniają gospodarza o wzajemnej przyjaźni, o tym, że nie 
ma wśród nich nienawiści i dlatego z całego serca wzajemnie sobie życzą, 
aby yamy u każdego z nich urosły wielkie i szczególnie długie i by pokonały 
wszystkie yamy u wrogich plemion. Po tych zapewnieniach każdy z nich 

przechowuje. Zadaniem manumin jest nadanie yamowi sity ducha, jaką posiadał zmarły wróg. 
Za tłuszcz ten płaci się bardzo dużo, dlatego jego użycie nie zawsze jest obecnie możliwe 
Zapłatą jest tradycyjny środek płatniczy — pierścienie. 

1 4 Mui - miejscowość położona ok. 60 km od Ulupu, miejsca moich badań. 
1 5 Por. przyp. 2. Każdy masalai ma własne imię; np. masalai mojego informatora Baltoku 

nosiło imię Tamban. 
1 6 Świnia potrzebna będzie do złożenia ofiary Iluhine, który ześle swego ducha Becom 

w postaci jastrzębia, aby zaakceptował kawałek mięsa jako ofiarę za pomoc. 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 185 

podchodzi do bilkuitebal i dmucha w nią 1 7 . Następnie polewa się tą wodą 
liście i łodygi yamu. Po skończonych ceremoniach wszyscy wracają do wioski 
na posiłek, żucie betelu, palenie tytoniu, no i rozmowy. 

Gospodarz sadzący yamy nie może teraz chodzić do ogrodu, dopóki nie 
przygotuje mięsa wieprzowego i orzechów kokosowych. Po zdobyciu mięsa 
kraje on kawałek i zanosi do ogrodu. Czynność ta nazywa się citaliciagen. 
Przynosząc mięso do ogrodu wiesza je na szałasie. Aktem tym chce pod­
kreślić, że uznaje Iluhine za opiekuna swoich yamów. Jeśli by przyszedł do 
ogrodu z pustymi rękoma, wtedy Iluhine wraz z duchami przodków odwróci 
się do niego plecami mówiąc: 

Dlaczego przychodzisz do nas z pustymi rękoma? 
Myśmy udzielili ci pomocy, gdy o nią prosiłeś, 
a ty nie dajesz nam za to zapłaty? 

Gospodarz bojąc się zemsty, w wyniku której yamy urosłyby karłowate 
i z wieloma odnogami, przynosi kawałek mięsa i wiesza go w ogrodzie. 
Potem czeka aż Becom pod postacią jastrzębia porwie to mięso. Jeśli tak 
się stanie, oznacza to, że Iluhine akceptuje ofiarę i zobowiązuje się do 
dalszej opieki nad ogrodem i yamami. Gospodarzowi chodzi też o usa­
tysfakcjonowanie duchów przodków, ponieważ poprzednio wzywał ich pomocy. 
Duchy przodków są mocno powiązane z duchami yamów, te zaś, gdy 
poczują się zlekceważone, mogą odejść na zawsze. Duchy przodków pomagają 
nie tylko we wzroście roślin, ale strzegą ich, gdy przebywają w „domu 
yamu". Wtedy to umieszczane są w tym „domu" kości przodków lub maski, 
a gospodarz tak oto prosi duchy o pomoc: 

Wy zostańcie tutaj. 
Patrzcie wszędzie. 
Jeżeli dostrzeżecie yamy, 
przynieście je tutaj. 
Ja zaś będę je sadził i zbierał. 
Wy mi pomóżcie. 
Pilnujcie ich. 

Kawałek mięsa jest więc również ofiarą dla duchów przodków, zapłatą 
za okazaną pomoc. Po dokonaniu tych czynności gospodarz jest pewien, 
że jego yamy urosną bardzo duże i że dzięki temu odniesie zwycięstwo 
nad swoim wrogiem. 

Okres wegetacji w dużej mierze zależy od pogody, szczególnie od ilości 
opadów. Dlatego dużą rolę odgrywają zaklinacze deszczu18. 

1 7 Najpierw podchodzą wodzowie, a potem inni — wedle społecznego znaczenia. Nachylają 
się nad bilkuitebal mówiąc coś do siebie, zazwyczaj bardzo cicho, a potem dmuchają na 
wodę. Czynność ta symbolizuje wlanie własnego ducha do bilkuitebal i nadanie mu własnej 
mocy. 

1 8 Zaklinanie deszczu odbywa się przy użyciu bębna sygnałowego garamutu. Moc tę 
(mana) mają tylko niektórzy wodzowie. 



186 WOJCIECH BĘBEN 

Wzrost yamu uzależniony jest też od tzw. świętych kamieni, które są 
kamieniami płodności. Mają one różne rozmiary i kształty. Zazwyczaj uloko­
wane są na placu zebrań. Na środku tego placu leży duży kamień (zwykle 
koloru białego), otoczony łupinami orzecha kokosowego. Gdy w wiosce znaj­
duje się dom duchów, to kamień ten umieszcza się po jego lewej stronie 1 9. 
Główny kamień ma swoje imię. Jest ono uzależnione od wioski i jej wodza, 
nadającego te imiona. Często główny kamień z imieniem otoczony jest przez 
małe kamienie, które już nie mają imion. Kamienie te otoczone są krzewami 
i ogrodzone gałęziami. Na oznaczenie dużego kamienia używa się słowa 
ulma2{). Idąc sadzić yam mężczyźni przechodzą w pobliżu tego kamienia 
i zwracają się do niego w formie prośby: 

Chcemy posadzić yamy, nie chcemy jednak, 
by wyrosły krzywe, dlatego chodźcie z nami. 

Kamienie te zazwyczaj przynoszone są z rzeki 2 1 . 
Opodal kamieni zwykle sadzi się dzikie taro. W czasie sadzenia lub 

wzrastania yamu kobieta nie może przestąpić świętego kamienia ani też zbliżyć 
się do niego. Tylko sadzący yam mają prawo siedzieć w pobliżu kamienia 
płodności. 

Po tych pracach i trudach sadzących czeka największa radość, jaką jest 
prezentacja yamu — symbolu męskości i przedmiotu dumy gospodarza. 

3. UROCZYSTOŚCI DOŻYNKOWE 

Gdy yam powoli wzrasta, mężczyzna raz po raz idzie do ogrodu i spraw­
dza, jaki postęp uczynił yam, kiedy będzie można oznajmić innym, że nastąpił 
czas wykopków. kiedy będzie można zaprosić innych, aby przyszli i stwierdzili 
rozmiary yamu. Kiedy gospodarz uzna, że yam dojrzał, wraca do wioski, bierze 
z sobą zaangażowanych mężczyzn i udaje się z nimi do ogrodu. Powoli 
odkopują oni rośliny (kolejno każdy mężczyzna) i jeśli yam jest duży — 
wydają okrzyk radości. Wówczas gospodarz mierzy yam trzciną, zaznaczając 
na niej wymiary rośliny. W ten sposób mierzy każdy yam (do każdego 
używa oddzielnej trzciny). Następnie „miary" te niesie uroczyście do wioski. 
Teraz z niecierpliwością oczekuje się na „miary" od innych gospodarzy, aby 
stwierdzić, który z yamów jest największy i który gospodarz wygrał rywali­
zację. „Miary" przymocowuje się do specjalnego rusztowania (w zależności 
od ich rozmiarów). Formują się wtedy dwa obozy: zwycięzców i zwyciężo-

1 4 Lewa strona, jeśli jest się zwróconym twarzą w stronę domu duchów. 
:" U Ima — słowo używane na oznaczenie każdego świętego kamienia. Przy inwokacjach 

nie używa się zazwyczaj imienia danego kamienia. 
: i Nasuwa się pytanie, dlaczego używane są właśnie te, a nie inne kamienie? Otóż, 

według przekazów przodków, jeden / nich zobaczy! te kamienie we śnie. Pokazał mu je sam 
lluhine. Podczas snu wid/ial on. jak musalajc wstępowały w kamienie. W wiosce kamienie te 
wystawione są n a otwarła przestrzeń, aby poddane byh działaniom księżyca i przez to nabierały 
siły. 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 187 

nych. Nie ma jednak przy tym nienawiści lub zazdrości. Yamy zaś wyko­
pane czekają w ogrodzie na przystrojenie i uroczyste przeniesienie do wioski. 
To jednak nie nastąpi tak szybko. 

W wiosce zaczynają się teraz śpiewy, które rozbrzmiewają każdego wieczoru 
i tak będzie przez cały tydzień, a nieraz dłużej. Jest to uzależnione od 
przebiegu wszystkich przygotowań do dożynek. Śpiewy może zakłócić np. 
śmierć wodza (w jęz. pidgin *- bigmend) lub właściciela yamu. W takim 
przypadku dożynki również zostają przerwane, a yamy przekazuje się innym 
wioskom bez żadnej uroczystości 2 2 . 

Jeżeli przygotowania przebiegają pomyślnie, w wiosce wszyscy krzątają 
się w napięciu, bo każdy chce wypaść jak najlepiej. Każdy chce pokonać 
swego wroga przez zaskoczenie 2 3. Na placu zebrań wznosi się szałas, w któ­
rym zostaną wystawione yamy. Każdego popołudnia zaangażowani mężczyźni 
zbierają się na placu i prowadzą rozmowy dotyczące nadchodzących dożynek. 
Na miejscu zebrań kładą orzechy kokosowe i gałęzie pachnącego krzewu 
weibin, kierując następnie swoje prośby do Iluhine. Proszą go o pomoc 
w zdobyciu świni. Potem rozbijają orzech kokosowy na połowy. Każdy 
mężczyzna podchodzi do orzecha i wznosi swoje prośby. Następnie wszyscy 
podchodzą do białego kamienia i do niego także zwracają się z prośbami. 
Chcą się w ten sposób przypomnieć Iluhine i duchom przodków i prosić 
ich jeszcze raz o pomoc. Inwokacja ta brzmi: 

O Iluhine, spojrzyj na nas. 
Yamy nasze dzięki tobie urosły duże, 
a teraz prosimy cię — bądź z nami, 
bo teraz chcemy znaleźć świnię. 
Spraw, że choć nie mamy wystarczająco pieniędzy, 
to jednak ludzie sprzedający tę świnię 
na to nie będą zważali. 
Spraw, byśmy kupili tę świnię za te pieniądze, 
które mamy przy sobie. 

Po tych inwokacjach mężczyźni szykują swoje bilum24 i p ierścienie 2 5 

2 2 Oddanie yamów nie zawsze jest mile widziane przez miejscową społeczność i bywa 
źródłem niezgody. Tak np. w 1979 r. w wiosce Ulupu zmarł jeden z bigmenów i wioska 
oddała swe yamy wiosce Ilipeim. ta zaś wystawiła je jako swoje we własnym szałasie i wrę­
czyła je wiosce Aihegulim. Mieszkańcy tej wioski, po odkryciu tego faktu, czuli się obrażeni, 
że zostali pokonani przez obce yamy. Wiele przy tym było kłótni. 

2 J Do ostatniej chwili nie wiadomo, w jaki sposób dana wioska zwycięży wroga. Świnie 
i inne prezenty są dobrze ukryte i ujawnia się je dopiero podczas dożynek. Obecnie Arapesze 
uciekają się coraz częściej w tej rywalizacji do rzeczy przyniesionych przez Białych, takich 
jak piwo. ciastka lub krowy (było tak np. w 1978 r. w wiosce Ilipeim). 

2 4 Bilum - siatka, którą kobiety arapeskie robią ze sznurka powstałego z łyka drzewnego. 
Jest ona zazwyczaj koloru białego, który przeplatany jest czerwonym. Splot tworzy wzór 
o kształcie rąbków. Bilum noszone jest zarówno przez mężczyzn, jak przez kobiety. Mężczyźni 
noszą bilum małe i przechowują w nim betel. dakę. kambang i tytoń. Kobiety zaś noszą 
w bilum dzieci i płody ziemne. Podczas uroczystości kobiety noszą bilum ozdobione muszlami. 

2 5 Pierścienie wyrabiane są z muszli mięczaków jadalnych. Tnie się je za pomocą bambusa. 
Proces cięcia trwa ok. miesiąca. Z poszczególnych muszli wycina się kilka pierścieni o różnej 



188 WOJCIECH BĘBEN 

i udają się w drogę na poszukiwanie świni. Dożynki yamu nie mogą się 
bowiem obyć bez świń, które gospodarze wręczają razem z yamem swoim 
wrogom. Udając się w drogę mężczyźni w pierwszej napotkanej rzece 
dokonują oczyszczenia siebie i swoich rzeczy, aby nic złego nie spotkało 
ich po drodze. Po przyjściu nad rzekę biorą roślinę mongidę i kolczastą 
roślinę mondehilne i splatają je razem. Następnie dwóch mężczyzn trzyma 
ten wieniec, a pozostałych dwóch podaje pod nim swoje bilum z pierście­
niami. Czynią to po to, aby wszystkie winy zostały zabrane, zatrzymane 
przez wieniec. Następnie mężczyźni zgniatają wieniec i rzucają do wody, aby 
woda zabierając go zabrała też wszystko co złe, co mogłoby stanąć na 
przeszkodzie w znalezieniu świni i zaszkodzić podczas dożynek. Odchodzą 
znad rzeki wielce uradowani26. Teraz starają się dowiedzieć, gdzie można 
kupić świnię. Pytają o to napotkanych po drodze ludzi. Jeśli spotkają 
kogoś, kto zgodzi się sprzedać im świnię — udają się do jego wioski. Czło-
wie ten daje im do wypicia sok z orzechów kokosowych, gospodyni zaś 
szykuje zupę składającą się z taro, yamu i mami. Kupujący idą do buszu, 
aby przygotować drąg i sznur do niesienia świni. Potem przystępują do 
kupna. Na liściu bananowym układają pierścienie i pieniądze 2 7. Pierwszy, 
największy pierścień przeznaczony jest na zapłatę za głowę świni (wartość 
pierścienia lub pieniędzy wynosi ok. 100 kina). Drugi pierścień lub 50 kina 
jest zapłatą za brzuch świni. Za dwie tylne nogi dają 2 pierścienie lub po 
20 kina za jedną nogę. Następne 2 pierścienie są wynagrodzeniem za dwie 
przednie nogi lub płaci się po 10 kina za jedną nogę. Teraz właściciel 
świni naradza się ze współplemieńcami i jeżeli dochodzą do wniosku, że 
zapłata jest zadowalająca — zgadza się na sprzedaż. Kupujący biorą wówczas 
świnię i niosą ją do domu. Sposób transportu zależy od rozmiarów zwie­
rzęcia. Dużą świnię niesie się na noszach, małą zaś na drągu, zawieszoną nogami 
do góry. Aby kupić świnię Arapesze rozchodzą się po całym terenie należą­
cym do tego plemienia28. 

wielkości. Po wycięciu poddawane są one szlifowaniu na kamieniach aż do zupełnej gładkości. 
Pierścienie mają zastosowanie jako pieniądze. Do dziś stosowane są przy kupnie żony, przy 
płaceniu za ducha zmarłego, kupowaniu świń, przy rekompensacie wypłacanej po zniszczeniach 
spowodowanych walkami plemiennymi lub pojedynczymi kłótniami. Pierścień dużych rozmiarów 
ma wartość ok. 200 kina (kina — nowogwinejska jednostka monetarna, wprowadzona w latach 
1973-1975. Wyparła ona australijskiego dolara. Wartość jej przekracza wartość dolara austra­
lijskiego i kształtuje się jak 1:1,11; 1 kina = 100 toa). Pierścienie wyrabiane są wśród 
Arapeszów szczególnie w wioskach Yalehine, Yebomenu i Koboibis. 

2 6 Mieszkańcy wiosek Chologun i Ilipeim dokonują oczyszczenia w rzece Kulauru. 
2 7 Obecnie coraz częściej zamiast liścia bananowego używa się косу lub kawałków mate­

riału. Czyni się tak dlatego, że pierścienie bardzo łatwo się tłuką, a po pęknięciu nie mają 
żadnej wartości. 

2 8 Bardzo często mężczyźni z okolic Ulupu, by nabyć świnię udają się na wybrzeże 
w okolice Dagua. Przywożą je stamtąd wynajętymi samochodami, a podczas drogi wykonują 
przepisane rytuałem śpiewy. Dość często razem ze świniami przywożą z Wewak kartony 
piwa. 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z Y A M E M 189 

W tym czasie w wiosce kupującego trwa okres wyczekiwania. Nikt nie 
może odezwać się źle do żony kupującego ani też uderzyć jej, gdyż podobny 
kłopot może spotkać kupującego. Drzwi w domu kupującego muszą być 
otwarte, ponieważ ich zamknięcie może spowodować, że kupujący zastanie 
wszędzie zamknięte drzwi. Zarówno żona, jak i najbliższa rodzina nie pracują 
i nie myją się. Tak trwają w oczekiwaniu na dźwięk garamutu (bębna 
sygnałowego), który obwieści im wiadomość, że świnia została szczęśliwie 
nabyta i poszukiwania zakończone. Kiedy wszystkie formalności związane 
z kupnem zostaną dopełnione, wówczas ten, który zakupił świnię, wysyła za 
pomocą garamutu następującą wiadomość: 

Świnia została zakupiona. 
Niedługo przyjdziemy. 
Przygotujcie siebie i wioskę. 

Żona zaraz po otrzymaniu tej wiadomości idzie się obmyć, następnie 
zakłada odświętny strój, a na piersi zawiesza największy pierścień, jaki 
posiadają w domu, ciesząc się w ten sposób z sukcesu męża. 

Ci , którzy kupili świnię, niosą ją do wioski. Kiedy podejdą już blisko, 
najczęściej do sąsiedniej wsi, uderzają w trzy bębny sygnałowe, aby ludzie 
z ich wioski przyszli i pomogli w niesieniu świni, biorąc w ten sposób 
udział w ich radości 2 9. Zauważywszy nadchodzących pomocników, niosący 
świnię śpiewają. Śpiewając oznajmiają imię kupionej świni, określają, jaka 
jest duża, jak trudno ją było kupić i jaka była droga3 0. Potem śpiewy 
kieruje się ku przyszłemu odbiorcy świni. Jest to pewnego rodzaju pieśń 
dumy, a zarazem drwina z „przeciwników"3 1. 

2 4 W każdej wiosce, na centralnym miejscu pod dachem znajdują się bębny sygnałowe. 
Są różnej wielkości. W największy bęben uderza osoba najwyższa rangą (ona też uderza 
pierwsza). Pierwszemu bębnowi wtóruje rytmicznie drugi i trzeci. 

3 0 Każda świnia w wiosce ma swoje imię. Często można słyszeć nawoływania gospodyni, 
która woła świnię po imieniu do jedzenia. 

3 1 System partnerstwa zwany buayin polega na tym, że zgrupowanie kilku młodych chłopców 
z jednej wsi dostaje przydzielonych partnerów z drugiej wioski i pozostają oni na całe życie 
partnerami wymiany. Partnerzy zobowiązani są do wzajemnych świadczeń materialnych, do 
wymiany prezentów, przy czym świadczenia te są często wymuszane przez odpowiednie, nawet 
obraźliwe, prowokowania partnera, by skłonić go do ofiarowania prezentu lub urządzenia 
przyjęcia. Buayin, do którego obowiązków należy prowokowanie swojego partnera, czyni to np. 
w ten sposób: w obecności swojego partnera pyta innych ludzi, czy prawdą jest, że partner 
ów nie ma świń, nie ma yamów ani szczęścia w polowaniu, że nigdy nic nie daje ani nie 
urządza uroczystości? Czy on wyszedł z łona matki głową czy nogami (wyjście głową jest 
oznaką normalności). Przy wymianie każdy kawałek mięsa lub yamu liczony jest uważnie, bo 
musi być zwrócony przy nadarzającej się okazji. Jednak, co dziwne, dający szykuje duży 
kosz pełen jedzenia i przekazuje swojej żonie, ta zaś wręcza go żonie partnera męża. 
Czyni to tak, by nikt oprócz męża nie wiedział o tym. To nie musi być zwrócone. Jak ofiarność 
jest czymś oczekiwanym wśród Arapeszów, tak zaniedbywanie jej przez partnerów jest przyjęte 
jako coś normalnego. Ta trudná rola bycia partnerem przechodzi z ojca na syna. Partnerów 
wybiera się często z wiosek, które miały zwyczaj prowadzenia ze sobą walk. 



190 WOJCIECH BEBEN 

Popatrzcie na nasze świnie. 
Popatrzcie na nasze yamy. 
Wy nas nie pokonacie. 
Nie dacie rady nas zwyciężyć. 

Gdy świnia jest jeszcze w drodze, kobiety w wiosce trzymając łodygi 
dzikiego taro tańczą i śpiewają, kierując swoje śpiewy do niesionej przez 
mężczyzn świni. Kiedy świnia wnoszona jest do wioski, pozostali mężczyźni 
tańczą w rytm bębnów. Kobiety natomiast przynoszą jedzenie, które przygo­
towały, by w ten sposób wynagrodzić trud niosącym świnię. Następnie ten, 
dla którego świnia jest przeznaczona, przychodzi i uderza ją łodygą dzikiego 
taro, a potem posypując ją kambangiem mówi: „Mogę tę świnię wziąć 
i zjeść". 

Z tego oświadczenia gospodarz bardzo się cieszy, gdyż oznacza ono, że 
zadowolił partnera oraz, że na drugi rok dostanie w rewanżu świnię mniej 
więcej takich samych rozmiarów 3 2 . 

Kiedy wszystko jest gotowe do dożynek (abułlu), mieszkańcy stroją dom 
(szumel), w którym zostaną złożone yamy, a następnie w ogrodzie przygoto­
wują yamy malując je i strojąc, by takie nieść na dożynki do wioski. Od 
góry yamy malowane są inaczej (melip), inne też są malowidła w dolnej 
części (malat). Używa się raczej jasnych farb, np. żółtej, czerwonej. Tylko 
„twarz" yamu malowana jest kolorem czarnym. Po skończonym malowaniu 
yamy przystrajane są w maski. Teraz następuje segregacja yamów na yamy 
duże (aiyegehu) i małe (atumwi). Charakteryzacja dużych yamów ma je 
upodobnić do mężczyzn, a yamy mniej okazałe i z większą liczbą odnóg 
mają wyobrażać kobiety. Gdy charakteryzacja yamów dobiegnie końca, przy­
nosi się je do wioski, gdzie wita je żona gospodarza, przystrojona w naj­
większy pierścień — znak dumy i radości. Mówi przy tym: 

Ponieśliśmy z mężem wiele ofiar, 
ale ofiary te nam się opłaciły, 
bo yamy urosły nam bardzo duże. 

Następnie wzywają śpiewem swoich wrogów, aby przyszli na określony 
dzień i wzięli udział w dożynkach. Daje się też znać wszystkim okolicznym 
mieszkańcom o nadchodzącym święcie, aby przyszli jako obserwatorzy. 

W wiosce zaś trwają śpiewy połączone z tańcami {ulahiń — śpiew, alu — 
taniec). Jak większość pieśni arapeskich, tak i pieśń dożynkowa (abullu) 
opiewa śmierć jakiegoś bohatera. A oto jeden z przykładów typowej pieśni 
arapejskiej, jaką wykonuje się m. in. na dożynkach (za: Mead 1970, s. 434): 

, 2 Każda świnia zostaje dokładnie zmierzona. Jedna miara jest brana z obwodu brzucha, 
druga — z tułowia. Miary te przechowywane są w wiosce w domu zebrań lub w domu poszcze­
gólnych gospodarzy. Podczas dożynek dany gospodarz wymienia, ile świń oddał i jakich były 
rozmiarów. Najbardziej liczą się te świnie, które musiano nieść na noszach. Wymienia się też 
świnie, które gospodarz dał bratu lub komuś bliskiemu (nie partnerowi). Gospodarz liczy je 
publicznie, a przy każdej wymienionej świni wbija cienki patyk w ziemię. Po skończonej 
rozmowie każdy może przyjść i sprawdzić prawdziwość słów gospodarza. 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY 1 WIERZENIA ZWIĄZANE Z VA vii M 191 

Przyjdź i spojrzyj na niego! 
Kto swe trucizny wypróbował na nim? 
Czyjże urok jego uroczył? 
Dlaczego on drży? 
To Yebulo go zabił. 
Połóż go, połóż go prosto! 
My go podniesiemy i wyprostujemy. 
Podniesiemy go schodząc do Seunika. 
Podniesiemy go wspinając się do Meniwakinav\ 

Każdy bigmen ma swoją pieśń rodową, którą prezentuje podczas cere­
monii dożynek. Śpiewy te połączone są z tańcami. Tańce rozpoczyna zazwy­
czaj taniec z garamutami. W rytm trzech garamutów mężczyźni śpiewają 
i wszyscy tańczą. Po tym tańcu następuje zwykle taniec z długim drągiem 
trzymanym i podnoszonym rytmicznie przez głównego wykonawcę pieśni. 
Pozostali wykonawcy trzymają w tym czasie dzidy, czyniąc nimi podobne 
ruchy. Kolejnym rodzajem tańca bywa zazwyczaj taniec z fletami buan*4 

i bębnami rytmicznymi kundu. Taniec ten rozpoczyna trzech mężczyzn, z któ­
rych jeden będzie przewodził pieśni. Podczas tańca wszyscy trzej trzymają 
się za ramiona (pierwszy i trzeci trzymają tancerza środkowego). Środkowy 
tancerz trzyma kundu i flet, boczni zaś — tylko flety. Poruszają się rytmicznymi 
skokami W linii krzywej, skacząc raz w lewą, raz w prawą stronę i prze­
mierzając w ten sposób plac zebrań wokoło. Z a nimi podążają pozostali 
mężczyźni, a po nich kobiety, które — również zgrupowane po trzy — tańczą 
z boku, zazwyczaj jeden krok w przód i jeden w tył. Taniec zaczyna się 
z lewej strony placu zebrań. W podskokach tancerze kilkakrotnie przemie­
rzają plac. Potem następuje zamiana śpiewających. Kobiety w czasie śpie­
wu stanowią rodzaj chóru, prześpiewując zawsze ostatnie zdanie, powta­
rzając je za solistą. Taniec z fletami wykonuje się jeszcze przez ok. tydzień 
po skończonych dożynkach. Taniec razem ze śpiewem określany jest słowem 
c/7/6. 

Po przyniesieniu yamów do wioski wodzowie sprawdzają, jakich roślin 
jest więcej: małych czy dużych. Jeśli małych — wtedy wódz obiegając plac 

" Seunik i Meniwakin to imiona masalai, koło których mieli przechodzić ci ludzie niosąc 
zmarłego. 

3 4 Potrójne flety buan są bardzo proste, zrobione z nieozdobionego bambusa. Mają ok. 1 m 
długości i 5 cm średnicy. Kolankowe przegrody — z wyjątkiem tej od strony ustnika — są 
usunięte z bambusowej tuby. W przegrodzie wycięty jest elipsoidalny otwór. Flet prowadzący 
nazywa się głową. Dwa pozostałe flety są fletami wtórującymi. W czasie gry na fletach 
potrójnych mogą być obecne osoby nieinicjowane, a nawet kobiety, ale muszą one odwrócić 
się plecami do instrumentów. Kobiety narażone są bowiem na niebezpieczeństwo ze strony 
lambaranu i muszą słuchać jego głosu z tyłu. Mężczyzna grający na flecie prowadzącym, który 
rozpoczyna każdą pieśń, trzyma go w lewej ręce. Prawa ręka w tym samym czasie uderza 
w kundu zawieszony na lewym ramieniu. Mężczyzna tańczy równocześnie podnosząc i opuszczając 
flet w zależności od rytmu melodii. Kiedy pieśń jego słabnie — wzmacnia się refren śpiewany 
przez większą grupę ludzi, by prowadzący mógł złapać oddech. Dzieje się tak do chwili, gdy 
prowadzący da znak, że przystępuje do końcowej fazy utworu. 



192 WOJCIECH BĘBEN 

zebrań zakrzyknie 6 razy. Natomiast gdy yamy wielkie będą większością — 
wódz wyda 7 okrzyków (Mead 1970, s. 433). Największe yamy (bauges) 
umieszcza się z boku i przywiązuje do pali, za nimi znajdują się kolejno 
yamy duże, które też zostają przymocowane w ten sam sposób, a następnie 
średnie, przyczepione do płotu (nałib) znajdującego się po przeciwnej stronie 
placu. Najmniejsze yamy ułożone są po 96 sztuk wokół drąga wbitego 
w ziemię (lowat). Układanie yamów nazywa się bala'og bishulog. 

W określonym dniu ludzie z okolicznych wiosek nadchodzą, by wziąć 
udział w dożynkach. Po przyjściu do wioski na plac zebrań wszyscy siadają 
i czekają na oficjalne rozpoczęcie uroczystości. Ostatnią grupą, która przy­
będzie na dożynki, będzie grupa partnerów 3 5. Wczesnym rankiem jeszcze raz 
zostają oni powiadomieni o nadchodzących dożynkach za pomocą garamutu 
i zazwyczaj w ten sam sposób przesyłają odpowiedź, że już wyruszają. Do 
poszczególnych wiosek dołączają się wioski zaprzyjaźnione i tak powstają 
podczas dożynek dwa obozy, dwie wielkie grupy partnerskie36. 

Widzowie, zazwyczaj kobiety i dzieci, siadają z boku jako obserwatorzy. 
Gospodarze grupują się na placu zebrań. Natomiast przybyli partnerzy zgru­
powani są w miejscu oddalonym ok. 200 m. Uroczyste otwarcie dożynek 
oznajmione zostanie przez wodza dającego znak za pomocą sygnału z muszli. 
Przed rozpoczęciem uroczystości każda rodzina biorąca udział w dożynkach 
przygotowuje odpowiednią ilość jedzenia dla przybyszów. Kładą oni kupkami 
orzechy kokosowe, betel wraz z daką oraz pieczone lub gotowane mami. 
Po rozpoczęciu dożynek każda grupa rozdziela przygotowane przez siebie 
jedzenie swoim partnerom, wywołując przy tym imię wodza, który otrzymując 
je dzieli pomiędzy swoich. Partnerzy są jeszcze poza placem zebrań. W tym 
czasie u wejścia na plac zostaje położona łodyga dzikiego taro tak, aby 
wrogowie musieli przez nią przeskakiwać dostając się na plac zebrań. Nad­
chodzą oni gęsiego trzymając w rękach włócznie, przeskakują dzikie taro 
1 grupują się na placu. Wtedy zaczynają się przemowy, po których następuje 
prezentacja yamów. Przybysze uważnie oglądają yamy i kiedy któryś im się 
podoba, na znak akceptacji posypują go kambangiem. Wydają przy tym 
okrzyk radości o brzmieniu „uuuh!". Z yamami zazwyczaj dostają świnię, 
betel lub tytoń. Uroczyste dzielenie rozpoczyna wódz. 

Ludzie z wymienionych wiosek dzielą się na trzy grupy: 1 — witenmein, 
2 — małtenonu, 3 — beciage. Pierwsza i trzecia grupa mają władzę wykonawczą 
(pierwsza jest jednak najważniejsza), druga jest grupą rozjemczą. Dzielenie 
yamów rozpoczyna grupa pierwsza, po niej kolejno następuje druga i trzecia. 
Kiedy yamy zostaną podzielone — przystępuje się do dzielenia mięsa i przy-

3 5 Tak np. dla wioski Ilipeim partnerami byli ludzie z wioski Aihegulim, dla wioski 
Chologun zaś — ludzie z Yamel. 

Podczas dożynek przygotowującej je wiosce pomaga kilka innych wiosek, tej zaś. która 
przychodzi po odbiór darów, pomaga druga grupa wiosek. Ilipeim było wspierane przez Ulupu, 
Onialep i Yalehine, natomiast Aihegulim - przez Yebomnu i Koboibis. 



ZWYCZAJE, OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z Y A M E M 193 

gotowanego jedzenia. Pierwszy talerz przeznacza się dla Iluhine 3 7 . Na talerzu 
tym znajduje się mięso, yam, betel oraz tytoń. Jest to oficjalna forma podzię­
kowania dla Iluhine za pomoc. Na tym kończy się dzień. Przez następne 
dwa lub trzy dni ludzie będą się jeszcze schodzili, by uczestniczyć w radości 
gospodarzy i korzystać z ich gościnności. Codziennie wieczorem podawana 
będzie przez te dni zupa z mami. 

Nie zawsze dożynki kończą się dobrze i w radosnym nastroju. Często 
dochodzi do kłótni przy dzieleniu yamów i świń. Ktoś został pominięty, 
ktoś inny dostał mniejszy yam niż się spodziewał czy też wymieniono go nie 
na pierwszym miejscu — to wszystko może spowodować długotrwałe kłótnie 
i dochodzenie: kto miał, a kto nie miat racji. 

Po skończonych dożynkach gospodarz i jego żona poddają się osta­
tecznemu oczyszczeniu (nimaili) (Mead 1970, s. 436-438). Na dzień przed 
rozpoczęciem uroczystości gospodarz dożynek (moenye) musi przestrzegać tabu 
obejmującego palenie tytoniu, żucie betelu oraz dotykanie jedzenia rękoma. 
Po skończonej ceremonii dożynkowej zaś bierze ze sobą drugiego mężczyznę 
(wprowadzającego) oraz drągi, do których były umocowane yamy. Zabiera też 
najlepsze pierścienie i udaje się nad r z e k ę 3 8 . Wprowadzający umieszcza duży 
pierścień, zwany nuymaii lub awhan, określany też jako „węgorz", pod drągiem 
mówiąc przy tym: 

Pierścień nazywa sie węgorzem, 
ponieważ trudno go znaleźć w wodzie. 
Ktoś musi go odnaleźć. 

Następnie wprowadzający mężczyzna umieszcza w wodzie kilka pachnących 
ziół: mailegil, mauto'a, bweduan, yaminahil, butas i who'iyas. Gospodarz dostaje 
wówczas mały pierścień, którym ma oczyścić swoje usta po okresie tabu. 
Stojąc jeszcze nad brzegiem rzeki dostaje do wypicia przygotowaną przez 
wprowadzającego „oczyszczającą wodę", a następnie myje nią swoje ciało, 
wcierając wodę liśćmi. Po skończonym obmyciu wchodzi do wody, wyciągając 
z niej duży pierścień. Następnie wręcza go wprowadzającemu, który teraz 
namaszcza jego ciało mieszaniną zrobioną z yamiiliali i liści aba'u oraz farby 
lahein™. Potem wszyscy idą do ogrodu niosąc ze sobą trochę „oczyszczają­
cej wody" i pokrapiają nią drąg pozostały z d o ż y n e k 4 0 . Po dokonaniu tej 

1 7 Z talerza przeznaczonego dla Iluhine mogą jeść tylko starcy, a gdy ich nie ma — 
to psy. Nigdy nie wolno dotknąć tego talerza młodym chłopcom, jeszcze przed inicjacją. 
Zazwyczaj jest on odnoszony i starzec siedzący gdzieś z boku zjada z niego. 

5 8 Mężczyzną pomocniczym, czyli wprowadzającym, jest zazwyczaj wódz; musi to być 
w każdym razie mężczyzna po inicjacji, biorący czynny udział w kultywacji yamu. Jest on kimś 
w rodzaju chrzestnego. 

M Czynność tę wykonuje się, by zapewnić podobny zbiór yamu na rok następny. 
4 0 Chodzi tu o drąg, wokół którego umieszczone były yamy podczas dożynek. Zazwyczaj 

jest on przetrzymywany w domu lub w ogrodzie jako miara kopca. 

I3 - Etnografia Polska t. 31. z. I 



194 WOJCIECH BEBEN 

czynności ręce gospodyni oczyszczone zostają językiem przez jednego z obec­
nych m ę ż c z y z n 4 1 . 

Teraz wprowadzający przystępuje do zdjęcia tabu dotyczącego żucia betelu 
z gospodarza i jego żony. Betel z dodatkiem liści naho', odnóg tanum, 
mugaden i bibah oraz źdźbłami abo'osho'o jest teraz ceremonialnie żuty. 

Po zdjęciu tabu żucia betelu następuje zdjęcie tabu, które dotyczy jedzenia 
pewnych potraw. Wprowadzający pije w tym celu wodę zmieszaną z sokiem 
z kory mauto'a, a potem wodę maliegil. 

Następnie uczestnicy tej ceremonii wręczają gospodarzowi swoje podarunki, 
np. mięso, talerze, bilum oraz naczynia do gotowania, a dostają w zamian 
bilum pełne yamów, aby zabrali ze sobą do d o m ó w i mieli do sadzenia na 
następny r o k 4 2 . Wtedy też bracia żony gospodarza upominają się o swoje 
yamy 4 3 . 

Przez trzy lub cztery dni gospodarz i jego żona będą jeszcze przebywali 
w otoczeniu wprowadzającego i rodziny. Na koniec wprowadzający za wyko­
nanie swojej czynności zostaje dodatkowo obdarowany pierścieniem. „Miara" 
największego yamu zostaje zaś umieszczona przed „domem yamu" należącym 
do gospodarza, który często podczas spotkań będzie ją pokazywał mówiąc: 

Chodź zobacz moją wiya. 
Weź ją i sprawdź, czy twoje yamy 
będą w stanie przekroczyć znak moich. 

Yamy przeznaczone do sadzenia w roku następnym przyniesione zostaną 
do „domu yamu", gdzie będą przebywały pod uważną opieką duchów przod­
ków. Wioska powoli zaczyna żyć nowym życiem. Jednak duch uroczystości 
pozostał. Powstały nowe grupy podczas dzielenia yamu, nowe twarze wyrosły 
w partnerstwie 4 4. Na nowo odżyła więź pomiędzy partnerskimi wioskami. 
Yam wniósł innego ducha w społeczeństwo poprzez oczyszczenia i tabu. 

II. M I T Y C Z N E I SPOŁECZNO-RELIGIJNE A S P E K T Y OBRZĘDÓW A G R A R N Y C H 

Jako roślina kultowa yam ma swoją mitologię. Tym różni się od innych 
bulw ziemnych, a ponieważ posiada też swojego ducha — zajmuje określone 
miejsce w hierarchii istot ponadziemskich. Ma własne powiązania z duchami 
przodków i dlatego pełni funkcję członka danej rodziny, często uważany jest 

4 1 Nie chodzi tu o gospodarza ani wprowadzającego. Czynność tę wykonuje ktoś z rodziny 
gospodarza. 

4 2 Mowa jest o małych yamach, które układa się w kopce po 96 sztuk. 
4 3 Wśród Arapeszów panuje zwyczaj kupowania żony. Placi się za nią nie rodzicom, ale 

braciom matki lub żony. Zapłata nie jest jednorazowa. Bardzo często strona żony upomina 
się o jej uzupełnienie. Płaci się najczęściej po urodzeniu dziecka i podczas ważniejszych 
uroczystości. 

4 4 Podczas dożynek wprowadzeni zostają nowi partnerzy, którzy bardzo często zastępują 
starszych z rodziny. Zastępstwo możliwe jest tylko w linii prostej, tj. syn ojca lub brata 
Warunkiem jest jednak przejście przez inicjację. 



ZWYCZAJE, OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAM EM 195 

za dziecko gospodarza. Tak nakazują ludziom wierzenia, tak podaje im 
mitologia. Y a m jest czymś świętym, a uprawa jego wymaga wielkiej pieczoło­
witości i wielu wyrzeczeń. Choć jest własnością konkretnej rodziny, rzutuje 
jednak na życie innych ludzi, tzn. spoza rodziny, a nawet spoza wioski. 
Wywiera wpływ na kształtowanie nowych układów wioskowych i plemiennych, 
integruje ludzi i jest źródłem bogatych tradycji folklorystycznych. Jeszcze 
większe jest oddziaływanie yamu na życie duchowe społeczności plemiennej, co 
m. in. przejawia się w licznych mitach poświęconych tej roślinie. 

I. MITY O POCHODZENIU Y A M U 

Ludność należąca do plemienia Arapesz stanowi typ ludności osiadłej 
zajmującej się rolnictwem. Ponieważ członkowie tej grupy uważają, że nie 
ziemia do nich należy, ale oni należą do ziemi — daru swych przodków, 
ziemia jest więc dla nich czymś bardzo cennym (Mead 1963, s. 16). Była 
ona i jest. choć już nie tak często jak dawniej, powodem wielu wojen 
plemiennych 4 5. O randze ziemi świadczy fakt, że cała mitologia tutejszej 
ludności bazuje na tematyce rolniczej. W bogatym zbiorze mitów bardzo 
duże znaczenie mają mity o pochodzeniu yamu. 

Dzieje yamu związane są z mityczną pramatką Aczakoik. Jej pierwotnym 
miejscem zamieszkania były okolice Dagua. Ma ona swoją historię, prze­
mierzała bowiem ziemię, kiedy stwarzała wszystkie rzeczy z wyjątkiem czło­
wieka. Miała dwóch synów. Jeden nazywał się Yalihein, a drugi Sumahoin. 
Żyli oni razem w okolicy Dagua. Pewnego razu Aczakoik poprosiła swych 
synów, aby przygotowali miejsce na ogród. Dzieci zdziwione tą prośbą 
zapytały: 

Po co nam ogród? 
Nie znamy niczego, co się w nim sadzi! 

Ona jednak odpowiedziała im: 
Nie pytajcie za dużo, 
tylko idźcie i oczyście to miejsce, 
w którym pościnałam drzewa. 

Poszli i zrobili o co ich prosiła. „Co zamierzasz posadzić w tym ogro­
dzie?" Zapytali ją. Ona odpowiedziała: „O to się nie martwcie. Posadzimy 
coś później". 

W tym czasie pojawiło się wiele czyraków na jej skórze, na całym ciele. 
Nie były to jednak rzeczywiste czyraki, ale taro, yam, mami oraz banany 
schowane pod jej skórą. Synowie nie widzieli jednak o tym. Myśleli, że 
były to prawdziwe czyraki. Wyjąwszy te rośliny spod swej skóry Aczakoik 
włożyła je pod sterty zeschłej trawy. Potem powiedziała do synów: „Idźcie 
i zobaczcie, co położyłam pod stertami trawy". 

4 5 Dziś instytucja nowo powołanych przez rząd sądów wioskowych stara się rozstrzygnąć 
sporne problemy przynależności ziemi drogą pokojową. 



196 WOJCIECH BĘBEN 

Oni poszli i znalazłszy rośliny, przynieśli je do domu. Aczakoik przygoto­
wała zupę. Zupę w tym czasie robiono z wiórów drzewnych, które zastę­
powały yam. Taką właśnie zupę przygotowała im Aczakoik. ale sama nie jadła 
jej tym razem. W nocy wzięła yam i ugotowała go dla siebie. Warzywa i owoce, 
które Aczakoik stworzyła dla nich, a które oni przynieśli do domu, za­
częły kiełkować. Wtedy wzięli je i zasadzili w ogrodzie, który uprzednio 
przygotowali. Kiedy warzywa wyrosły, Aczakoik wzięła część z nich i rzekła 
swojemu mężowi: 

Ty tu pozostań w Dagua. 
Ja zaś z synami udam się w drogę. 
Chcę bowiem zobaczyć, 
jak wyglądają góry z drugiej strony. 

Wzięła więc niektóre płody ziemne oraz owoce i poszła w drogę. Wędro­
wała wraz z synami przez kilka dni, aż wreszcie doszli w okolice Duningi-Kai-
r i r u 4 6 . Aczakoik posiadała zdolności zmieniania się w kazuara 4 7 . W Duningi-
-Kairiru, w małym miejscu zwanym Gulmagen, posadziła Aczakoik drzewa 4 8 , 
a wieczorem — kiedy jej synowie udali się na spoczynek — zmieniła się w kazuara 
i zaczęła tańczyć. Kiedy po jakimś czasie, odczuwając zmęczenie, chciała się 
napić wody ze strumyka zauważyła, że woda jest brudna; wydrążyła więc 
trochę dalej pazurem otwór, z którego wypłynęła czysta woda. Miejsce to 
nazywa się Masiengu. Rankiem wzięła swoich synów i zaprowadziła ich na to 
miejsce, a oni napili się wody i w niej się umyli. Pewnego dnia Aczakoik 
poszła, aby wykąpać się w sadzawce. Zdjąwszy swe pióra weszła do wody. 
W tym czasie Yalihoin porwał pióra leżące w zaroślach i uciekł, a potem 
schował je pod dachem w bambusie. Teraz już matka nie mogła zmienić 
się w kazuara. Przez cały czas musiała pozostawać pod postacią kobiety. 
Pewnego dnia Sumahoin był z matką w domu i powiedział do niej: 

Daj mi dobrego jedzenia, 
ja w zamian dam ci coś, 
co Yalihoin schował przed tobą. 

Aczakoik przygotowała więc dobrej zupy dla niego, a kiedy zjadł — 
wziął bambus spod dachu i otworzył go. Bambus był pusty. Wziął wiec 
następny i otworzywszy znalazł matczyne pióra. Kiedy Aczakoik spostrzegła 
to — była uszczęśliwiona. Wzięła pióra i w tym samym momencie zmieniła 
się w kazuara. Sumahoin próbował do niej mówić, ale ona wołała tylko, „uha, 
uha, uu, uu!". Sumahoin przestraszył się nie na żarty i zaczął płakać. 
Zawołał: „Mamo, mamo, co się z tobą stało?" Ale kazuar uciekł w busz. 

4 6 Duningi-Kairiru — miejscowość położona ok. 5 godzin marszu od stacji misyjnej Ulupu, 
w kierunku wybrzeża. Uważana jest za kolebkę Arapeszów. 

4 7 Kazuar — święty ptak. Nawiązują do niego prawie wszystkie mity. 
4 8 Drzewa te rosną w Duningi-Kairiru. Nie występują w żadnym innym miejscu. Są dla 

Arapeszów pomnikami istnienia Aczakoik. 



ZWYCZAJE, OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 197 

Yalihoin usłyszawszy, że jego brat płacze, szybko wrócił do domu. Sumahoin 
powiedział mu: 

L'traciliśmy naszą matkę. 
Dałem jej pióra, które schowałeś w bambusie pod dachem. 
Ona je wzięła i zmieniwszy się w kazuara uciekła w busz. 
Teraz nie mamy już. matki. 

I obaj zaczęli płakać. W tym czasie ich matka zmieniła się znów 
w kobietę i przyszedłszy do nich zapytała: 

Dlaczego szlochacie? 
Co się stało? 

Oni odpowiedzieli: 

Widzieliśmy kazuara, 
Przestraszyliśmy się i dlatego zaczęliśmy płakać. 

Ona śmiejąc się zapytała ich: 

Dlaczego nie zabiliście go? 
Nie chcielibyście zjeść mięsa z kazuara? 
Ja chciałabym jeść je z wami, moi synowie. 

W kilka dni później zasadziła trochę bananów i powiedziała swoim 
synom: 

Zostańcie tutaj, a ja pójdę dalej. 
Kiedy banany będą dojrzałe, zetnijcie je. 
Potem udajcie się za mną. 
Gdyby jednak mnie ciągle nie było. 
wtedy podążajcie w tym kierunku, co ja. 
Zabierzcie ze sobą warzywa i banany. 
Musicie je jednak przedtem ugotować. 
Zabierzcie też flety i kundu. 
Potem wejdźcie na górę Balub, 
zakrzyknijcie na mnie, to przyjdę. 

Kiedy banany były gotowe, bracia uczynili, jak im matka kazała, a potem 
udali się w kierunku góry Balup, niedaleko wioski Bonahitam. Miejsce to 
nazywa się Kegen-Balus. Przedtem, zanim matka ich opuściła, powiedziała 
do nich: 

Weźcie tę żywność i idźcie na górę Balup. 
Kiedy zobaczycie kazuara kroczącego w pobliżu, 
rzućcie mu trochę bananów i warzyw. 
Jeśli kazuar zacznie jeść, to znaczy, że to jestem ja. 

Wzięli ze sobą wszystko, co im matka kazała, i czekali na kazuara. 
Wspięli się na drzewo Almetal i uderzając w kundu oraz dmąc we flety, 
śpiewali i przywoływali matkę: 

Mamo, mamo, gdzie jesteś? 
To my, twoi synowie, czekamy na ciebie. 
My, twoi synowie, płaczemy za tobą. 



198 WOJCIECH BĘBEN 

W pewnym momencie zobaczyli kazuara zbliżającego się w ich kierunku. 
Szybko rzucili mu trochę bananów i warzyw, ale kazuar ich nie ruszył. 
Następny kazuar, który tamtędy przechodził, uczynił tak samo. Dopiero trzeci 
kazuar, który zbliżył się do nich, zjadł wszystko, co mu podrzucili. Kiedy to 
zobaczyli, zawołali: „To ty jesteś naszą mamą!" Ona spojrzała w górę 
i zobaczyła ich. Rzekła: „Jeden z was niech zejdzie na dół i uda się zaraz 
ze mną". 

Bracia zaczęli się nawzajem wypychać. Sumahoin powiedział do Yali-
hoina: „Ty idź pierwszy". Ale Yalihoin nie chciał iść. Po długiej sprzeczce 
Sumahoin skoczył na grzbiet kazuara, po czym ruszyli w drogę. Matka 
przeniosła go na swoim grzbiecie do wioski Onialep i zostawiła pod drzewem 
pandanus. Następnie udała się z powrotem do Bonahitam i przyniosła na 
swym grzbiecie Yalihoina. Kiedy wszyscy troje byli już razem, wyrzucili 
resztki bananów i warzyw, bo o to prosiła ich matka. Potem matka 
zaczęła załatwiać swoje potrzeby fizjologiczne dookoła tego miejsca. Syno­
wie zapytali: 

Mamo, co robisz? 
Dlaczego załatwiasz się tutaj dookoła? 

Ona odpowiedziała: 
Ja nie załatwiam się. 
Ja stwarzam ogień. 

Kiedy nastała noc, synowie zapadli w sen pod pandanusowym drzewem. 
W środku nocy obudzili się, ale nie mogli się poruszyć, spali bowiem po­
między dwoma garamutami. a dookoła było wiele nowych rzeczy, które 
stworzyła ich matka. Uczyniła ona dwa domy duchów, dwie włócznie, dwa 
garamuty, dwa kundu, dwa bilum i postarała się o dwie kobiety — Ilingian 
oraz Uluai. Stworzyła węże, ptaki, zasadziła również betel oraz palmy koko­
sowe. Uczyniła też wiele rzeźb w drewnie i nadała im imiona. Wszystkie 
rzeźby poukładała w środku domu duchów. Stworzyła też dwa duchy. 
Główny duch nazwany został Windu. Kiedy z rana synowie obudzili się, 
byli bardzo zdziwieni, widząc tak wiele wspaniałych rzeczy [...]. 

Pewnego dnia Aczakoik przywoławszy Sumahoina powiedziała: 
Idź do potoku i złap tam kazuara, 
który przyjdzie tam, by pić wodę. 
Jeśli jednak kazuar podejdzie do wodospadu49, 
to pamiętaj, byś go nie zabijał. 
Zostaw go tam, niech umrze. 
Potem przykryj go trawą 
i czekaj aż się rozłoży. 
Gdy zostaną z niego białe kości, 
przynieś je do domu, a następnie 
ukryj je przez trzy miesiące, 
a potem przyjdź i zobacz. 

Wodospad ten znajduje się między wioskami Onialep i Bugitu. 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 199 

Sumahoin poszedł i zastawił pułapkę. Z rana matka udała się w tamtą 
stronę, naczynia na wodę złożyła na ziemi i przemieniwszy się w kazuara 
zbliżyła się w stronę jagód. Zbliżając się do nich złapała się w pułapkę, 
którą zastawił jej syn. Próbowała się uwolnić. Szarpała, szarpała. Całą noc 
ponawiała wysiłki. Nad ranem zmarła. Syn czekał na nią przez sześć dni, 
ale matka nie wracała. Powiedział do siebie: „Moja matka skłamała, na 
pewno zamieniła się w kazuara i poszła jeść jagody, a tam złapała się 
w pułapkę i tak zginęła". 

Poszedł więc zaraz na to miejsce i znalazł ciało kazuara; głowa ptaka 
była już w rozkładzie. Wyjął ciało z pułapki i przykrył je gałęziami, po 
czym czekał trzy miesiące. Kiedy czas ten upłynął, zebrał kości do kosza 
i złożył je w domu. Kości te zakiełkowały, a wtedy posadził je w ogrodzie. 
Długie kości wyrosły na długie yamy (abutting), krótkie zaś — na krótkie 
yamy (wowiś). Połowę z nich Sumahoin podarował swemu bratu. 

A oto inny mit mówiący o powstaniu yamu (za: Mead 1970, s. 291-293): 
Kobieta o imieniu Shokwek miała zdolności przemieniania się w kazuara. 

Ludzie w tym czasie nie znali jeszcze yamu. Kobieta miała trzech synów. 
Każdy z nich posiadał swój własny dom. Pewnego razu Shokwek stworzyła 
yamy i umieściła je w domach swego męża i swoich synów. Pozostałe yamy 
ugotowała razem z orzechami kokosowymi. Kiedy mężczyźni przybyli do 
domu, dała im to jedzenie mówiąc: 

To co do tej pory jedliście, nie bylo prawdziwym pokarmem. 
Weźcie i spróbujcie ten, który wam przygotowałam teraz. 

Żaden z synów nie chciał jednak spróbować. W końcu najmłodszy uczynił 
to. Po skosztowaniu zakrzyknął z radością: 

To jest wspaniałe jedzenie. 
To. co do tej pory jedliśmy, było niczym. 
To jest wyśmienite! 

Każdy z nich próbował i wydawał te same okrzyki. Po nich zasiadł do 
jedzenia ojciec i jadł bez końca. Następnie matka nauczyła ich, jak mają 
uprawiać yam. Kiedy yamy dojrzały, wzięła farby koloru białego, czerwo­
nego, pomarańczowego i żółtego i pomalowali razem yamy. I tak uczynili 
swoje dożynki. 

Jeszcze inny mit pochodzi od ludzi z okolic M a p r i k 5 0 : Pewnego razu 
kobieta poszła kąpać się do rzeki. Kiedy przebywała w wodzie, syn schował jej 
spódniczkę z trawy. Następnie poprosił matkę, aby mu ugotowała yam. Matka 
jednak nie chciała tego uczynić mówiąc: „Nie mogę ci tego ugotować, 
gdyż ojciec trzyma go, aby posadzić w ogrodzie". 

Chłopiec jednak nalegał, a kiedy nic nie pomagało — wyjawił matce, że 
ma jej spódniczkę. To wyraźnie poskutkowało. Matka ugotowała synowi 
yam, on natomiast oddał jej skradzioną spódnicę. Gdy ojciec, po powrocie 

Maprik — miejscowość oddalona o ok. 25 km od Ulupu. 



200 WOJCIECH BEBEN 

do domu, nie znalazł yamu — wygonił swoją żonę. Matka, opuszczając dom, 
rzekła do synów: 

Jeżeli chcecie podążać za mną, to podążajcie. 
Ja będę rozsypywała po drodze popiół, 
znacząc w ten sposób drogę. 

Chłopcy odnaleźli matkę za jedną z gór. Gdy spali, matka uczyniła dla 
nich domy duchów i stworzyła wszystko, co jest konieczne do życia. Rankiem, 
po przebudzeniu się, chłopcy byli zdumieni. Wtedy matka rzekła do nich: 

To jest już teraz nasze miejsce. 
Idźcie i przyprowadźcie tutaj ojca. 

Ona w tym czasie zabiła 10 świń, ugotowała yam i kazała im to 
wszystko zjeść w domu duchów. Potem wysłała ich po wodę. Tam spotkali 
kąpiącego się kazuara, który brudził im wodę. Nie wiedząc, że kąpiącym 
się kazuarem była ich matka — zabili go. Na próżno później oczekiwali 
nadejścia matki. Podczas snu matka przyszła do jednego z nich i rzekła mu: 

Zabijając kazuara mnie zabiłeś, 
nie zostawiaj mnie w buszu, 
zabierz mnie do wioski. 

Tak też syn uczynił. Przyniósł kazuara do wioski, a z jego serca wyrósł 
wspaniały yam. Jego dolna część (cieńsza) była czerwono-niebieska. 

Podane mity o pochodzeniu yamu sprowadzają się do jednego — yamy 
powstały z człowieka. Stąd ich nadzwyczajne miejsce w zespole mitów. 

Inna będzie wersja podana przez Baltoku z wioski Chologun 5 1 . Mit ten 
jest w jakimś sensie dalszym ciągiem mitu pierwszego, pokazując dalsze 
dzieje jednego z synów Aczakoik - Yalihoina. Przedstawiam go osobno ze 
względu na jego specyfikę oraz ze względu na to, że odnosi się on bezpo­
średnio do plemienia Arapesz. W tej formie przedstawiają go mieszkańcy 
tych okolic. 

Yalihoin wraz z żoną żyli w miejscu Chowigun, leżącym niedaleko od 
wioski Chologun. Ludzie w tych okolicach nie znali jeszcze yamu. Dzikie 
taro nazywali yamem i tak się łudzili, a co więcej — dla niego też robili 
swoje „yamowe" dożynki. , 

Niedaleko od wioski i od domu, w miejscu zwanym Abutinetowom, 
Yalihoin wraz z żoną założyli o g r ó d 5 2 . Posadzili w nim banany oraz trzcinę 
cukrową. Kiedy wszystko było dojrzałe zauważyli, że ktoś je nocą podkrada. 
Głowiąc się nad tym postanowili przyłapać złodzieja. Nie wiedzieli jednak, że 
złodziejem tym był najprawdziwszy yam. Mąż po namyśle rzekł do swej żony: 

Ty zajmij się posiłkiem, 
natomiast ja zaczaję się na złodzieja. 

" Baltoku — mieszkaniec wsi Chologun. Przyjmuje się tam, że wywodził się on w linii prostej 
od dwojga niebiańskich ludzi. Był on bigmenem. Zmarł w 1980 r. 

5 - Do dnia dzisiejszego mieszkańcy Chologun pokazują stojące jeszcze drzewo, z którego 
zszedł Kubaningili. 



ZWYCZAJE, OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 201 

Jak powiedział, tak też uczynił. Zaczaił się na złodzieja w trzcinie cukro­
wej. Po niedługim czasie zobaczył, jak z palmy sagowej schodzi mały chłopiec. 
Sprytnie skoczył na trzcinę zwaną mcunbu, z niej na pitpit (inny rodzaj 
trzciny), a z niej na płot, którym był ogrodzony ogród. Miał na swej szyi 
małe bilum o nazwie Iczia, które było bardzo czarne, a wewnątrz jego 
znajdowało się tzw. mambu pen — cienka rurka zawierająca cudowną miesza­
ninę. Gdy yam znalazł się w ogrodzie, zamierzył się, by skraść banany. 
Wtedy Yalihoin wyskoczył z ukrycia i schwycił małego złodzieja za rękę. 
Trzymając go zapytał: 

Kim ty jesteś: człowiekiem, 
czy też duchem? 

Złapany na kradzieży yam tak mu odpowiedział: 
Ja nie jestem złym duchem. 
Ja jestem człowiekiem 5 3. 
Mam na imię Kubaningili5 4. 
Miejscem mego pobytu jest drzewo Suhanangen55. 

Zabrał więc Yalihoin yama Kubaningili ze sobą do domu. On z nim i jego 
żoną pozostał, traktując ich jak swoich rodziców. Kiedy nadszedł wieczór 
rzekł Kubaningili do swego ojca: 

Idź do szałasu zwanego domem yamu. 
Przygotuj mi tam łóżko do spania. 
Przyjdź nocą na to miejsce. 
Zabierz ze sobą łuczywo, 
wtedy zobaczysz coś ciekawego. 

Ojciec uczynił tak, jak mu przykazał syn. Kiedy nocą przestąpił próg 
szałasu zobaczył, że na łóżku leży długi yam, a z głowy jego wyrastają 
nowe p ę d y 5 6 . Rankiem Kubaningili powiedział do swego ojca: 

Ojcze, pokaż mi miejsce, 
gdzie będę mógł się kąpać, oraz miejsce, 
gdzie będę mógł załatwiać swoje potrzeby fizjologiczne. 

Yalihoin zabral syna i zaprowadził go nad strumień płynący u stóp 
góry, na której leży wioska Chologun. Rzeka ta nosi nazwę Widuh, miejsce 
zaś, gdzie yam załatwiał swoje potrzeby fizjologiczne, nazywa się Dewegel. 
Po pokazaniu tych miejsc Yalihoin z synem wrócili do wioski. 

5 3 Podając fakty o yamie-człowieku przeplatam tu niekiedy dwie wersje mitu — jedną 
z Chologun (Baltoku), a drugą — z Ilipeim (Kenuogi). 

5 4 Według Kenuoga nazywał się on Amohu. 
5 5 Według Kenuoga drzewo to nazywało się Abyb. 
5 f i Według Kenuoga yam Amohu powiedział do swego ojca, aby przygotował ogród. 

Kiedy ogród był gotowy i tyczki wstawione do ziemi, wtedy yam pokazał swemu ojcu dużą 
ranę na głowie. Nie była to jednak zwykła rana, zaczęły z niej bowiem kiełkować pędy 
yamu. Syn kazał ojcu zerwać pędy i posadzić w ogrodzie. Po sześciu dniach syn i ojciec 
przybyli do ogrodu i stwierdzili, że wyrosły tam nowe yamy. A oto ich imiona: Mabotah, 
Kuedżal, Kipi. Amohu. Bolopunu, Iedżi, Smatap. 



202 WOJCIECH BĘBEN 

Pewnego razu w wiosce Nembenangu urządzono im dożynki, wieńczące 
zbiór yamu 5 7 . Sproszono na nie ludzi z okolicznych wiosek, a m. in. zapro­
szono na nie Yalihoina wraz z rodziną. Udał się więc na nie Yalihoin, 
a za nim podążył Kubaningili. Kiedy przybyli do Nembenangu zobaczyli 
pięknie przystrojone yamy, znajdujące się na placu zebrań. Ojciec z synem 
oglądali je, aż Kubaningili przez nieuwagę zahaczył nogą o jeden z nich 
i złamał go. Było to powodem wielkiego gniewu mieszkańców wioski. 
Krzyczeli więc na ojca: 

Bierzesz ze sobą dzieci, a one niszczą nam yamy. 
Taki trud włożyliśmy, by je wyhodować. 

Kiedy dożynki dobiegły końca, każdy z gości otrzymał w podarunku 
yam, by zabrać go ze sobą do domu. W drodze jednak Kubaningili po­
wiedział do swego ojca: 

To co oni tobie podarowali nie jest prawdziwym yamem. 
Jest to tylko dziko rosnące taro. 
Wyrzuć to, bo nie ma sensu nieść tego do wioski. 

Yalihoin usłuchawszy syna tak też uczynił. 
Wczesnym rankiem Kubaningili powiedział do swojej matki, by zrobiła 

nóż z bambusa i tym nożem obcięła mu włosy. N ó ż ten nazywa się diżać. 
Po skończonych podstrzyżynach wysłała go matka z bambusem, aby przyniósł 
wody z rzeki. Syn tak też uczynił. Wracając z wodą Kubaningili usłyszał jak 
w domu ojciec współżył ze swoją żoną i nie chciał wejść. Na próżno 
matka wołała go kilka razy, on stał i nie chciał wejść do środka. Nic nie 
skutkowało. Kiedy jednak rozzłoszczona podbiegła do syna i chciała mu 
wyrwać z ręki bambus z wodą, on rzucił bambus na ziemię i uciekł. 
Udał się do miejscowości Ib i ja 5 8 . Skoczył tam do rzeki i zniknął. Rzeka ta 
nazywa się Wapiningi. Pewnego razu jeden z mieszkańców tej wioski przy­
szedłszy nad rzekę zauważył rosnący na brzegu yam. Szybko postawił koło 
niego tyczkę, aby yam mógł się po niej wić. Kiedy yam dojrzał, ludzie z tej 
wioski wykopali go, a potem zrobili nosze i urządzili sobie dożynki. Nadali 
temu yamowi imię Amoh. Po skończonych dożynkach wioska Ibija przekazała 

5 7 Wioska Nembenangu usytuowana jest niedaleko wioski Ilipeim. W wiosce tej znajduje się 
też kamień masalai zwany Tabun, należący do Baltoku. 

5 8 Nieco odmienną wersję podaje Kenuog: Kiedy yam Amohu na polecenie matki poszedł 
nad rzekę, zaczerpnąwszy wody w bambus wrócił do domu. Tam zastal ojca współżyjącego 
z matką i nie chciał wejść. Nawoływania matki nie przyniosły skutku. Wówczas matka chciała 
uderzyć Amohu miotłą, ten jednak uciekł i wpadł do rzeki. W czasie snu objawił się ojcu 
i przekazał następujące polecenie: idź nad rzekę, zetnij bambus i wbij go koło sadzonki 
rosnącego tam yamu. Ojciec tak też uczynił. Kiedy yam dojrzał, ojciec wykopał go i rozpo­
częły się wielkie dożynki. I tak mieszkańcy Chologun jako pierwsi mieli zarówno yam — 
człowieka, jak też yam — roślinę. Chologun przekazał go do Ulupu, Ulupu do Kombikum, 
Kombikum do Yenigo, Yenigo do Malemba, Malemba do Yamel — a Yamel do Ilipeim. 
I właśnie gdy yam wędrował z Ilipeim do Malabeim Tubon rozciął go na trzy części. 
Mieszkańcy Arapesz zabrali głowę, Abelamczycy zabrali tułów, a mieszkańcy Yangoru resztę. 
Stąd największe yamy mają plemiona Arapesz i Abelam. 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 203 

ten yam wiosce Niamikum, ta zaś przekazała go wiosce Kambago, Kambago 
do Waigakum, Waigakum do Yenigo, Yenigo do Kombikum, Kombikum do 
Dżamy, a D ż a m a do Malabeim. Kiedy yam był blisko Malabeim, pewien 
chłopiec imieniem Tubon uknuł przeciw niemu spisek. Wziął kość kazuara, 
naostrzył ją na kamieniu Slech, następnie zaczaił się na granicy miejsc 
Bekum i Trokum. Kiedy ludzie nadeszli z yamem, powiedział do nich: 
„Zatrzymajcie się, niechże i ja obejrzę ten wspaniały yam". 

Kiedy zatrzymali się i pokazali mu yam, wtedy on szybko przyskoczył 
i naostrzonym nożem z kości kazuara rozciął yam na trzy części: głowę, 
tułów i część dolną. Ludzie z Maprik zabrali głowę i odeszli, plemiona 
Arapesz i Abelam (zamieszkujące tereny misyjnej stacji Ulupu) zabrały tułów, 
a mieszkańcy Yangoru — część dolną. Stąd też najokazalsze yamy mają ludzie 
z okolic Maprik i Ulupu, natomiast yamy yangorskie rosną bardzo małe. 

Jak widać z przytoczonych mitów, yam jest czymś niezwykłym. Istnieją 
podobne legendy o jego powstaniu, jak o powstaniu ludzi. Z większości 
wierzeń wynika, że yam powstał z kości legendarnej pramatki Aczakoik. 
Dla Arapeszów kości to coś, co daje sprężystość i siłę, to coś trwałego, 
co nie podlega rozkładowi, to coś, przez co komunikują się z duchami 
przodków. Yam ma podobne znaczenie. Powstaje z kości — centrum siły, 
lub z serca — centrum życia. Według mitów yam został dany Arapeszom 
wraz ze sposobem jego uprawy. W najmniejszych szczegółach kultywacja 
yamu została im przekazana przez kogoś ponadziemskiego — dawcę życia. 

Ostatni mit w jeszcze większym stopniu podkreśla niezwykłość yamu. 
Pokazuje nam yam w formie ludzkiej. Y a m jako człowiek został dany 
ludziom. Jako taki ma swoje obowiązki i przywileje. To samo dotyczy jego 
gospodarza. Yam został dany człowiekowi na członka rodziny, stał się 
„dzieckiem" człowieka. Jak przy narodzeniu dziecka obowiązują pewne tabu, 
tak przy sadzeniu yamu jego „ojciec" zobowiązany jest do ich przestrze­
gania. Sadzenie i kultywacja yamu nie są czynnościami czysto fizycznymi. 
Ponieważ yam — podobnie jak człowiek — ma swego ducha, przeto jest bardzo 
wrażliwy na duchowy stan swego ojca. Jak już wspomniałem, nie może 
sadzić yamu ten, kto nie ma czystego sumienia. 

W większości mitów yam powstał z kobiety, ale nie chce przebywać 
w świecie kobiecym. Obraca się tylko w świecie męskim. 

Z mitów wynika, że istnieją dwa rodzaje yamów, że są też yamy, których 
uprawa nie łączy się z kultem. Tak np. Aczakoik stwarza yamy jeszcze 
w Dagua, ale nic nie wskazuje na to, by było to jakieś nadzwyczajne 
zjawisko. Stwarza je bowiem razem z bananami, z innymi owocami i warzy­
wami. To samo w micie z okolic Maprik: nim został stworzony yam 
stanowiący obiekt kultu, ojciec rodziny miał już yam i znał jego uprawę. 
I dlatego istnieją do dziś yamy nie będące przedmiotem kultu, do których 
uprawy nie potrzeba zaangażowania ducha. 

Jeszcze jedno trzeba stwierdzić — yam jest istotą wolną, może opuścić 
swego „ojca", kiedy ten nie spełni pokładanych w nim nadziei. 



204 WOJCIECH BĘBEN 

2. SPOŁECZNE ASPEKTY OBRZĘDÓW A G R A R N Y C H 

Uprawa yamu bardzo mocno rzutuje na życie społeczne regionu Arapesz. 
Już samo przygotowanie ogrodu pod yam nie należy do jednego człowieka. 
Jedną dziesiątą czasu spędzają Arapesze pomagając innym w pracy (Mead 
1963. s. 22). Przygotowanie ogrodu angażuje większą liczbę ludzi, a co naj­
ważniejsze — włącza się do tej grupy niewtajemniczonych, ludzi młodych, i to 
zarówno chłopców, jak i dziewczęta. Proces sadzenia eliminuje grupę nie­
wtajemniczonych, ale wprowadza i rozszerza grupę w innym kierunku. Po 
prostu yam staje się nie tylko sprawą danej wioski, problemem najbliższych, 
ale skupia wokół siebie ludzi z innych wiosek, często nawet tych, którzy 
uważani byli za nieprzyjaciół. To oni schodzą się razem z innymi do ogrodu, 
aby siłą swego ducha pomóc yamowi we wzroście, oni też zbierają się 
w wiosce sadzącego, by zasiąść do wspólnego posiłku, do wspólnego żucia 
betelu, do wspólnych opowiadań i śpiewów (Gardi 1970, s. 148, 161; Mead 
1970, s. 433). Podczas dojrzewania yamu krąg ten znów się zawęża. Teraz 
gospodarz znów sam dogląda dojrzewające yamy, aby wzrastały prawidłowo. 
Kontakty społeczne jakby zanikają. Sytuacja taka nie trwa jednak długo. 
Już podczas wykopków skupia się wokół gospodarza grupa łudzi, którzy idą 
wraz z nim do ogrodu, by dzielić jego radość. Po wykopkach yam angażuje 
wszystkich mieszkańców wioski, nawet kobiety i najmłodszych. Codziennie 
prawie prze miesiąc będą gromadzili się wraz z ludźmi z okolicznych wiosek, 
aby wspólnie uczestniczyć w radości. Największa grupa ludzi weźmie udział 
w samych dożynkach. 

Tak ogólnie zarysowuje się udział społeczeństwa w kultywacji yamu. Nie 
można jednak poprzestać na wyliczaniu grup wtajemniczonych i niewtajemni­
czonych i ich udziału w kultywacji. Yam jest również czynnikiem zmienia­
jącym układy w rodzinie. Kobieta przy zamążpójściu przynosi ze sobą swoje 
yamy (Tuzin 1972, s. 235-236). Zarówno podczas sadzenia, jak i podczas 
zborów yamy są wyraźnie dzielone na dwie grupy: grupę należącą do męża 
oraz do żony. Czynione jest to także dlatego, że w przypadku rozpadu 
małżeństwa każda ze stron zabiera własne yamy. Posiadanie yamów czyni 
kobietę samowystarczalną (Tuzin 1972, s. 235) 5 g . Jeżeli rozwodzące się małżeń­
stwo ma dzieci, to część yamów przechodzi na ich własność i zazwyczaj jest 
przez jakiś czas uprawiana przez kogoś trzeciego. Koniec podziału na yamy 
przynależne żonie i mężowi następuje wraz z zawarciem małżeństwa przez 
pierwsze dziecko. Odtąd bowiem rozwód nie jest brany pod uwagę, a śmierć 
jednego z członków rodziny nie jest czymś poważnie zmieniającym jej układ 
spo łeczny 6 0 . 

S 9 Mając własne yamy, które można zdobyć, tylko przez małżeństwo, kobieta staje się 
samodzielna. Odtąd, choć sama nie będzie mogła ich sadzić, lecz może kogoś delegować do tej 
czynności, zdobywa większe znaczenie w społeczeństwie. 

f H I Rozwód w tym wypadku nie jest niczym groźnym. Yamy należą wówczas do najstarszego 
dziecka. 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY 1 WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 205 

Uprawa yamu daje mężczyźnie wyższość nad jego żoną. Bardzo często 
w razie sporów będzie jej to dawał do zrozumieia mówiąc: „Ja zabijam 
kangury, pracuję w ogrodzie i sadzę duże yamy, a ty jesteś leniwa, nawet 
w domu pracować nie chcesz!" 

Dzięki yamowi zawiązują się nowe relacje pomiędzy grupami mężczyzn, 
zarówno z jednej, jak i z większej liczby wiosek. System ten nazywa się 
systemem partnerstwa (buanym) (Mead 1934, s. 382; 1963, s. 28, 30, 54,117, 148; 
1970, s. 432-436). Polega on na stworzeniu nowych grup społecznych, które 
będą rywalizowały ze sobą podczas sadzenia yamu, a szczególnie — podczas 
samych dożynek. Grupy te tworzy się z wykluczeniem pierworodnego syna, 
który dziedziczy partnerstwo po swoim ojcu. Młodzieńców rekrutuje się i łączy 
w grupy partnerskie dopiero po inicjacji. Partnerzy mają obowiązek obdziela­
nia się nawzajem prezentami podczas uroczystości. Polega to na wymianie 
yamów, obdarowywaniu się przy okazji dożynek betelem lub mięsem. To, 
co zostało dane. jest sumiennie liczone i w rewanżu musi być zwrócone 
w takiej samej ilości. Często grupy partnerskie dobierane są z wrogich sobie 
wiosek (Tuzin 1972, s. 232). 

Yam podnosi znaczenie bigmenów — starszych wioskowych. Mają oni duże 
znaczenie w kultywacji yamu. Dzięki ich znajomości środków magicznych 
yam rośnie bardzo duży i żadne złe siły nie mają do niego dostępu. Wodzo­
wie ci zazwyczaj pełnią też funkcję zaklinaczy deszczu, co sprawia, że ich 
znaczenie jeszcze bardziej wzrasta (Mead 1970, s. 480; Tuzin 1972. s. 232). 

Dzięki uprawie yamu tworzą się nowe relacje między grupami wprowa­
dzających i wprowadzanych. Wprowadzającymi są mężczyźni, których zadanie 
polega na oczyszczaniu sadzących yam oraz ich żon, zarówno przed sadzeniem, 
jak i po dożynkach. Są to zazwyczaj grupy tworzone spośród osób z najbliż­
szego grona. I tutaj do głosu dochodzą kobiety: żona wprowadzającego 
i wprowadzanego. Pierwsza pomaga swemu mężowi podczas tej ceremonii. 
Po jej zakończeniu zostaje obdarowana przez żonę wprowadzanego (Mead 
1972, s. 436-438). Ten fakt bardziej wzmacnia przyjaźń między nimi. Podobną 
kolej rzeczy można zaobserwować w systemie partnerstwa, kiedy to mężczyźni 
obdarowują się prezentami, przy czym partnera obowiązuje rewanż (i to 
dokładny) co do ilości i jakości. Natomiast żony partnerów mogą się obdaro­
wywać bez obowiązku zwrotu (z czego często korzystają). 

Y a m pomaga młodym zdobyć pozycję w społeczności starszych. Kiedy 
młodemu mężczyźnie uda sę zwyciężyć w yamowej rywalizacji, jego znaczenie 
automatycznie wzrasta. 

Y a m wpływa również na poszerzenie kręgu znajomości. Arapesze często 
udają się do innych plemion, by kupić świnie. Dzięki zawartym przyjaźniom 
ludzie ci odwiedzają się nawzajem. Ma to miejsce szczególnie podczas 
uroczystości dożynkowych, kiedy wszyscy pozostają razem przez wiele dni. 
Zazwyczaj podczas powitania następuje wymiana prezentów. 

W okresie dożynek, które są okresem radości, kobiety i mężczyźni 



206 WOJCIECH BĘBEN 

tańczą i bawią się razem, co jest raczej nie spotykane wśród Arapeszów 
przy innych okazjach. 

Yam wprowadza rywalizację w społeczeństwie, ale w dobrym tego słowa 
znaczeniu. Ludzie robią wszystko, by zwyciężyć, co jednak nie przeszkadza 
im, by wzajemnie sobie pomagać i życzyć innym zwycięstwa. Pokonani 
i zwycięzcy razem bawią się podczas dożynek. 

Czas sadzenia i zbioru yamu jest w społeczeństwie Arapeszów czasem 
spokoju. Przerywa się kłótnie i walki plemienne. Rywalizacja w ogrodzie 
wyparła rywalizację w polu walki (Kaberry 1941-1942, s. 209-225). W czasie 
sadzenia i zbioru yamu następuje czas pokoju, czas pojednania się z wrogami. 
Panuje jedność (Tuzin 1972, s. 232). 

Ujemna strona dożynek to kłótnie, które są wtedy na porządku dziennym. 
Zawsze któryś z partnerów czuje się pokrzywdzony i niezadowolony, czy to 
z otrzymanego yamu, czy też z kolejności, w jakiej go otrzymał. Inną ujemną 
stroną uroczystości dożynkowych jest pijaństwo, które przyniosła ze sobą 
cywilizacja Białych. Piwo bardzo często staje się towarem dodatkowym, wpro­
wadzanym do dożynek. Dawane jest jako towar wymienny w systemie partner­
sk im 6 1 . Zazwyczaj po uroczystościach dożynkowych organizująca je wioska 
urządza dodatkowe przyjęcie z piwem, zarówno dla mężczyzn, jak i kobiet. 

Biorąc jednak pod uwagę całą sytuację musimy podkreślić, że yam jest 
czynnikiem, który podnosi i buduje życie społeczne mieszkańców Arapesz, 
czynnikiem, który gromadzi ludzi i wyprowadza ich poza krąg wioskowy 
i plemienny. 

3. RELIGIJNE I SYMBOLICZNE ASPEKTY OBRZĘDÓW A G R A R N Y C H 

Kult yamu jest składową częścią wierzeń arapeskich. ujętych w słowie 
tambaran. Jako składowa część tambaranu rzutuje mocno na życie religijne 
regionu. Ludzie uprawiający yam zdają sobie sprawę z tego, że — podobnie 
jak wiele innych rzeczy — został on im dany, że nie jest wytworem ich rąk. 
Dlatego w czasie uprawy spłacają dług wdzięczności „ofiarodawcom". 

Ważny jest też fakt, że — według Arapeszów — yam ma swego ducha. 
Duch ten pozostaje w łączności z człowiekiem, który yam sadzi i jest jego 
„ojcem". Duch yamu może rozpoznać swego „ojca" po charakterystycznym 
zapachu oraz po śladach stóp. W miarę rozrastania się yamu, rozwija się 
równocześnie jego duch. Dojrzałość osiąga on podczas wykopków. Pod ziemią 
duchy yamów mają swobodę poruszania się, mogą odwiedzać inne przyjazne 
sobie yamy i prowadzić aktywne życie, jakie jest udziałem istot ludzkich 
(Tuzin 1972, s. 235 п.). 

Podobnie jak istnieją dwa rodzaje yamów (krótkie i długie), tak też 

6 1 Fakt ten zaobserwowałem podczas swoich badań. W 1978 r. w wiosce Ilipeim jako 
prezenty wymienne użyte zostały kartony piwa (było ich 7). Wręczono je wraz z innymi 
darami podczas samej uroczystości. W 1979 r. również ofiarowano piwo. Uczyniono to jednak po 
skończonej ceremonii. W wiosce Chologun natomiast piwo nie było używane podczas dożynek. 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 207 

istnieją dwa rodzaje duchów. Duchy yamów krótkich nie komunikują się 
z człowiekiem. Nie chcą też być wykopywane z ziemi. Kiedy tylko zorientują 
się, że gospodarz jest w ogrodzie z zamiarem wykopania ich z ziemi, wtedy 
natychmiast opuszczają yamy i uciekają do ziemi. Aby do tego nie dopuścić, 
gospodarz w przeddzień wykopków wzywa do pomocy duchy przodków, 
które mają magiczną siłę i mogą powstrzymać duchy yamów w ogrodzie. 

Zupełnie inaczej zachowują się duchy yamów długich. Gospodarz nie musi 
tu używać podstępu ani protekcji, by wydobyć je z ziemi. One same. kiedy 
dojrzeją, ponaglają gospodarza, wysyłając do niego wiadomości przez ptaki 
lub owady zwiastuńcze (Tuzin 1972, s. 235). Duchy przodków spędzają wiele 
czasu razem z duchami yamów długich. Częste przebywanie tych duchów 
ze sobą zamazuje istniejące między nimi różnice. Duchy te — według wierzeń 
Arapeszów — zazwyczaj są wspomagające, czasem przerażające, ale zawsze 
wszechmocne. Duchy yamów zapożyczyły od duchów przodków moc zabijania 
ludzi, a przynajmniej moc zsyłania na nich chorób. Są one szczególnie 
niebezpieczne dla kobiet i dzieci (Mead 1963, s. 13). 

W wierzeniach Arapeszów istnieje trójca: yam, przodkowie i człowiek. 
Podczas spożywania yamu część jego przeznaczona jest dla ciała, a duch idzie do 
ludzkiego serca (okom) — źródła życia i uczucia. Podczas spożywania yamów 
należących do przodków ludzie jednoczą się z nimi. Przez spożywanie yamu 
ludzie, zarówno w małżeństwie, jak i w plemieniu, łączą się duchowo. 

Są dwa rodzaje yamów długich — męskie i żeńskie. Jednak zarówno męskie, 
jak i żeńskie mają męskiego ducha. Natomiast duchy yamów krótkich są 
podobne do duchów dzieci (Tuzin 1972, s. 235). 

Ze względu na to, że yam ma swego ducha, który istnieje w ścisłym 
powiązaniu z duchami gospodarza i przodków, ma on swoje miejsce w wie­
rzeniach Arapeszów, ma własne relacje ze światem duchowym, a jego uprawa 
wymaga specjalnych ceremonii. 

Jak już wspomniałem, w duchowym świecie Arapeszów najwyższe miejsce 
zajmuje Iluhine, mieszkający w stanie Iluhata. Dalsze miejsce zajmuje wspólna 
dla wszystkich Arapeszów ich pramatka Aczakoik (Shokwek, Tszelo, czy też 
Chokuromen), stworzycielka rzek, głębokich mórz, drzew, krzewów i płodów 
ziemnych, która przyjęła postać ludzką (Narakobi 1977, s. 9). Oprócz wyżej 
wymienionych istnieją istoty duchowe — masczlaje (walin, a w l . mn. — walinab) 
(Narakobi 1977, s. 9; Mead 1970, s. 256-360; 1963, s. 16-17, 20, 32, 37). 
Uprawa yamu jest uzależniona od tych duchów, więc gospodarz sadzący yam 
musi zabiegać o ich przychylność. Innymi duchami, których zadaniem jest 
pomóc gospodarzowi, są duchy przodków. Żyją one w ścisłej komitywie 
z duchami yamów. Ich pomoc zapewnia sobie gospodarz umieszczając kości 
należące do przodków w „domu yamu", aby strzegły przebywające tam yamy. 
Kości te używane są też do przyrządzania cudownej wody, aby nadać 
yamowi siłę. W każdej wiosce znajdują się też święte kamienie, które zostały 
przekazane człowiekowi przez Iluhine. I do nich zwraca się człowiek 
o pomoc. 



208 WOJCIECH BĘBEN 

Chcąc jednak zapewnić pomyślny wzrost yamu i przychylność świata 
duchów, gospodarz musi dokonać zmiany w swym postępowaniu, stać się 
lepszy, a przez to — bliższy duchom. Jeszcze przed sadzeniem yamu dokonuje 
on obmycia, które oczyszcza go z przewinień, jakich się dopuścił pomiędzy 
minionymi dożynkami a czasem nadejścia nowych. Szczególnie niebezpieczne 
są przewinienia natury seksualnej. Aby nie narazić się duchom i nie stracić 
ich przychylności, gospodarz musi też poddać się wielu wyrzeczeniom, prze­
strzegając określone tabu. 

Arapesze próbują też pomóc sobie magicznymi środkami. Używają ich 
zarówno podczas własnego oczyszczania, jak i w okresie dojrzewania yamu. 
Jednakże, aby lepiej zrozumieć wierzenia związane z yamem oraz jego od­
działywaniem na duchową stronę życia człowieka musimy poznać symbo­
likę yamu. 

Symbolikę tę można sprowadzić do trzech grup: 1) yam -- przedmiot 
męskiej dumy; 2) yam — symbol ludzkiego ciała i 3) yam — symbol aktyw­
ności męskiego członka (Tuzin 1972, s. 230). O randze yamu decyduje fakt, 
że jest on biologicznie żywy, posiada zdolność wzrostu i może rozmnożyć się 
w stosunkowo krótkim czasie, od pięciu do siedmiu miesięcy (Tuzin 1972, 
s. 233). 

Mimo że yam dzieli swą cechę żywotności z wieloma istnieniami tego 
świata, to jednak różni się od nich tym, że jego wzrost uzależniony jest 
bardziej od człowieka. Człowiek ma bardzo mało do powiedzenia przy 
wzroście takich istnień, jak drzewa, węże czy świnie. Jednak przy yamie 
poprzez użycie magii, technologii uprawy i poprzez przestrzeganie tabu dany 
gospodarz może powiedzieć, że yam należy do niego, że jest wytworem jego 
działania, siły i artyzmu. Może śmiało zwrócić się do yamu, nazywając 
go swoim dzieckiem (Forge 1966, s. 28; Kaberry 1941, s. 356). 

Yam jest ponadto jadalny. Jest to wystarczającym powodem, by go 
posiadać, uprawiać i o nim mówić. Długa, bo do ośmiu miesięcy trwająca 
zdolność przechowywania, powiększa też jego znaczenie. Trzeba na dodatek 
stwierdzić, że yam jako posiadający swego ducha jest rośliną szczególnie 
podlegającą magicznym środkom (Tuzin 1972, s. 234). 

Jak już wspomniałem, yam jest symbolem ciała ludzkiego. Przypisuje 
mu się posiadanie ducha, zachowuje wobec niego w swoisty sposób, malując 
i strojąc w ludzkie ozdoby, co wyraźnie wskazuje na słuszność takiej 
interpretacji symbolu. Wskazują na to również rysunki wykonywane na skórze 
bulw. Przedstawiają one pas, ozdoby noszone na rękach, ozdoby z muszli oraz 
narządy rodne. Rozróżnić możemy yamy mężczyzn i yamy kobiety. Roz­
różniamy je zarówno po ubraniu, jak i po miejscu pobytu podczas dożynek. 
Yamy — mężczyźni przebywają wówczas wewnątrz szałasu, natomiast yamy — ko­
biety ustawione są na zewnątrz. 

Trzeba też zaznaczyć, że sprawy dotyczące seksu mają ogromny wpływ na 
bulwy yamu (Mead 1963, s. 62). Ujemne nastawienie ýamu do seksual­
ności kobiety i do jej menstruacyjnych wydzielin jest powodem wstrzemięźli-



ZWYCZAJE, OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 209 

wości seksualnej podczas całego procesu kultywacji yamu (Forge 1966, s. 28; 
Kaberry 1941, s. 340). Yamy są szczególnie negatywnie nastawione do 
menstruujących kobiet i dlatego przyjęcie przez mężczyznę jedzenia od takiej 
kobiety podczas kultywacji yamu zniszczyłoby nadzieję na dobry zbiór. 

Ostatnią grupę symboli przedstawia relacja yamu i męskiego członka. 
Arapesze wierzą, że yam posiada moc erekcyjną. Wzrost yamu porównują 
do stosunku seksualnego. Jak podczas sadzenia yam układa się na kopcu 
ziemi i kopie dołek, do którego rosnący yam ma zejść, tak — jak wierzą — 
dzieje się przy stosunku seksualnym. Obraz idącego w dół yamu jest dla 
nich odbiciem stosunku seksualnego (Forge 1966, s. 31). Na to wskazuje 
również pieśń śpiewana podczas dożynek: 

O, jakiego dużego członka ma Gwawi, 
O, jakiego dużego członka ma Gwawi. 
Kwasuwi (jego żona) pozdejmuje kąsające mrówki 
z Gwawowego członka. 

Pieśń ta jest powtarzana przy wymienianiu każdego mężczyzny, który 
brał udział w dożynkach yamowych. Zmieniane są tu tylko imiona. Wy­
mienia się przy tym imiona rywalizujących ze sobą mężczyzn i ich żon. 

Mówiąc o symbolice yamu należy wspomnieć, że agresja dokonana na 
yamie symbolizuje samobójstwo. Mężczyzna zamiast popełniać samobójstwo 
może posiekać swoje yamy (Lea 1964, s. 142). 

Symbolika yamu znajduje wyraz w sztuce Arapeszów. Dominuje w niej 
demonstracja jedności pomiędzy mężczyzną, yamem a duchem (Tuzin 1972, 
s. 242; Forge 1966, s. 30). 

Samo mówienie o yamie może przybrać formę przenośni, zagadki itp. 
Tak np. chcąc powiedzieć, że w ogrodzie X znajduje się duży yam — 
Arapesz użyje zwrotu: w ogrodzie X znajduje się potężny wąż, musimy go 
złapać; lub: duże drzewo spadło i przycisnęło X , musimy iść pomóc mu 
się uwolnić (Tuzin 1972, s. 244). 

Z przyjściem Białych kultywacja yamu uległa pewnym zmianom, uległa 
też m. in. zmianie forma prezentów wręczanych w związku z poszczegól­
nymi etapami uprawy (np. zamiast świni daje się krowę, piwo lub ciastka), 
zmiany te nie wpływają jednak na wielkie znaczenie, jakie ma yam w ara-
peskiej społeczności. 

L I T E R A T U R A 

Aufenanger, H. 
1972 The Passing Scene in North-Easl New Guinea, Anthropos Institute, St. Augustin. 

Forge, J . , Anthony, W. 
1966 Art and Environemenl in the Sepik, ..Proceedings of the Royal Anthropological 

Institute", vol. s. 23-31. 
Gardi , R. 

1960 Tambaran. An Encounter with Cultures in Decline in New Guinea, London, Constable 
Publishers. 

14 - Etnografia Polska t. 31. 2. I 



210 WOJCIECH BĘBEN 

Haynes, P. H., Courseyl, D. G. 
1969 Gigantism in the Yam, "Tropical Science", vol. 11, s. 93-96. 

Kaberry, Ph. M. 
1941 The Ahelam Tribe, Sepik District, New Guinea: A Preliminary Report, „Oceania", 

vol. 11, s. 233-258, 345-367. 
1941-1942 Law and Political Organisation in the Abelam Tribe. New Guinea, „Oceania", 

vol. 13, s. 79-95, 209-225, 331-363. 
Lea, D. A. M. 

1964 Abelam Land and Sustenance, unpublished Ph.D. dissertation, The Australian National 
University, Canberra. 

Mead, M. 
1934 How the Papuan Plans His Dinner, American Museum of Natural History, „Anthro-

pological Papers", vol. 34, s. 377-388. 
1963 Sex and Temperament in Three Primitive Societies, New York, William Morrow and 

Company (eds). 
1970 The Mountain Arapesh, vol. 2, Arts and Supernaturalism, New York, Natzral History 

Press (ed). 
Narakobi, B. 

1977 What is Religious Experience for a Melanesianl [w:] Christ in Melanesia, Goroka, 
Point (ed). 

Tuzin, D. F. 
1972 Yam symbolism in the Sepik: An Interpretative Account, ..Southwestern Journal of 

Anthropology", vol. 28 (3), s. 230-254. 

Wojciech Bęben 

T H E CUSTOMS, RITES AND B E L I E F S IN CONNECTION WITH Y A M C U L T I V A T I O N 
AMONG T H E ARAPESH P E O P L E IN PAPUA NEW GUINEA 

Summary 

In this essay yam-oriented beliefs and behaviour patterns are analyzed in an effort to 
understand the symbolic complexities sourrounding yams in the Sepik area of Papua New 
Guinea. 

Among the peoples inhabiting the foothills of the Torricelli and Prince Alexander 
mountains of northern Papua New Guinea, the significance of the yam extends far beyond its 
value as a staple food. Yams are by far the most important staple, both nutritionally and 
ritu ally. 

Using data collected among the Mountain Arapesh, I did examine some of these aspects, 
beginning with the question of what yams are. What are the characteristics which make the 
yam such a singular item in the local culture? 

The 60-odd varieties of yam are divided by the Arapesh into two general categories 
which correspond to the species locally prevalent, Discorea data and D. esculenta. D. data 
tubers are elongated and smooth, while D. esculenta tubers are squat and covered with tiny 
rootlets. 

The technology of yam cultivation is very important. The high clay content of the soil in 
this area requires that the earth into which the tuber will grow must first be crushed by hand. 
In the case of short yams a basin of only 30 to 40 cm depth is so prepared. For long 
yams the task is much greater: the hole is dug corresponding to the size and shape of the 
desired yam and the backfill crushed and replaced. Then the seed yam is placed on top 
of the softened earth, and a large mound of soil is heaped over it. As the new yam grows 
it follows the path of least resistance and comes to occupy the refilled hole. With the 
prominent place of yams in the prestige system, a yam without legitimately acquired 



ZWYCZAJE. OBRZĘDY I WIERZENIA ZWIĄZANE Z YAMEM 211 

magic and confidence in his own ritual potency is unlikely to expend the effort needed to 
produce a long yam. Thus, technology has operated traditionally to favour fo high status 
those individuals who already possessed the main atributes of leadership. Thus the interaction of 
selective adoption and preservation, technology, and cultural constraints as to who may plant 
long yams has produced an object esteemed above all others as the symbol of male pride and 
prestige. 

The long yams are exclusively the male's domain. The gardens are heavily charmed 
against intruders, rigidly taboo to women, and located away from beaten paths. 

Among the Arapesh, yams are the only plant whose growth is believed subject to 
magical governance; not surprisingly, they are the only plants with spirits. These spirits are 
believed to have an affinity with the man who has planted them. There is the trinity of 
yam, ancestor, and man. Eating yams is a mystical as well as physical act, and in sharing their 
ancestral yams a married couple is engaging in a form of spiritual communion. 

It is postulated that the yam is symbolically multivalent with regard to „male pride", 
„body" and „penis". 

Translated by the Author 


