wEtnografia Polska”, t. XXVII, z. 1
ISSN 0071-1861

ANNA ZADROZYNSKA
ZASADY ESKIMOSKIEGO SYSTEMﬁ KLASYFIKACJI LUDZI

Eskimosi zamieszkiwall polnocne tereny (wraz z wyspami) Amery-
ki Péinocnej, Grenlandie i Polwysep Czukockil. Eskimosi amerykanscy
zajmowali krainy rozciggajace sie tuz za pédinocng granicg lasdéw na
tym kontynencie, obejmujgce ziemie na zachédd i pélnoc od Zatoki Hud-
sona, polnocnag Alaske oraz wybrzeza Grenlandii. Grupom koczujgcym
po Alasce, Barren Land i Grenlandii po$wiecono wiele uwagi, badan
i opracowan w literaturze etnologicznej? Natomiast Eskimosi z Barren
Plaing 8 okazali sie enklaws prawie nikomu nie znang. Kontakt z nimi
bowiem utrudnialy wyjatkowo, nawet jak na Arktyke, okrutne warun-
ki klimatyczne. Inne grupy mialy wiec wiece] szczedcia (lub nieszeze-
Scia) do kontaktow z Biatymi, Dlatego wiedza o nich jest dzi§ niepo-
rownanie wieksza. Dlatego tez, jezeli chodzi o kontynent amerykan-
ski, problem ' Eskimocséw najczesciej sprowadzany zostawal do zasta-
nowien nad stopniem ich wyniszezenia biologicznego i nieprzystosowa-
nia do cywilizacji. Grenlandia zas¢ i Pélwysep Czukocki, gdzie historia
potoczyla sie inaczej, prezentujy dwa rézne sposoby rozwigzan wspdi-
istnienia i kontaktéw odmiennych grup ludzkich i kultur.

1'W tym artykule nie korzystalam z materialdéw .odnoszacych sie do Eskimo-
mosow aziatyckich.

2 Opracowan i edycji materiatéw dosiepnych w Polsce jest kilkaset, Dla przy-
ktadu przytocze kilka: W. E. Parry, Journal of a Second voyage of discovery
of ¢ North West Passage, 1821, 1822, 1823, London 1824; T. Boas, The Central
Eskimo. Six Annual Report of the Bureau of American Ethnology, 1884-1885;
tenze, The Eskimo of Baffin Land and Hudson Bay, Bullettin of the American
Muscum of National History, XV, 1, New York 1801; J. Murdoch, Ethnolo-
gical Results of the Point Borrow FExpedition, IX Annual Report of the Bureau
of American Ethnology, 1887-1888; K. Birket-Smith, The Eskimo, London
1936; R. F. Spencer, The North Alaskan Eskimo, A Study in Ecology and
Saociety, Washington 1959; N. A. Chance, The Eskimo of North Alaska, New
York 1966; P. Freuchen, Book of the Eskimos, Cleveland and New York 1957

2 F. Mowat, Gingce plemie, Warszawa 1972,

11 M. Kamifiski, Minority as Majority: Changes in Status, The Case of
Keladlit-Greenlanders, “Ethnologia Polona”, vol, 6: 1980,




e it e || bRl 1 8 s e ik 28 1
D - A

236 ANNA ZADROZYNSKA

Eskimosi, jak podkreslaja to wszysey niemal badacze® i autorzy
wykorzystujgey wiedze o ich kulturze do teoretycznych rozpraw €, na
calym zamieszkiwanym przez sichie obszarze stanowili zasadniczo mato
Zroznicowang grupe antropologiczng, jezykowa, kulturowa. Niewielkie
a drugorzedne roznice w ich kulturze w zaleznosci od szlakdw wedrowek
(wybrzeza lub iereny w glebi ladu)} byly wariantami, przetworzeniami
zasadniczego podstawowego sposobu zycia i przystosowania do srodo-
wiska naturalnego. Srodowisko to za$ nalezalo i nalezy do najsurow-
szych na Swiecie nie tylko dla czlowieka. Jednoczednie jednak otacza-
lo ludzi swym niepowtarzalnym pieknem, mozna by rzee, strukturalnej
czystosei linii i barwy, maconych tylko przez kilka dni w roku wybu-
chem rozkwitajgce] raslinnodci. Czystodé ta zawiera sie w naturalnym
powigzaniu bieli i czerni, $niegu i nieba, kontrascie jalowej ziemi i nie-
przebranych stad karibu przewalajgeych sie przez jej martwote, dnia
i nocy, lata i zimy, zycia i Smierci 7.

Arktyka jednak nie byla pustkowiem. Zyly tam zwierzeta i rosli-
ny. Zyli tam Inuit, ludzie zwani przez innych Eskimosami® Zima trwa
tu przez przewazajgcg czedt roku, a wtedy przez kilka miesiecy slonce
nie pojawia sie na niebie. Lato arktyczne wybucha nagle i nagle odcho-
dzi. Niskie porosty kwitng jeden dzien. Potem przyroda cichnie. Prze-
miana ta wyznaczata zycie zwierzat i ludzi. Wraz z latem pojawialy sie
zwierzeta, szansa zycia dla ludzi. Nastawal dzien. Wraz z zimg jeszeze
raz przychodzily wielkie stada karibu, a na wybrzezach pojawialy sie
wieloryby. Lecz dzien odchodzil i czlowiek szukal miejsca na zimowe
przetrwanie. Rytm przyrody wyznaczal rytm Zzycia Inuit® Bylo to przy-
stosowanie sie do warunkdw, nigdy zas nie byla to walka z nimi. Czlo-
wiek nie mial tu szans na walke.

Dla czlowieka istnial wyrazny podzial na sprawy lata i sprawy zi-
my. Zimowe zycie skupialo sie w osadach, gdzie okresowo zamieszki-
walo kilka (rzadziej kilkanascie) rodzin 1, w solidnie wybudowanych,
nierzadko kamiennych domach, moggcych pomiesci¢é kilka rodzin, Po-
wszechnosé zimowych doméw wydaje sie byé wystarczajaco potwierdzo-
na na calym terytorium zajmowanym niegdys przez Eskimosow. Row-

§ Patrz przypis 2.

8 Np. studium M, Mauss, S:zkic o sezonowych przemianach spoleczensiw
Eskimoséw. Studium z morfologii spolecznei. [w:] Socjologia i antropologia, War-
szawa 1973, s. 567-704; R. Caillois, Teoria zakazow, {w:] Zywiol i lad, Warszawa
1973, s. 73-120; t en z e, Teoria $wieta, tamze, s, 121-159,

7R. Buliard, Misje na krancu $Swiata, Warszawa 19874, s. 33-37; Freuchen,
op. cit, 5. 17 n.; Mowat, op. cit,, 5. 5-6.

8 Miano Eskimosdéw nadali Inuit podobno sasiadujacy z nimi Indianie. Eski-
meow znaczy tyle, co “Zjadacz surowego miesa’.

8 Mauss, op. cit, Spencer, op. c¢it, s, 13-23.

1 Mauss, op. cit.; Boas, The Central Eskimo ... oraz The Eskimo of Buaffin
Land..,



ZASADY ESKIMOSKIEGO SYSTEMU KLASYFIKACJI LUDZI 237

noczednie tez budowano podczas wedrdwek po éniezystej pustyni igiu.
Jako zimowe domy rozpowszechnily sie one dopiero wtedy, gdy za-
brakto bardziej trwalego budulea. Martwota zimy stawala sie pory za-
ciednienia wigzi pomiedzy ludimi. Koniecznosé czasowego sasiedztwa
wprowadzata wspdlnote jedzenia, spania, obrzedow, magii. Wtedy tez
opowiadano bagnie, legendy, mity. Z drugiej jednak strony ta bliskosé
ludzi, ich skupienie w obrebie osady czy nawet jednego domu, mozna
iraktowaé jako koniecznos¢ przelamywania ludzkiej samotnosci i ota-
czajacego mroku prowadzgce do odczuwania innych wokél siebie. Gdy
$wiat stawal sie coraz bardziej nieprzyjazny, poczucie wspdlnego istnie-
nia przynosily obrzedy, opowiadane mity i zycie innych Inuit, Réwniez
7 tej bliskoSci wynikaé mogly naturalne w tych warunkach agresywne
rekacje mieszkancow osady, domu, iglu?l. Gdy wigc pojawialy sig
pierwsze symptomy wiosny-lata, Eskimosi rozpoczynali natychmiast
przygotowania do wedrowki, polowan i bardziej prywatnego niz zimag
zycia. Latem kazda rodzina mogila wedrowaé osobno. Jednak gdy na-
potykano ma szlaku namioty innych Inuit, w ich poblizu rozbijano
wiasne namioty.

Eskimosi jadali przede wszystkim mieso. Rosliny i glony morskie
(znajdowane przede wszystkim w zolgdkach upclowanych zwierzat) spo-
zywali rzadko i okazjonalnie. Podstawg wyzywienia byly wiec zwie-
rzeta: ich mieso i tluszcz. One tez dostarczaly podstawowyeh surowcow
do wykonania wszystkiego, co czlowiekowi bylo potrzebne do zycia: na-
miotéw, sprzetdw, broni, san, lodzi, ubran, okryé, zabawek itp. Oprocz
wielorybow na wybrzezach i karibu na ladzie 12 polowano na foki, wil-
ki, rosomaki, polarne niediwiedzie i grizzii, lisy polarne, biale wielory-
by (bietugi), orki, arkiyczne ptaki (pardwy, kaczki itp.) i ryby. Te os-
tatnie jednak byly tylko dodatkiem do miesa, nigdy nie stanowity pod-
stawy pozywienia Eskimoséw.

W warunkach arktycznych ludzie przystosowali sie do przyrody bar-

dziej niz na innych kontynentach. Ich zycie w ciggu roku dzielilo sig
na dwa podstawowe sposoby egzystencji: zimowy i leini, odmienne od
siebie tak, jak rozne byly wtedy warunki otaczajgce Inuit. Dwie eczesci
roku, dwa sposcby zycia w ramach jego jednosei, stanowily czeSci sobie
przeciwstawne, lecz uzupelniajace. Czlowiek jednak dalej kategoryzo-
wal dostrzegalny i realny swiat. Byl on znany lub nieznany. Ludzie
natomiast tworzyli grono bliskich Iub odleglych, zaprzyjaznionych lub
wrogich. Oczywisty réwniei byl podzial w zaleznosci od plei. Cztery
wige zasadnicze cechy: znane i nieznane, zenskie i meskie wyznaczaly

1 Freuchen, op. cit., 5. 161-182; Chance, op. cit, s. 77-78.

12 Ludzie, ktérych Zycie koncenirowalo sie wokél polowan na karibu, zwani
byli nuunamiuxt (ludem ziemi). Ci za§, kiérzy przede wszystkim polowali na wiel-
kie ssaki morskie, a gléwnie wieloryby, zwani byli tareumiut (]udem morza),
Spencer, op cit, s 14




o
i e s

e

CRRE

238 ANNA ZADROZYNSKA

podstawy eskimoskiej klasyfikaeji ludzi. W ich obrebie przebiegalo zy-
cie czlowieka. Cechy te, jakkolwiek wykorzystywane w kategoryzacjach
czlowicka i $wiata w niemal wszystkich kulturach, tu w szczegdlny
sposéb zostaly zrealizowane. Zyeie bowiem Eskimoséw zalezalo przede
wszystkim od wspoéldzialania z innymi. Bylo ono warunkiem sine qua
non zardwno w okresie zimy, jak lata (choé w kazdej z tych pér od-
miennie). Wydaje sie, ze dzialania Inuit i reguly ich kultury najwyraz-
niej przejawlaly si¢ w trzech gldwnyech kierunkach ich aktywno$ei:
zdobywania pozywienia, posiadania i wychowywania dzieci oraz rozsze-
rzania kregu ludzi bliskich. Wtedy zasady klasyfikacji $wiata i ludzi
przybieraly szczegdlne znaczenie dajgc szanse przezycia, niespotykania
Smierci.

KOBIETA 1 MEZCZYZNA

W spolecznosci Eskimoséw przyslugiwaly im zgola odmienne statu-
sy. Podréznicy, misjonarze i badacze podkreslali rzucajacg sie w oczy
nieréwnoé¢ praw mezezyzn i kobiet. Byla to jednak nierownoéé pozorna
zrozumiala wylacznie dla tych, kidrzy cokolwiek pojeli z zasad kultury
Inuit 13, W istocie nie moze byé nieréwnosei tam, gdzie zycie czlowieka
zalezy przede wszystkim od wspélpracy, a warunki klimatyczne wy-
magajg stalego partnerstwa, poswiecenia, szacunku dla wiedzy drugie-
go czlowieka, umiejetnosci korzystania z niej, wzajemnej dbatosei.
W Arktyce samotny mezezyzna, nawet pomimo doskonalego opano-
wania sztuki polowan, potrzebowal kobiety. Bez niej nie mial go-
towanego miesa, wyprawionych skér, uszytego ubrania, wysuszo-
nych butéw, odziezy, re¢kawic. Nie mial zapasdw suszonego miesa
na podréze. Nie mial potomstwa, ktére na staro$¢ zabezpieczaloby mu
pozywienie, migso 1 tluszez. Nie mial! wiec przyszlodei. Samotna za$
kobieta skazana byla na mieszkanie i podrézowanie ze swymi krewny-
mi, 2 w okresach glodu na niechybng $mieré¢. Mezczyzna byl tym, kto-
ry dostarczal pozywienia, skor i tluszezu; kobieta ta, ktora przetwarza-
la przywiezione z polowania dobra, przygotowywala zapasy. Kazde z nich
mialo w domowym gospodarstwie swe wlasne rzeczy zwgzane z wyko-
nywanymi pracami. Wszystkie narzedzia lowieckie, szczegdlnie zas to-
dzie do polowu wieloryhéw (umiaki), osobiste ubrania, buty, rekawice
itp. naletaly do mezczyzny. Kobieta, poza odzieig, miala sprzety do go-
towania, narzedzia do obrobki skér, lampe tluszezowa do odwietlania do-
mu czy iglu. Pozostale rzeczy, jak kajaki, sanie ¢zy psy z zaprzegu, na-
lezaly do nich wspdlnie, cho¢ przede wszystkim troszezyl sie o nie
mezczyzna. Nie lamano zasad rozdzielnosci osobistych rzeczy i wylgez-
nosci ich uzywania przez wlasciciela. Byloby to niegodne, jak niegodne

W Np. Mowat, op. cit; K. Rassmussen, Across Arctic America, New
York 1927,



ZASADY ESKIMOSKIEGO SYSTEMU KLASYFIKACJI LUDZI 239

na przyklad mezczyzny byloby wspominanie swojej zony podezas wspdl-
nego z innymi polowania czy dopuszczanie do glosu swej kobiety w miejs-
cu publicznym. Formy te pokrywaly czesto zwyklg ludzks czutosé i ser-
decznosé, a nawet szacunek dla kobiety, ktérej zdanie zawsze hral pod
uwage meiczyzna, gdy musiano rozstrzygaé o waznych problemach.
Formy te rowniez wprowadzaty tad i w miare bezkonfliktowe dzialania
we wspolnym gospodarowaniu, Dlatego tez bezwzglednie zabronione
bylo wykonywanie przez kobiety prac mezczyzn, Szezegolne zas tabu
nalozone bylo na polowania na wieloryby i sprzet do tego sluzgey. Row-
niez towarzyskie spotkania stawaly sie gléwnie domeng mezezyzn.
W niektorych rejonach kobiety nie uczestniczyly na przyklad w prawie
rytualnym jedzeniu przez mezczyzn gotowanego migsa. Gdzie indziej
natomiast nie obowiazywal ich fen zakaz 4. Jezeli braly udzial we
wspélnych posiedzeniach, to tworzyly raczej tlo towarzyskiej konwer-
sacjl meZczyzn.

Wiérdéd Eskimoséw daje sie wyrozni¢ dwa rodzaje kontaktéw migdzy
kobietami i mezczyznami. Pierwszym z nich i najwyrazniejszym bylo
matzenstwo. Drugim — roinorakiego rodzaju wiezi oparte na stosunkach
seksualnych. Takie rozrdznienie moze wydaé sie paradoksalne. Nalezy
jednak pamietaé, Ze codzienne Zycie rodziny, wiec pary malzenskiej,
opieralo sie przede wszystkim na wspélnym dziataniu o charakterze
ekonomicznym. Zwigzek zas seksualny nie bywal traktowany jako za-
czatek rodziny, jezeli kobieta i meZezyzna nie mieszkali razem, nie pod-
kreslali wspolnych praw do upolowanej zwierzyny, do wzajemnej o sie-
bie dbalosci, podziatu pracy we wspélnym gospodarstwie. Wszystkie te
gesty demonstrowane byly publicznie zgodnie ze znanym innym sce-
nariuszem, Gdy starajacy sie o dziewczyne chlopak uzyskal juz zgode
na zawarcie malzensiwa od jej ojca (po uprzednie], najezesciej szczegb-
lowej naradzie dwéch zainteresowanych matek, potem rodzicow dziew-
czyny), darowywal jej skdre karibu, rosomaka czy lisa, by jg wyprawi-
ta. Gdy dziewezyna siadala na progu swego domu czy u wejscia do
namiotu, by wykona¢ te prace dla tych, kitérzy ja widzieli (a widzieli
ja wszyscy sgsiedzi), stawalo sie oczywiste, Ze w przysziosci ci dwoje
stang sie malienstwem 15, Z chwilg przeniesienia sig dziewczyny do
namiotu rodzicéw chlopca (najczesciej) lub ustawienia przez milodych
wspoinego namiotu w poblizu siedziby ktorej$ z rodzin, uznawanc mal-
zenstwo za zawarte. Zdarzalo sie, ze jeszeze przez diugi nawet czas pro-
wadzili mlodzi wspdlne gospodarstwo z rodzicami. Uzbieranie skér na
urzgdzenie wlasnego schronienia, zdobycie potrzebnego sprzetu mysliw-
skiego i domowego wymagaly pracy, szczescia i czasu.

Gdy nie nastepowaly kataklizmy w przyrodzie, stada zwierzat we—

“ Freuchen, op. cit,, 5. 135-186,
18 Tamsze, s, 79-121.




)

T LT

AT

e e

e

st v A2t P Bt s

240 ANNA ZADROZYNSKA

drowaly w przewidzianych porach, malzenstwo moglo zagwarantowaé
wyzywienie sobie i narodzonym dzieciom. Czesto jednak zdarzalo sie,
ze zwierzeta, ktorych coroczne wedréwki zapewnialy pozywienie Lu-
dziom Karibu czy Morza, nie przychodzilty na czas. Wiedy nastepowal
gidod. Zaczynal sie juz od wezesnej zimy. Zadna wspélpraca nie byla
w stanie przelamaé Smierci. W tych sytuacjach Eskimosi poddawali sie
wyroczni losu regulujac jedynie kolejnosé¢ odchodzenia do krainy przod-
kéw poszczegdlnych czlonkéw rodziny. Kiedy gléd wymagal émierci,
ktorejs nocy w mrok odchodzil najstarszy czlowiek z domu czy iglu.
Chociaz wyjscie w $niegows pustke nie odbieralo catkowicie nadziei na
zycie, stary czlowick nigdy nie wracal. Odejicie jego przyjmowano mil-
czeniem, niekiedy pozegnalnym gestem naleinym zmartym, Gdy zwie-
rzeta nadal si¢ nie pojawialy, z namiotu odchodzilo najmlodsze dziecko,
potem kolejno starsze, potem ich matka. Mezczyzna odchodzil na
konicu 18,

Okrutne prawo przyrody wymagalo, by przede wszystkim odcho-
dzili ci, ktorzy porzuceni przez innych musieliby [ tak umrzeé: starzee,
dzieci bez rodzicéw, kobieta bez meiczyzny... Zdarzalo sie, ze ktores
z malionkéw umieralo przedwczednie. Wiedy pozostale przy Zyein mu-
sialo znalezé wsparcie w powtérnym malzenstwie, by zapewni¢ Zycie
dzieciom. Mozna tez bylo oddaé¢ je innej rodzinie, chociaz w tym wy-
padku adopeja nie byla weale prosta 17,

Eskimosi znali zwyczaj (rzeczywiscie bylo to zupelnie zwyczajne)
zabijania niemowlat w pewnych szczegdlnych okolicznoseiach. Prakty-
ki te oburzaly Europejczykéw. W tym jednak wypadku trzeba przede
wszystkim braé pod uwage to, ze zabijano tylko te dzieci, kfdre mialy
niewielksy szanse na przeizycie lub nie mialy jej weale. Zabijano przede
wszystkim dziewczynki® “zanim rodzice zdolali sie do nich przywig-
zat"”, wiec tuz po urodzeniu. Obawianc sie, ze nadmiar dziewczgt spo-
woduje ich samotno$¢ przez cale zycie, Zze nie znajdg mezezyzny, kiory
bedzie dla nich polowal. Oznaczalo to &mieré albo dodatkowy wysilek
rodzicéw, by Zywi¢ ja do konhca swego zycia. Jesli jednak nawet zna-
lazlaby meza, to i tak odejdzie od rodzicéw, pozostawiajge ich na lasce
synéw. W przyszlofci wiec bylaby malo przydatna. Ponadto nowo na-
rodzona “blokowala” nastepns ciaze swej matki (Eskmoski karmily przez
kilka lat dzieci piersia, co uniemozliwialo im w tym czasie zajscie
w ciaze), ktéra moze pozwolilaby urodzi¢ jej syna. Najdogodniejszym
rozwigzaniemn w przypadku narodzenia sie dziewczynki bylaby umowa
z przyjacielem rodzicow, ze w przyszlosei zostanie Zona ich syna. Mozna

® Spencecer, op. cit, 5. 152-153.

17 Pisze 0 tym w dalszej czedci artykulu.

8 Freuchen, op. cif, s. 97-98. Zdarzale siq tez, Ze taki sam los spotykal
niemowle-chlopea podezas glodu, tamie, s. 102,



ZASADY ESKIMOSKIEGO SYSTEMU KLASYFIKACTI LUDZI 24:1

tez bylo odda¢ ja innej rodzinie‘, jezeli znalezliby sie chetni do jej adop-
towania. W przeciwnym razie czekala jg tylke Smiere.

W spolecznosciach cskimoskich najczesciej isinial nadmiar mezezyzn,
Kobiety wige prawie zawsze po Smierci jednego meza mialy szanse na
powtérne wyjscie za mgz. Natomiast samotny mezezyzna byl w stanie
daé sobie rade, choé¢ wymagalo to ogromnego wysitku. Zawsze jednak
mogt liczy¢ na to, ze ktorys z przyjaciél pozyczy mu swa Zone na okres
wedrowki albo, ze wyprawa odbedzie sie wspéinie, Ta forma wspdl-
dziatania i wspotpracy wymaga jednak szerszego omdéwienia. -

Wykluczajac malzenstwo w kulturze Eskimosdéw mozina odnaleié pieé
rodzajow kontaktow seksualnych.

1. Zwyczajne wspdliycie (poza zwazkiem malzenskim) seksualne ko-
biet i mezczyzn, ktérym spolecznie takie prawo przystugiwalo. Eskimo-
si sprawy plci traktowali w sposob naturalny. Miodziez przed malzen-
stwem nie zachowywata zadnych ograniczen w tej dziedzinie. Lecz nic
bardziej mylgcego jak przypuszczenie, ze dozwolony bywal kazdy kon-
takt fizyezny. Krag rodziny czuwal, by nie zostaly przekroczone zasa-
dy egzogamii, SciSle obowigzujace przy zawieraniu malzenstw, a naj-
czedciej eliminujgce z grona potencjalnych wspdimalzonkéw mieszkan-
codw tych samych osad (najprawdopodobniej, jak sie sadzi, osady za-
mieszkiwaly grupy krewnych). Krag rodzinny réwniez czuwal, by na
przykiad w razie wasni miedzy rodzinami koniecznie nastapil seksual-
ny kontakt miedzy ich przedstawicielami. Fakt ten pozwalal zazegna¢
kldtnie, nie prowadzil jednak do trwalszych zwigzkdéw czy zobowiazan
ekonomicznych.

W dalszym dorostym zyciu kobieta miewala kontakty seksualne ze
sweim mezem albo z innymi mezezyznami, lecz zawsze wynikalo to z ini-
cjatywy jej meza. Kontakt bez takiego przyzwolenia lub chociazby tyl-
ko wejscie obecego mezczyzny do namiotu kobiety podezas mieobecnodel
jej meza mogly byé uznane za naruszenie praw malzenskich i bywalo
surowo karane: mezczyzna bil publicznie kobiete (nawet jezeli nie bylto
‘W tym jej winy), a niedoszly kochanek mdgt nawet zostaé zabity przez
obrazanego meza 19. '

2. Pozyczanie zon mniedzy zaprzyjaznionymi mezezyznami, kiedy je-
den z nich wybieral sie “na szlak”, a nie mial wlasnej zony 2. Kobieta,
zona przyjaciela lub ktérego$§ z partnerow 2! (nigdy zas krewnych), z ini-
cjatywy swego meza tfowarzyszyé mogla podezas drogi mezczyznie, pro-
wadzge jego sanie, dbajac o jedzenie i odziei, dostarczajac ciepla
W mrocznym chlodzie nocy. Po powrocie wszystko powracalo do dawne-

YFreuche n, op. ¢it,, s. 95 n.
¥ Tamze, s. 79-100; Spencer, op, ¢it, 5. 83-84.
¥ Wyjasniam to w dalszej czesci artykulu.

16 — Etnografia Polska XXVIKt

73 HI1ER iy

Ty




A Mt Gtk i

e T T BT SR Y Ay e R

242 ANNA ZADROZYNSKA

g0 stanu. Z tg formgy przyjaini spotykalo sie na Alasce czy Grenlandii
wielu Bialych przyjaZnigeych sie z Inuit 22,

3. Zwyczaj zwany wymiang zon wymagal juz scislejszych zwiazkow
i wspélpracy miedzy mezezyznami. Powodowal on specyficzne konsek-
sekwencje. Obejmowal tylko mezezyzn zonatych, ktorych przyjain
lub partnerstwo zostaly wezedniej potwierdzene wymiang daréw, wspél-
nym podrézowaniem i polowaniami. Wymiana zon migdzy nimi mogta
by¢ dlugoterminowa lub jednonocna. Zawsze jednak dokonywano je)
z inicjatywy mezczyzn. Zony wymieniaé mogli mezczyzni nie spokrewnie-
ni ani nie spowinowaceni ze sobg. O swoim planie dokonania zamtiany
kobiet nie zawsze informowano zony. Zdarzalo sie, ze ktéras z nich nie
zechciata przyjaé w swoim namiocie przyjaciela meza 2%, Nastepnego
ranka prawowity maz karal jg publicznie. Gdy nastepnej nocy réwniez
nie chciala wykonat¢ polecenia meza, grozilo to dyshonorem dla mez-
czyzny, jego przyjaciela, a nawet wasnig miedzy rodzinami.

W konsekwencji wymiany zon zacie$niala sie wspolpraca miedzy
mezezyznami. Powstawala réowniez forma polpokrewienstwa pomiedzy
ich potomstwem 2¢ zobowigzujgca wszystkie ich dzieci do wspdlpracy
i pomocy w przysziosci.

4, Rytualna wymiana kobiet 25, ktorg odprawiano podczas obrzedéw
wiosennych, gdy niespokojnie oczekiwane zwierzeta nie przychodzily
na swoje doroczne szlaki. Przywddea polowan (czesto bywal on jedno-
cze$nie szamanem) zwolywal wszystkich dorostych mieszkancéow osa-
dy. W niektérych eskimoskich osadach zebranie to obejmowalo tylko
zameine kobiety i zonatych mezczyzn, gdzie indziej uczestniczyli w nim
wszyscy dorosli i w pelni sit ludzie. Szaman w skupieniu oddawal sie
kontemplacji i wreszcie oglaszal imiona tych, ktérzy czasowo miell ze
sobg wspdlzy¢ seksualnie. Konieczna jest tu uwaga odnoszaca sie do
znaczenia imion w spolecznosciach eskimoskich. Imie nadawano dziecku
po ostatnio zmarlym w osadzie czlonku rodziny wierzac, Ze jego zycie
trwa nadal, gdy zyje czlowiek o tym samym imieniu. Kazda za$ rodzi-
na, a byé moze osada, miala swe wlasne pule imion cyklicznie powta-
rzanych i nieprzerwanie kontynuowanych poprzez pokolenia. Jezeli wige
szaman dobieral podeczas obrzedu pary imion, prawdopodcbnie odwoly-
wal sie do przesziosei. Okres$lal znang sobie, domniemang lub rytualnie
najkorzystniejsza ich konfiguracje, by powtdérzyé dawniejsza poczatko-
wg sytuacje, kidéra pozwolila zaistnie¢ ludziom. Konfiguracja ta mu-
siata niegdys by¢ dobra, bo Inuit trwaja. Wtedy tez na pewno szlaki
obfitowaly w karibu, a Ocean pelen by! wielkich morskich ssakow. W sy-

# Freuchen, op. cit, s. 82-90,

8 Tgmze,

" Pisze ¢ tym dalej.

® Freuchen, ob. cit, 5. 30 n.; Murdoch, op. cit., 5. 413,



ZASADY ESKIMOSKIEGO SYSTEMU KLASYFIKACJII LUDZI 243

tuacji zagrozenia tylko wiasciwa a odzwierciedlajaca mityczny ten po-
czatek sytuacja czlowieka dawaly gwarancje przybycia zwierzat i za-
zegnania glodu. Gdy pierwsza konfiguracja imiona nie przyniosia skut-
ku, szaman zarzadzal nastepna zamiane seksualnych partneréw. Teore-
tycznie mogtoby dojs¢ do wyczerpania wszystkich mozliwych zestawow
par. Praktycznie jednak bardziej prawdopodcobne bylo nadejicie oczeki-
wanych zwierzat (lub odnalezienie ich w bardziej odleglych zakatkach
eskimoskiej krainy).

5. Zabawa “gaszenie plomyka” 28 opisywana czasami jako przyklad
zadziwiajacej amoralno$ci ludzi Arktyki. Praktykowalo sie jg wylacz-
nie zima, podezas ciagngcej sie w mnieskonczonosé ciemnodci, zawiei,
a czesto glodu. Ludzie wtedy z pewnosciy pragneli nawzajem swego
towarzystwa, by poczu¢ sie bezpieczniej. Jednoczeénie jednak skazywa-
li sie ma ciagle przebywanie w ciasnym domu czy iglu, oczekujac na
zmiane pogody, na wyjscie na Swiat. Stawaé sie musieli coraz bardziej
agresywni, ponurzy, zlosliwi lub, by wszystko to ukryé¢, coraz bardziej
milezgey. Wtedy ktos z obecnych w iglu gasil lampe.

Trzeba pamietaé¢, ze szezelnie otuleni w swe parki, portki, rekawice
i buty, zakutani w futra Eskimosi bywali tylko na $niegowej przestrze-
ni. W iglu czy domu przychodzil czas na oddech, suszenie ubran, reka-
wic 1 butéw, w ogole catej odziezy, tak Ze praktycznie w jakimkolwiek
wnetrzu mieszkalnym ludzie przebywali catkiem nadzy, przyzwyczaje-
ni do swojej i cudzej nagosei.

Gdy wiec gaszono plomyk tluszezowej lampy, nadzy ludzie wycig-
gali rece i starali sie dotykiem rozpoznaé kogo$, kogo zdolali objaé.
Po chwili zapalano plomyk lampy, a rozprezeni ludzie ze §miechem opo-
wiadali kogo rozpoznali. W opisach tej zabawy wspominano o nastepuja-
cym po zgaszeniu lampy rozpasaniu seksualnym. Przypisywano tez jej
ustalony termin przypadajacy na okres przesilenia slonecznego w zimie.
Mozna by z tego wnioskowaé, ze zabawa ta byla niegdy$ elementem
obrzedu zaklinajgcego iycie, bedacego powrotem do niego. Taka inter-
pretacja nie wyklueza przeciez wtérnych jej funkeji, ktére mozna by
okresli¢ jako psychoterapeutyczne.

Wymienione rodzaje kontaktéw seksualnych grupuja sie w trzy
cykle. Pierwszy o charakterze wyraznie ekonomiczno-spolecznym (1-3),
dr'ugi o charakterze magiczno-éwiatecznym (4, 5) i trzeci noszacy zna-
miona  psychologiczno-wypoczynkowe (5) 27, Podstaws wszystkich jest
cialo cztowieka jako tworzywo symboliki gestow wlasciwych ludziom
z ?acji ich istnienia biologicznego 2. Zasadniczym gestem oswajania lu-
dzi, zrozumialym dla wszystkich Inuit, byl bez watpienia akt seksual-

® Freuchen, op. cit., 5. 92.
:: Niedostatek materialéw nie pozwala na inng interpretacje.
W. Wickler, Cay jesteimy grzesznikemi?, Warszawa 1974, s. 274, 322.




244 ANNA ZADROZYNSKA

ny, ktéry zawsze informowal o gotowosci do przyjaini. Jednoczeinie
tez nawigzywal do zycia, stanowil jego symbol. Dlatego tez wszedzie
tam, gdzie zalezalo czlowiekowi na utrzymaniu serdecznych wiezi z in-
nymi, wzmochieniu ich czy roziadowaniu ueczué nieprzyjaznych, wy-
korzystywano gesty i zachowania seksualne. Rowniez tam, gdzie magia
miala wplynaé¢ na plodnosé przyrody, wykorzystywano symbole seksual-
ne jednocze$nie nawigzujace do zycia.

LUDZIE BLISCY I ODLEGLI

Swiat Eskimosow wyraznie dzielit sig¢ na przestrzenie znane (szlaki
wedréwek, miejsca zimowania, lowiska, tereny polowan) i nieznane
(inne szlaki, inne zwlerzeta, jeziora, wzgo6rza, morza). Ludzie réownlez
bywali znani lub nieznani. Ci nieznani nie byli to po prostu “obey”
w stosunku do “swoich”, wieec znanych. Sprawa bylaby zbyt prosta.
Tak jak nieznani dzielili sie na rézne kategorie na skali rozciggajacej
sic od innosci do wrogosci, tak tez znanym przypisywano zréinicowanie
zaczynajyce sie najsciélejsza bliskoscig, a zakonczone niklym tylko stop-
niem poznania bliskim uczuciu obojetnosci. Skale te wynikaly z do-
$wiadczen rzeczywistych kontaktow, tradycji, wyobrazen. Ludzie nie-
znani zawsze stanowili potencjalne zagrozenie. Znani, bez wzgledu na
umiejscowienie na skali poznania, stawali sie szansg dalszego zblizenia.

Krag najblizszych stanowila rodzina w Scistym tego stowa znaczeniu
(zwana ketuuneraareic). Byli to ludzie polgczeni realnymi wiezami po-
krewienstwa, wspoélnie mieszkajacy 1 polujacy, wymieniajgey dary i na-
zywajgcy siebie terminami pokrewienstwa®. W zimowych osadach
micszkall zazwyczaj razem w duzym domu czy iglu. Latem, podeczas we-
drowek 1 koeczowania, rozbijali obok siebie namiocty. Do rodziny mogli
naleze¢ rodzice 1 ich dzieel (wraz z dzieémi adoptowanymi). Mogli to
byé¢ tez krewni (na przyklad bracia) ze swym potomstwem itp. Po-
wszechng zasada okreélajacg miejsce zamieszkiwania bylta u Eskimo-
sow patrylokalnosé. Nie znaczy to jednak, ze w szezegélnych przypad-
kach przeniesienie sie meiczyzny do domu rodzieéw zony czy wspblne
z nimi koczowanie byloc wykluczone, nicwskazane czyv zabronione. To
mezezyzna wybieral miejsce zamieszkania 1 $cislejsze wiezi rodzinne
dla swej zakladanej rodziny. Zdarzalo sie, ze kobieta pochodzila z bied-
nej rodziny, to znaczy takiej, gdzie byly tylko cérki, a brak silnego
mezezyzny-mysliwego nie zapewnial dostatecznej ilosci pozywienia.
Wtedy mezezyzna, maz jednej z cdrek, mogt zdecydowaé sie na wspdl-
driatanie z rodzing swej zony. Natomiast gdy chlopak byl jedynym
opiekunem swych starych rodzicow, zawsze kobieta przeprowadzala sig
do ich iglu, namiotu czy domu. Te rozwigzania wskazuja na bilateral-

# Spencer, op, cit, 5. 63, 64,



ZASADY ESKIMOSKIEGO SYSTEMU KLASYFIKACJI LUDZI 245,

nodé mozliwosci. W istocie, ta dwoisto$é odnosita sie do wszystkich spo-
sobdw okreslania sie czlowieka w otoczeniu ludzi sobie znanych. Eski-
mosi wywodzili swe pochodzenie zarowno w linii matki jak ojea, swo-
bodnie poshugujac sie genealogiami w obrebie trzech pokolen 0. Zasady
te i znajomoéé lineazy mialy tu szczegélne znaczenie, wykraczajgqce zna-
cznie poza teoretyczng znajomos¢ swego rodu.

Krag krewnych i powinowatych ze strony ojea i matki tworzyt dla
czlowieka grupe rodzinng (zwang iilyagiic). Skiadali sie na nig wszysecy
krewni akfualnie zyjacy. W przeciwienstwie do podobnych organizacji
tego rodzaju znanych z innych spolecznosci, u Eskimoséw grupa ro-
dzinna nie stanowila sformalizowanej instytucji o przynaleznej jej hie-
rarchii woewnetrznej, ktérej przywodzitby specjalny wodz., Niemniej
kazda z osad miala swego przywddce. Osada jednak sklada¢ sie mogla
z kilku nawet grup krewniaczo-powinowatych, a jej przywodeg stawat
sie mezezyzna najsilniejszy, najsprawniejszy w polowaniach i polowach,
ktory mial najwiccej lowieckiego szezescia, wiasciciel lodzi, ten, "ktéry
jeden mysli dla kazdego, decyduje, gdzie i kiedy osada ma wyruszy¢
w droge, na jakg zapolowaé zwierzyne” 3, Czesto przywodea (umealig
lub wmialig) miat zdolno$ci czarownika i szamana, W tym wypadku je-
go. dyspozycje czy rady wspieraly si¢ na nadprzyrodzonych mocach,
hyty cenniejsze i tym bardziej ich stuchano. Rzadko zdarzy¢ sie mogto,
by dwéch ludzi o tych szezegdlnych cechach charakteru, ktére predysty-
nowalyby ich do wodzostwa, znalazlo sie w tej samej osadzie czy wspdl-
nie polowalo. Gdyby jednak przydarzyta sie taka sytuacja, jeden z nich
wraz ze swojgy rodzing powinien odejéé. W przeciwnym razie prowadzi¢
to musialo do jawnej rywalizacji 1 konfliktu, czesto konczacego si¢ mor-
derstwem %2, Przywodztwo bylo wige organizacja nie w obrebie rodzi-
ny, lecz przede wszystkim w spotecznosci zimowej osady, zalogi wiclo-
rybniczej todzi czy grupy wspoélnie polujacych na karibu czy inne zwie-
rzeta mezczyzn.

Krewnych i powinowatych w linii kobiety i mezczyzny, jak row-
niez wspoluczestnikéw polowania obowiazywala wzajemna wspolpraca
i odpowiedzialnos¢ za zycic innych jej cztonkéw ™. W praktyce wiec
kazda upolowana zwierzyna bywala dzielona na wszystkich czlonkdéw
aktualnic wspélpracujgcej spolecznogei. Ta zad, czego nie mozna wyklu-
czyé, skladala sie byé moze w przewazajacej liczbie z czlonkow najsze-
rzej poimowanej rodziny. Mogli tez w jej skiad wchodzié inni bliscy
ludzie, w stosunku do ktérych obowiazywaly réwniez zasady wspol-
odpowiedzialnodei. Siwarzalo to wrazenie swoistego rodzaju wspoélnoty.
ekonomicznej. W rzeczywistosci za$ bylo wynikiem skrupulatnie prze-

W Tamie, 5. 62, 66-68.

Tamse, s. 65; oraz Freuchen, op. cit, s. 152.
Freuchen, op. cit, s 153

Spencer, op. cit, s. T1-75.




246 ANNA ZADROZYNSKA

strzeganych zasad wzajemnosci i odpowiedzialnosci (realizowanych
w podzialach upolowanych zwierzat, darach i wspdlnych ucztach). Zla-
manie tych regul bylo niedopuszezalne, Powodowalo sankeje najwyzszej
rangi, do jakich nalezalo wykluczenie ze spolecznosei, skazanie czlowie-
ka na samotnos¢. W warunkach arktycznych bylo to réownowaine wy-
rokowi Smierei.

Od najmiodszych wiec lat uczono malego Eskimosa imion jego krew-
nych i powinowatych, réznic miedzy ich obowigzkami, miejse ich poby-
téw i szlakéw wedréwek. Tworzylo to bezpieczny swiat ludzi bliskich.
Wszysey oni, krewni i powinowaci, szerokie grupy rodzinne zobowiaza-
ne byly w stosunku do siebie do wzajemnej pomocy. Byly tez odpo-
wiedzialne za postepowanie kazdego ze swych czlonkow. ChoeiaZz
Inuit nie mieli wojennych tradycji, zdarzaly sie przeciez wasnie, dlugo-
trwale nawet konflikiy wywolane rywalizacjg czy zabdjstwem przypo—'
minajyce reguly wloskiej vendetty o S$ciSle przesirzeganych zasadach
krwawej zemsty. Dzialania lylko calej rodziny mogly polozyé¢ im kres
przez odnalezienie jakiejkolwiek sytuacji mediacyjnej. Taka stwarzal
na przyklad czlowiek nalezaey, na zasadzie skomplikowanych powigzan
spolecznych, do obydwu zwasnionych grup rodzinnych, ktéry podejmowat
sie je pogodzi¢. Takg tez sytuacja stawal sie czasami przypadkowy zwig-
zek seksualny kobiety i mezczyzny naleigeych do dwu skiéconych ro-
dzin. Kazde zakonczenie groznego konfliktu bywalo przyjmowane z ulga.
Umozliwiato to powrdt do normalnej wspélpracy i odsuwato widmo
Smierci zbytecznie zadawanej.

Rzeczywisty system pokrewienstwa nie byl jednak wystarczajacym

- dla Inuit zabezpieczeniem zycia. Kregi znanych a bliskich ludzi musia-

1y byé rozszerzeone. Znali wiec Eskimosi co najmniej trzy sposoby cswa-
jania innych ludzi.

A. Adopeja dzieci 3¢ wsrdd spolecznosei eskimoskich byla powszech-
nie znana. Dzieci takie mialy identyczne prawa w rodzinie, jak potom-
stwo naturalne. Czasami tez zdarzalo sie, ze byly bardziej przez adopcyj-
nych rodzieéw kochane. _

W zasadzie kazde mal2enstwo posiadajgce juz dzieci lub bezdziefne
moglo podja¢ sie adopeji Uwazano jednak, ze rodzice majgcy swoje
dzieci mieli do tego wicksze prawa, gdyz z punktu widzenia spoleczne-
go, ekonomicznego i uczuciowego zostali sprawdzeni. Ponadto ich wtasne
dzieci, stajac sie rodzenstwem adoptowanego przybysza, stawaly sie dlan
kregiem najblizszych krewnych, najcenniejsza zdobyecza dla kazdego
Inuit. Réwnie dobrze mogli podja¢ sie adopeji ludzie, ktérym dzieci
zmartly, lecz nie bylo w {ym ich winy. Natomiast tym, ktérym zmarty
dzieci, gdyZz nie dopelnili wszystkich mozliwych warunkéw opieki nad
nimi, odmawiano prawa do adoptowania. Bylo to zbyt wielkie ryzyko.

¥ Tamsze, - 87-92.



ZASADY ESKIMOSKIEGO SYSTEMU KLASYFIKACJTI LUDZI 247

Rzadko adoptowano sieroty. Wydaje sie, ze mialo to glebszy sens.
Przypisywanie Eskimosom w tym wypadku bezdusznosci niezego nie wy-
jasnia. Oczywiste jest, ze w arktycznych warunkach mate dziecko pozba-
wione rodzicow skazane bylo na niechybng Smierc. Moglo przeiye tylko
przypadkiem lub dzieki wlasnym staraniom, jezeli $mier¢ rodzicow osie-
rocila je w wystarczajaco dorostym wieku, Wtedy jednak bylo za duze,
by ktokolwiek podjal sie adopeji. Sierota byla cztowiekiem niezyim: bez
rodzicéw, krewnych, ktérych nie znala imion, bez przyjacioél ojca, bez
przodkéow, bez duchéw opiekunczych. Byla nikim i nikt zaii nie gwa-
rantowal. Mogla sie tula¢ po namiotach najblizszych krewnych, ktérzy
mogli jej pomagaé¢ w zamian za prace, Dziecko bez rodzicdw nie sta-
walo si¢ jednak bliskim dla innyeh, dopoéki jako dorosle nie nawigzalo
wiez0w partnerstwa i przyjaini lub, jezeli byl to chlopak, nie ozenilo
sie i zostalo przyjete do rodziny zony. Prawdopodobnie takie traktowa-
nie sierot nie jest mozliwe do wyjasnienia wylgcznie w pojeciach syste-
mu spolecznego. Duzo istoiniejsze znaczenie moga tu mie¢ tlumacze-
nia wynikajgce ze $wiatopogladu.

Adopcja bardzo czesto obejmowala dzieci w obrebie grupy krewnia-
czej. Oddawano dziecke, gdy w rodzinie bylo juz kilkoro dzieci lub
gdy nastepne rodzilo sie ,,nie w pore” i skazywane bylo na $mieré. Wte-
dy ktores ze spokrewnionych malzefistw zabieralo dziecko do siebie.
Mozna bylo zaadoptowaé rowniez dziecko rodziny zaprzyjaznionej lub
nawet obcej. Czasami tez omawiano te sprawe wczesniej, przed naro-
dzeniem sie dziecka. Zdarzalo sie tez, ze zupelnie podrosniete dziecko sa-
mo zmieniato sobie rodzine. Przyjmowano to jako fakt zwyczajny, row-
nowazny adopcji.

Adopeja byla nieodwracalna. Nawet zgoda ma powrdt dziecka do
rodzicdw naturalnych wyraznie deklarowana zaréwno przez rodzicdéw
adopeyjnych jak rzeczywistych nie wystarczala, by spolecznie zostalo
to uznane za mozliwe i stluszne. Wskazuje to na fakt, ze zadziezgnigte
wiezy przez przejecie pod wspdlny dach, oddanie do dyspozycji dziecka
. informacji o rodzinie, krewnych, powinowatych, przyjaciotach i partne-
rach byly nierozerwalne. One to ustalaly nowe zaleznosci miedzy ludi-
mi pozwalajgce realizowaé reguly miedzy innymi egzogamii, dokony-
waé obrzedéw. Byly to wiec zaleinosci gl¢bsze niz tylko utrzymywanie
dziecka przy biologicznym istnieniu, bo odwolujace sie do regul nie
tylko swiata czlowieka. W wymiarze spoleczno-ekonomicznym adopecja
zapewniala bezpieczenstwo przysposobionemu dziecku przez oddanie do
przyszle] jego dyspozycji grona ludzi bliskich i znanych przestrzeni
lowisk. Jednoczesnie tez wymagala od niego dopeinienia zabowigzan
przynaleinych mu z racji wejscia do nowej rodziny, a szczegdlnie obo-
wigzkéw w stosunku do adopeyjnych rodzicéw i rodzeristwa. Rodzice na-
turalni tracili na ogol kontakt z oddanym dzieckiem, chociaz zdarzyé
si¢ moglo, ze w razie potrzeby nowi rodzice mogli zwrécié sie do nich




;

248 ANNA ZADROZYNSKA

o pomoc. Odméwienie jej bylo surowo potepiane przez spoleczno$é.

Adopeja tworzyla wiezi réwnowazne naturalnemu pokrewicnstwu.
Malzenstwa wiec miedzy adopecyjnym rodzenstwem byly wykluczone,
Stajgc si¢ czlonkami nowej grupy rodzinnej nie tracily jednak praw
w swojej dawnej rodzinie. Mialy tez nadal w stosunku do niej zobowig-
zania, Zdarzalo sie, ze dwie rodziny czlowieka adoptowanego, naturalna
i adopcyjna, popadaly w konflikt. Wtedy wazniejsza spolecznie powinna
sta¢ sie rodzina naturalna i cziowiek musial stanaé po stronie swych na-
turalnych krewnych. Najczesciej jednak wiasnie taki cziowiek mial pra-
wo sta¢ sie mediatorem stron w zaistnialym konflikcie.

B. Wymiana Zon, opisywana poprzednio, tworzyla specyficzne wiezi
swojskosci pomiedzy uczestniczaecymi w niej ludimi i ich potomsiwem,
Sama wymiana wynikala z istniejagcego juz wezegniej partnerstwa czy
przyjaini miedzy mezczyznami, a tworzyla quasi-pokrewienstwo miedzy
ich dzietmi. Dla Europejezykow byloby to oczywiste, gdyby ten rodzaj
pokrewiensiwa powstawal tylko miedzy dzieémi narodzonymi bezpo-
srednio z nowo utworzonych zwigzkéw, Eskimoskie quasi-pokrewienstwo
obejmowalo jednak wszystkie dzieci obydwu malzefsiw, tak urodzone
przed, jak i po wymianie zon.

Okazuje sie wiee, e kazdy sposoh prowadzacy do rozszerzenia gro-
na ludzi bliskich, polwierdzenia zazylosci, podjecia zobowigzan pomocy
i wzajemnosci zostal wykorzystany przez Inuit., Wiez miedzy ludimi
niespokrewnionymi powstajaca z faktu wymiany Zon przez mezezyzn
dawala poczatek gatanuutugiit, pojcciu.oznaczajacym o wiele bardziej
$cisty wspdlprace niz europejski jego odpowiednik "rodzenstwa przyrod-
niego” 35. Tym tez terminem okreslalo si¢ wszystkie dzieci kobiety i mez-
czyzny z poprzednich ich zwigzkdw, jezeli zawarli ze sobg kolejne mal-
zenstwo. Wynika z tego, Ze dla eskimoskiego dziecka wszystkie osoby,
z ktorymi ojciec i matka mieli, majg lub beds mieli stosunki seksualne,
stawaly sie prawie krewnymi zobowigzanymi do przyjazni, wzajemnej
pomocy 1 wspdipracy. Miedzy gatanuutigiit nie wykluczano mozliwosci
malzenstwa. Nie wolno bylo go tylko zawiera¢ w przypadku, gdy rodzice
quatanuutigiit sie pobrali. Miano gatanun, ktérym zwali siebie quasi-krew-
ni, nie nalezy do eskimoskiej terminologii pokrewienstwa. Niemalie od
urcdzenia czlowiek musial poznawaC imiona gatenuutigiit swych rodzi-
cow, swoich wlasnych i swaich krewnych. To zabezpieczyé go mialo pod-
czas dalszego Zzycia, w czasie wedréwek po szlaku i polowan. Pozorna
wiec swobcda seksualna prowadzila do coraz bardzicj rozszerzajacej sie
sieci zapewniajgcej czlowiekowi hezpieczenstwo wsrod oswojonych tudzi

C. Partnerstwo nie nalezy ani do systemu pokrewieristwa, ani powi-
nowactwa. Byly to wiezi podtrzymywane i konieczne we wspolpracy
ekonomicznej. Utrzymywali je przede wszystkim Eskimosi z réznych cko-

3 Tamze, s. 81-87.



ZA3ADY E3KIMOSKIEGO SYSTEMU KLASYFIKACJII LUDZI 249

logicznie rejonow kraju, choé wigzaly rowniez ludzi polujacych w tym
samym regionie, Partnerstwo handlowe * (zwigzane z wymiang przed-
miotéw w stacji handlowej ezy w jakimkolwick innym miejscu handlu)
czesto zawlerall miedzy sobg nuuaamiutowie 1 tareumiutowie w celu
wzajemnego uzupeiniania swoich zasobow i pewnoscl stalego partnera.
Partnerstwo moglo wigzaé tak mezezyzn, jak kobiety, chociaz wéréd tych
ostatnich bylo one rzadziej spotykane. Nigdy zas partnerstwo nie moglo
zwigza¢ mezezyzny i kobiety. Zawierano je przez coroczne przychodzenie
do tej samej stacji handlowej i wymiane przedmiotéw z tym samym czlo-
wiekiem. Po kilku latach (trzech lub czterech) ludzie tacy proponowali
sobie partnerstwo. Wymieniano wiedy dary. Byly to przedmioty posia-
dajgece szczegdlng wartosé i specjalnie pickne z uwagi na ich niezwykle
przeznaczenie, Mogla to byé znakomicie wyprawiona skdra karibu, lisa
czy rosomaka. Partnerstwo bywalo utrwalane przez wymiane zon i ozna-
czalo, ze dwaj meiczyzni polujacy na rdznych szlakach rozpoczeli wspol-
prace, wzajemnie gwarantowali sobie bezpieczenstwo ze strony swoich
rodzin, krewnych, gquatenuutigiit i innych partneréw. Przesylano sobie
wiadomosci 0 swoich miejscach pobytu, dary, plotki itp. Odwiedzano sie
wzajemnie, ucztowano wspdlnie, a czasem wspdlnie giodowano.

Innym rodzajem partnerstwa bylo partnerstwo zabawy czy pie$ni?”,
Rézne rodzaje tych wiezi nie wykluczaly sie nawzajem, lecz przede
wszystkim uzupeinialy. Byla to forma przyjaini, ktéra okreslala prawa
i obowigzki w roznych dziedzinach zycia spotykajgcych sie ludzi.

Wszystko to, co do tej pory zostalo powiedziane, tworzy obraz spo-
tecznosei o wielowatkowych powiazaniach miedzyludzkich, Ustabilizowana
na okres zimy grupa Eskimoséw skladala si¢ z réznego rodzaju krewnych,
ich przyjacidl, partnerdéw, gatanuutigiit itp. Nic tez dziwnego, ze stwa-
rzalo to pozory scistych powiazan, ktore dla Europejczykéw prezentowaéd
mogli tylko krewni. Wszystkie te powigzania musialy byé brane pod
uwage w przypadku zawierania malzenstwa, a tym samym wybdr to-
warzysza czy towarzyszki zycia bywal dos¢ znacznie ograniczony. Z dru-
giej jednak strony ograniczenie to oraz swoiste podejicie do problemow
plei pozwolity Eskimosom dost latwo dobiera¢ sobie zyciowyeh partne-
row spodrdod grona zdecydowanie obeyeh ludzi (na przyklad Indian czy
Europejezykow. To rozszerzalo jeszcze bardziej grona bliskich.

U Eskimoséw ekspansja wiezi miedzyludzkich, zabezpieczenie siebie
na wszelkie mozliwe sposoby, by nie zabraklo tych, ktérzy kiedyé mogg
pomde, odbywalo sig w sposdb niezwykle prosty przy uviyeiu znakéw
podstawowego kodu zawartego w mozliwosciach ciala cziowieka oraz
uniwersalnego symbolu przyjazni, jakim jest dar.

Inuit realizowali po prostu odkrywany przez wieki system wartos-

3 Tamze, s. 167-172,
¥ Tamze, 5. 172-177.




a

250 ANNA ZADROZYNSKA

ciowania nakazujacy ceni¢ ponad wszystko zycie. Warto&é ta nie ozna-
czala tylko iycia jednego czlowieka. Rozciggala sig na zycie rodziny juz
istniejgcej 1 majgcych narodzi¢ sie kiedys dzieci. Ze wzgledu na takie
rozumienie Zycia ustalono kolejnosé $mierei w przypadkach najtrudniej-
szych. Bylo to samotne odchodzenie w sniegowsa pustynie, oddawanie jej
najmlodszych, potem starszych, a czasem wszystkich dzieci, by wreszcie
pod przemoznym naporem giodu ulec catkowicie lub zachowaé chociazby
tego, ktéry moze na nowo daé zycie innym. By moéc sie nie poddaé
Eskimosi musieli utrzymywaé kontakty z innymi sobie podobnymi. Mu-
sieli wspdlnie ocalaé¢ gasngce plomyki poszczegdlnych istnien. Dlatego
najwazniejsza stawala sie wiez miedzy ludzmi przezwyciezajgca wasnie,
ambicje i cheé posiadania. By istnialo zycie, potrzebna byla wspdlpraca.
Ona to dawala mozliwos¢ zdobycia umiejetnosei lowieckich, tropicielskich
1 wykorzystania wszystkiego, co dawala przyroda. Tylko ten rozgale-
ziony na wielkie polacie $nieznych pustyn system wzajemnych powiazan
i zabezpieczenn pozwalal czlowiekowi mieé¢ nadzieje. Tylko dzieci, z tru-
dem utrzymywane przy Zyciu {a zabijane, gdy o tym zyeiu nie moglo
by¢ mowy, po to, by mogly narodzié sie inne w lepszej dla czlowieka sy-
tuacji) pozwalaly doroslym mieé¢ szansg przetrwania do péZnej starosci.
Skupiano wiec wszystkie sily, by utworzyé ten niezbedny krag bliskich,
zaprzy jaZnionych, spowinowaconych, spokrewnionych ludzi.

Przedstawilam tu jedynie pierwsze, najbardziej podstawowe zasady
rzeczywistej klasyfikacji ludzi wsréd Inuit. Mialy one §cisly zwigzek
z ich systemem wartosciowania odnoszgeym sie do dostrzegalnego $wia-
fa. Ten jednak system byl nierozerwalng czescig w calosei $wiatopoglagdu
ujmujacego wyobrazalny i przeczuwany wymiar wszechéwiata. Trzeba
sadzié, ze Swiat realny zostal podporzadkowany regulom wynikajacym
z konstrukeji wyobrazen o domniemanej catosci istnienia. Jezeli docie-
ramy czasem do znakéw tajemnego jezyka magii czy mitow, zobowiazuje
to nas do poszukiwan regul lgczacych zapewne kilka wymiaréw mysli
czlowieka. Przyroda stworzyla mu tylko realng siatke mozliwosci i ogra-
niczen, w ktérej musial ulworzy¢ subiektywny uklad klasyfikacji otocze-
nia, ale rowniez i wszechSwiata, ktorego sie domys$lat. W przypadku
Eskimoséw mozna domniemywaé, ze dwuczlonowy podzial roku wprowa-
dzajagcy dwa sposcby wspélistnienia ludzi znajdzie swéj odpowiednik
w klasyfikacji bytéw swiata ponadzmystowego. Inne podstawowe kategorie
podzialéw (subiektywne i obiektywne) powinny réwniez mieé odzwier-
ciedlenie w klasyfikacji poszczegélnych systemow swiatopogladu ludzi
z arktycznej krainy. Ta jednak sfera kultury wymaga szczegblnie pre-
cyzyjnych studiéw, choé¢ nie zawsze synteza zachwyca wyobrainie ba-
dacza.



|
|

ZASADY ESKIMOSKIEGO SYSTEMU KLASYFIKACJI LUDZI 2h1

Anna Zadrozynska

PRINCIPLES OF THE SYSTEM
OF CLASSIFYING PEOPLE AMONG THE ESKIMOS

Summary

Despite some differences the culture of various Eskimo groups can be ireated
as one. On the basis of available material, it is possible to illustrate roughly how

their culture reflects a system of classyfing people according to their closeness

along the binary categorization: friendly — alien. The Eskimos know several
ways of “winning people” and bringing them closer to oneself — all this for
reasons of mutual security and better work.

This is done by properly operating the main division in a socciety, i. e. that
between the sexes. It differentiates the society bui at the same time it makes
it a whole as both groups complement each other. It brings about marriage con-
tracts and non-marital sexual relations forming special bonds. The lafter are
particularly importani in the Arciic sience they help 1o enlarge the circle of
people who remain in contact and ccoperation.

Sex based principie of creating closeness is realized in the following forms:
— non-marital sexual relations( especially between those entitled by custom, re-
maining under the control of families of the couple concerned and mediating
conilicts between the families;

— a practice between befriended men to share wives, expecially when it is
a matter of survival during difficult or long journeys;

— exchange of wives between men of a long established friendship fostered by
partnership; .

—- ritual exchange of women during the shaman-led rites of re-creation of life;
— games of “putting out of the light”, psychotherapeutic in character and sup-
posedly originating from commeon rites meant to re-create life.

A second system of creating friendliness makes use of a broadly understocd
kinship:

— proper kinship and affinity ties;

— adoption of children;

— a quasi-kindship resulting from the exchange of wives and bringing children
of both families into a special relationship,

Another system is based on the exchange of gifts and includes partnership
in work, various exchanges, festivities and rites. It is considered to be a specific
Eskimo sign of friendship and cooperation which is built up through exchanges
and meetings over a period of years,




