
„Etnografia Po l ska " , t. X X V I I , z. 1 
I S S N 0071-1861 

A N N A Z A D R O Ż Y Ń S K A 

Z A S A D Y ESKIMOSKIEGO SYSTEMU K L A S Y F I K A C J I L U D Z I 

Eskimosi zamieszkiwali północne tereny (wraz z wyspami) Amery ­
k i Północnej, Grenlandię i Półwysep Czukocki K Eskimosi amerykańscy 
zajmowali k r a iny rozciągające się tuż za północną granicą lasów na 
t y m kontynencie, obejmujące ziemie na zachód i północ od Zatoki H u d -
sona, północną Alaskę oraz wybrzeża Grenlandi i . Grupom koczującym 
po Alasce, Barren Land i Grenlandi i poświęcono wiele uwagi , badań 
i opracowań w l i teraturze etnologicznej 2 Natomiast Eskimosi z Barren 
Plains 3 okazali się enklawą prawie n i komu nie znaną. Kontak t z n i m i 
bowiem utrudniały wyjątkowo, nawet j ak na Arktykę, okrutne w a r u n ­
k i k l imatyczne. Inne g rupy miały więc więcej szczęścia ( lub nieszczę­
ścia) do kontaktów z Białymi. Dlatego wiedza o n i ch jest dziś niepo­
równanie większa. Dlatego też, jeżeli chodzi o kontynent amerykań­
ski , problem Eskimosów najczęściej sprowadzany zostawał do zasta­
nowień nad stopniem ich wyniszczenia biologicznego i nieprzystosowa­
nia do cywi l i zac j i . Grenlandia zaś 4 i Półwysep Czukocki, gdzie historia 
potoczyła się inaczej, prezentują dwa różne sposoby rozwiązań współ­
istnienia i kontaktów odmiennych grup ludzkich i k u l t u r . 

1 W t ym a r tyku l e nie korzystałam z materiałów odnoszących się do E s k i m o -
mosów az ja tyck ich . 

2 Opracowań i edycj i materiałów dostępnych w Po lsce jest k i lkaset . D l a p r zy ­
kładu przytoczę k i l k a : W. E . i P a r r y , Journal of a Second voyage of discovery 
of a North West Passage, 1821, 1822, 1823, London 1824; F . B o a s , The Central 
Eskimo. S i x A n n u a l Report of the B u r e a u of A m e r i c a n Ethnology, 1884-1885; 
t e n ż e , The Eskimo of Baffin Land and Hudson Bay, Bu l l e t t in of the A m e r i c a n 
Museum of Nat ional History, X V , .1, New Y o r k 1901; J . M u r d o c h , Ethnolo­
gical Results of the Point Barrow Expedition, I X A n n u a l Report of the B u r e a u 
of A m e r i c a n Ethnology, 1887-1888; K . B i r k e t - S m i t h, The Eskimo, L ondon 
1936; R. F . S p e n c e r , The North Alaskan Eskimo. A Study in Ecology and 
Society, Washington 1959; N. A . C h a n c e , The Eskimo of North Alaska, N e w 
Y o r k 1966; P. F r e u c h e n, Book of the Eskimos, C leve land and New Y o r k 1957. 

' F . M o w a t , Ginące plemię, Wa r s zawa 1972. 
4 I. M. K a m i ń s k i , Minority as Majority: Changes in Status. The Case of 

Kaladlit-Greenlanders, "Ethnolog ia Polona" , vol . 6: 1980. 



236 A N N A Z A D R O Ż Y Ń S K A 

Eskimosi, j ak podkreślają to wszyscy niemal badacze« i autorzy 
wykorzystujący wiedzę o ich ku l turze do teoretycznych r o zp raw 6 , na 
całym zamieszkiwanym przez siebie obszarze s tanowi l i zasadniczo mało 
zróżnicowaną grupę antropologiczną, językową, kulturową. Niewie lk ie 
a drugorzędne różnice w ich ku l turze w zależności od szlaków wędrówek 
(wybrzeża lub tereny w głębi lądu) były war ian tami , przetworzeniami 
zasadniczego podstawowego sposobu życia i przystosowania do środo­
wiska naturalnego. Środowisko to zaś należało i należy do najsurow­
szych na świecie nie t y lko dla człowieka. Jednocześnie jednak otacza­
ło ludz i s w y m niepowtarza lnym pięknem, można by rzec, s t ruk tura lne j 
czystości l i n i i i barwy, mąconych t y lko przez k i l k a dn i w r oku w y b u ­
chem rozkwitającej roślinności. Czystość ta zawiera się w na tu ra lnym 
powiązaniu b ie l i i czerni, śniegu i nieba, kontraście jałowej z iemi i n ie­
przebranych stad kar ibu przewalających się przez je j martwotę, dnia 
i nocy, lata i z imy, życia i śmierci 7. 

A r k t y k a jednak nie była pustkowiem. Żyły t am zwierzęta i rośli­
ny. Żyli t am I n u i t , ludzie zwani przez innych Eskimosami». Z ima t r w a 
t u przez przeważającą część roku , a wtedy przez k i l k a miesięcy słońce 
nie pojawia się na niebie. Lato arktyczne wybucha nagle i nagle odcho­
dzi. Niskie porosty kwitną jeden dzień. Potem przyroda cichnie. Prze­
miana ta wyznaczała życie zwierząt i ludzi . Wraz z la tem pojawiały się 
zwierzęta, szansa życia dla ludzi . Nastawał dzień. Wraz z zimą jeszcze 
raz przychodziły wie lk ie stada kar ibu , a na wybrzeżach pojawiały się 
wie loryby. Lecz dzień odchodził i człowiek szukał miejsca na zimowe 
przetrwanie. R y t m przyrody wyznaczał r y t m życia I n u i t 9. Było to przy­
stosowanie się do warunków, nigdy zaś nie była to wa lka z n i m i . Czło­
wiek nie miał t u szans na walkę. 

Dla człowieka istniał wyraźny podział na sprawy lata i sprawy z i ­
my. Zimowe życie skupiało się w osadach, gdzie okresowo zamieszki­
wało k i l ka (rzadziej kilkanaście) r o d z i n " , w solidnie wybudowanych, 
nierzadko kamiennych domach, mogących pomieścić k i l k a rodzin. Po­
wszechność z imowych domów wydaje się być wystarczająco potwierdzo­
na na całym t e r y t o r ium zajmowanym niegdyś przez Eskimosów. Rów-

5 Pa t r z przypis 2. 
• N p . s tud ium M. M a u s s , Szkic o sezonowych przemianach społeczeństw 

Eskimosów. Studium z morfołogii społecznej, [w:] Socjologia i antropołogia, W a r -
j s zawa 1973, s. 567-704; R. C a i l l o i s , Teoria zakazów, [w:] Żywioł i ład, Wa r s zawa 
!' 1973, s. 73-120; t e n ż e , Teoria święta, tamże, s. 121-159. 
| ' R. B u l i a r d , Misje na krańcu świata, Wa r s zawa 1974, s. 33-37; F r e u c h e n , 
i op. cit, s. 17 n.; M o w a t , op. cit, s. 5-6. 

8 Miano Eskimosów nadal i Inu i t podobno sąsiadujący z n i m i Indianie . E s k i -
meow znaczy tyle, co "Z jadacz surowego mięsa", 

i 8 M a u s s, op. cit., S p e n c e r , op. cit, s. 13-23. 
i 1 0 M a u s s, op. cit; B o a s, The Central Eskimo ... oraz The Eskimo of Baffin 

j|. Land... 

i : 
iii 
II! 



Z A S A D Y E S K I M O S K I E G O S Y S T E M U K L A S Y F I K A C J I L U D Z I 237 

nocześnie też budowano podczas wędrówek po śnieżystej pustyn i i g lu . 
Jako zimowe domy rozpowszechniły się one dopiero wtedy, gdy za­
brakło bardziej trwałego budulca. Mar twota z imy stawała się porą za­
cieśnienia więzi pomiędzy ludźmi. Konieczność czasowego sąsiedztwa 
wprowadzała wspólnotę jedzenia, spania, obrzędów, magi i . Wtedy też 
opowiadano baśnie, legendy, m i t y . Z drugie j jednak strony ta bliskość 
ludzi , i ch skupienie w obrębie osady czy nawet jednego domu, można 
traktować jako konieczność przełamywania ludzkie j samotności i ota­
czającego m r o k u prowadzące do odczuwania innych wokół siebie. Gdy 
świat stawał się coraz bardziej nieprzyjazny, poczucie wspólnego istnie­
nia przynosiły obrzędy, opowiadane m i t y i życie innych Inu i t . Również 
z tej bliskości wynikać mogły naturalne w tych warunkach agresywne 
rekacje mieszkańców osady, domu, i g l u 1 1 . Gdy więc pojawiały się 
pierwsze symptomy wiosny-lata, Eskimosi rozpoczynali natychmiast 
przygotowania do wędrówki, polowań i bardziej prywatnego niż zimą 
życia. La t em każda rodzina mogła wędrować osobno. Jednak gdy na­
potykano na sz laku namioty innych Inu i t , w ich pobliżu rozbijano 
własne namioty . 

Eskimosi jada l i przede wszystk im mięso. Rośliny i g lony morskie 
(znajdowane przede wszystk im w żołądkach upolowanych zwierząt) spo­
żywali rzadko i okazjonalnie. Podstawą wyżywienia były więc zwie­
rzęta: i ch mięso i tłuszcz. One też dostarczały podstawowych surowców 
do wykonania wszystkiego, co człowiekowi było potrzebne do życia: na­
miotów, sprzętów, broni , sań, łodzi, ubrań, okryć, zabawek i tp . Oprócz 
wielorybów na wybrzeżach i ka r ibu na lądzie 1 2 polowano na fok i , w i l ­
k i , rosomaki, polarne niedźwiedzie i gr izz l i , l isy polarne, białe w i e l o ry ­
by (bieługi), o rk i , arktyczne p tak i (pardwy, kaczki itp.) i ryby . Te os­
tatnie jednak były t y lko dodatkiem do mięsa, n igdy nie stanowiły pod­
stawy pożywienia Eskimosów. 

W warunkach arktycznych ludzie przystosowali się do przyrody bar­
dziej niż na innych kontynentach. I ch życie w ciągu r oku dzieliło się 
na dwa podstawowe sposoby egzystencji: z imowy i l e tn i , odmienne od 
siebie tak, j ak różne były wtedy w a r u n k i otaczające Inu i t . Dwie części 
roku, dwa sposoby życia w ramach jego jedności, stanowiły części sobie 
przeciwstawne, lecz uzupełniające. Człowiek jednak dalej kategoryzo­
wał dostrzegalny i realny świat. Był on znany lub nieznany. Ludzie 
natomiast two r z y l i grono b l isk ich lub odległych, zaprzyjaźnionych lub 
wrogich. Oczywisty również był podział w zależności od płci. Cztery 
więc zasadnicze cechy: znane i nieznane, żeńskie i męskie wyznaczały 

1 1 F r e u c h e n, op. cit., s. 161-182; C h a n c e , op. cit., s. 77-78. 
1 8 Ludz ie , których życie koncentrowało się wokół polowań n a kar ibu , zwan i 

by l i nuunamiut ( ludem ziemi). C i zaś, którzy przede wszy s tk im polowali n a w i e l ­
k ie ssaki morskie, a głównie wieloryby, zwan i b y l i tareumiut ( ludem morza), 
S p e n c e r , op. cit, s. 14. 



238 A N N A Z A D R O Z Y Ń S K A 

podstawy eskimoskiej k lasyf ikac j i ludz i . W ich obrębie przebiegało ży­
cie człowieka. Cechy te, jakko lw iek wykorzystywane w kategoryzacjach 
człowieka i świata w niemal wszystkich ku l tu rach , t u w szczególny 
sposób zostały zrealizowane. Życie bowiem Eskimosów zależało przede 
wszystk im od współdziałania z i n n y m i . Było ono w a r u n k i e m sine quo, 
non zarówno w okresie z imy, jak lata (choć w każdej z t y ch pór od­
miennie). Wydaje się, że działania I n u i t i reguły i ch k u l t u r y najwyraź­
nie j przejawiały się w trzech głównych k i e runkach i ch aktywności: 
zdobywania pożywienia, posiadania i wychowywania dzieci oraz rozsze­
rzania kręgu ludz i bl iskich. Wtedy zasady k lasy f ikac j i świata i ludz i 
przybierały szczególne znaczenie dając szanse przeżycia, niespotykania 
śmierci. 

K O B I E T A I M Ę Ż C Z Y Z N A 

W społeczności Eskimosów przysługiwały i m zgoła odmienne s ta tu ­
sy. Podróżnicy, misjonarze i badacze podkreślali rzucającą się w oczy 
nierówność praw mężczyzn i kobiet. Była to jednak nierówność pozorna 
zrozumiała wyłącznie dla tych, którzy cokolwiek pojęli z zasad k u l t u r y 
I n u i t i " . W istocie nie może być nierówności tam, gdzie życie człowieka 
zależy przede wszystk im od współpracy, a w a r u n k i k l imatyczne w y ­
magają stałego partnerstwa, poświęcenia, szacunku dla wiedzy drug ie ­
go człowieka, umiejętności korzystania z n ie j , wzajemnej dbałości. 
W Ark tyce samotny mężczyzna, nawet pomimo doskonałego opano­
wania sztuki polowań, potrzebował kobiety. Bez nie j nie miał go­
towanego mięsa, wypraw ionych skór, uszytego ubrania, wysuszo­
nych butów, odzieży, rękawic. Nie miał zapasów suszonego mięsa 
na podróże. Nie miał potomstwa, które na starość zabezpieczałoby m u 
pożywienie, mięso i tłuszcz. Nie miał więc przyszłości. Samotna zaś 
kobieta skazana była na mieszkanie i podróżowanie ze s w y m i k r ewny ­
mi , a w okresach głodu na niechybną śmierć. Mężczyzna był t y m , któ­
r y dostarczał pożywienia, skór i tłuszczu; kobieta tą, która przetwarza­
ła przywiezione z polowania dobra, przygotowywała zapasy. Każde z n ich 
miało w domowym gospodarstwie swe własne rzeczy zwązane z w y k o ­
n y w a n y m i pracami. Wszystkie narzędzia łowieckie, szczególnie zaś ło­
dzie do połowu wielorybów (umiaki ) , osobiste ubrania, buty , rękawice 
i tp . należały do mężczyzny. Kobieta, poza odzieżą, miała sprzęty do go­
towania, narzędzia do obróbki skór, lampę tłuszczową do oświetlania do­
m u czy ig lu . Pozostałe rzeczy, j ak ka jak i , sanie czy psy z zaprzęgu, na­
leżały do n ich wspólnie, choć przede wszystk im troszczył się o nie 
mężczyzna. Nie łamano zasad rozdzielności osobistych rzeczy i wyłącz­
ności ich używania przez właściciela. Byłoby to niegodne, jak niegodne 

|; 1 1 Np. M o w a t, op. cit; K. R a s s m u s s e n, Across Arctic America, New 
j \ \ Y o r k 1927. 

i, 
li­
ii 



Z A S A D Y E S K I M O S K I E G O S Y S T E M U K L A S Y F I K A C J I L U D Z I 239 

na przykład mężczyzny byłoby wspominanie swojej żony podczas wspól­
nego z i n n y m i polowania czy dopuszczanie do głosu swej kobiety w mie js­
cu publ icznym. Fo rmy te pokrywały często zwykłą ludzką czułość i ser­
deczność, a nawet szacunek dla kobiety, której zdanie zawsze brał pod 
uwagę mężczyzna, gdy musiano rozstrzygać o ważnych problemach. 
Formy te również wprowadzały ład i w miarę bezkonfl iktowe działania 
we wspólnym gospodarowaniu. Dlatego też bezwzględnie zabronione 
było wykonywan ie przez kobiety prac mężczyzn. Szczególne zaś tabu 
nałożone było na polowania na wie loryby i sprzęt do tego służący. Rów­
nież towarzyskie spotkania stawały się głównie domeną mężczyzn. 
W niektórych rejonach kobiety nie uczestniczyły na przykład w prawie 
r y t u a l n y m jedzeniu przez mężczyzn gotowanego mięsa. Gdzie indziej 
natomiast nie obowiązywał ich ten zakaz 1 4 . Jeżeli brały udział we 
wspólnych posiedzeniach, to tworzyły raczej tło towarzyskiej konwer ­
sacji mężczyzn. 

Wśród Eskimosów daje się wyróżnić dwa rodzaje kontaktów między 
kobietami i mężczyznami. Pierwszym z n ich i najwyraźniejszym było 
małżeństwo. D r u g i m — różnorakiego rodzaju więzi oparte na stosunkach 
seksualnych. Takie rozróżnienie może wydać się paradoksalne. Należy 
jednak pamiętać, że codzienne życie rodziny, więc pary małżeńskiej, 
opierało się przede wszystk im na wspólnym działaniu o charakterze 
ekonomicznym. Związek zaś seksualny nie bywał t rak towany jako za­
czątek rodziny, jeżeli kobieta i mężczyzna nie mieszkal i razem, n i e pod ­
kreślali wspólnych praw do upolowanej zwierzyny, do wzajemnej o sie­
bie dbałości, podziału pracy we wspólnym gospodarstwie. Wszystkie te 
gesty demonstrowane były publicznie zgodnie ze znanym i n n y m sce­
nariuszem. Gdy starający się o dziewczynę chłopak uzyskał już zgodę 
na zawarcie małżeństwa od je j ojca (po uprzedniej, najczęściej szczegó­
łowej naradzie dwóch zainteresowanych matek, potem rodziców dz iew­
czyny), darowywał je j skórę kar ibu , rosomaka czy lisa, by ją w y p r a w i ­
ła. Gdy dziewczyna siadała na progu swego domu czy u wejścia do 
namiotu, by wykonać tę pracę dla tych, którzy ją widz ie l i (a w id z i e l i 
ją wszyscy sąsiedzi), stawało się oczywiste, że w przyszłości ci dwoje 
staną się małżeństwem 1 5. Z chwilą przeniesienia się dziewczyny do 
namio tu rodziców chłopca (najczęściej) lub ustawienia przez młodych 
wspólnego namio tu w pobliżu siedziby którejś z rodzin, uznawano mał­
żeństwo za zawarte. Zdarzało się, że jeszcze przez długi nawet czas pro­
wadz i l i młodzi wspólne gospodarstwo z rodzicami. Uzbieranie skór na 
urządzenie własnego schronienia, zdobycie potrzebnego sprzętu myśliw­
skiego i domowego wymagały pracy, szczęścia i czasu. 

Gdy nie następowały ka tak l i zmy w przyrodzie, stada zwierząt w ę -

1 4 F r e u c h e n , op. cit, s. 135-186. 
15 Tamże, s. 79-121. 

i . 



5 240 A N N A Z A D R O Ż Y Ń S K A 

i 
S drowały w przewidzianych porach, małżeństwo mogło zagwarantować 
\ wyżywienie sobie i narodzonym dzieciom. Często jednak zdarzało się, 
| że zwierzęta, których coroczne wędrówki zapewniały pożywienie L u ­
li dziom K a r i b u czy Morza, nie przychodziły na czas. Wtedy następował 
| głód. Zaczynał się już od wczesnej z imy. Żadna współpraca nie była 
| w stanie przełamać śmierci. W tych sytuacjach Eskimosi poddawal i się 
| wyroczni losu regulując jedynie kolejność odchodzenia do k r a i n y przod-
j ków poszczególnych członków rodziny. K i edy głód wymagał śmierci, 
l którejś nocy w mrok odchodził najstarszy człowiek z domu czy i g lu . 
j Chociaż wyjście w śniegową pustkę nie odbierało całkowicie nadziei na 
! życie, s tary człowiek n igdy nie wracał. Odejście jego przy jmowano m i l ¬
i czeniem, niekiedy pożegnalnym gestem należnym zmarłym. Gdy zwie-
i rzęta nadal się nie pojawiały, z namio tu odchodziło najmłodsze dziecko, 
I potem kolejno starsze, potem ich matka. Mężczyzna odchodził na 
f końcu 1 6. 
i Okrutne prawo przyrody wymagało, by przede wszys tk im odcho-
1 dz i l i ci, którzy porzuceni przez innych musie l iby i tak umrzeć: starzec, 
f dzieci bez rodziców, kobieta bez mężczyzny... Zdarzało się, że któreś 
j z małżonków umierało przedwcześnie. Wtedy pozostałe przy życiu mu¬
f siało znaleźć wsparcie w powtórnym małżeństwie, by zapewnić życie 
| dzieciom. Można też było oddać je innej rodzinie, chociaż w t y m w y -
I padku adopcja nie była wcale prosta « . 

' j Eskimosi znali zwyczaj (rzeczywiście było to zupełnie zwyczajne) 
zabijania niemowląt w pewnych szczególnych okolicznościach. P rak t y ­
k i te oburzały Europejczyków. W t y m jednak wypadku trzeba przede 

i wszystk im brać pod uwagę to, że zabijano t y l ko te dzieci, które miały 
\ j niewielką szansę na przeżycie lub nie miały je j wcale. Zabijano przede 

wszystk im d z i ewc zynk i 1 8 " zan im rodzice zdołali się do n ich przywią-
; ; zać", więc tuż po urodzeniu. Obawiano się, że nadmiar dziewcząt spo-
' woduje ich samotność przez całe życie, że nie znajdą mężczyzny, który 

będzie dla n ich polował. Oznaczało to śmierć albo dodatkowy wysiłek 
! rodziców, by żywić ją do końca swego życia. Jeśli jednak nawet zna¬
) lazłaby męża, to i tak odejdzie od rodziców, pozostawiając i ch na łasce 
| synów. W przyszłości więc byłaby mało przydatna. Ponadto nowo na-
i rodzona "blokowała" następną ciążę swej m a t k i (Eskmoski karmiły przez 

k i l k a lat dzieci piersią, co uniemożliwiało i m w t y m czasie zajście 
| w ciążę), która może pozwoliłaby urodzić je j syna. Najdogodniejszym 

'i rozwiązaniem w przypadku narodzenia się dziewczynki byłaby umowa 
J z przyjacielem rodziców, że w przyszłości zostanie żoną ich syna. Można 

ł 1 8 S p e n c e r , op. cit., s. 152-153. 
I | 1 7 Piszę o tym w dalszej części artykułu. 
I l 1 8 F r e u c h e n , op. cit., s. 97-98. Zdarzało się też, że t ak i s am los spotykał 
l i niemowlę-chłopca podczas głodu, tamże, s. 102. 

: l 



Etnogra f ia Po l ska X X V I I / ! 

Z A S A D Y E S K I M O S K I E G O S Y S T E M U K L A S Y F I K A C J I L U D Z I 241 | 

i 
też było oddać ją innej rodzinie, jeżeli znaleźliby się chętni do je j adop- P 
towania. W przec iwnym razie czekała ją t y lko śmierć. f 

W społecznościach eskimoskich najczęściej istniał nadmiar mężczyzn. 
Kobiety więc prawie zawsze po śmierci jednego męża miały szansę na 
powtórne wyjście za mąż. Natomiast samotny mężczyzna był w stanie 
dać sobie radę, choć wymagało to ogromnego wysiłku. Zawsze jednak | 
mógł liczyć na to, że któryś z przyjaciół pożyczy m u swą żonę na okres j 
wędrówki albo, że wyprawa odbędzie się wspólnie. Ta forma współ­
działania i współpracy wymaga jednak szerszego omówienia. j 

Wykluczając małżeństwo w kul turze Eskimosów można odnaleźć pięć 
rodzajów kontaktów seksualnych. 

1. Zwyczajne współżycie (poza zwązkiem małżeńskim) seksualne ko ­
biet i mężczyzn, którym społecznie takie prawo przysługiwało. Eskimo­
si sprawy płci t r ak towa l i w sposób natura lny . Młodzież przed małżeń­
stwem nie zachowywała żadnych ograniczeń w tej dziedzinie. Lecz nic 
bardziej mylącego jak przypuszczenie, że dozwolony bywał każdy kon ­
takt fizyczny. Krąg rodziny czuwał, by nie zostały przekroczone zasa­
dy egzogamii, ściśle obowiązujące przy zawieraniu małżeństw, a na j ­
częściej eliminujące z grona potencjalnych współmałżonków mieszkań­
ców tych samych osad (najprawdopodobniej, jak się sądzi, osady za­
mieszkiwały grupy krewnych) . Krąg rodzinny również czuwał, by na 
przykład w razie waśni między rodzinami koniecznie nastąpił seksual­
ny kontakt między ich przedstawicielami. Fakt ten pozwalał zażegnać 
kłótnię, nie prowadził jednak do trwalszych związków czy zobowiązań 
ekonomicznych. 

W dalszym dorosłym życiu kobieta miewała kon tak ty seksualne ze 
swoim mężem albo z i n n y m i mężczyznami, lecz zawsze wynikało to z i n i ­
c jatywy je j męża. Kon tak t bez takiego przyzwolenia lub chociażby t y l ­
ko wejście obcego mężczyzny do namiotu kobiety podczas nieobecności 
je j męża mogły być uznane za naruszenie praw małżeńskich i bywało 
surowo karane: mężczyzna bił publicznie kobietę (nawet jeżeli nie było 
w t y m jej w iny ) , a niedoszły kochanek mógł nawet zostać zabity przez 
obrażonego męża « . 

2. Pożyczanie żon między zaprzyjaźnionymi mężczyznami, k iedy j e ­
den z n ich wybierał się "na szlak", a nie miał własnej żony *>. Kobieta, 
żona przyjaciela lub któregoś z partnerów ^ (nigdy zaś krewnych) , z i n i ­
c jatywy swego męża towarzyszyć mogła podczas drogi mężczyźnie, pro­
wadząc jego sanie, dbając o jedzenie i odzież, dostarczając ciepła 
w mrocznym chłodzie nocy. Po powrocie wszystko powracało do dawne-

1 9 F r e u c h e n , op. cit., s. 95 n. 
80 Tamże, s. 79-100; S p e n c e r, op. cit., s. 83-84. 
2 1 Wyjaśniam to w dalszej części artykułu. 

1 

16 



'i 

242 A N N A Z A D R O Ż Y N S K A 

go stanu. Z tą formą przyjaźni spotykało się na Alasce czy Grenlandi i 
I] w i e lu Białych przyjaźniących się z I n u i t 2 2 . 
I 3. Zwyczaj zwany wymianą żon wymagał już ściślejszych związków 
j i współpracy między mężczyznami. Powodował on specyficzne konsek-
j sekwencje. Obejmował t y lko mężczyzn żonatych, których przyjaźń 
1 l ub partnerstwo zostały wcześniej potwierdzone wymianą darów, wspól-
| n y m podróżowaniem i polowaniami. Wymiana żon między n i m i mogła 
I być długoterminowa lub jednonocna. Zawsze jednak dokonywano je j 
1 z in i c ja tywy mężczyzn. Żony wymieniać mog l i mężczyźni nie spokrewnie-
] n i ani nie spowinowaceni ze sobą. O swoim planie dokonania zamiany 
jj kobiet nie zawsze informowano żony. Zdarzało się, że któraś z n ich nie 
| zechciała przyjąć w swoim namiocie przyjaciela męża 2 3 . Następnego 
I ranka p rawowi t y mąż karał ją publicznie. Gdy następnej nocy również 
j nie chciała wykonać polecenia męża, groziło to dyshonorem dla męż-
1 czyzny, jego przyjaciela, a nawet waśnią między rodzinami. 

' l W konsekwencj i w y m i a n y żon zacieśniała się współpraca między 
i mężczyznami. Powstawała również forma półpokrewieństwa pomiędzy 

ich po tomstwem 2 * zobowiązująca wszystkie ich dzieci do współpracy 
i pomocy w przyszłości. 

5 4. Rytualna wymiana k o b i e t " , którą odprawiano podczas obrzędów 
i wiosennych, gdy niespokojnie oczekiwane zwierzęta nie przychodziły 
j na swoje doroczne szlaki. Przywódca polowań (często bywał on jedno-
| cześnie szamanem) zwoływał wszystkich dorosłych mieszkańców osa-
| dy. W niektórych eskimoskich osadach zebranie to obejmowało t y lko 

zamężne kobiety i żonatych mężczyzn, gdzie indziej uczestniczyli w n i m 
wszyscy dorośli i w pełni sił ludzie. Szaman w skupien iu oddawał się 
kontemplac j i i wreszcie ogłaszał imiona tych, którzy czasowo mie l i ze 
sobą współżyć seksualnie. Konieczna jest t u uwaga odnosząca się do 

i znaczenia imion w społecznościach eskimoskich. Imię nadawano dziecku 
| po ostatnio zmarłym w osadzie członku rodziny wierząc, że jego życie 

t rwa nadal, gdy żyje człowiek o t y m samym imien iu . Każda zaś rodz i ­
na, a być może osada, miała swe własne pule im ion cykl icznie powta­
rzanych i nieprzerwanie kontynuowanych poprzez pokolenia. Jeżeli więc 
szaman dobierał podczas obrzędu pary imion, prawdopodobnie odwoły­
wał się do przeszłości. Określał znaną sobie, domniemaną lub ry tua ln ie 
najkorzystniejszą ich konfigurację, by powtórzyć dawniejszą początko­
wą sytuację, która pozwoliła zaistnieć ludziom. Konf igurac ja ta m u ­
siała niegdyś być dobra, bo I n u i t trwają. Wtedy też na pewno szlaki 
obfitowały w kar ibu , a Ocean pełen był w i e lk i ch morskich ssaków. W sy-

n F r e u c h e n , op. cit., s. 82-90. 
*» Tamże. 
M Piszę o t y m dalej . 
8 5 F r e u c h e n , op. cit., s. 90 n.; M u r d o c h, op. cit, s. 413. 



Z A S A D Y E S K I M O S K I E G O S Y S T E M U K L A S Y F I K A C J I L U D Z I 243 

tuacj i zagrożenia t y lko właściwa a odzwierciedlająca mi tyczny ten po­
czątek sytuacja człowieka dawały gwarancję przybycia zwierząt i za­
żegnania głodu. Gdy pierwsza konfiguracja imiona nie przyniosła sku t ­
k u szaman zarządzał następną zamianę seksualnych partnerów. Teore­
tycznie mogłoby dojść do wyczerpania wszystkich możliwych zestawów 
par Praktycznie jednak bardziej prawdopodobne było nadejście oczeki­
wanych zwierząt ( lub odnalezienie ich w bardziej odległych zakątkach 
eskimoskiej kra iny ) . 

5. Zabawa "gaszenie płomyka" 26 opisywana czasami jako przykład 
zadziwiającej amoralności ludz i A r k t y k i . Praktykowało się ją wyłącz­
nie zimą, podczas ciągnącej się w nieskończoność ciemności, zawiei, 
a często głodu. Ludzie wtedy z pewnością pragnęli nawzajem swego 
towarzystwa, by poczuć się bezpieczniej. Jednocześnie jednak skazywa­
l i się na ciągłe przebywanie w ciasnym domu czy ig lu , oczekując na 
zmianę pogody, na wyjście na świat. Stawać się musie l i coraz bardziej 
agresywni, ponurzy, złośliwi lub, by wszystko to ukryć, coraz bardziej 
milczący. Wtedy ktoś z obecnych w i g lu gasił lampę. 

Trzeba pamiętać, że szczelnie otuleni w swe park i , po r tk i , rękawice 
i buty, zakutani w fu t r a Eskimosi bywa l i t y l ko na śniegowej przestrze­
n i . W ig lu czy domu przychodził czas na oddech, suszenie ubrań, ręka­
wic i butów, w ogóle całej odzieży, tak że praktycznie w j ak imko lw i ek 
wnętrzu mieszkalnym ludzie przebywal i całkiem nadzy, przyzwyczaje­
n i do swojej i cudzej nagości. 

Gdy więc gaszono płomyk tłuszczowej lampy, nadzy ludzie wycią­
gali ręce i s tara l i się do tyk iem rozpoznać kogoś, kogo zdołali objąć. 
Po chw i l i zapalano płomyk lampy, a rozprężeni ludzie ze śmiechem opo­
wiadal i kogo rozpoznali. W opisach tej zabawy wspominano o następują­
cym po zgaszeniu lampy rozpasaniu seksualnym. Przypisywano też j e j 
ustalony t e rmin przypadający na okres przesilenia słonecznego w zimie. 
Można by z tego wnioskować, że zabawa ta była niegdyś elementem 
obrzędu zaklinającego życie, będącego powrotem do niego. Taka in t e r ­
pretacja nie wyklucza przecież wtórnych jej funkc j i , które można by 
określić jako psychoterapeutyczne. 

Wymienione rodzaje kontaktów seksualnych grupują się w t r zy 
cykle. Pierwszy o charakterze wyraźnie ekonomiczno-społecznym (1-3), 
drug i o charakterze magiczno-świątecznym (4, 5) i trzeci noszący zna­
miona psychologiczno-wypoczynkowe (5 ) 2 7 . Podstawą wszystkich jest 
ciało człowieka jako tworzywo symbo l ik i gestów właściwych ludz iom 
z rac j i ich istnienia biologicznego ™. Zasadniczym gestem oswajania l u ­
dzi, zrozumiałym dla wszystkich Inu i t , był bez wątpienia akt seksual-

" F r e u c h e n , op. cit., s. 92. 
1 7 Niedostatek materiałów n ie pozwa la na inną interpretację. 
88 W. W i e k i e r , Czy jesteśmy grzesznikami?, W a r s z a w a 1974, s. 274, 322. 



244 A N N A Z A D R O Ż Y Ń S K A 

ny, który zawsze informował o gotowości do przyjaźni. Jednocześnie 
też nawiązywał do życia, stanowił jego symbol . Dlatego też wszędzie 
tam, gdzie zależało człowiekowi na u t r zyman iu serdecznych więzi z i n ­
n y m i , wzmocnieniu ich czy rozładowaniu uczuć nieprzyjaznych, w y ­
korzystywano gesty i zachowania seksualne. Również tam, gdzie magia 
miała wpłynąć na płodność przyrody, wykorzystywano symbole seksual­
ne jednocześnie nawiązujące do życia. 

L U D Z I E B L I S C Y I O D L E G L I 

Świat Eskimosów wyraźnie dzielił się na przestrzenie znane (szlaki 
wędrówek, miejsca zimowania, łowiska, tereny polowań) i nieznane 
(inne szlaki, inne zwierzęta, jeziora, wzgórza, morza). Ludzie również 
bywa l i znani lub nieznani. Ci nieznani nie b y l i to po prostu "obcy" 
w stosunku do "swoich" , więc znanych. Sprawa byłaby zbyt prosta. 
Tak jak nieznani dz ie l i l i się na różne kategorie na skal i rozciągającej 
się od inności do wrogości, tak też znanym przypisywano zróżnicowanie 
zaczynające się najściślejszą bliskością, a zakończone nikłym ty lko stop­
niem poznania b l i sk im uczuciu obojętności. Skale te wynikały z do­
świadczeń rzeczywistych kontaktów, t radyc j i , wyobrażeń. Ludzie nie­
znani zawsze stanowi l i potencjalne zagrożenie. Znani , bez względu na 
umiejscowienie na skal i poznania, stawal i się szansą dalszego zbliżenia. 

Krąg najbliższych stanowiła rodzina w ścisłym tego słowa znaczeniu 
(zwana ketuuneraareic). B y l i to ludzie połączeni r ea lnymi więzami po­
krewieństwa, wspólnie mieszkający i polujący, wymieniający dary i na­
zywający siebie t e rminami pokrewieństwa 2 9. W z imowych osadach 
mieszkali zazwyczaj razem w dużym domu czy i g lu . La tem, podczas wę­
drówek i koczowania, rozbi ja l i obok siebie namioty. Do rodziny mogl i 
należeć rodzice i ich dzieci (wraz z dziećmi adoptowanymi) . Mog l i to 
być też k r e w n i (na przykład bracia) ze swym potomstwem i tp . Po­
wszechną zasadą określającą miejsce zamieszkiwania była u Eskimo­
sów patrylokalność. Nie znaczy to jednak, że w szczególnych przypad­
kach przeniesienie się mężczyzny do domu rodziców żony czy wspólne 
z n i m i koczowanie było wykluczone, niewskazane czy zabronione. To 
mężczyzna wybierał miejsce zamieszkania i ściślejsze więzi rodzinne 
dla swej zakładanej rodziny. Zdarzało się, że kobieta pochodziła z bied­
nej rodziny, to znaczy takie j , gdzie były t y lko córki, a brak silnego 
mężczyzny-myśliwego nie zapewniał dostatecznej ilości pożywienia. 
Wtedy mężczyzna, mąż jednej z córek, mógł zdecydować się na współ­
działanie z rodziną swej żony. Natomiast gdy chłopak był j edynym 
opiekunem swych starych rodziców, zawsze kobieta przeprowadzała się 
do ich ig lu , namiotu czy domu. Te rozwiązania wskazują na b i la te ra l -

« S p e n c e r , op. cit, s. 63, 64. 



Z A S A D Y E S K I M O S K I E G O S Y S T E M U K L A S Y F I K A C J I L U D Z I 245, 

ność możliwości. W istocie, ta dwoistość odnosiła się do wszystkich spo­
sobów określania się człowieka w otoczeniu ludz i sobie znanych. Eski ­
mosi wywodz i l i swe pochodzenie zarówno w l i n i i m a t k i j ak ojca, swo­
bodnie posługując się genealogiami w obrębie trzech pokoleń 3 0. Zasady 
te i znajomość lineaży miały t u szczególne znaczenie, wykraczające zna­
cznie poza teoretyczną znajomość swego rodu. 

Krąg k rewnych i powinowatych ze strony ojca i m a t k i tworzył dla 
człowieka grupę rodzinną (zwaną iilyagiic). Składali się na nią wszyscy 
k r ewn i aktualnie żyjący. W przeciwieństwie do podobnych organizacji 
tego rodzaju znanych z innych społeczności, u Eskimosów grupa ro­
dzinna nie stanowiła sformalizowanej ins ty tuc j i o przynależnej jej h ie­
rarchi i wewnętrznej, której przywodziłby specjalny wódz. Niemniej 
każda z osad miała swego przywódcę. Osada jednak składać się mogła 
z k i l k u nawet grup krewniaczo-powinowatych, a je j przywódcą stawał 
się mężczyzna najsilniejszy, najsprawniejszy w polowaniach i połowach, 
który miał najwięcej łowieckiego szczęścia, właściciel łodzi, ten, "który 
jeden myśli dla każdego, decyduje, gdzie i k iedy osada ma wyruszyć 
w drogę, na jaką zapolować zwierzynę" 3 1 . Często przywódca (umealią 
l ub umialią) miał zdolności czarownika i szamana. W t y m wypadku je­
go dyspozycje czy rady wspierały się na nadprzyrodzonych mocach, 
były cenniejsze i t y m bardziej ich słuchano. Rzadko zdarzyć się mogło, 
by dwóch ludz i o t ych szczególnych cechach charakteru, które predysty-
nowałyby i ch do wodzostwa, znalazło się w tej samej osadzie czy wspól­
nie polowało. Gdyby jednak przydarzyła się taka sytuacja, jeden % n ich 
wraz ze swoją rodziną powinien odejść. W przec iwnym razie prowadzić 
to musiało do jawnej rywal i zac j i i kon f l i k tu , często kończącego się mor­
derstwem 3 2 . Przywództwo było więc organizacją nie w obrębie rodzi ­
ny, lecz przede wszystk im w społeczności zimowej osady, załogi wie lo-
rybniczej łodzi czy grupy wspólnie polujących na ka r ibu czy inne zwie­
rzęta mężczyzn. 

K r e w n y c h i powinowatych w l i n i i kobiety i mężczyzny, j ak rów­
nież współuczestników polowania obowiązywała wzajemna współpraca 
i odpowiedzialność za życie innych jej członków 3 3. W praktyce więc 
każda upolowana zwierzyna bywała dzielona na wszystkich członków 
aktualnie współpracującej społeczności. Ta zaś, czego nie można w y k l u ­
czyć, składała się być może w przeważającej liczbie z członków najsze­
rzej pojmowanej rodziny. Mog l i też w jej skład wchodzić i n n i bliscy 
ludzie, w stosunku do których obowiązywały również zasady współ­
odpowiedzialności. Stwarzało to wrażenie swoistego rodzaju wspólnoty 
ekonomicznej. W rzeczywistości zaś było w y n i k i e m skrupulatnie prze-

30 Tamże, s . 62, 66-68. 
81 Tamże, s. 65; oraz F r e u c h e n , op. c i t , s. 152. 
8 2 F r e u c h e n , op. cit, s. 153. 
8 3 S p e n c e r , op. cit., s. 71-75. 

L 



246 A N N A Z A D R O Ż Y Ń S K A 

strzeganych zasad wzajemności i odpowiedzialności (real izowanych 
w podziałach upolowanych zwierząt, darach i wspólnych ucztach). Zła¬

! manie t ych reguł było niedopuszczalne. Powodowało sankcje najwyższej 
rangi , do jak ich należało wykluczenie ze społeczności, skazanie człowie-

* ka na samotność. W warunkach arktycznych było to równoważne w y ­
rokowi śmierci. 

Od najmłodszych więc la t uczono małego Eskimosa im ion jego k r ew ­
nych i powinowatych, różnic między ich obowiązkami, miejsc ich poby-

| tów i szlaków wędrówek. Tworzyło to bezpieczny świat ludz i b l iskich. 
I Wszyscy oni , k r e w n i i powinowaci, szerokie grupy rodzinne zobowiąza-
j ne były w stosunku do siebie do wzajemnej pomocy. Były też odpo­

wiedzialne za postępowanie każdego ze swych członków. Chociaż 
| I n u i t nie m ie l i wo jennych t radyc j i , zdarzały się przecież waśnie, długo¬
. trwałe nawet kon f l i k t y wywołane rywalizacją czy zabójstwem przypo-
I minające reguły włoskiej yendetty o ściśle przestrzeganych zasadach 

krwawe j zemsty. Działania t y lko całej rodz iny mogły położyć i m kres 
przez odnalezienie jak ie jko lw iek sytuacj i mediacyjnej. Taką stwarzał 
na przykład człowiek należący, na zasadzie skompl ikowanych powiązań 

1 społecznych, do obydwu zwaśnionych grup rodzinnych, który podejmował 
! się je pogodzić. Taką też sytuacją stawał się czasami przypadkowy zwią-
! zek seksualny kobiety i mężczyzny należących do d w u skłóconych ro -
| dzin. Każde zakończenie groźnego k o n f l i k t u bywało przyjmowane z ulgą. 
| Umożliwiało to powrót do normalnej współpracy i odsuwało w idmo 

I śmierci zbytecznie zadawanej. 
Rzeczywisty system pokrewieństwa nie był jednak wystarczającym 

I dla I n u i t zabezpieczeniem życia. Kręgi znanych a b l i sk ich ludz i musia­
ły być rozszerzone. Zna l i więc Eskimosi co najmnie j t r zy sposoby oswa­
jania innych ludz i . 

A. Adopcja dz iec i 3 * wśród społeczności eskimoskich była powszech­
nie znana. Dzieci takie miały identyczne prawa w rodzinie, j ak potom­
stwo naturalne. Czasami też zdarzało się, że były bardziej przez adopcyj­
nych rodziców kochane. 

W zasadzie każde małżeństwo posiadające już dzieci l ub bezdzietne 
mogło podjąć się adopcji. Uważano jednak, że rodzice mający swoje 
dzieci m ie l i do tego większe prawa, gdyż z p u n k t u widzenia społeczne­
go, ekonomicznego i uczuciowego zostali sprawdzeni. Ponadto i ch własne 
dzieci, stając się rodzeństwem adoptowanego przybysza, stawały się dlań 
kręgiem najbliższych krewnych , najcenniejszą zdobyczą dla każdego 
Inu i t . Równie dobrze mogl i podjąć się adopcji ludzie, którym dzieci 
zmarły, lecz nie było w t y m ich w iny . Natomiast t y m , którym zmarły 
dzieci, gdyż nie dopełnili wszystkich możliwych warunków opieki nad 
n i m i , odmawiano prawa do adoptowania. Było to zbyt w ie lk ie ryzyko. 

8 4 Tamże, s. 87-92. 



Z A S A D Y E S K I M O S K I E G O S Y S T E M U K L A S Y F I K A C J I L U D Z I 247 

Rzadko adoptowano sieroty. Wydaje się, że miało to głębszy sens. 
Przypisywanie Eskimosom w t y m wypadku bezduszności niczego nie w y ­
jaśnia. Oczywiste jest, że w arktycznych warunkach małe dziecko pozba­
wione rodziców skazane było na niechybną śmierć. Mogło przeżyć t y lko 
przypadkiem lub dzięki własnym staraniom, jeżeli śmierć rodziców osie­
rociła je w wystarczająco dorosłym wieku. Wtedy jednak było za duże, 
by ktoko lwiek podjął się adopcji. Sierota była człowiekiem niczyim: bez 
rodziców, krewnych , których nie znała imion, bez przyjaciół ojca, bez 
przodków, bez duchów opiekuńczych. Była n i k i m i n i k t zań nie gwa­
rantował. Mogła się tułać po namiotach najbliższych krewnych , którzy 
mogl i je j pomagać w zamian za pracę. Dziecko bez rodziców nie sta­
wało się jednak b l i sk im dla innych, dopóki jako dorosłe nie nawiązało 
więzów partnerstwa i przyjaźni lub , jeżeli był to chłopak, nie ożeniło 
się i zostało przyjęte do rodziny żony. Prawdopodobnie takie t rak towa­
nie sierot nie jest możliwe do wyjaśnienia wyłącznie w pojęciach syste­
mu społecznego. Dużo istotniejsze znaczenie mogą t u mieć tłumacze­
nia wynikające ze światopoglądu. 

Adopcja bardzo często obejmowała dzieci w obrębie g rupy krewn ia -
czej. Oddawano dziecko, gdy w rodzinie było już k i lkoro dzieci lub 
gdy następne rodziło się „nie w porę" i skazywane było na śmierć. Wte ­
dy któreś ze spokrewnionych małżeństw zabierało dziecko do siebie. 
Można było zaadoptować również dziecko rodziny zaprzyjaźnionej lub 
nawet obcej. Czasami też omawiano tę sprawę wcześniej, przed naro­
dzeniem się dziecka. Zdarzało się też, że zupełnie podrośnięte dziecko sa­
mo zmieniało sobie rodzinę. Przyjmowano to jako fak t zwyczajny, rów­
noważny adopcji. 

Adopcja była nieodwracalna. Nawet zgoda na powrót dziecka do 
rodziców natura lnych wyraźnie deklarowana zarówno przez rodziców 
adopcyjnych j ak rzeczywistych nie wystarczała, by społecznie zostało 
to uznane za możliwe i słuszne. Wskazuje to na fakt , że zadzieżgnięte 
więzy przez przejęcie pod wspólny dach, oddanie do dyspozycji dziecka 
in formacj i o rodzinie, k rewnych , powinowatych, przyjaciołach i partne­
rach były nierozerwalne. One to ustalały nowe zależności między ludź­
m i pozwalające realizować reguły między i n n y m i egzogamii, dokony­
wać obrzędów. Były to więc zależności głębsze niż t y l ko u t r zymywanie 
dziecka przy biologicznym istnieniu, bo odwołujące się do reguł nie 
t y lko świata człowieka. W wymiarze społeczno-ekonomicznym adopcja 
zapewniała bezpieczeństwo przysposobionemu dziecku przez oddanie do 
przyszłej jego dyspozycji grona ludzi b l isk ich i znanych przestrzeni 
łowisk. Jednocześnie też wymagała od niego dopełnienia zabowiązań 
przynależnych m u z rac j i wejścia do nowej rodziny, a szczególnie obo­
wiązków w stosunku do adopcyjnych rodziców i rodzeństwa. Rodzice na­
tu ra ln i t r ac i l i na ogół kon tak t z oddanym dzieckiem, chociaż zdarzyć 
się mogło, że w razie potrzeby now i rodzice mog l i zwrócić się do n ich 

L 



248 A N N A Z A D R O Ż Y Ń S K A 

0 pomoc. Odmówienie je j było surowo potępiane przez społeczność. 
Adopcja tworzyła więzi równoważne natura lnemu pokrewieństwu. 

Małżeństwa więc między adopcyjnym rodzeństwem były wykluczone. 
Stając się członkami nowej g rupy rodzinnej nie traciły jednak praw 
w swojej dawnej rodzinie. Miały też nadal w stosunku do nie j zobowią­
zania. Zdarzało się, że dwie rodziny człowieka adoptowanego, natura lna 
1 adopcyjna, popadały w kon f l ik t . Wtedy ważniejsza społecznie powinna 
stać się rodzina natura lna i człowiek musiał stanąć po stronie swych na­
tura lnych krewnych. Najczęściej jednak właśnie t ak i człowiek miał pra­
wo stać się mediatorem stron w zaistniałym konf l ikc ie . 

B. Wymiana żon, opisywana poprzednio, tworzyła specyficzne więzi 
swojskości pomiędzy uczestniczącymi w niej ludźmi i i ch potomstwem. 
Sama wymiana wynikała z istniejącego już wcześniej partnerstwa czy 
przyjaźni między mężczyznami, a tworzyła ąuasi-pokrewieństwo między 
ich dziećmi. D la Europejczyków byłoby to oczywiste, gdyby ten rodzaj 
pokrewieństwa powstawał t y l ko między dziećmi narodzonymi bezpo­
średnio z nowo utworzonych związków. Eskimoskie ąuasi-pokrewieństwo 
obejmowało jednak wszystkie dzieci obydwu małżeństw, tak urodzone 
przed, jak i po wymianie żon. 

Okazuje się więc, że każdy sposób prowadzący do rozszerzenia gro­
na ludzi bl iskich, potwierdzenia zażyłości, podjęcia zobowiązań pomocy 
i wzajemności został wykorzystany przez Inu i t . Więź między ludźmi 
niespokrewnionymi powstająca z f ak tu w y m i a n y żon przez mężczyzn 
dawała początek ąatanuutugiit, pojęciu oznaczającym o wie le bardziej 
ścisłą współpracę niż europejski jego odpowiednik "rodzeństwa przyrod­
niego" 3 5 . T y m też terminem określało się wszystkie dzieci kobiety i ' męż­
czyzny z poprzednich ich związków, jeżeli zawar l i ze sobą kolejne mał­
żeństwo. Wyn ika z tego, że dla eskimoskiego dziecka wszystkie osoby, 
z którymi ojciec i matka mie l i , mają lub będą m ie l i stosunki seksualne, 
stawały się prawie k r e w n y m i zobowiązanymi do przyjaźni, wzajemnej 
pomocy i współpracy. Między ąatanuutigiit nie wykluczano możliwości 
małżeństwa. Nie wolno było go t y lko zawierać w przypadku, gdy rodzice 
ąatanuutigiit się pobral i . Miano ąatanun, którym zwal i siebie quasi-krew-
n i , nie należy do eskimoskiej terminolog i i pokrewieństwa. Niemalże od 
urodzenia człowiek musiał poznawać imiona ąatanuutigiit swych rodz i ­
ców, swoich własnych i swoich krewnych. To zabezpieczyć go miało pod­
czas dalszego życia, w czasie wędrówek po szlaku i polowań. Pozorna 
więc swoboda seksualna prowadziła do coraz bardziej rozszerzającej się 
sieci zapewniającej człowiekowi bezpieczeństwo wśród oswojonych ludz i . 

C. Partnerstwo nie należy ani do systemu pokrewieństwa, ani pow i ­
nowactwa. Były to więzi podtrzymywane i konieczne we współpracy 
ekonomicznej. U t r z y m y w a l i je przede wszystk im Eskimosi z różnych eko-

8 5 Tamże, s. 81-87. 

ł 



Z A S A D Y E S K I M O S K I E G O S Y S T E M U K L A S Y F I K A C J I L U D Z I 249 

logicznie rejonów kra ju , choć wiązały również ludz i polujących w t y m 
samym regionie. Partnerstwo handlowe 3 « (związane z wymianą przed­
miotów w stacj i handlowej czy w jak imko lw i ek i n n y m miejscu handlu) 
często zawieral i między sobą nuuaamiutowie i tareumiutowie w celu 
wzajemnego uzupełniania swoich zasobów i pewności stałego partnera. 
Partnerstwo mogło wiązać tak mężczyzn, jak kobiety, chociaż wśród t ych 
ostatnich było one rzadziej spotykane. Nigdy zaś partnerstwo nie mogło 
związać mężczyzny i kobiety- Zawierano je przez coroczne przychodzenie 
do te j samej stacji handlowej i wymianę przedmiotów z t y m samym czło­
wiekiem. Po k i l k u latach (trzech lub czterech) ludzie tacy proponowal i 
sobie partnerstwo. Wymieniano wtedy dary. Były to przedmioty posia­
dające szczególną wartość i specjalnie piękne z uwagi na ich niezwykłe 
przeznaczenie. Mogła to być znakomicie wyprawiona skóra kar ibu , lisa 
czy rosomaka. Partnerstwo bywało utrwalane przez wymianę żon i ozna­
czało, że dwaj mężczyźni polujący na różnych szlakach rozpoczęli współ­
pracę, wzajemnie gwarantowal i sobie bezpieczeństwo ze strony swoich 
rodzin, krewnych, ąuatanuutigiit i innych partnerów. Przesyłano sobie 
wiadomości o swoich miejscach pobytu, dary, p l o tk i i tp . Odwiedzano się 
wzajemnie, ucztowano wspólnie, a czasem wspólnie głodowano. 

I n n y m rodzajem partnerstwa było partnerstwo zabawy czy pieśni" . 
Różne rodzaje t ych więzi nie wykluczały się nawzajem, lecz przede 
wszystkim uzupełniały. Była to forma przyjaźni, która określała prawa 
i obowiązki w różnych dziedzinach życia spotykających się ludzi . 

Wszystko to, co do tej pory zostało powiedziane, tworzy obraz spo­
łeczności o wielowątkowych powiązaniach międzyludzkich. Ustabilizowana 
na okres z imy grupa Eskimosów składała się z różnego rodzaju krewnych, 
ich przyjaciół, partnerów, ąatanuutigiit i tp . Nic też dziwnego, że stwa­
rzało to pozory ścisłych powiązań, które dla Europejczyków prezentować 
mogl i t y l ko k r ewn i . Wszystkie te powiązania musiały być brane pod 
uwagę w przypadku zawierania małżeństwa, a t y m samym wybór to ­
warzysza czy towarzyszki życia bywał dość znacznie ograniczony. Z d r u ­
giej jednak strony ograniczenie to oraz swoiste podejście do problemów 
płci pozwoliły Eskimosom dość łatwo dobierać sobie życiowych partne­
rów spośród grona zdecydowanie obcych ludzi (na przykład Ind ian czy 
Europejczyków. To rozszerzało jeszcze bardziej grona bl iskich. 

U Eskimosów ekspansja więzi międzyludzkich, zabezpieczenie siebie 
na wszelkie możliwe sposoby, by nie zabrakło tych, którzy kiedyś mogą 
pomóc, odbywało się w sposób niezwykle prosty przy użyciu znaków 
podstawowego kodu zawartego w możliwościach ciała człowieka oraz 
uniwersalnego symbolu przyjaźni, j a k i m jest dar. 

Inu i t real izowal i po prostu odkrywany przez w i ek i system wartoś-

8 8 Tamże, s. 167-172. 
8 7 Tamże, s. 172-177. 



'250 A N N A Z A D R O Z Y Ń S K A 

ciowania nakazujący cenić ponad wszystko życie. Wartość ta nie ozna­
czała t y l ko życia jednego człowieka. Rozciągała się na życie rodziny już 
istniejącej i mających narodzić się kiedyś dzieci. Ze względu na takie 
rozumienie życia ustalono kolejność śmierci w przypadkach na j t rudn i e j ­
szych. Było to samotne odchodzenie w śniegową pustynię, oddawanie j e j 
najmłodszych, potem starszych, a czasem wszystkich dzieci, by wreszcie 
pod przemożnym naporem głodu ulec całkowicie lub zachować chociażby 
tego, który może na nowo dać życie i nnym. By móc się nie poddać 
Eskimosi musie l i utrzymywać kontakty z i n n y m i sobie podobnymi. M u ­
sie l i wspólnie ocalać gasnące płomyki poszczególnych istnień. Dlatego 
najważniejsza stawała się więź między ludźmi przezwyciężająca waśnie, 
ambicje i chęć posiadania. By istniało życie, potrzebna była współpraca. 
Ona to dawała możliwość zdobycia umiejętności łowieckich, tropic ie lskich 
i wykorzystania wszystkiego, co dawała przyroda. Ty lko ten rozgałę­
ziony na wie lk ie połacie śnieżnych pustyń system wzajemnych powiązań 
i zabezpieczeń pozwalał człowiekowi mieć nadzieję. Ty lko dzieci, z t r u ­
dem utrzymywane przy życiu (a zabijane, gdy o t y m życiu nie mogło 
być mowy, po to, by mogły narodzić się inne w lepszej dla człowieka sy­
tuacji ) pozwalały dorosłym mieć szansę przetrwania do późnej starości. 
Skupiano więc wszystkie siły, by utworzyć ten niezbędny krąg bl iskich, 
zaprzyjaźnionych, spowinowaconych spokrewnionych ludz i 

Przedstawiłam t u jedynie pierwsze, najbardziej podstawowe zasady 
rzeczywistej k lasy f ikac j i ludz i wśród Inu i t . Miały one ścisły związek 
z ich systemem wartościowania odnoszącym się do dostrzegalnego świa­
ta. Ten jednak system był nierozerwalną częścią w całości światopoglądu 
ujmującego wyobrażalny i przeczuwany wymia r wszechświata. Trzeba 
sądzić, że świat realny został podporządkowany regułom wynikającym 
z konst rukc j i wyobrażeń o domniemanej całości istnienia. Jeżeli docie­
r amy czasem do znaków tajemnego języka magi i czy mitów, zobowiązuje 
to nas do poszukiwań reguł łączących zapewne k i l k a wymiarów myśli 
człowieka. Przyroda stworzyła m u t y lko realną siatkę możliwości i ogra­
niczeń, w której musiał utworzyć subiektywny układ k lasy f ikac j i otocze­
nia, ale również i wszechświata, którego się domyślał. W przypadku 
Eskimosów można domniemywać, że dwuczłonowy podział r oku wprowa­
dzający dwa sposoby współistnienia ludz i znajdzie swój odpowiednik 
w k lasy f ikac j i bytów świata ponadzmysłowego. Inne podstawowe kategorie 
podziałów (subiektywne i obiektywne) pow inny również mieć odzwier­
ciedlenie w klasyf ikac j i poszczególnych systemów światopoglądu ludz i 
z arktycznej k ra iny . Ta jednak sfera k u l t u r y wymaga szczególnie pre­
cyzyjnych studiów, choć nie zawsze synteza zachwyca wyobraźnię ba­
dacza. 



Z A S A D Y E S K I M O S K I E G O S Y S T E M U K L A S Y F I K A C J I L U D Z I 251 

A n n a Zadrozynska 

I 
• P R I N C I P L E S O F T H E S Y S T E M 

O F C L A S S I F Y I N G P E O P L E A M O N G T H E E S K I M O S 

S u m m a r y 

Despite some differences the culture of var ious E s k i m o groups c a n be treated 
as one. O n the basis of avai lab le mater ia l , it is possible to i l lustrate roughly how 

.their culture reflects a isystem at c lassyfing people according to their closeness 
along the b i na ry categorization: f r iendly — alien. T h e E sk imos know severa l 
ways of "w inn ing people" and br inging them closer to oneself — a l l this for 
reasons of mutua l security and better work. 

Th i s is done b y proper ly operating the m a i n division in a society, i. e. that 
between the sexes . I t differentiates the society but at the same time it makes 
it a whole as both groups complement each other. I t br ings about marr iage c o n ­
tracts and non -mar i t a l sexual re lat ions forming special bonds. T h e latter are 
part icu lar ly important i n the A r c t i c sience they help to enlarge the c i rc le of 
people who r e m a i n in contact and cooperation. 

Sex based pr inciple of creating closeness is real ized i n the following forms: 
— non -mar i ta l sexua l relations( especial ly between those entit led by custom, r e ­
maining under the control of famil ies of the couple concerned and mediat ing 
conflicts between the famil ies; 
— a practice between befriended m e n to s h a r e wives, expecia l ly w h e n it is 
a matter of s u r v i v a l dur ing difficult or long journeys ; 
— exchange of w ives between men of a long established fr iendship fostered by 
partnership; 
— r i tua l exchange of women during the shaman- led rites of re -creat ion of l ife; 
— games of "putt ing out of the l ight", psychotherapeutic i n character and sup ­
posedly originating from common rites meant to re -create life. 

A second system of creating fr iendliness makes use of a broadly understood 
k insh ip : 
— proper k insh ip and aff inity ties; 
— adoption of ch i l d r en ; 
— a quas i -k indship result ing from the exchange of wives and bringing chi ldren 
of both famil ies into a special re lat ionship. 

Another sys tem is based on the exchange of gifts and includes partnership 
in work, var ious exchanges, festivities and rites. I t is considered to be a specific 
E s k i m o sign of fr iendship and cooperation w h i c h is bui lt up through exchanges 
and meetings over a period of years. 


