Lud, t. 85, 2001

RAFAL BESZTERDA
Instytut Archeologii i Etnologii PAN
Poznafi

DZIALALNOSC BRACI MORAWSKICH
W POLNOCNYCH INDIACH

Artykul' jest proba odpowiedzi na pytanie, czy Morawianie? jako zgroma-
dzenie chrzescijanskie cechowali si¢ swoistymi warto$ciami, skoro jako pierwsi
w$rdd kosciotéw protestanckich podjeli si¢ prowadzenia misji wérdd innowier-
cow. Sprobujg zatem okreéli¢ specyficzne zasady zycia Morawian, ktére po-
zwalaty Braciom znosi¢ trudy prekursorskiej pracy misyjnej. Przedstawig réw-
niez stosowane przez Morawian sposoby prowadzenia ewangelizacji wéréd
ludéw pogranicza indyjsko-tybetanskiego, aby w podsumowaniu oméwié zmia-
ny kulturowe spowodowane przez Morawian na obszarze ich dziatalnosci ewan-
gelizacyjnej, 1 wskazac te, ktore daja sig zidentyfikowac wspotczesnie.

1. Charakterystyka KoS$ciola Morawskiego

Analiza genezy i zalozen Ko$ciola Morawskiego pozwala scharakteryzowa¢
zbidr cech, ktore stanowity fundament jego pracy misyjnej. Bracia Morawscy
to przedstawiciele radykalnego ruchu odnowy Ko$ciola rzymskiego, zainspiro-
wanego przez Jana Husa. Zalozycielem wspélnoty byt Rehot Kraj&i (1458 rok).
Ich doktryna opierala sig wylacznie na nauce Chrystusa zawartej w Nowym
Testamencie. Podstawowymi kwestiami w sporze z ko$ciolem rzymskim byly:
sprzedaz odpustéw, potrzeba gloszenia Ewangelii w jgzykach narodowych,
udzielanie komunii pod obiema postaciami, a takze nieomylno$¢ papieza
w sytuacji, gdy jego wypowiedzi sg sprzeczne z tekstem Biblii. Znaczacymi

! Temat ten zostat opracowany w ramach grantu finansowanego przez Research Support Sche-
me of the Open Society Foundation, nr 895/1999, pt.: Moravian Missions in the Himalaya.

2 W historii funkcjonujg rézne nazwy wspélnoty. Najczgstsze w polskiej literaturze sa: Bracia
Czescy i Bracia Morawscy. Ale najwczesniejsza nazwag wiasna jest Bratii Zakona Kristova, prze-
ksztalcong na przelomie XV i XVI w. w Bratrska Jednota (pbZniej na obszarach dalszych osiedlen
— Unitas Fratrum, Unity of Brethren, United Moravian Church). Byli tez nazywani, giéwnie przez
swych przeciwnikow ideologicznych, pikardami lub waldensami. W niniejszym tekscie uzywam
nazw Bracia Morawscy, Morawianie i Kosciél Morawski jako najblizszych polskiej tradycji pi-
$mienniczej.



120

cechami Braci Czeskich bylo przestrzeganie skrajnego ubdstwa i réwnosci spo-
fecznej. Cala historia Morawian $wiadczy o tym, ze radykalizm tego ruchu budzit
wrogo$¢ innych koscioléw instytucjonalnych. Po latach prze§ladowan i przy-
musowych przesiedleniach Bracia Czescy musieli uchodzi¢ z katolickich Mo-
raw. W 1721 roku znalezli ostateczne miejsce osiedlenia w saksonskich do-
brach ksigcia Nicholasa Ludwiga von Zinzendorfa. Ksiazg, ktoéry wkrétce
zrezygnowat z zycia politycznego i objal przewodnictwo nad wspdlnota,
byl prawnikiem i teologiem, absolwentem Uniwersytetow w Wittenberdze
i w Halle. W ksztaltowaniu pogladéw religijnych ksigcia wielka role odegrat
jego ojciec chrzestny — Philipp Jacob Spener, twérca pietyzmu. Ruch ten, dos¢
popularny w Saksonii od kofica XVII wieku, charakteryzowal si¢ pojmowa-
niem poboznosci i stuzby bozej jako ,,nakazu serca”, kfadl nacisk na prostoli-
nijno$¢ wierzacych i ich przymioty etyczne, a takze, co by¢ moze najwazniej-
sze w odniesieniu do omawianego tematu, konieczno$¢ czynnej pomocy bliz-
nim i szerzenia chrzescijanstwa. Gloszona przez Braci Morawskich potrzeba
moralnej nieskazitelnosci i gigbokiej pobozno$ci, rozwijanej poprzez wewngtrz-
na pracg duchowa, byla zatem bliska religijnej postawie ksigcia Zinzendorfa.
Ksiazg nie tylko wspierat ich finansowo, ale rowniez przez lata byl ich ducho-
wym przywodca.

Analiza archiwaliow® dotyczacych funkcjonowania wspélnoty pozwala wy-
réznié zasadnicze cechy Morawian. Sa to przede wszystkim: niezalezno$¢ swia-
topogladowa, na tyle silnie odczuwana, Ze nie zmienily jej nawet lata przesla-
dowan; przekonanie o potrzebie czynnego realizowania swych pogladéw reli-
gijnych w stuzbie bliZzniemu; radykalizm w zachowywaniu ideatéw moralnych
i postulat doskonalenia si¢ poprzez nieustajacg prac¢ duchowa. Mozna zalo-
zy¢, ze to wilasnie tak okres$lone cechy spowodowaly, ze Bracia Morawscy nie
tylko przetrwali jako wspolnota wyznaniowa, ale w dodatku udalo im sig stwo-
rzy¢ silne os$rodki poza Europa.

Juz w 1732 roku Morawianie rozpoczgli swa pierwsza misjg®. Przedsigwzig-
cie to bylo rownoczes$nie pionierskim dziataniem misyjnym prowadzonym przez
kosciét protestancki. Do potowy XVIII wieku misjonarze z Herrnhut znalezli
sig¢ na Grenlandii, wéréd Indian Ameryki Péinocnej i w Indiach. Na terenie
Ameryki Pélnocnej to wlasnie Morawianie ochrzcili braci Wesleyow, pézniej-
szych zalozycieli Kosciota Metodystow. W trakcie kolejnych kilkudziesigciu
lat Bracia Morawscy ustanowili dodatkowo stacje misyjne na obszarze Afryki
1 Australii. Wspolczes$nie szacuje sig, ze Braci Morawskich jest na §wiecie okolo
300 tysigcy, z czego 2/3 w krajach misyjnych (Wisniowski, 1985, s. 993).

# Studia nad archiwaliami i literatura morawianskg prowadzitem w latach 1999-2001 w Archiv
der Briider Unitdt w Herrnhut i Vélkerkundemuseum w Dreznie.

* Pierwszym obszarem misyjnym Morawian stala si¢ wyspa $w. Tomasza, nalezaca do archipe-
lagu Wysp Dziewiczych, na wschéd od Puerto Rico.



121

Dzigki do$wiadczeniom zdobytym podczas prowadzenia pierwszych misji
Koéciol Morawski zwrécit baczng uwagg na wlasciwe przygotowanie kandy-
datéw do pracy w stacjach misyjnych. Wladze Kosciola Morawskiego zdecy-
dowaly, by kandydaci do stuzby misyjnej przechodzili kilkuletnie studia przy-
gotowawcze, poprzedzajace wyjazd (zdobywali oni wowczas niezbgdng znajo-
mo$¢ lokalnych jezykdw oraz pozadane ze wzglgdu na dobro misji wyksztalcenie
politechniczne badz medyczne). Za bardzo wazne uznano ponadto, by precy-
zyjnie okres§li¢ zamiary Morawian i ich stosunek do wladz kolonialnych na
obszarze misyjnym. Przewidywano, ze misjonarze predzej czy pdzniej stang
wobec podstawowego dylematu lojalnosci: rzad kolonialny czy poganie. Dla-
tego tez juz w 1741 roku ogloszono oficjalny tekst deklaracji 4 Candid Decla-
ration of the Church Known by the Name of the Unitas Fratrum, Relative to
Their Labour Among the Heathen®, ktéra precyzowata cele dzialan misyjnych
prowadzonych przez Braci Morawskich, a nastgpnie w 1778 roku drugi doku-
ment: An Account of the Manner in Which the Protestant Church of the Unitas
Fratrum, or United Brethren, Preach the Gospel, and Carry on Their Missions
Among the Heathen®. Zawarto w nich bardzo szczegélowe okreslenie celow
dzialan Morawian na obszarach misyjnych. Owe dokumenty gwarantowaty
przede wszystkim lojalno$¢ misjonarzy wobec wladz kolonialnych. Na wielu
tych obszarach Bracia mieli bowiem do czynienia z niewolnikami, ktérzy po-
chodzili z rdzennej ludnosci danego obszaru lub tez byli sprowadzeni z innych
terendow’.

2. Poczatki misji w Indiach

Celem morawianskich dziatan misyjnych staly si¢ ludy uznawane 6wcze-
$nie za najbardziej zacofane, ktdre nie miaty wezesniej kontaktu z misjonarza-
mi jakiegokolwiek kosciofa. Jednym z takich ludéw byli Kalmucy, zamieszku-
jacy okolice Sarepty (dzisiejsza dziclnica Wolgogradu), wéréd ktérych Mora-
wianie prowadzili misje na przetomie XVIII 1 XIX wicku. Ponad dziesigcioletnie

* Otwarta deklaracja Ko$ciota znanego pod nazwg Unitas Fratrum, w zwiazku z jego misjami
posrod pogan.

® Przedstawienie sposobu, w ktory Kosciot protestancki Unitas Fratrum, zwany tez United Bre-
thren, niesie Dobrg Nowing i prowadzi swoje misje wéréd pogan.

" Nalezy pamiegtaé, ze na obszarze wielu misji funkejonowato prawo nakazujace wlascicielom
uwalnianie ochrzczonych niewolnikéw. Tym samym wiasciciele, w najlepszym przypadku, nie byli
zainteresowani wspomaganiem misjonarzy. Podobnie rzecz si¢ miala z o§wiatg wéréd niewolni-
kéw. Na ogot whasciciele uwazali, iz im niewolnicy sa mniej wyksztalceni, tym latwiej utrzyma¢
ich w ryzach. Szkoly dla niewolnikow, proponowane przez Morawian mogly doprowadzi¢ do bun-
tow. Dlatego tez Morawianie opowiedzieli sig jednoznacznie za utrzymaniem niewolnictwa, zgod-
nego wedtug nich z Prawem Bozym, ale réwnoczesnie namawiali- wiadcicieli, by ci zgadzali si¢ na
ksztalcenie niewolnikow, poniewaz tylko w ten sposdb beda dysponowali $wiadomg sila robocza,
zdolna zrozumie¢ intencje ich wladciciela.




122

prace misjonarskie nie przynioslty wowczas zadnych wynikéw i wiladze Ko-
Sciola Morawskiego zdecydowaty o poniechaniu tej misji (Bray, 1992, s. 369).

W polowie XIX wieku Kosciét Morawianski powrécit do idei ewangelizo-
wania buddyjskich Katmukoéw. Do podjgcia tej dziatalnosci zostali wyznaczeni
August Wilhelm Heyde i Eduard Pagell. Obaj zdazyli przed wyjazdem opano-
wac jezyk mongolski i ukonficzy¢ studia medyczne w Berlinie. Najkrétsza dro-
ga do Mongolii, okupowanej 6wczesnie przez Chiny, wiodla przez Rosje, ale
ta odmoéwita misjonarzom prawa przejazdu przez swoje terytorium. Zdecydo-
wano sig zatem dotrze¢ do Mongolii od potudnia, przez Indie. Wymienieni wy-
zej Bracia dotarli do Kalkuty 23 listopada 1853 roku i ta data rozpoczyna mo-
rawianska histori¢ w Indiach. Nastgpny rok misjonarze pos$wiecili na studia
nad jezykiem tybetafiskim, sadzac, ze w koncu uda im si¢ przedosta¢ do Mon-
golii przez Tybet®.

Morawianie zamierzali poczatkowo ewangelizowa¢ Mongoloéw. Nie precy-
zowali, jaka grupg tej spotecznosci mieli na mysli (6wczesna nauka nie znala
pojgcia grup czy mniejszosci etnicznych). W tym celu chcieli dotrze¢ do Mon-
golii. Z uwagi na niemozliwo$§¢ dotarcia do Tybetu postanowili pozosta¢ na
pograniczu indyjsko-tybetanskim, majac nadzieje, ze kiedy$ rzad Tybetu
w Lhasie zezwoli im na ewangelizowanie tego kraju. W 1857 roku A. W. Hey-
de i E. Pagell zalozyli wraz z H. A. Jaeschke pierwsza, stala stacjg misyjna we
wsi Kyelong (Lahul), przez ktéra prowadzit wazny szlak handlowy® faczacy

8 W tym celu zbierali wiadomos$ci na temat sposobow przejscia przez Tybet, wypytujac podréz-
nych, ktérzy w celach handlowych badz jako patnicy docierali do Ladakhu. Przed namiotem Braci
w Leh gromadzity sig grupy 0s6b, ktdre z zaciekawieniem sig im przygladaly, a niektore z nich byly
przez nich zapraszane do namiotu. Jedna z nich byt ... stuga Dalaj Lamy z Lhasy (lub z H'Lassy),
kupiec, ktéry zajmowal si¢ handlem tatarska (Tartar) herbata w imieniu swojego duchowego wiadcy.
Diugo z nami rozmawial, a jego opis drogi do Lhasy zgadzal si¢ z wyznaniami innych, Czgsto zdarza sig
na tej drodze, Ze podrézni sa atakowani i okradani przez rabusiow, ktorzy bandami liczacymi po 30 Jub
40 os6b niepokoja tg droge. (...) Jak zwykle prowadzili$my nasze dociekania na temat Mongotéw. Do-
wiedzieliSmy sig, Ze dotarcie do pierwszych osiedli Mongolow, ktdre znajduja sig na polnocny wschod
od Leh, zabraloby nam trzy tygodnie. W tym samym czasie (dotarlibySmy — R.B.)
z Yarkandu. W Ladakhu nie znaleZli$my jednak nikogo, kto potrafilby méwi¢ czy pisac po mongolsku.
Zanim opusciliémy Leh, dokonali$my réznych zakupéw. Na sytuacig, w ktérej wolno byloby nam prze-
kroczy¢ chinska granice, kazdy z nas naby! czerwony ubidr lamy” (,,Periodical Accounts...”, 1858,
s. 41-42, vol XXII). Bracia A. W. Heyde i E. Pagell zdecydowali, Zeby sig rozdzieli¢ i w pojedynkg
szukaé sposobOw przedostania sig na terytorium Tybetu. Fragment raportu E. Pagella z 28 wrzeénia
1855 roku przedstawia tg sytuacije: ,,...trzeciego dnia doszliSmy do ostatniej wsi na terytorium Lada-
khu i nastgpnego dnia przekroczyli$my granicg i wkroczyliSmy do Tsotso, prowingji chifiskiego Tybe-
tu. (...) Pozwolono nam dojéé tak daleko (do Akse, trzy dni drogi od Lanak w Ladakhu — R.B.) bez
najmniejszych przeszkéd. Lecz na moje zapytanie o prowiant na wlasny uzytek i trochg paszy dla
jakéw (...}, nikt nie cheial ich sprzeda¢ ani darowaé. Zapewnili mnie jednak, Ze wszystko, czego mi
potrzeba, otrzymam w nastepnej osadzie. Doszli$my do tego miejsca po dwudniowym marszu. Bylo
ono wigksze niz poprzednie (Akse — R.B.). Starannie ufortyfikowany posterunek graniczny, jednak
bez zbrojnej zatogi (...). Kazali nam zawrocic”. (,,Periodical Accounts”, 1858, s. 85-86).

® Podstawowymi przedmiotami handlu Indii z Tybetem byly: ryz, zboza, wyroby skérzane
i metalowe, odziez bawelniana, a takze bizuteria mosigzna i srebrna, za co w zamian przywozono
do Indii: boraks, s6l, herbate, welne i Zywy inwentarz, gltéwnie jaki.



123

Lahul z Ladakhiem i Kaszmirem, a generalnie Indie z Tybetem (Bray, 1992,
s. 369). Misja w Kyelongu (1857-1940), jak i wszystkie pozostale, zostata zlo-
kalizowana w miejscach duzego, okresowego ruchu karawanowego.

Podczas kilku pierwszych lat pobytu w péinocnych Indiach Bracia przeko-
nali sig, ze 6w upragniony wjazd do Tybetu szybko nie nastapi, a ewangeliza-
cja Tybetu bedzie musiata odbywac sig bez ich obecnosci, za pomoca chrzesci-
janskich pism thumaczonych na miejscowe jgzyki. W tak niejasnej sytuacji
postanowili skoncentrowacé si¢ na nauce jezyka tybetafiskiego i dialektow po-
krewnych, ktérych znajomos¢ miata przygotowac ich do dzialalno$ci misyjne;.
Morawianie uwazali, iz nalezy rownolegle ewangelizowaé Tybetanczykow za-
mieszkujacych na terenie Indii i Tybetaficzykéw w ich wlasnej ojczyznie. Za-
znaczy¢ nalezy, ze okreslenie ,, Tybetanczycy” uzywane bylo przez Morawian
w znacznie szerszym zakresie, niz to ma miejsce obecnie. Pogranicze indyj-
sko—tybetanskie zamieszkiwalo kilkaset grup etnicznych, z ktorych duza czgsé
niewiele miata wspélnego z Tybetaficzykami poza jezykiem.

Ogotem do konca XIX wieku Morawianie zalozyli na obszarze indyjskiego
Zachodniego Tybetu 6 stacji: Kyelong w Lahulu (1857-1940); Pooh w Kin-
naurze (1865-1923); Leh w Ladakhu (1885); Khalatse w Ladakhu (1899-
—-1940); Simla (1899~1905) i Chini w Kinnaurze (1900-1906). Sposréd wy-
mienionych pozostata czynna jedynie stacja w Leh, ktoéra od chwili powstania
byla stacja centralna, koordynujaca dziatania Morawian na omawianym obsza-
rze (Schulze, 1932, s. 545). Nalezy jedynie dodaé, ze Morawianie prowadza
obecnie drugg stacj¢ na obszarze stanu Uttar Prade$ (w Rajpur k/Dehra Dun),
ktéra powstala w 1966 roku dla uchodzcow tybetanskich osiedlonych na tym
terenie'®.

3. Prace tlumaczeniowe na jezyki pogranicza indyjsko—tybetanskiego

Jednym z podstawowych sposobéw ewangelizacji stosowanym przez mora-
wianiskich misjonarzy bylo przygotowanie tlumaczen tekstow chrzescijanskich,
przede wszystkim Biblii. Wybér jezyka tych ttumaczen byl dla misjonarzy spra-
wa zasadnicza. Na terenie prowincji himalajskiej funkcjonowato kilka podsta-
wowych jezykow i kilkadziesiat dialektow. Wybér jezyka ttumaczen byt zatem
jednoznacznym okres$leniem grupy, do ktorej skierowywano Dobra Nowing.
Byly to decyzje o bardzo ztozonym charakterze.

Rejon, w ktory przybyli Bracia, byt takze wyjatkowy z zupelnie innego po-
wodu. Rdzenni mieszkancy mieli za sobg bagaz kilku tysigcy lat cywilizacji
i niezmiernie bogata literature religijng. Wielu mieszkancoéw potrafilo czytac.

¢ Stacja w Rajpur nazwana Morawian Institute prowadzi jedynie dziatalno$é edukacyjna, dla-
tego tez pomijam ja w kontekscie omawianych zjawisk historycznych.




124

Ten stan rzeczy determinowat sposoby dziatania Braci. Nalezalo, oprécz opa-
nowania lokalnych jezykéw, poznaé takze miejscowe dziedzictwo kulturowe,
by méc polemizowa¢ z warto§ciami, ktére ono ze soba niosto. Ponadto jezyki
i dialekty, z ktorymi zetkngli sig Morawianie byly w wigkszoéci nieznane
w Europie. Nie istnialy tym samym zadne opracowania ich gramatyk, stownic-
twa itd. Wszystko to nalezatlo wykona¢ na miejscu i to jak najszybcie;.

Kiedy zdecydowano sig na lokalizacjg pierwszej stacji misyjnej w Kyelon-
gu, Morawianie dysponowali juz sporym zasobem tekstow chrze$cijanskich
w jezyku tybetanskim. Byla to sytuacja wyjatkowa na tle innych misji chrze-
Scijanskich na §wiecie. Tlumaczenia fragmentéw NT'', pism kaznodziejskich
i psalmoéw istniaty bowiem, zanim pojawit si¢ pierwszy lokalny kandydat do
chrztu. Z pewnoscia ten stan rzeczy byl czg§ciowo spowodowany §wiadomo-
$cig misjonarzy, ze w ewangelizacji Tybetu by¢ moze beda musiaty wystarczyé
teksty, ktore réznymi drogami nalezy dostarczy¢ w glab Tybetu. Taka forma
ewangelizacji miata swdj poczatek wlasnie na omawianym terenie pogranicza
indyjsko-tybetanskiego'?.

3.1 Trudnosci w wyborze jgzyka ttumaczenia Biblii

H. A. Jaeschke optowat za tym, by Bibli¢ thumaczy¢ na klasyczny jgzyk
tybetanski (chos—skad), uzywany w tekstach drukowanych i w sytuacjach tak
oficjalnych jak np. etykieta dworska. Podstawa takiej wiasnie decyzji byta
najprawdopodobniej $wiadomo$é powagi zamierzonego przekladu i ch¢é, by
znajacy ten jezyk przyjeli tlumaczenie Biblii w taki sposdb, na jaki zastuguje
tekst objawiony. W jezyku chos—skad istnialy precyzyjne okreslenia religijne,
ktére byty niezbgdne dla adekwatno$ci ttumaczenia. Jest to tez jedyny jezyk,
ktéry swoim zasiggiem obejmuje nie tylko Tybet, ale i znaczne obszary pot-
nocnych Indii, Nepalu i Bhutanu. Taki wyb6r jgzyka ttumaczenia wydawat si¢
zatem oczywisty. Wkrétce okazato sig, ze aczkolwiek chos—skad zawieral stow-
nictwo zwiazane z duchowos$cia, to byto ono odpowiednie w odniesieniu do
niuanséw buddyzmu i nie pozwalalo na uzycie tych znaczen dla senséw wyni-
kajacych z Biblii. Poza tym im diuzej Bracia przebywali w Indiach, tym bar-
dziej przekonywali sig, jak bardzo ograniczony byt odbior tekstow zapisanych
w oficjalnym jezyku tybetanskim. Przypuszcza¢ mozna, Ze na poczatku im to
nie przeszkadzato, gdyz sadzili, ze bgda szerzy¢ chrzescijanstwo wsrod wyso-

"NT - skrot od Nowy Testament, ktdrego uzywam w catym artykule.

12 Wiele z tych pism nie zachowato si¢ w Europie, chociaz Bracia byli zobowiazani przesyla¢ do
Herrnhut i Londynu ich kopie. Poszukiwanie tych tekstow na terenie péinocnych Indii mogloby
przynie$é efekty, bowiem buddyjskie biblioteki klasztorne nie miaty zwyczaju niszczy¢ jakiegokol-
wiek druku, jesli dotyczyt on spraw religii. Takie znaleziska, szczeg6lnie traktaty teologiczne, sta-
nowilyby wyjatkowo ciekawy materiat do studiéw nad 6wcezesnym stanem np. teologii poréwnaw-
czej.



125

ko urodzonych grup spotecznych. Wyksztalcona elita mogla przyjaé jedynie
Biblig w jezyku chos—skad. Jakiekolwiek zmiany dokonane w tym jezyku na
rzecz potocznosci sformutowan lub dialektycznosci bytyby przez te grupeg wi-
dziane jako rezultat brakéw w wyksztalceniu misjonarzy. W konsekwencji eli-
ty moglyby potraktowaé Biblig jako tekst niegodny uwagi. Ten plan jednak
bardzo szybko sig zatamal. Wyksztalcona czg$¢ spoleczefistwa cheiala co prawda
na temat Biblii dyskutowac, ale szanse ich nawrécenia na chrze$cijanstwo byty
niewielkie. Wigkszych mozliwosci zaczgto upatrywaé wérdd ,,prostego ludu”.
Ta grupa spoleczna najczgéciej nie potrafila czytaé i dostgpne juz w thumacze-
niach fragmenty Biblii staly si¢ w wigkszej czg$ci bezuzyteczne. Bracia odczy-
tywali fragmenty Biblii podczas kazan, ktéry to zwyczaj pomagal weryfikowaé
adekwatno$¢ dokonanych thumaczen. I okazalo sig, ze stuchacze nie rozumieli
zawitego chos—skad. Nalezato przettumaczy¢ Pismo $w. na potoczny tybetaf-
ski (phal-skad) lub wprost na lokalne j¢zyki i dialekty, nawet jesli miatoby to
wywola¢ opinig, ze Morawianie sa nieukami. Zapis tekstu Biblii w potocznym
tybetanskim nidst ze sobg jednak niebezpieczenstwo wprowadzania do niego
dialektyzméw, ktore czynity go zrozumiatym na znacznie bardziej ograniczo-
nym terytorium niz przekiadu w klasycznym chos—skad. Kolejnym problemem
byt fakt, iz ré6znorodne dialekty, ktorymi postugiwata si¢ ludno$¢ na obszarach
misji, najczesciej nie mialy wyksztalconej formy zapisu. Pozostawaty jezyka-
mi komunikacji werbalnej i to w dodatku bardzo ograniczonej w sensie teryto-
rium i liczebnosci uzytkownikéw. Kompromisowym rozwigzaniem przyjetym
przez Morawian byla rownolegla praca nad ttumaczeniem calosci Biblii na
klasyczny tybetanski (by mogta by¢ rozumiana na jak najwigkszym obszarze),
i cze$ciowe tlumaczenia Nowego Testamentu na poszczegélne jezyki i dialek-
ty, by mozna bylo przestanie tego tekstu upowszechnia¢ lokalnie.

Prace nad przekladami poszczegoélnych ksiag na chos—-skad rozpoczal
H. A. Jaeschke w rok od przybycia do Indii (1854). Byt on $§wiadomy, Ze aby
tekst Biblii mog!t byé ostatecznie zaakceptowany do druku, Morawianie musza
uzyska¢ pomoc wyksztatconych, rdzennych Tybetafczykéw w jego ostatecz-
nym zredagowaniu. Lokalni pomocnicy powinni réwnoczes$nie dogl¢bnie znac
chrze$cijafistwo, a na tak przygotowang kadrg bgdzie trzeba poczekaé przynaj-
mniej 10 lat (Bray, 1990, s. 68).

Jaeschke uzywat jako podstawy do tlumaczenia greckiej wersji Biblii. Nie-
przekiadalnos¢ greckich termindéw na tybetanski spowodowala, ze nie bylo to
w peini udane tlumaczenie. Samo znalezienie tybetanskich odpowiednikéw
poje¢ fundamentalnych dla chrze$cijanstwa zabralo mu kilka lat. WeZmy na
przyktad stowo podstawowe: Bog. W przypadku Biblii mongolskiej uzyto jako
rownowaznika stowa: Buddha. Jaeschke rozwazal jeszcze uzycie stowa lha,
ktore odnosito sie do réznorodnych istnien duchowej natury. Wybrat ostatecz-
nie okreslenie dkon-mchog — ,,Najdrozszy”. Inne pojecia sprawialy innego typu
problemy, poniewaz brak bylo na terenie zachodnich Himalajéw podobnych




126

»obiektéw”. Tak miata si¢ sprawa ze stowem: krzyz. Jaeschke uzyl tu jako
zamiennika pojgciowego stow — brkyang-shing (drzewo rozciagniecia). Okre-
$lenie tybetafiskie odnosito si¢ co prawda do drewnianej ramy na ktérej
w Tybecie rozciagano ztoczynicg. Czyniono to jednak w pozycji poziome;j i le-
zacemu skazafcowi wylewano na piersi goracy wosk. Z pewnoscig jednak ta-
kie okreslenie byto czytelnikom tybetanskiej Biblii blizsze niz zupetie obcy
kulturowo krzyz. Podobne watpliwoéci budzita w Jaeschkem transpozycja kul-
turowa stow: oliwa, oliwki, drzewo oliwne. Kwestia zostala w tym przypadku
rozwigzana poprzez znalezienie dziko rosngcych odmian oliwek w Sikkimie
(Bray, 1990, s. 69). Pozwolito to zastosowac¢ dialektologiczng nazwe, aczkolwiek
prawie nieznana poza niewielkim obszarem wschodnich Himalajéw. Mozna
sobie wyobrazi¢, iz mnogo$é tego typu klopotéw sprawial ttumaczowi brak
wystgpowania na omawianym obszarze wielu gatunkéw zwierzat i roslin wy-
mienianych w Pi$mie, a takZe na przyklad odniesien do prawa zydowskiego.

Jaeschke po 10 latach pracy misyjnej powrocit do Herrnhut. W chwili wy-
jazdu (1867 rok) NT byt przez niego w wiekszej czesci przettumaczony. Przed
smiercia Jaeschkego w 1883 roku praca ta zostala ukonczona. Pierwsze wyda-
nie czterech Ewangelii w jgzyku tybetanskim ukazato sig¢ w 1883 roku,
a pozostatych Ksiag w dwa lata pdzniej. Druku dokonano w Berlinie na zlece-
nie British and Foreign Bible Society.

Po kilku latach Brytyjskie i Zagraniczne Towarzystwo Biblijne w Londynie
zazadato weryfikacji thumaczenia tekstu, ktérej dokonal W. A. Heyde. Nieznacz-
nie poprawiona wersja NT ukazala sig w 1903 roku. Zaraz po druku Ewangelii
ich tekst zostal wystany do poszczeg6lnych misji w Ladakhu i Lahulu, a nawet
do odleglych czgsci wschodnich Himalajéw. Przez prawie 80 nastgpnych lat
nie powstalo doskonalsze tlumaczenie niz autorstwa Jaeschkego. Dopiero Pierre
Vittoz w latach 50. XX wieku przygotowat trzecie juz wydanie NT, ktére znacz-
nie odbiegalo od pierwowzoru. Jednakze i on powotywatl si¢ w swojej kore-
spondencji z wladzami w Londynie na genialne rozwigzania pojgciowe zasto-
sowane przez Jaeschkego w jego tlumaczeniu.

3.2. Praca nad tlumaczeniem Starego Testamentu

Uwagi odno$nie do ttumaczenia ST'® poczynil jeszcze sam Jaeschke, ale
jako pierwszy podjal sig tej pracy F. Redslob przy wspéipracy W. A. Heydego
i Nathanaela. W tym miejscu podkre§li¢ trzeba, ze ostatni z wymienionych przed
przyjeciem chrztu (luty 1872 roku) byl mnichem w jednym z klasztorow
w Lhasie. Pierwsze ksiggi ST (Rdz i Wj) zostaly wydrukowane w pracowni
morawianskiej w Kyelongu w 1881 roku. Przez kolejne 10 lat Redslob przettu-

13 8T — skrét od Stary Testament, ktérego uZywam w calym artykule.



127

maczy! ksiggi od Rodzaju do Jozuego. Po $mierci Redsloba w 1891 roku prace
kontynuowat A. H. Francke (Leh) przy pomocy Haydego (Kyelong), Th. Schre-
ve’a (Pooh), S. Ribbacha (Leh) i K. Fichtnera (Simla). Swoj niebagatelny udziat
w thumaczeniu mieli tez miejscowi pomocnicy Zodpa, J. Gergan, Dschor (Djor)
Puntsog (Jacob) i Samuel Joldan. Towarzystwo Biblijne w Berlinie wydato
poprawiong wersjg¢ ksiag Rodzaju i Wyjécia w 1905 roku, Kaplafiska, Liczb
i Powtorzonego Prawa w 1907 roku, a Jozuego w 1912 roku (Bray, 1990, s. 71).
Po powrocie Franckego do Niemiec w 1910 roku prace nie postgpowaly juz
tak szybko. Ttumaczenia zostaly tez przerwane na kilka lat z powodu I wojny
swiatowej i klopotow zwigzanych z przebywaniem obywateli Rzeszy na tere-
nie brytyjskich Indii. Od 1919 roku prace nad ST nadzorowal J. Gergan, ktory
w migdzyczasie pos$wigcil si¢ studiom poréwnawczym nad kanonicznymi tek-
stami buddyzmu, islamu i chrzescijafistwa. W polowie lat 20. wystat swoj kom-
pletny rekopis thumaczenia ST do akceptacji A. H. Franckemu do Berlina. Franc-
ke chcial sig upewnié, ze tybetanski uzyty przez J. Gergana bedzie zrozumiaty
dla Tybetaniczykow zamieszkatych we wschodniej jego czesci. Wystal rekopis
dalej do sprawdzenia do Kalimpongu. Mijaty lata. Francke umart w 1930 roku,
nie konczac zadania. Sprawdzenie r¢kopisu J. Gergana zostalo powierzone F. Pe-
terowi. Ostatecznie tekst ST byt gotowy do druku w 1934 roku. Jednakze wow-
czas Brytyjskie i Zagraniczne Towarzystwo Biblijne zwlekato z wydaniem.
Powodem byla najprawdopodobniej nikia sprzedaz NT wydanego juz 40 lat
wczesniej (Bray, 1985, s. 210). Pelfen tekst Biblii w jezyku tybetanskim wyda-
ny zostal dopiero w 1948 roku w Lahore.

Dalsza historia tybetanskiej Biblii dotyczyta poprawek do tekstu NT, ktore
poczynili w latach 50. P. Vittoz, ostatni europejski misjonarz morawianski (prze-
bywatl na misji w Leh w latach 1950-1956), i E. T. Puntsog, zig¢ J. Gergana.
Oboje znali klasyczna greke i tybetanski. Pozwolito to na poprawg stylu
J. Gergana, ktory we wcze$niejszej wersji tybetanskiej Biblii przekonat Braci
do zastosowania wielu sformutowan bliskich potocznym wyrazeniom w jezy-
ku ladakhi. To rozwigzanie budzilo zastrzezenia we wschodnim Tybecie i wéroéd
ludno$ci méwiacej po tybetanisku we wschodnich Himalajach indyjskich. Nowa
wersja NT wydana pod koniec lat 50. ma opini¢ klasycznej, wykorzystujace;j
pigkny tybetanski styl i jezyk. Wspolczeéni wyksztalceni Ladakhijczycy prefe-
ruja jednak czytanie Biblii po angielsku lub w urdu.

Towarzystwo Biblijne chcialo doprowadzi¢ do ostatecznego wydania tek-
stu, ktory zadowalalby wszystkie regiony postugujace sig¢ jezykiem tybetan-
skim. Zwolano w tym celu Komitet Przektadu Biblii na Tybetaniski (1956 rok),
ktéry obradowal w Moosoorie (k/Dehra Dun, Uttar Prade§). W jego skladzie
znalezli si¢ 6wczesni znawcy przedmiotu: P. Vittoz — jako przewodniczacy,
E. Phuntsog, M. Griebenow — znawca dialektu Amdo, M. Kraft — znawca
dialektu Kham i G. Tharchin — pochodzacy z Pooh, ochrzczony przez Mora-
wian. Prace nad poprawianiem tlumaczenia catego NT trwaty do 1962 roku.



128

Byly one o tyle skomplikowane, Ze wymiana uwag nastepowata najczgsciej
listownie pomigdzy Moosoorie — Kalimpongiem a Hong Kongiem, w tych
bowiem miejscach rezydowali na stale czlonkowie Komitetu. Wydaniem tej
wersji NT zajgto sig Towarzystwo Biblijne w Indiach. I tak Ewangelia wedhug
$w. Mateusza ukazata si¢ w Bangalore w 1961 roku, $w. Lukasza w 1966 roku,
$w. Marka, §w. Jana i Dzieje Apostolskie w 1968 roku. Cato§¢ NT w najnow-
szej wersji opublikowana zostata w 1970 roku. Uwaza sig, ze ten tekst jest
najlepiej opracowany z dotychczasowych, napisany najbardziej klasycznym
tybetanskim, z najmniejsza ilo$cig uzytych dialektyzmoéw. Jednakze jest to tekst
trudny w opinii lokalnych odbiorcéw, dla ktorych przeciez powstal. Wspoétcze-
sne wersje rozmaitych jezykow tybetanskich, nawet pisane, coraz bardziej bo-
wiem oddalaja sig od klasycznego tybetanskiego.

3.3. Tlumaczenie Biblii na inne jgzyki miejscowe

A. H. Francke przettumaczy! na ladakhi Ewangelig wedlug $§w. Marka. Ta
wersja Ewangelii wedlug §w. Marka, poprawiona przez J. Gergana, ukazata sig
drukiem w Lahore w 1919 roku. Najnowsze jej wydanie ukazato si¢ w Kalku-
cie w 1980 roku. A. W. Heyde przetlumaczyl w latach 80. XIX wieku frag-
menty Ewangelii wediug §w. Marka na dialekty bunan i manchand (mantschad),
ktore stanowily podstawg pozniejszej pracy Franckego. A. H. Francke opraco-
wat (do 1914 roku) kompletne przektady Ewangelii wedlug §w. Marka na trzy
dialekty Lahulu: bunan, manchand (mantschad) i tinan. Wesp6! z Chompelem
rozpoczat takze prace nad tlumaczeniem tej samej Ewangelii na jezyk dard
(Brog—skad), ale nie zdazyt do rozpoczgcia I wojny i w rezultacie nigdy tego
zadania nie dokonczyt. Z kolei J. Bruske, ktory kierowat stacja w Chini (Kin-
naur), przettumaczyt w pierwszej dekadzie XX w. Ewangelig $w. Marka na jezyk
kinnauri (kannauri, kanawari), uzywajac do tego celu znakéw dewanagari.
Obecnie E. Gergan pracuje nad przekfadem NT na dialekt purig (Kargil).

Podkre$li¢ nalezy, ze badania nad lokalnymi jezykami prowadzone przez
Braci, poprzedzajace w naturalny sposob tlumaczenie fragmentéw NT, byly ze
wszech miar pionierskimi. Do dzisiaj stanowig podstawg nauki o tych jezy-
kach, a 6wcze$nie byly pierwszymi doniesieniami o ich istnieniu.

3.4. Inne thumaczenia wykonane przez Morawian

W latach 60. XIX wieku H. A. Jaeschke przettumaczy! na ladakhi lekcjo-
narz morawianski (The Harmony of the Gospel). Po uptywie okolo 50 lat thu-
maczenie Jaeschkego zostalo poprawione przez Braci K. Marxa i E. Shawe’a
i opublikowane w Leh przez A. H. Franckego w zaledwie 20 egzemplarzach
(1907 rok). Jaeschke, Heyde i Francke byli ponadto autorami ttumaczen kate-
chizmu, $piewnikéw oraz roznych tekstéw liturgicznych na jezyk tybetanski



129

1 ladakhi. Morawianie przettumaczyli takze na jezyk tybetanski i ladakhi pod-
reczniki szkolne uzywane przez misjonarzy we wlasnych placéwkach.

Dzigki Morawianom ukazata si¢ tez pierwsza ladakhijska gazeta (miesigcz-
nik, w latach péZnicjszych dwumiesigeznik) w jezyku tybetanskim i ladakhi
(La Dvags Kyi Akhbar), ktéra wydawana byla w Leh od 1904 roku przez
A. H. Franckego. Podstawowa idea autora pomystu byla popularyzacja dru-
kow o tresci §wieckiej (Bray, 1987, s. 59-60). W zasadzie dotychczas wszyst-
kie drukowane lokalnie teksty mialy charakter religijny (buddyjski). Dla za-
znaczenia $wieckiego charakteru pisma wydrukowal gazetg kursywa (u—chen),
z gramatyka i stownictwem mozliwie najbardziej zblizonymi do mowy potocz-
nej. Gazeta nie objgla swym zasiggiem calego Ladakhu. Poczatkowo wydawa-
na byla w nakladzie 150 egzemplarzy, a p6zniej jedynie 60. Podstawowym
problemem byla dystrybucja. Nie mozna bylo w tej sprawie zda¢ sig na pocztg,
ta bowiem nie docierala do wielu odleglych dolin Ladakhu. Francke zatem sam
sprzedawal gazety na bazarze w Leh przedstawicielom danych wsi. W ten spo-
sob kazdy egzemplarz gazety czytany byl przez wiele osob. Istnieja dane po-
twierdzajace, ze gazeta docierala nawet do Tybetu i do samej Lhasy, przekazy-
wana z rak do rak przez kolejnych czytelnikéw (Bray, 1987, s. 60).

A. H. Francke napisal na potrzeby wydawanej przez siebie gazety poemat
po tybetansku o treSci przyblizajacej chrzes$cijanstwo, w ktérym kazdy wers
rozpoczynat sig i konczyt kolejng litera tybetanskiego alfabetu.

4. Podréze ewangelizacyjne

Kolejng formga dzialalnosci ewangelizacyjnej stosowana przez Morawian byty
podrdze, ktdérych podejmowanie byfo koniecznoscig w trudnym wysokogorskim
terenie. Obszar himalajskiej prowincji misyjnej byt bardzo nieréwnomiernie
zaludniony, giéwnie ze wzgledu na uksztaltowanie powierzchni. Male grupy
ludnosci, liczace od kilkudziesigeiu do kilkuset osob, przebywaty w mato do-
stgpnych dolinach i podréze karawanowe byly jedyna forma nawigzania z nimi
kontaktu. Najczg$ciej przy takich okazjach misjonarzom towarzyszyli lokalni
pomocnicy. Shuzyli jako ttumacze, a z biegiem czasu Bracia pozwalali im sa-
modzielnie prowadzi¢ takie podréze ewangelizacyjne. Poprzez te uciazliwe
wedrowki probowano objaé zasiggiem dziatania glownych stacji coraz to wigk-
szy obszar zachodnich Himalajow. Podczas tego typu podrézy organizowano
od lat 90. XIX wieku specjalne pokazy obrazéw o tematyce chrzescijanskiej
z uzyciem laterna magica, jak i kolorowych plansz ukazujacych dzieje biblij-
ne, ktore byly malowane na wzoér thanek. Thanki sg malowidlami o tredci reli-
gijnej zwiazanej z buddyzmem lub religiami synkretycznymi z elementami
buddyzmu. Wykonywane sg najczgsciej w technice olejnej na ptétnie. Trady-
cyjnie sa obszywane drogimi materialami, co tworzy ich swoista ramg. Dajg




130

si¢ z latwoscig rolowac. Ta ostatnia wiasciwos$¢ pozwalala misjonarzom na ich
transport w czasie podrézy misyjnych. Fragmenty NT zapisywano takze na
kamieniach, wzorujac sig na wlasciwych tamtejszym kulturom tzw. kamieniach
manicznych. Kamienie maniczne to odlamki skalne, na ktérych, za pomoca
réznych technik grawerunku, utrwalono fragmenty tekstow sakralnych, inkar-
nacji Boga, budynkéw $wiatynnych itp. Ich ofiarowywanie ma najczgsciej cha-
rakter wotywny. Umieszczane sa w skupiskach, na skraju drég, na skrzyzowa-
niach, na skraju wiosek, na przeleczach gorskich. Zwyczaj ten jest bardzo roz-
powszechniony na obszarach, ktérych dominujaca religia jest buddyzm. Byl to
prekursorski pomyst majacy na celu zainteresowanie nowa religia ludnosci nie
potrafiacej czytaé. Analfabetom gloszono kazania i ukazywano historig Jezusa
za pomocg obrazéw (Bray, 1985, s. 212).

5. Wyniki dzialan ewangelizacyjnych

Morawianie, mimo trudno$ci w pozyskiwaniu nowych chrzedcijan, wobec
kandydatéw nigdy nie obnizali swych wymagan. Ta pryncypialna postawa po-
wodowata, ze grupa konwertytéw byla bardzo nieliczna. Pierwsi dwaj miesz-
kancy Kyelongu zostali ochrzczeni dopiero w 1865 roku (w osiem lat od wy-
budowania tam stacji). Kandydaci musieli wykaza¢ si¢ wysokim poziomem
moralnym, co zobowiazywalo ich m.in. do rezygnacji z wszelkich uroczystosci
»poganskich” organizowanych przez lokalne spolecznosci. Jesli zdecydowali
si¢ na przyjgcie chrztu, wylaczani byli najcz¢sciej ze wspoélnoty lokalne;j.

Podstawowe dane o stanie osobowym konwertytéw przynosza spisy doko-
nane dwukrotnie na terenie calej prowincji himalajskiej, w 1907 1 1930 ro-
ku. Pierwszy wykazal, ze ochrzczonych byto 138 oséb (w tym 56 przystegpu-
jacych do komunii §w.) i 22 kandydatéow do chrztu. Opieckowalo si¢ nimi
9 misjonarzy z Europy, ktoérzy przebywali na misji wraz z zonami, 3 siostry mi-
syjne i 3 rdzennych pomocnikéw. W 1930 roku stan misji stanowili 4 Bracia
z ktérych trzech bylo Zonatych, 3 siostry misyjne i 2 rdzenni, wy§wigceni du-
chowni. Opiekowali si¢ grupg 157 ochrzczonych (w tym 71 przystgpujacych do
komunii $w.) i zaledwie jednym kandydatem do chrztu. Bracia stopniowo kon-
centrowali swoje wysiltki ewangelizacyjne w Ladakhu. W tym celu Morawianie
przesiedlali do Leh grupy chrzescijan z innych stacji misyjnych. Taka praktyka
z oczywistych przyczyn nie sprzyjata rozwojowi lokalnych, duzych wspolnot
chrzescijanskich zgrupowanych wokoét misji w terenie (szczegolnie w Lahulu
i Kinnaurze). Wielu sympatykow chrze$cijanstwa nie decydowalo si¢ na zmia-
ne¢ miejsca zamieszkania w sytuacji, gdy pobliska stacjg zamykano lub pozosta-
wala bez opieki europejskiego misjonarza. Czgsto wowczas powracali do religii
przodkow.

Do najwybitniejszych rdzennych chrzescijan nalezy zaliczy¢:



131

— Tscholdana i Sodnama Stobkyeséw (ojciec 1 syn), pierwszych ochrzczo-
nych przez W. A. Heydego w Kyelongu (1865 rok);

— Chomphela i Madtg (ojciec i syn), z Khalatse, ochrzczonych przez
A. H. Franckego (ich potomkowie pozostali chrzescijanami do dzisiaj);

— Zodpeg Gyaltsena (Nathanael), ktérego ojciec byl ministrem w rzadzie
Dalaj Lamy w Lhasie, ochrzczony przez W. A. Heydego w 1872 roku;

— Joseba Gergana, pierwszego wyswigconego rdzennego duchownego mo-
rawianskiego, ktérego potomkowie do dzisiaj pozostali chrze$cijanami, a wnuk
(Elijah Gergan) kieruje misjg w Leh.

Wszyscy oni byli ludzmi wyksztalconymi, ktorzy bardzo pomogli Morawia-
nom zaréwno w pracach zwigzanych z prowadzeniem stacji misyjnych, jak
i podczas thumaczen Biblii i innych tekstéw chrzescijanskich.

6. Pozaewangelizacyjna dzialalno$¢ Morawian

Waznym obszarem pracy Morawian bylo szeroko rozumiane szerzenie o$wia-
ty. Tego rodzaju dziatalno$¢ byla najsilniej zakorzeniona w tradycji Kosciola
Morawskiego. W calej swej historii, na kazdym z miejsc osiedleni, Morawianie
zajmowali sig ksztalceniem.

Od poczatku swej dzialalno$ci misyjnej na pograniczu indyjsko—-tybetanskim
Bracia wprowadzili zwyczaj, Ze praca o§wiatowa nie musi by¢ taczona z sze-
rzeniem chrzeécijanstwa. Kazdy mieszkaniec mogt przygladaé sig ich pracy
gospodarskiej, zadawa¢ pytania i liczy¢ na ich pomoc. Chociaz w swym zalo-
Zeniu praca ta nie miata bezposredniego charakteru ewangelizacyjnego, to jed-
nak sam fakt, iz wla$nie misjonarze byli czgsto nauczycielami, przyczynial sig
do tego, ze miejscowa ludnos§¢ postrzegala t¢ dzialalno$¢ jako kontynuacjg
ewangelizacji.

6.1. Nauczanie

Przy wszystkich stacjach misyjnych na omawianym terenie Morawianie pro-
wadzili elementarne szkoty ogdlnoksztalcace dla dzieci. Nauczali w nich aryt-
metyki, czytania i pisania w jgzykach narodowych, a takze jgzyka angielskie-
go, religii chrzescijanskiej i elementéw historii §wiata zachodniego. Szkoly te
przeznaczone byly poczatkowo tylko dla chlopcéw. Uzywano w nich podrgczni-
kéw szkolnych, ktére Morawianie przettumaczyli na jgzyk tybetanski i ladakhi.

Wspblczesnie Morawianie prowadza dwie szkoly podstawowe (Leh i Raj-
pur k/Dehra Dun). Dyrektorem pierwszej z nich jest E. Gergan (wnuk J. Ger-
gana, ochrzczonego przez A. H. Franckego), ktory jest réwnoczesnie kierow-
nikiem misji morawianskiej w Leh. Szkola w Rajpurze powstata dopiero
w 1966 roku dla osiedlonych tam uchodzcow tybetanskich.



132

Bracia organizowali takze kursy, w ramach ktérych upowszechniali nowo-
czesne techniki rzemieslnicze. I tak np. brat Th. Schreve (Pooh, 1894) sprowa-
dzit z Niemiec pierwszy szeroki warsztat tkacki w celu finansowego uniezalez-
nienia matej gminy. Pozwalal on na wykonywanie kocy wetnianych, na ktére
bylo wielkie zapotrzebowanie. Tkaniny o duzej szeroko$ci wykonywano do tego
czasu wylacznie poprzez zszywanie kilku waskich paskéw. Poza tym warsztat
sprowadzony przez Braci pozwalal na wyréb tkanin bardzo dobrej jakosci.

Brat Walter Asboe otworzyt w 1939 roku szkole rzemieslnicza (The Leh
Industrial School), ktéra od poczatku spotkata sig z duzym zainteresowaniem
milodziezy. Kursy obejmowaty, oprdcz ciesielstwa i stolarstwa, przede wszyst-
kim naukg tkania na szerokich krosnach i sztukg tkania tybetanskich dywanéw.
W chwili otwarcia szkoly tylko jeden rzemie$lnik w Ladakhu praktykowat sztuke
tkania tybetafiskich dywanéw (Bray, 1985, s. 209). Szkola funkcjonowata do 1947
roku. Wyksztalceni w niej rzemies$lnicy byli jeszcze do niedawna instruktorami
nauki rzemiosta w Centrum Nauki Rzemiosta w Leh (Handicrafts Centre).

Bracia upowszechniali rowniez elementy europejskiej wiedzy rolniczej.
Uczyli okolicznych mieszkanicéw zasad racjonalnej gospodarki rolnej, wpro-
wadzali uprawy warzyw i drzew owocowych', ktore dotychczas nie byly do-
cenianane na tych terenach i popularyzowali nowoczesne metody hodowlane.

Waznym aspektem dziatalno$ci Morawian w dziedzinie szkolnictwa bylo to,
iz jako pierwsi zorganizowali zajgcia dla dziewczat. Obejmowaty one podsta-
wowa naukg czytania, pisania i kursy gospodarskie.

Na terenie wszystkich omawianych stacji Morawianie mieli trudno$ci w pro-
wadzeniu pracy misyjnej wéréd kobiet. Tradycyjnie obcy mezczyZni nie mieli
mozliwosci kontaktowania si¢ z miejscowymi kobietami. Wazng rolg w akty-
wizowaniu kobiet odegraly Zony misjonarzy, a pdzniej takze siostry misyjne.
Podejmowane przez nich dzialania miaty nie tylko wymiar ekonomiczny, ale
przede wszystkim podnosily spoteczny status lokalnych kobiet. Jako pierwsza
ideg tg realizowala Maria Heyde w Kyelongu, ktora zatozyfa w budynkach misji
szkote gospodarowania. Propagowala w niej zasady higieny, a takze uczyla
tkania i robienia na drutach, To ostatnie zajgcie przynosito miejscowym kobie-
tom znaczne zarobki, bowiem w niektérych latach wykonywano nawet do 1000
par welnianych skarpet. Zbyt na tego typu produkty byl praktycznie nieograni-
czony, poniewaz odbiorcg bylo brytyjskie wojsko, stacjonujace na pétnocy Indii.
Za przyktadem M. Heyde poszly tez inne Zony misjonarzy i wkrétce przy kaz-
dej ze stacji morawianskich funkcjonowaly tego typu szkoly dla kobiet.

1* Warzywa uprawiane przez Morawian to: marchew, kapusta, buraki i ziemniaki. Nie byly one
catkowicie nieznane w Indiach, ale stanowily nowos¢é na obszarze zachoednich Himalajéw. Z kolei
introdukowane przez Morawian szlachetne gatunki drzew owocowych to: §liwy, grusze i jablonie.
Niektére z nich rosng do dzisiaj w ogrodzie nalezacym uprzednio do dawnej stacji w Pooh. Warto
zaznaczyé, Ze na omawianym obszarze wystgpowatly dziko rosnace jablonie, morele i Sliwy, kté-
rych uszlachetnianiem lokalna ludno$¢ sig nie zajmowala.



133

6.2. Opicka medyczna

Od poczatku dzialalno$ci misyjnej wladze Koséciola Morawskiego zalecaty,
by kandydaci na misjonarzy mieli wyksztalcenie medyczne (pelne studia lub
kursy). DoSwiadczenia misyjne Morawian w Himalajach potwierdzaly wielka
potrzebg opieki medycznej nad lokalng ludnoscia.

Przy kazdej stacji misyjnej dziataty szpitale lub ambulatoria. Niektére z nich
byty dla regionu bardzo wazne, jak np. poliklinika rzadowa w Leh czy szpital
dla trgdowatych w Khalatse. Misjonarze-lekarze wzbudzali z poczatku nieuf-
nos¢, ale najczgsciej po kilku pierwszych, udanych, operacjach miejscowa lud-
no$¢ nabierata do przedstawicieli europejskiej medycyny zaré6wno zaufania, jak
1 szacunku.

Niedostatek punktéw pomocy medycznej na terenach misyjnych powodo-
wal, Zze zapotrzebowanie na nie bylo tak duze, ze w kazda podréz ewangeliza-
cyjna Morawianie musieli zabiera¢ ze soba ekwipunek medyczny. Na miej-
scach postojow organizowali punkty szczepien przeciwko ospie, ,,gabinet stoma-
tologiczny” i czgsto nawet salg operacyjng. Bracia uczestniczyli wielokrotnie
w dziataniach ograniczajacych zasiggi wystgpowania epidemii ospy, choréb uktadu
pokarmowego, itp. Ze wzglgdu wiasnie na medyczne wyksztalcenie Morawian
poproszono nawet E. Pagella z Pooh w 1866 roku, by pomégl w opanowaniu
epidemii ospy na obszarze Tybetu, w dolinie Totso (trzy dni marszu od Pooh).
Po kilku miesiacach zostal jednak odestany do Indii z obietnica, ze za rok otrzy-
ma oficjalne zezwolenie na pobyt i gloszenie Stowa Bozego w Tybecie. Poz-
niej jeszcze raz wystapita podobna sytuacja, ale i wtenczas nie zezwolono Pa-
gellowi, ani zadnemu innemu Morawianinowi, na wjazd do Tybetu w celu jego
ewangelizacji.

6.3. Realizacja projektéw inzynieryjnych

W praktyce misjonarskiej przydatne okazywalo si¢ rowniez wyksztalcenie
politechniczne Braci. Misjonarze realizowali z pomoca lokalnej sily roboczej
ogromne prace inzynieryjne. Budowali drogi dojazdowe, mosty, wodociagi,
ujecia wody pitnej. Aby pozyskaé dodatkowe grunty uprawne, zmieniali natu-
ralne uksztaltowanie terenu, tworzac w ten sposob pola tarasowe.

Najwybitniejszym inzynierem okazat sig W. A. Heyde (Kyelong). To on za-
projektowat budynki wszystkich stacji misyjnych. Na terenie stacji zaprowa-
dzil wzorcowy sad owocowy i tarasowa uprawg zb6z. W ciagu kilku lat zbudo-
wat trzy wodociagi (najdluzszy o dhugosci 21 km), doprowadzajgce wodg
z pobliskich lodowcoéw. Nawadnialy one wiele gospodarstw oprécz misyj-
nego i dostarczaly zdrowg wodg pitna. W czasie gdy przebywal w Kyelongu,
okoliczna ludno$¢ w uznaniu jego zastug nazywata go ,,Ojcem sahibem” (Schul-
ze, 1932, s. 543), a zbudowane przez niego urzadzenia stuza mieszkancom do
dzisiaj.




134

Innym znaczacym przyktadem budownictwa uzytkowego byl Dom Nocle-
gowy dla pielgrzymow (Gospel Inn w Leh), ktorego budowg nadzorowat brat
Asboe. W 6éwczesnym Leh, ktory miat okoto 3000 mieszkancdw, nie byto pu-
blicznie dostgpnego zajazdu. Pomys!t jego budowy okazal si¢ trafny i juz
w pierwszym roku zatrzymato si¢ w nim ponad 4000 gosci (Bray, 1985, s. 209).
Na frontowej $cianie zajadu znajdowat sig¢ duzy zegar. Bylo to pierwsze tego
typu urzadzenie w Ladakhu stuzace wszystkim mieszkancom. Zajazd zamknigto
na przetomie 1948/49 roku.

6.4. Wkiad Braci Morawskich w upowszechnianie kultur himalajskich

Niezaprzeczalnie Morawianie stanowig grupg, ktéra przyczynita si¢ znacz-
nie do popularyzacji kultur himalajskich w 6éwczesnej Europie. Morawianie
dostarczyli nauce $wiatowej szeregu bezcennych materiatéw zrédiowych do
badania lokalnych jgzykow i zwyczajow. Ich publikacje popularno—naukowe
wplyngly réwniez na ksztaltowanie éwczesnej opinii publicznej.

Autorem najwcze$niejszych opracowan naukowych byt H. A. Jaeschke. Przy-
gotowal stownik niemiecko—tybetanski (1866) i1 Romanized Tibetan and En-
glish Dictionary (1881). Byly to pierwsze stowniki jgzyka tybetanskiego
uwzgledniajace tez jego roznice dialektologiczne (Bray, 1990, s. 67). Ponadto
byt autorem pelnej gramatyki jgzyka tybetanskiego (1883).

Znanym w S$wiecie naukowym Morawianinem jest takze A.H. Francke.
Owocem jego dzialalno$ci naukowej, oprocz tlumaczen Biblii, sa: zapisy lada-
khijskich przekazoéw historycznych, w tym przede wszystkim rozbudowane
studia nad wersjami Historii o Kesarze; zbiory tekstow ludowych przypowiesci
i piosenck; studia nad historia regionu (4ntiquities of Indian Tibet, History of
Western Tibet); studia nad kultura Dardéw; prace lingwistyczne dotyczace jg-
zykoéw tybetanskich's. W latach 1910-1930 Francke wykladat jezyk tybetanski
w Instytucie Tybetologii Uniwersytetu w Berlinie,

W. A. Heyde napisat kilkadziesigt artykutdéw o zwyczajach Lahulu i Spiti.
Inni dwaj misjonarze: J. Gergan i Walter Asboe opublikowali w latach 1932-
-47 szereg artykulow o Ladakhu, ktore ukazaly sig¢ w ,,Man”, ,,Folklore” 1 ,,Jour-
nal of the Royal Central Asian Society”. J. Gergan jest takze autorem zbioru
przystow tybetanskich, przettumaczonego na jezyk niemiecki i angielski.

Bogaty zaséb informacji na temat kultur himalajskich i codziennego zycia
Europejczyk6éw na pograniczu indyjsko-tybetanskim stanowia wspomnienia,
pamigtniki, listy misjonarzy (W. A. Heyde, M. Heyde, H. A. Jaeschke, E. Pa-

15 Pelna bibliografia prac A. H. Franckego zawarta jest w: H. Walgravens, M. Taube, August
Hermann Francke und die Westhimalaya-Mission der Herrnhuter Briidergemeine. Eine Bibliogra-
phie mit Standortnachweisen der tibetischen Drucke. Mit einem Beitrag von Michael Hahn. Stutt-
gart, Steiner 1992 (Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland, Supplementband,
34), i zawiera 221 pozycii.



135

gell, S. Ribbach, F. Redslob), a takze rachunki, umowy, korespondencja urzg-
dowa stacji misyjnych.

Bracia przebywajacy na misji byli zobowiazani do nadsylania do Herrnhut
1 z biegiem czasu takze do Londynu, rocznych sprawozdan ze swojej dziatal-
nosci, ktore byly publikowane w ,,Missions—Blatt” i ,,Periodical Accounts”. Sta-
nowia one wazne Zrédlo wiedzy historycznej i etnograficznej, poréwnywalne
z raportami Svena Hedina, Williama Moorcrofta i Sir Francisa Younghusban-
da, uznawanymi za najbardziej klasyczne opisy tej czesci §wiata's.

Fragmenty artykutéw zawartych w wymienionych wyzej czasopismach uka-
zywaly si¢ rowniez w innych, wielkonaktadowych czasopismach misyjnych
o bardziej popularnym charakterze jak londynski ,,The Moravian Missionary
Reporter” 1 ,Illustrated Missionary News”. Trudno przeceni¢ znaczenie tych
wydawnictw, bo to wlasnie one ksztattowaty 6wczesna opinig publiczna na temat
kultur himalajskich.

Bracia od poczatku swej bytnosci w Ladakhu, Lahulu i Spiti, Kinnaurze
i Zanskarze, przesylali do Herrnhut (a p6zniej takze do Londynu) réwniez
wytwory miejscowych kultur materialnych. Znajduja si¢ one obecnie w Mu-
zeum Etnograficznym w Herrnhut (Volkerkundemuseum, Herrnhut), ktére jest
filia Muzeum Narodowego w Dreznie. Kolekcja w Herrnhut obejmuje 250
obicktow nadestanych badz przywiezionych przy okazji podrézy do Europy
przez: W. A. Heydego (1878 rok), K. Marxa (1892 rok), J. Webera (1894 rok),
F. Werthemanna (1878 rok), Bechlera (1879 rok), Reichelta (1890 rok), S. Rib-
bacha (1904 rok) i A. H. Franckego (1909 rok). Podstawowa czg$¢ kolekcji sta-
nowia przedmioty codziennego uzytku, takie jak wyposazenie kuchni, materiaty
i odziez, szczegoblnie nakrycia glowy i obuwie; ozdoby ze srebra i koralu, przy-
klady artystycznego snycerstwa w formie tablic i stoléw; komplety do przyrza-
dzania i podawania herbaty. Innym rodzajem sa obiekty zwigzane z odmienno-
$cia religijng obszaru: rytualne nakrycia glowy, mtynki i flagi modlitewne, gli-
niane wota (tsatsa), malowidla o tresci religijnej (thanka), kompletne stroje i maski
obrzedowe, rekopismienne i drukowane teksty religijne, a takze kolekcja instru-
mentéw muzycznych. Oprdcz wymienionych juz przedmiotéw Bracia wzboga-
cili muzeum o bardzo interesujacy zestaw rysunkéw i akwareli, gtéwnie autor-
stwa ladakhijskich artystow (Icke-Schwalbe, 1990, s. 36), obrazujacy bogactwo
kulturowe tego regionu. Na podstawie tych przedstawien mozna uzyska¢ wiado-
mosci na temat charakterystycznych tancow obrzedowych, ubioru, preferowa-
nych o0zdéb, jak i uzbrojenia wojownikéw. Chociaz wigkszos¢ zgromadzonych
przedmiotoéw byla prezentowana w Europie drugiej potowy XIX w., wciaz sa
obiektami studiéw naukowych. Owczesnie byly one unikatowymi przyktadami
adaptacji kulturowej do szczegélnych warunkéw wysokogérskich.

'¢ O znaczeniu morawianskich relacji niech §wiadczy fakt, iz ich odbiorca byt m.in. sam G.Tuc-
ci [wybitny jezykoznawca), ktéry abonowatl roczniki zaréwno ,,Missions-Blatt” jak i ,,Periodical
Accounts”, a takze dwumiesigcznik ,,.La Dvags kha akhbar”.



136
7. Recepcja dzialan misyjnych wéréd miejscowej ludnosci

Na obszarze pogranicza indyjsko—tybetanskiego wspétistniato od setek lat
wiele kultur i religii. Ten stan rzeczy powodowal, iz buddyzm, hinduizm i is-
lam byly tam obecne w swej ,,czystej” postaci, a takze w wielu odmianach
synkretycznych. Przez dtugi czas Morawianie zdawali sig nie dostrzegaé po-
trzeby dostosowania swych dziatafn misjonarskich do tej specyficznej sytuacji
religijnej. Ich przekonanie o jedynie stusznej wierze chrzescijanskiej i jedno-
czesne odrzucenie wszystkich innych systeméw wierzeniowych jako pogan-
skich musiato spotka¢ si¢ z oporem i niezrozumieniem miejscowej ludnosci.
I tak na przyktad dyskusje Braci z buddyjskimi mnichami, wielokrotnie kon-
czyly sig jednakowa konkluzja tych ostatnich: ,,wasza nauka jest dobra, macie
swoich wielkich §wigtych, ale drog do Prawdy jest wiele. Dlaczego mamy uzna,
ze tylko wasza jest stuszna?”. Bracia opisywali takze przypadki, w ktorych mnisi
buddyjscy po powaznych, wicloletnich studiach nad NT stwierdzali, ze Jezus
jest wielkim $wigtym i inkarnacja Padmasambhawy. Tak wigc obecna na ob-
szarze misyjnym tradycja wielokulturowo$ci moze by¢ postrzegana jako kon-
tekst niesprzyjajacy ewangelizacyjnej pracy Morawian.

Istotnym elementem powstrzymujacym nawrdcenia byla presja spoteczna
1 sprzgZona z nig presja materialna, nader skutecznie oddzialywujace na skion-
nych do przyjecia chrzedcijanstwa. Zrodlem tych naciskéw byly rézne grupy
spoteczne w zalezno$ci od miejsca usytuowania stacji misyjne;j.

W Ladakhu (stacje w Leh i Khalatse), najistotniejsza role opiniotwércza
odgrywata hierarchia buddyjskich duchownych. Mogli oni, co bylo najpowaz-
niejsza sankcja, wykluczy¢ konwertyte lub sympatyka chrzescijanstwa ze wspol-
noty. Taka kara powodowala natychmiastowe odcigcie danej osoby od mozli-
wosci korzystania z pozyczek klasztornych lub przybierata formg zadania na-
tychmiastowej splaty zaleglo$ci. Skutecznym sposobem bylo takze zerwanie
umowy dzierzawnej dotyczacej gruntéw lub zwierzat nalezgcych do miejsco-
wego klasztoru. Mieszkancy wsi najczgsciej nie posiadali dostatecznie duzego
kawalka ziemi uprawnej, z ktorego zbiory wystarczylyby na utrzymanie rodzi-
ny. Dlatego tez uprawiali ziemie nalezace do klasztoru, czgsto z prawem dziedzi-
czenia zobowiazan, lub opiekowali sig stadami zwierzat klasztornych. Powszech-
nym podatkiem w takich sytuacjach byta potowa zbioréw i analogicznie potowa
przychéwku (Grist, 1999, s. 132). W konicu duchowni mogli wymierzenie kary
przerzuci¢ na spoteczno$¢ wiejska, ktora sklonna byta izolowac osobg napigt-
nowang.

W Lahulu z koleti (stacja w Kyelongu), przewazaly wptywy lokalnych boga-
czy, ktorzy byli gléwnymi posiadaczami ziemi. Od nich zalezato przediuzenie
umoéw dzierzawnych i termin regulacji zaciagnigtych pozyczek, najczgsciej
a konto przysztych zbioré6w czy zyskéow z handlu. Oni zatem mogli wprowa-
dzaé sankcje wobec nowoochrzczonych lub sympatykoéw chrzescijanstwa.



137

W Kinnaurze (stacja w Pooh) omawiana kwestia przedstawiata sie jeszcze
inaczej. Wprawdzie i tu spoteczno$é byla podzielona na dwie podstawowe grupy,
swoi (nang ba) i obcy (phyi ba), ale w Kinnaurze mieszkalo stosunkowo duzo
»obcych”.. Ci ostatni byli najczesciej rzemieslnikami, ktorzy trudnili sig tkac-
twem, krawiectwem, ciesielstwem, szewstwem, obrobka metali 1 zarobkowa
gra na instrumentach. Ich status spoteczny byl tak niski, ze nie wolno im bylo
uczestniczy¢ w zebraniach wioskowych w czasie ktérych rozstrzygano najwaz-
niejsze dla lokalnej spotecznosci sprawy (Singh, 1990, s. 252). Nie wolno im
bylo takze wchodzi¢ do domostw nang—ba ani do $§wiatyni, niezaleznie czy
byla ona buddyjska, hinduistyczna, czy po§wigcona lokalnym béstwom (Dev-
tom). Chrzescijanstwo bylo dla nich bardziej atrakcyjne juz przez sam fakt, ze
na terenie misji traktowano ich z szacunkiem, jako petnowarto$ciowych oby-
wateli. Nang—ba twierdzili, Ze nie potrzebuja nowej wiary, poniewaz maja juz
swoja. Chrze$cijanami niech sobie zostaja phyi—ba, bo oni nie posiadaja nic
wlasnego. Statystyka z Pooh odzwierciedlita ten poglad. W 1908 roku na 64
osoby znajdujace sig pod opieka misji (ochrzczonych i kandydatéow do chrztu),
zaledwie jedna osoba pochodzila z nang-ba.

Poszczegoélne stacje byly powaznym pracodawcg, o ktérego przynajmniej
najbiedniejsi musieli zabiega¢. W zwiazku z tym pojawila sig kwestia moty-
wacji, jaka mialy osoby gotowe przyja¢ nowa wiarg. Decyzja o nawrdceniu
mogla mie¢ swe konsekwencje materialne. Niektérzy konwertyci liczyli na
opieke i zatrudnienie w misji. Obserwowano sezonowe zainteresowanie chrze-
$cijanstwem: liczba ,,wiernych” zwigkszala si¢ w okresie zimy i na przednow-
ku, a takze w trakcie prowadzenia przez misjg naboru robotnikéw. Dlatego Bra-
cia bardzo uwaznie i dlugo przygladali si¢ kandydatom, by przekona¢ sig
o ich rzeczywistych intencjach przyjgcia chrzeécijanstwa.

W sytuacji gdy sankcje wprowadzone przez spoleczno$¢ lokalng byly dla
danego konwertyty zbyt uciazliwe, musiat on odrzuci¢ nowa religig i powrdci¢
do wiary przodkéw poprzez rytualne wypicie $wigtej wody z Gangesu. Byla to
praktyka bardzo czgsta, bowiem wigkszo§é nawréconych po krétkim czasie
rezygnowatla z chrzescijanstwa. Wszyscy lokalni konwertyci, a nawet sympa-
tycy, byli skrupulatnie zapisywani w kronikach poszczego6lnych stacji i dzigki
temu dysponujemy zrodtami na ten temat.

Wida¢ zatem, Ze przyjecie lub odrzucenie nowej religii niewiele miato wspol-
nego z rozwazaniami natury filozoficznej czy teologicznej. Kwestia podstawo-
wa byta mozliwo$é przezycia konwertyty i jego rodziny bez pomocy lokalnej
wspélnoty. Dlatego tez od samego poczatku Morawianie zrozumieli, iz jesh
chca tworzyé wspblnoty chrzedcijanskie z lokalnych konwertytow, to musza
zapewni¢ im perspektywiczne zrédla utrzymania (w tym wiasnie celu misjona-
rze realizowali rézne projekty inzynieryjne, szerzyli o§wiatg rolnicza, rozwijali
rzemioslo, aktywizowali kobiety).

Trudnym do przezwycigzenia problemem okazaly si¢ kiopoty z kadra mi-



138

sjonarska. Ekstremalne warunki zycia i pracy misjonarzy na omawianym tere-
nie powodowaly, ze tylko najbardziej zdeterminowani, przekonani o swoim
powotaniu, w koncu najzdrowsi, pozostawali w stuzbie misyjnej przez wiele
lat. Sposrod kilkudziesigeiu europejskich misjonarzy pracujacych na obszarze
prowincji himalajskiej zaledwie kilku pozostato w stuzbie dluzej niz 10 lat.
(Do takich wyjatkéw naleza: W. A. Heyde — 53 lata, F. Redslob — 33 lata,
H. A. Jaeschke i A. H. Francke — po 10 lat, F. Peter — 21 lat). W konsekwencji
zdarzalo sig, Ze ktéra$ ze stacji pozostawala bez opieki europejskiego misjona-
rza lub byla zamykana po zakonczeniu jego stuzby (stacje w Simli i Chini).
Sytuacj¢ komplikowaly réwniez wydarzenia historyczne — szczeg6lnie I woj-
na Swiatowa (internowania i deportacje misjonarzy, obywateli Rzeszy Nie-
mieckiej).

Misjonarze cz¢sto przerywali shuzbe misyjna z powodu choréb swych zon
lub dzieci, zwiazanych z diugotrwalym pobytem w warunkach wysokogorskich.
Przypadki chorob i §mierci dzieci byly tak powszechne, ze wiadze Kosciota
Morawskiego w Herrnhut wprowadzity zarzadzenie zezwalajace misjonarzom
na spgdzenie, raz na 4 lata, kilkumiesigcznego urlopu w nizinnych warunkach
klimatycznych.

8. Zmiany Kkulturowe zainicjowane przez Morawian

Slady dzialalnoéci Morawian na obszarach objetych wptywami stacji moz-
na dzisiaj z powodzeniem dokumentowaé. W ten sposob mozna poszerzy¢ stan
wiedzy na temat rdzennych kultur, jak i sposobu, w jaki europejscy misjonarze
oswajali ,,obcg” dla nich przestrzen. Omawiane zjawisko przemian kulturowych
jest oczywiScie latwiej zauwazalne na obszarze stacji w Leh, ktéra dziata do
dzisiaj. Paradoksem jest, ze to nie dzialalno$¢ ewangelizacyjna Morawian
wywotala najbardziej trwale zmiany w miejscowych kulturach. Stalo sig tak
dlatego, ze grupy konwertytéw byly zbyt malo liczne, by mogly by¢ inicjato-
rem trwatych przemian. To, co pozostato po dzialalno$ci Morawian, jest przede
wszystkim zwigzane z ich dziatalnos$cig pozaewangelizacyjng (o$wiata, praca
wirod kobiet, innowacje w strukturze upraw i rzemiosle).

Niektére elementy kulturowe wprowadzone przez Morawian zostaty wia-
czone do kultur lokalnych i z czasem uznane za ,,uzyteczne” i ,,wlasne”, a nie
jako przejawy kultury ,biatego czlowieka”. Najprostszym dowodem takiego
stanu rzeczy i procesu inkorporacji obcych elementéw kulturowych jest wspol-
czesne traktowanie ich przez miejscowa ludno$¢ w danych regionach, na ob-
szarach dystryktow czy jeszcze mniejszych jednostek terytorialnych, jako naj-
bardziej tradycyjnych cech wiasnych kultur. I tak na przykiad w odniesieniu do
procesu obrobki welny jest to tkactwo na szerokich krosnach poziomych i ro-
bienie na drutach (gtéwnie w dystryktach Lahul i Kinnaur). W architekturze



139

podstawowa zmiana dotyczy ksztaltu dachu, ktory z plaskiego, krytego zwi-
rem, stat si¢ dwuspadowy, pokryty kamiennym tupkiem. Zmiana ta ma charak-
ter powszechny. Inne, jak poszerzanie domu o werandg i kuchnie letnie, budo-
wane poza obrgbem budynku gléwnego, maja ograniczony zasigg (gioéwnie
w dystryktach Lahul i Kinnaur). Daja si¢ takze wspoiczesnie zaobserwowad
nieliczne przyktady wyposazenia budynkéw w proste systemy ogrzewania
(Pooh), jak i uprawa szlachetnych drzew owocowych, nie rozwijana przed przy-
byciem Morawian'”,

BIBLIOGRAFIA

Bray, John

1985 Christianity in Ladakh: The Moravian Church from 1920 to 1956, w: Claude
Dendaletche (red.), Acta Biologica Montana, Ladakh, Himalaya Occidental Eth-
nologie, écologie, Recent research N°2, Université de Pau, Pau, s. 207-220.

1987 A. H. Francke’s ,,La Dvags Kyi Akhbar”: the first Tibetan Newspaper, ,,The
Tibet Journal”, London, s. 58—63.

1990 A History of the Moravian Church’s Tibetan Bible Translations, w: Wissen-
schaftsgeschichte und Gegenwirtige Forschungen in Nordwest—Indien. Inter-
nationales Kolloquium vom 9-13 Mdrz in Herrnhut, Dresdener Tagungsbe-
richte 2, Staatliches Museum fiir Volkerkunde Dresden, Dresden, s. 66—79.

1992 Christian Missionaries on the Tibetan Border: the Moravian Church in Poo
(Kinnaur), 1865-1924, w: Tibetan Studies, Proceedings of the 5" Seminar of
the International Association of Tibetan Studies, Narita 1989, Narita.

Grist Nicky

1990 Land tax, labour and household organisation in Ladakh, w: Wissenschafis-
geschichte und Gegenwidrtige Forschungen in Nordwest—Indien. Internatio-
nales Kolloquium vom 9—13 Mdrz in Herrnhut, Dresdener Tagungsberichte 2,
Staatliches Museum fiir Vélkerkunde Dresden, Dresden, s. 129-140.

Icke-Schwalbe

1990 Lydia The Ladakh collection of Herrnhut in historical and cultural valuation,
w: Wissenschaftsgeschichte und Gegenwdrtige Forschungen in Nordwest—
—Indien. Internationales Kolloguium vom 9—13 Mdrz in Herrnhut, Dresde-
ner Tagungsberichte 2, Staatliches Museum fiir Vélkerkunde Dresden, Dres-
den, s. 36-51.

The Missionary...
1861-1869 The Missionary Reporter relating chiefly to the Missions of the United
Brethren or Moravians, London.
1870-1877 New Series.

'7 Na catym obszarze zachodniego Tybetu indyjskiego uprawa drzew owocowych ma ponad
tysiacletnia tradycjg. Istotna zmiana sa tu gatunki uprawiane przez Morawian i ich aklimatyzacja.
Co prawda uprawa sliw i grusz nie jest nawet wspélcze$nie powszechna na wysokogorskich tere-
nach stanu Himacal Prades (dominuja jablonie, ale rozwoj tej dziedziny gospodarki datuje sig za-
ledwie od lat 60.), lecz sadzone przez Morawian gatunki zostaly przeze mnie udokumentowane
w Kyelongu i Pooh. Patrz: przypis 14.



140

Missions...
1865-1924 Missions Blatt Aus der Briidergemeine, Hermbhut,
Moravian...
1879-1883 Moravian Missionary Reporter and [llustrated Missionary News, London.
Periodical...
1858-1864 Periodical Accounts relating to the Missions of the Church of the United
Brethren, established among the Heathen, London.
Periodical...
18651924 Periodical Accounts Pertaining to the Missions of the Church of the United
Brethren, London.
Pismo S’wigte...

1980 Pismo Swigte Starego i Nowego Testamentu, wyd. 3, Wydawnictwo Palloti-

num, Poznan-Warszawa.
Spangenberg M. Augustus Gottlieb

1856 A Candid Declaration of the Church Known by the Name of the Unitas Fra-
trum, Relative to Their Labour Among the Heathen, (1768), w: Daniel Ben-
ham, Memoirs of James Hutton Comprising the Annals of His Life, And
Connection with the United Brethren, Hamilton, Adams, London, s. 572
—578 [Appendix IHIJ.

1788 An Account of the Manner in Which the Protestant Church of the Unitas
Fratrum, or United Brethren, Preach the Gospel, and Carry on Their Mis-
sions Among the Heathen, H. Trapp, London.

Schulze Adolf

1932 200 Jahre Briidermission, 11 Band, Das zweite Missionsjahrhundert, 111 Teil:

Asien, Verlag der Missionsbuchhandlung, Herrnhut, s. 530-562.
Singh Jogishvar

1990 A brief survey of village gods and their moneylanding operations in Kin-
naur district of Himachal Pradesh; along with earlier importance of trade
with Tibet, w: Wissenschaftsgeschichte und Gegenwdrtige Forschungen in
Nordwest-Indien. Internationales Kolloquium vom 9-13 Mdérz in Herrnhut,
Dresdener Tagungsberichte 2, Staatliches Museum flir Volkerkunde Dres-
den, Dresden, s. 244-258.

Wisniowski E.

1985 Bracia czescy, w: Encyklopedia Katolicka, t. 1, Towarzystwo Naukowe KUL,

Lublin.

Rafal Beszterda
THE ACTIVITY OF MORAVIAN BRETHREN IN NORTHERN INDIA
(Summary)

The article addresses Christian missions of Moravian Brethren in northern India. The
author discusses the specific character of the Moravian Church and missionary activity cha-
racteristic of Moravian Brethren. Moravian Brethren were the first of Protestant churches to
have organized missions in native cultures of Northern America, Greenland, Fiery Land,
Africa, Australia and the borderland between India and Tibet. In the borderland between
India and Tibet Moravian Brethren established six missions between 1857-1900: Kyelong,
Pooh, Leh, Khalatse, Shimla, Chini.



141

The author focuses on methods of preaching the Christian gospel adopted by the Mora-
vian Brethren and on their educational activity, medical care and innovations introduced to
crafts, soil cultivation, and architecture. Reception of these different activities on the bor-
derland between India and Tibet as well as in Europe is also discussed.

In conclusion the author points out to a number of important cultural changes caused by
a very small group of missionaries. He emphasizes the importance that the activity of the

Moravian Brethren had on the popularisation of the knowledge of Himalayan cultures in
Europe.




