
Symbol i film. Uwagi metodologiczne 
Dariusz Czaja 

Jest coś int rygującego w zainteresowaniu, j a k i m od pew­
nego czasu część polskich e t n o l o g ó w obdarza film. I choć to 
prawda, że dopiero skala tworzy zjawisko, wydaje się, że 
nawet niewielka liczba opublikowanych i funkcjonujących 
w obiegu czytelniczym teks tów dotyczących kina, pozwala 
zas tanowić się nad ź ród łami tak niespodziewanego zwrotu 
w etnologicznych zainteresowaniach. Czy jest to demonst­
racyjny gest znudzenia r u t y n o w ą , „ d y ż u r n ą " p r o b l e m a t y k ą 
i ucieczka od klasycznych t ema tów? Czy mamy do czynienia 
z przejściową m o d ą , przelotnym flir tem z nowo odkry tym 
obiektem admiracji, czy też jest to p o w a ż n a p r ó b a po­
szukiwania nowych o b s z a r ó w badawczych? Za wcześnie 
chyba na szczegółowe odpowiedzi i jednoznaczne oceny. Nie 
ryzykując pospiesznych wyjaśnień, m o ż n a chyba zgodzić się 
z ogó lną tezą, że fascynacja żywiona przez e tno logów dla 
sztuki filmowej jest fragmentem szerszego procesu: do­
strzeżenia dziejących się na naszych oczach zjawisk równie 
zagadkowych i ekscytujących jak te, k t ó r e były „ o d zawsze" 
d o m e n ą a n t r o p o l o g ó w , z zapa łem penet ru jących odległe 
i egzotyczne dla nich światy ku l tur plemiennych, tradycyj­
nych, ludowych; s łowem odkrycia nieoczywistości i pro-
blematyczności kul tury współczesnej . D o ś ć nieostre a m o ż e 
nawet mylące pojęcie „współczesnośc i " kryptonimuje w tym 
kontekśc ie ku l tu rę badacza, tę najbliższą mu , „ samoprzez -
s ięz rozumia łą" rzeczywistość, k t ó r a w niewielkim jak d o t ą d 
stopniu poddawana była interpretacyjnym zabiegom. Postu­
lowana od jak iegoś czasu tzw. antropologia współczesności 
wydaje się przy t ym logiczną konsekwencją wynikającą 
z wewnę t rznego rozwoju dyscypliny: po studiach nad tym, co 
z naszej perspektywy obce, dziwne i egzotyczne przychodzi 
kolej na zrelatywizowanie samej perspektywy badawczej. 
Oznacza to wniknięcie w wewnę t rzne zasady organizacji 
ku l tury , k tóre j perspektywa ta jest przejawem. F i l m , będący 
„ sz tuką najintensywniej kszta ł tu jącą ' ikonosferę ' współczes­
nego ż y c i a " 1 , wydaje się dla tak pojętej „współczesnośc i " 
zjawiskiem emblematycznym. Powszechność i m a s o w o ś ć 
kina oraz p o d k r e ś l a n a przez J. Bia łos tockiego in tensywność 
z j a k ą oddzia ływuje ono na wyobraźn ię współczesną , spra­
wiają, że film staje się zjawiskiem tak w a ż n y m i za jmującym 
dla etnologa. 

Prócz tego, sama natura medium filmowego m o ż e s tać się 
dla niego metodologicznym wyzwaniem. Podkre ś l ane bo­
wiem przez badaczy kul tury takie cechy kina jak: jego 
ciążenie k u neomitologizacji (J. Ł o t m a n ) 2 , kamuflowanie 
struktur mitycznych, pos ługiwanie się przezeń symbolem 
( M . Eliade) 3 , sugerują, że aparatura pojęc iowa stosowana 
przez e t n o l o g ó w w ich studiach nad myśleniem mitycznym 
i wyobraźn i ą symbol iczną m o g ł a b y być z poży tk i em wyko­
rzystana do analizy i interpretacji „ t e k s t u " filmowego. Czy 
tak jest w istocie? Sprowadza jąc to pytanie do konkretu: czy 
tak nieostra semantycznie i migot l iwa kategoria jak symbol 
m o ż e być użyteczna w badaniach nad filmem? D o b r ą okazję 
do prześledzenia związanych z tą kwest ią p r o b l e m ó w stwa­
rza, opublikowana przez Dona Fredericksena, wyk ładowcę 
Cornell University (Department of Theatre Arts) wnik l iwa 
rozprawa z a t y t u ł o w a n a has łowo Jung — Znak — Symbol 
— Film*. W skróconej wersji zos ta ła ona przedstawiona na 
konferencji zorganizowanej przez a m e r y k a ń s k i e Towarzyst­
wo S tud iów nad Fi lmem, pod tasiemcowym acz p o b u d z a j ą ­
cym m y ś l o w o ty tu łem: Czy Jungowskie rozróżnienie między 
znakiem i symbolem ogranicza semiotykę filmu i wskazuje na 
potrzebę rozszerzenia pojęcia znaczenia w filmie?. Przytaczam 
ten drugi tytuł , aby zasygnal izować , że tekst Fredericksena 
ważny jest nie ty lko dla s tud iów filmoznawczych. Wystarczy 

bowiem słowo „ f i lm" zas tąpić s łowem „ k u l t u r a " , aby do­
strzec, że powyższe pytanie m o ż e rriieć istotne znaczenie 
również dla etnologii. Co równie ważne : mamy do czynienia 
z autorem b ę d ą c y m specjalistą w swojej dziedzinie, ale k tó ry 
ponadto — z interesującego nas punktu widzenia — ob­
darzony jest wy ją tkowym „ s ł u c h e m " antropologicznym, co 
częściowo dokumentuje zamieszczony poniżej tekst anality­
czny. T a k ż e i z tego powodu warto nieco bliżej z a p o z n a ć się 
z jego uwagami. 

Pewien n iepokój u „ t r z e ź w o " myślącego badacza kul tury 
musi wzbudzić nazwisko Junga, k tó rego ustalenia teoretycz­
ne są punktem wyjścia dla analiz Fredericksena. „Pozycja 
Junga w kulturze współczesnej nie jest zupełnie jasna. 
Wiadomo, że to wielkie nazwisko; entuzjazm jednak t rochę 
słabnie, gdy przychodzi decydować , co dzisiaj począć z tym 
dziedzictwem. Psychologowie m ó w i ą , że to raczej mitograf, 
etnologowie odsyłają do religioznawstwa, Jerzy Prokopiuk 
pisze wprost o „gnoz ie X X wieku" , filozofowie kręcą nosem, 
że to już bardziej poezja. (...) Oczywiście, są jeszcze wyznaw­
cy, nawet liczni. Ich zdanie jednak, j ak zwykle zdanie 
wyznawców, t rudno uznać za miarodajne." 5 Fragment ten 
dobrze opisuje dzisiejszy, mocno ambiwalentny stosunek do 
prac Junga. Oscyluje on między bezkry tyczną wyznawczą 
fascynacją, a d o r ó w n u j ą c y m jej in tensywnością intelektual­
nym obrzydzeniem. Rzecz jasna, pomiędzy tego rodzaju 
histerycznymi reakcjami istnieje cała gama stopni poś red­
nich. Stanowisko Fredericksena, g ł ęboko świadomego kon­
sekwencji swojego wyboru , określić by m o ż n a mianem 
kontrolowanej akceptacji. Interesujące, że w jego przypadku 
w y b ó r koncepcji Junga i jej aplikacja do teorii znaczenia 
filmowego to coś więcej niż decyzja czysto metodologicznej 
natury. M i a ł a ona również swoje ź ród ła w egzystencjalnym 
doświadczen iu , w poczuciu pewnego istotnego braku i ogra­
niczenia. „ W istocie esej ten wyrós ł z poczucia osobistej 
i zawodowej n iemożnośc i ; n iemożnośc i 'wyt łumaczen ia się' 
z odczuwanej m o c y pewnych o b r a z ó w , filmów, t w ó r c ó w 
filmowych ( za równo o s ó b j ak i ich świadectw) przeze mnie 
uwielbianych, n iemożnośc i satysfakcjonującego wyrażen ia 
znaczeń pewnych bardzo istotnych dzieł i wypowiedzi na ich 
temat oraz niepopularnego przekonania, że modne obecnie 
koncepcje znaczenia ( za równo te powsta łe na gruncie stu­
d iów nad filmem, jak i te, k t ó r e zosta ły importowane) są zbyt 
w ą s k i e . " 6 

Potrzeba wyrażenia j ak najbardziej realnych, a nie dają­
cych się w y a r t y k u ł o w a ć w istniejących j ęzykach teoretycz­
nych sensów dzieła filmowego wymusza poszerzenie ist­
niejących teorii znaczenia. To też stanowisko Fredericksena 
sytuuje się w opozycji do dominujących n u r t ó w metodologi­
cznych w filmoznawstwie: podejścia semiotycznego (Metz, 
Wollen, Bettetini, Ł o t m a n ) , szkoły psychoanalitycznej (pra­
ce inspirowane tekstami Freuda w interpretacji Lacana) 
i marksizmu (ar tykuły zamieszczane na ł amach „Cah ie r s du 
Cinema", ,,Screen", „ J u m p Cut" ) . M i m o oczywistych od­
miennośc i , wszystkie te trzy orientacje o d r ó ż n i a od podejścia 
Fredericksena przyjmowana na ich gruncie wąska koncepcja 
znaczenia. Jak to bliżej rozumieć? A b y precyzyjniej uwydat­
nić tę różnicę , sięga on do przedstawionej przez Junga 
charakterystyki symbolu i świadomośc i symbolicznej, 
a zwłaszcza do dokonanego przezeń rozróżn ien ia między 
znakiem i symbolem: „Pojęcie s y m b o l u powinno być 
w m o i m przekonaniu ściśle o d r ó ż n i o n e od pojęcia znaku. 
Znaczenia symboliczne i znaczenia semiotyczne to ca łk iem 
różne rzeczy. (...) Symbol zawsze zak ł ada , że wybrany rodzaj 
ekspresji jest najlepszym możl iwym opisem lub s fo rmułowa-

39 



I 

niem faktu względnie nieznanego, t ym niemniej istniejącego 
lub takiego, k t ó r e g o istnienie jest postulowane. K a ż d y 
pog ląd , k t ó r y interpretuje ekspresję symbol iczną j ako analo­
giczne iub sk rócone oznaczenie rzeczy znanej jest s e m i o -
t y c z n y . Pogląd , k tó ry interpretuje ekspresję symbol iczną 
j ako najlepsze możl iwe s fo rmułowanie rzeczy względnie 
nieznanej i k t ó r a z tego powodu nie m o ż e być jaśniej 
i wyraźniej przedstawiona, jest symboliczny. (...) Ekspresja, 
k t ó r a zastępuje z n a n ą rzecz pozostaje jedynie znakiem, nigdy 
symbolem. Jest zatem zupełnie niemożl iwe stworzenie ze 
znanych asocjacji żywego symbolu, a więc takiego, k tó ry 
brzemienny jest znaczeniem. G d y ż to co zos ta ło w ten sposób 
wyprodukowane, zawiera jedynie treści, k tó re tam włożono . 
(...) To czy rzecz jest symbolem czy nie, zależy głównie od 
nastawienia postrzegającej świadomości , od tego czy po­
strzega dany fakt nie ty lko j ako taki , ale również j ako 
ekspresję czegoś nieznanego. Istnieją niewątpl iwie wytwory , 
k tó rych charakter symboliczny nie zależy jedynie od świado­
mości obserwatora, ale przejawia się sam, spontanicznie, 
w efekcie symbolicznym, k tó ry wywołują u odbiorcy. Te 
wytwory są tak ukonstytuowane, że brak i m innego rodzaju 
znaczenia jak symboliczne." 7 Bazując na Jungowskich roz­
różnien iach , wspomniane trzy teorie okreś la Fredericksen 
j ako „ semio tyczne" . W żadnej z nich bowiem nie ma mowy 

0 symbolicznym wymiarze dzieła, ani nie występuje na­
stawienie symboliczne. Operu ją one t a k ą koncepcją znacze­
nia, k t ó r a w punkcie wyjścia ogranicza je do zajmowania się 
jedynie tak imi sytuacjami, w k tó rych pewna znana jednostka 
znaczeniowa zastępuje i nną z n a n ą rzecz albo zmusza je do 
redukcji treści symbolicznych do znaku. W tej perspektywie 
proces semiozy obejmuje ty lko takie możl iwości . W semioty­
ce (w ścisłym znaczeniu), znak w filmie ma charakter 
systemowy (uwydatniony zostaje jego aspekt syn taktyczny), 
sprowadza się do zas t ępowan ia rzeczy lub pojęcia. T o do 
czego znak odsyła jest znane i poznawalne, daje się jasno 
wyrazić w języku dyskursywnym. W psychoanalizie (we 
freudowsko-lacanowskiej mutacji) to, co okreś la się mianem 
symbolu, przypomina cha rak te rys tykę znaku na gruncie 
semiotyki w tym punkcie, w k t ó r y m mowa jest o tym, że 
treści n ieświadome, do k tó rych symbol odsyła , są zasadniczo 
znane. Znika t y m samym głębia i n iewyczerpywalność 
symbolu, co akcen towa ł w swoich pracach Jung. 8 W mark­
sizmie z kolei, filmowe znaczenia traktowane są j ako ekspre­
sje znanych i poznawalnych procesów ekonomicznych 

1 czynn ików materialnych. 
Wyraźn ie zatem widać , że orientacja „ s e m i o t y c z n a " jest 

ograniczająca i redukcyjna w swoim podejściu do symbolu. 
Dzieje się tak dlatego, że albo z definicji odrzuca istnienie 
rzeczywistości symbolicznej albo odrzuca jej istnienie w pra­
ktyce, wtedy gdy p róbu je wyjaśniać ekspresje symboliczne 
na sposób czysto znakowy. Częs to te obydwie okol iczności 
z achodzą równocześnie . Zl ikwidowana zostaje t y m samym 
swois tość i autonomia sfery symbolicznej. Taka konstatacja 
nie jest oczywiście powodem do zdyskredytowania osiągnięć 
n u r t ó w „semio tycznych" , wskazuje natomiast na ich istotne 
ograniczenia i wyznacza właściwy i m zakres działania . 
Godna podkreś len ia jest ta metodologiczna powściągl iwość 
Fredericksena. Nie jest on uwiedziony własnym rozwiąza­
niem. Pozos ta jąc świadomy faktu, że f i lmy w ogromnej 
części są „ semio tyczne" , broni jedynie prawa do istnienia 
i autonomii f i lmów „symbol i cznych" , j ak również pojedyn­
czych scen czy f ragmentów „symbo l i cznych" w „semiotycz-
n y m " materiale. Dostrzega granice s tosowalności swojego 
podejścia , un ika jąc tym samym zarzutu ekstrapolacji. 

Pora na odniesienie tych abstrakcyjnych r o z w a ż a ń do 
empirycznego, filmowego konkretu. Jak zatem istnieje sym­
bol w dziele filmowym? „ T o czy rzecz jest symbolem czy nie, 
zależy głównie od postrzegającej ś w i a d o m o ś c i . " Ta uwaga 
Junga w połączeniu z p rzy toczoną wcześniej wypowiedz ią 
samego Fredericksena o odczuwanej i przeżywanej przezeń 
symbolicznej mocy pewnych filmów czy pojedynczych ob­
razów, m o ż e wywołać wrażenie , że przekonanie o istnieniu 
symbolu w filmie ma charakter czysto subiektywny, intuicyj-

40 

ny. Zda jąc sobie z tego sprawę, p róbu je Fredericksen 
podep rzeć swoje przeświadczenia wypowiedziami t w ó r c ó w 
filmowych. Dowodnie wskazują one na to, że pewien typ 
symbolicznego przeżywania rzeczywistości jest nie ty lko 
udz ia łem oglądających, ale również tych, k tó rzy filmy two­
rzą. 
— Fell ini o d p o w i a d a j ą c na pytanie o pojawiające się w jego 
filmach obrazy i sytuacje: „ F o r m a filmu przychodzi z ze­
wną t rz , jest bezwiedna; wszystkie autentyczne szczegóły 
p o c h o d z ą z inspiracji. A co rozumieć przez inspirację? To 
uruchomienie kontak tu między n ieświadomośc ią i racjonal­
ną s t roną umysłu . Kiedy artysta jest szczęśliwy i spontanicz­
ny, wtedy odnosi sukces, pon ieważ dotyka treści n ieświado­
mych i dokonuje ich p rzek ładu przy m i n i m u m ingerencji 
obcych e l e m e n t ó w . " 9 

— Bunuel o funkcji kina: „ I s t o t n y m elementem każdego 
dzieła sztuki jest tajemnica. Najogólnie j m ó w i ą c tego braku­
je w filmach. (...) F i l m jest bezwiedną imitacją snu (...) N a 
ekranie, podobnie j ak w ludzkim wnę t rzu , rozpoczyna się 
nocna p o d r ó ż w sferę n ieświadomośc i . (...) Jak się wydaje 
k ino wynaleziono po to, by wyrażać życie podświadomośc i , 
korzenie której tak g ł ęboko penetruje poezja ." 1 0 

— Bergman o znaczeniu Persony: „ C o do wielu scen nie 
mam pewności , a w jednym miejscu nie wiem w ogóle n i c . " 1 1 

Pojawiające się w tych wypowiedziach o sztuce filmowej 
motywy — niejasność, tajemnica, związek p ie rwias tków 
racjonalnych i irracjonalnych — j a k ż e bliskie są Jungowskiej 
charakterystyce symbolu. Interesujące, że obok wypowiedzi 
a u t o r ó w filmów fabularnych, pojawiają się również świadec­
twa twórców awangardowych i d o k u m e n t a l i s t ó w , j ak choć­
by ten, przejmujący zapis przeżycia będącego udzia łem 
Basila Wrighta podczas kręcenia przez niego filmu Pieśń 
Cejlonu: „ 'Ce j lon ' był jednym w swoim rodzaju doświad­
czeniem w m o i m życiu. To jedyny z moich filmów, k tó ry 
p o k o c h a ł e m , a k tó ry dał m i w istocie przeżycie religijne. 
Pojechałem na Cejlon, j ak wiecie, by zrobić cztery filmy 
przyrodnicze dla 'Tea Propaganda Board ' i z rob i łem je. Lecz 
kiedy je rea l izowałem, k ie rowały m n ą niezwykłe i niepojęte 
impulsy nakazu jące m i f i lmować sekwencje i obrazy, z k t ó ­
rych nie u m i a ł b y m się logicznie wyt łumaczyć . Ale kiedy 
w k r a c z a ł e m do m o n t a ż o w n i , wszystkie one w p a d a ł y na 
swoje miejsce, j ak obraz p t a k ó w w locie czy obrazy jemu 
podobne. Nie mia łem p o w o d ó w by je filmować, w rzeczywis­
tości zde jmowałem je wtedy, gdy j u ż kończy łem zdjęcia 
w danym dniu i by łem bardzo zmęczony, ale coś zmusza ło 
mnie do realizacji pewnej ilości ujęć i rzecz r o z b u d o w y w a ł a 
się przy ogromnym napięciu wewnę t r znym, znajdującym 
ujście w ekspresji płynącej z podświadomośc i , j ak sądzę. 
P o w s t a w a ł o coś w rodzaju magnetycznego pola, w k t ó r y m 
działaliśmy.. . Ten film rósł tak jak drzewo wyrasta ze 
swojego zarodka. K a ż d e g o ranka pojawia ła się nowa gałąź 
i m ia ł em do wyboru odc iąć j ą , przyciąć lub z a c h o w a ć 
w całości. I tak stopniowo wyłania ł się f i lm . Ciągle nie m o g ę 
tego z rozumieć . Wszed łem w jak i ś n i e świadomy proces, 
nakręc i łem mate r i a ł i włączyłem do filmu... T o był film 
magiczny." 1 2 

Tego rodzaju wypowiedzi obiektywizują w znacznym 
stopniu zabarwione subiektywizmem, przytoczone wcześniej 
uwagi Junga i Fredericksena. Świadczą one o realnym, 
empirycznym istnieniu szczególnego typu dyspozycji: sym­
bolicznej percepcji świata . 

R ó ż n o r o d n o ś ć t y p ó w filmów, w jakich obecne jest na­
stawienie symboliczne, przejawia się również w sporządzone j 
przez amerykańsk i ego filmoznawcę prowizorycznej i , jak 
sam podkreś la , niekompletnej liście fi lmów i t w ó r c ó w wobec 
k tó rych zas tosować m o ż n a określenie „ k i n o symboliczne". 
Z filmów fabularnych wymienia on: Odyseję kosmiczną 2001, 
Osiem i pól, Giulietta i duchy, Personę, Zaczarowany flet, 
Walkabout, Szklane serce. Egzorcystę, Bliskie spotkania 
trzeciego stopnia. P rzyk łady z kina dokumentalnego to m.in. : 
Pieśń Cejlonu wspomnianego Wrighta ( k t ó r e m u to filmowi 
poświęca autor obszerne studium analityczne, będące i n -
s t ruktywnym pokazem praktycznego zastosowania metody 

i 



odczytywania i interpretacji znaczeń symbolicznych), Far-
rebiąue Rouquiera ( f i lm analizowany przez niego w innym 
miejscu 1 3 ) , Wielka ekstaza snycerza Steinera Herzoga. Wre­
szcie przywołuje k i lka nic nie mówiących polskiemu widzowi 
nazwisk twórców f i lmu eksperymentalnego: Jerome H i l l , 
Har ry Smith, Jordan Belson, James Broughton. K a ż d y 
z f i lmowych p r z y k ł a d ó w zaopatrzony jest w k ró tk i , uzasad­
niający w y b ó r komentarz wyrażony językiem Jungowskiej 
psychologii (np. Osiem i pól — indywiduacja; spotkanie 
z obrazami animy). 

Jung wielokrotnie akcen towa ł ta jemniczość i niepojętość 
rzeczywistości symbolicznej. „ M ó w i ą c bowiem symboliczny 
mamy na myśli , że niepojęta , p o t ę ż n a istota t k w i ukryta 
w przedmiocie — niezależnie od tego, czy jest n im duch czy 
świat — człowiek zaś robi rozpaczliwe wysiłki by d a ć wyraz 
istniejącej poza nim ta j emnicy . " 1 4 M o ż n a by więc zapy tać 
czy interpretacja symboli funkcjonujących w filmach jest 
w ogóle możl iwa . Czy da się cokolwiek o nich powiedzieć , 
czy też skazani jes teśmy w ich obliczu na rozumiejące , acz 
poznawczo j a łowe milczenie. Fredericksen, idąc ś ladem 
Junga proponuje p r o c e d u r ę amplifikacji . Nie jest to metoda 
wyjaśniania przyczynowo-skutkowego, ta bowiem prowa­
dzi łaby nas z powrotem w p u ł a p k ę podejścia „semiotycz-
nego, k tó re sprowadza niejasne i niejednoznaczne obrazy 
i symbole do jednoznacznych, powszechnie znanych, pojmo-
walnych pojęć i rzeczy. Nie m o ż n a jednak ulec pokusie, że 
symbol m o ż e być do k o ń c a i w pełni wyjaśniony i zanalizo­
wany. Nawet najbardziej precyzyjne p r ó b y wyjaśnienia go są 
zawsze lepszym lub gorszym przek ładem na inny metafory­
czny język. W związku z tym jedyne co m o ż e m y zrobić to 
rozszerzać (ampl i f ikować) i rozwijać w drodze własnej 
ak tywnośc i symbolicznej znaczenia o b r a z ó w i symboli. 
Ampl i f ikować to w istocie współmyśleć z symbolem. „ Is to t ­
ny charakter hermeneutyki polega na dodawaniu dalszych 
analogii do tych j u ż dostarczonych przez symbol. Ta proce­
dura rozszerza i wzbogaca p o c z ą t k o w y symbol, a ostateczny 
rezultat jest n ieskończenie z łożonym i r ó ż n o b a r w n y m ob­
r a z e m . " 1 5 Amplif ikacja nie rozwiązuje zawiłości symbolu, 
nie rozk ł ada go analitycznie. Dostarcza jedynie paralelnych 
wobec interpretowanego symbolu ekspresji zaczerpnię tych 
z religii, mi to logi i , fo lk loru , takich jednak, k t ó r e m a j ą 
podobny temat, znaczenie i funkcję. Umieszczenie symbolu 
w ciągu pokrewnych struktur znaczeniowych daje istotny 
zysk poznawczy w postaci częściowego rozjaśnienia (na tyle, 
na ile jest to możl iwe) jego sensów przy jednoczesnym 
poszanowaniu swoistości sfery symbolicznej. T y m samym 
znaczenia symboliczne nie ulegają redukcji ani całkowitej 
racjonalizacji. 

Pos łużmy się p rzyk ładem. Fredericksen anal izując wielo­
stronnie i wnikl iwie wspomniany dokument Pieśń Cejlonu, 
poświęca dłuższą chwilę interpretacji obrazu p t a k ó w , ob­
razu, k tó ry jak p a m i ę t a m y dla samego twórcy był tajem­
niczy, logicznie n iewyt łumacza lny . Obraz ten również dla 
widza jest zagadkowy i poruszający. Pojawia się on na k o ń c u 
sekwencji ukazującej d o r o c z n ą p ie lgrzymkę w y z n a w c ó w 
buddyzmu na górę Adama, z której — według wierzeń 
— Budda opuścił ziemię. „Przyjmijmy, że rozumiemy sym­
boliczny charakter k i l k u wizualnych i dźwiękowych ob­
razów związanych z ptakami i co więcej, że odnaleź l i śmy 
przybl iżony sens ich typowych, symbolicznych znaczeń. Gdy 
uciekamy się do zwykłych źródeł dla stworzenia amplifikacji 
(na przykład słowniki m o t y w ó w mitologicznych), dysponu­
jemy już j a k i m ś wzorcem, według k t ó r e g o decydujemy, czy 
rzeczywiście mamy do czynienia z funkcjonalnymi paralela­
mi ptasich ob razów. Korzys ta jąc z tej wiedzy m o ż e m y zacząć 
e l iminować j ako nieparalelne pewne, tradycyjne odniesienie 
do p t a k ó w : na p rzyk ład ptaki j ako symbole falliczne, 
mityczne p rzyk łady p t a k ó w ofiarnych (...), historie, w k t ó ­
rych z h a ń b i o n e kobiety zostały zamienione w ptaki , czy te 
baśnie, w k tó rych dusza potwora przebywa nie w jego ciele, 
lecz w dobrze s t rzeżonym ptaku, k tó rego znalezienie i zabicie 
powoduje śmierć monstrum. (...) 

Inne p o r ó w n a n i a już prosto kierują nas na d rogę prowa­

dzącą do p t a k ó w w Pieśni Cejlonu. N a p rzyk ład liczne 
religijne i mityczne przedstawienia Boga jako ptaka, hindus­
kie wizerunki s łońca j ako olbrzymiego ptaka, ptak jako 
symbol w ę d r ó w k i duszy oraz użycie ptaka w alchemii do 
symbolizowania takich p rocesów j ak sublimacja, kondensa­
cja i destylacja. (...) W końcu , w s t a roży tnym, egipskim 
systemie hieroglificznym, Ba (dusza) była symbolizowana 
przez ptaka z ludzką głową; p taki te były 'widziane' j ako 
wychodzące przez usta umiera jącego . 

Te p o r ó w n a n i a w p r o w a d z a j ą nas w obszar, na k t ó r y m 
rozpoczyna ją się bardziej specyficzne amplifikacje, takie, 
k t ó r e mają związek z ptakami j ako symbolami spraw 
duchowych czy p rocesów w szczególnym kontekśc ie wniebo­
wstąpienia i lo tu . Nasza praca w tym konkre tnym przypadku 
staje się znacznie łatwiejsza z tego względu, że paralele te są 
precyzyjnie zebrane i ob jaśn ione przez Mircea Eliadego 
w jego artykule Symbolism of Ascension and 'Waking Dre­
ams' (...) Eliade zauważa , że motyw lo tu lub wznoszenia się 
do Nieba m o ż n a znaleźć na k a ż d y m poziomie kul tur ar­
chaicznych i że mityczno-rytualny temat 'ekstatycznego lo tu 
d u s z y - p t ą k a ' prawdopodobnie istniał jeszcze w epoce paleo­
l i t u . (...) Ścisły związek pomiędzy doświadczen iem ekstatycz­
nego lotu a duchowośc i ą jest zaświadczony przez późniejszą 
his tor ię symboliki wniebowstąp ien ia , np. poprzez duże zna­
czenie nadane symbolom duszy jako ptaka, tak im obrazom 
jak ' skrzydła duszy', albo poprzez obrazy, k tó re określają 
życie duchowe jako 'podniesienie' a doświadczenie mistycz­
ne jako 'wniebowstąp ien ie ' . ' L o t ' t akże symbolizuje zro­
zumienie rzeczy tajemnych i metafizycznych prawd, j ak np. 
w tekście hinduskim, k tó ry głosi, że 'ten, k to rozumie 
posiada skrzydła ' . (...) Przekroczyć świat to wspiąć się na ten 
szczyt (górę Adama — D.C. ) i rozpocząć lot, pon i eważ 
szczyt ten znajduje się w takim ' ś ro d k u ' , że dokonuje się tu 
p rze łamanie pomiędzy różnymi p łaszczyznami istnienia. 
Stąd znaczenie wejścia na górę Adama, k tó ry jest dla 
Syngalezów axis mundi, ś r odk i em świata , miejscem, z k tó re ­
go Budda opuści ł świat, wkroczył w 'powietrze'. To wznosze­
nie się na szczyt, na axis mundi realizuje t ranscendencję 
w d w ó c h wymiarach: t ranscendencję przestrzeni poprzez 
wzniesienie się do nieba i t ranscendencję czasu przez 'po­
w t ó r n e wejście w pierwotny moment zanim świat rozpoczą ł 
istnienie' — ten pozaczasowy moment poprzedza jący stwo­
rzenie, z k t ó r e g o więzów buddysta tak gwał townie pragnie 
się wyzwolić . Rzecz najistotniejsza: dla tego stanu transcen­
dencji nie istnieją żadne znaki, Budda nigdy nie powiedział, 
czym jest oświecenie, jedynie wskazał Drogę. D la wyrażenia 
celu Drog i istnieją ty lko symbole, j ak intuicyjnie przeczuł to 
Wright podczas realizacji Pieśni Cejlonu. I podobnie j ak stan, 
k tó ry oznaczają , ptaki pojawiają się nagle, bez przyczyny, 
tak po prostu. "16 

Przytoczony fragment to nieomal laboratoryjnie czysty 
przyk ład zastosowania procedury amplifikacji do konkret­
nego obrazu filmowego. Przyk ład tym ciekawszy, j ak sądzę, 
bo odnoszący się do gatunku filmowego, k tó ry jakoby 
z definicji skazany jest jedynie na rejstrację rzeczywistości 
i k t ó ry z tego powodu mia łby być pozbawiony treści 
symbolicznych. Fredericksen p rzekonu jąco pokazuje, że 
m o ż e być inaczej. Z a u w a ż m y jeszcze i ten fakt, że amplifika­
cja jest m e t o d ą znakomicie d o s t o s o w a n ą do interpretowane­
go „ o b i e k t u " . Nie ty lko nie redukuje symboli i o b r a z ó w do 
obcych i m czynn ików, ale wzmacnia je i rozwija chociaż 
w formie nieco bardziej zracjonalizowanej. 

Zagadnienia poruszane w artykule Fredericksena, j ak 
i sam sposób ich ujęcia, to w myśli filmoznawczej zjawisko 
wyją tkowe. Jak z a u w a ż a A . Helman: „ w teorii filmu niewiele 
jest p r z y k ł a d ó w dogłębnych analiz zjawisk symbolizmu. 
Problematyka ta pojawia się ty lko przy okazji i na mar­
ginesie ogólniejszych rozpraw do tyczących j ęzyka filmu, 
zagadn ień estetyki, kreacji i r e p r o d u k c j i . " 1 7 R ó w n i e ż i z tego 
powodu przejrzyste wywody Fredericksena stają się warte 
odnotowania i poważniejszego namys łu . Wydaje się, że 
korzyści jakie m o ż e z nich wynieść etnolog, nie ograniczają 
się jedynie do interpretacji symbolicznych znaczeń w filmie, 
ale odnoszą się do kwestii ogólniejszej natury. 

41 



Zacznijmy od Junga. W swoich najistotniejszych punk­
tach, rozważan ia Fredericksena wsparte są, w stopniu o wie­
le większym niż sugeruje to sk ró towe z konieczności stresz­
czenie, na pog l ądach szwajcarskiego psychoanalityka. Po­
wstaje w związku z t ym pytanie: czy etnolog chcący wykorzy­
stać propozyc ję amerykańsk i ego filmoznawcy w badaniu 
symboli w filmie, podzie lać musi wszystkie tezy tam zawarte? 
Innymi słowy: czy przyjmując za swoje, uwagi Junga na 
temat symbolu, zgadzać się musi również z innymi jego 
p o g l ą d a m i . W y m i e ń m y tu p r z y k ł a d o w o , koncepcję nieświa­
domośc i zbiorowej, teorię a r che typów, pog lądy na temat 
funkcji p rocesów indywiduacji i kompensacji. Wskazywano 
wszak wielokrotnie na r ó ż n ą war to ść us ta leń Junga, na fakt, 
że jego teoria (czy j ak chcą n iek tórzy filozofia) stanowi 
mieszaninę p o g l ą d ó w weryfikowalnych empirycznie i tez 
czysto spekulatywnych. Wydaje się, że nie zachodzi sugero­
wana w powyższych pytaniach konieczność . Inspiracja Jun­
giem w etnologicznym badaniu symboli filmowych nie musi 
mieć charakteru doktrynerskiego i dogmatycznego. Jego 
tezy na temat symbolu m o ż n a p o t r a k t o w a ć j ako względnie 
niezależne od reszty jego p o g l ą d ó w . Wystarczy przecież 
zauważyć zbieżność wielu us ta leń Junga do tyczących sym­
bolu z pracami Awierincewa, Gadamera, Eliadego, Ricoeu-
ra, na k t ó r e tak chętnie powołu ją się etnolodzy i k tó rych 
autorzy niekoniecznie podzielają teorie Junga en bloc. 
Analizy autora Archetypów i symboli w wielu miejscach 
pokrywa ją się ze spos t rzeżeniami wspomnianych badaczy 
(polisemia, głębia, n iewyczerpywalnosć , n iedyskursywność 
symbolu, metoda amplifikacji) , czasem dopełnia ją je o istot­
ny aspekt. Tak jest w przypadku Jungowskiej tezy o ro l i 
u ż y t k o w n i k a ( również i badacza) w konstytucji symbolu. 
Uzupe łn ia ona o wymiar pragmatyczny (jeden z trzech 
w y m i a r ó w każdej struktury znaczącej) znakomite analizy 
semantyki symbolu zawarte w pracach Ricoeura. Z kolei 
hermeneutyka Ricoeura d o p o w i a d a ć m o ż e rozwiązan ia , 
k tó rych myśl Junga nie obejmuje. M a m na myśli dość często 
pojawiające się wobec interpretacji symbolicznych pytanie: 
na ile i czy w ogóle pozos ta ją one w związku z intencjami 
autora. Ricoeur dość p rzekonu jąco wywodzi , że autor nie 
musi być ( i często nie jest św iadom) wszystkich sensów 
własnego dzieła, że k r ó t k o m ó w i ą c , w k a ż d y m szeroko 
pojmowanym „ tekśc ie" (a więc i w filmie) intencja autorska 
zostaje przekroczona przez zawarty w n im sens. Ten i ty lko 
ten jest obiektem analizy, nie zaś autorskie autointerpretacje. 
Wypowiedzi twórców m o g ą , ale nie muszą , podp i e r ać interp­
retacji, a już z pewnośc ią nie są os ta teczną instancją od­
woławczą po twierdza jącą t rafność i a d e k w a t n o ś ć danej 
interpretacji. Nie m o g ą służyć też — w razie skłócenia ich 
z rezultatami interpretacji — za d o w ó d „n i ep rawdz iwośc i " 
tych ostatnich. Nawiasem mówiąc : j akże prostym zadaniem 
byłaby interpretacja sp rowadza jąca się do powielenia inten­
cji twórcy. Wys ta rczy łoby jedynie p rzepy tać go na okolicz­
ność tego „co autor mia ł na myś l i " , aby uzyskać „ p r a w ­
dziwe" jakoby i „ n i e p o d w a ż a l n e " wyn ik i . 

J e d n ą z największych zalet tekstu amerykańsk i ego filmo­
znawcy widzę w wydobyciu i precyzyjnym opisaniu cech 
odróżnia jących podejście „ symbo l i czne" od orientacji meto­
dologicznych okreś lanych jako „semio tyczne" . Wskazuje 
on, że zasadnicza różnica między n imi polega na odmiennych 
ontologiach fundujących obydwie opcje. Impl ikują one 

P R Z Y 
1 J. Białostocki, Symbole i obrazy w świecie sztuki, Warszawa 1982, s.466 
2 J.Łotman, Semiotyka filmu, Warszawa 1983, s.6 
3 M. Eliade, Ordeal by Labirynth. Conversations with Claude-Henri Rocquet, 

Chicago 1982, s.167—168 
4 D . Fredericksen, Jung — Sign — Symbol — Film, „Quarterly Review of Film 

Studies", Spring 1979 (cz.I, s.167—192), Fall 1980 (cz.II, s .459^79). 
5 M. Szpakowska, O kulturze i znachorach, Kraków 1983, s. 120 
й Fredericksen, Jung..., cz.I, s.167 
7 C.G.Jung, Psychological Types, (w:) Collected Works, v.6, Princeton 1971, 

s.473—476. Nawiasem mówiąc, rozróżnienie to jest prawie nieobecne w pracach 
etnologów. Jednym z niewielu przykładów z klasyki etnologicznej, gdzie wykorzys­
tany został podział Junga, jest afrykanistyczne studium Victora Turnera, Revelation 
and Divination in Ndembu Ritual, Ithaca and London 1975, $.207-208 

8 Szerszą charakterystykę poglądów Freuda i Junga w ich odniesieniu do filmu, 
zawiera inny artykuł Fredericksena, Two Aspects of a Jungian Perspective Upon 
Film: Jung and Freud. The Psychology of Types, „Journal of the University Film 
Association", ХХХ1Г,  nr 1 i 2, 1980 

9 Zob. Ch.T.Samuels, Encountering Directors, New York 1972, s. 121 
1 0 A. Kyrou, Luis Bunuel: An Introduction, New York 1963, s.109—111 

42 

odmienne strategie poznawcze, teorie znaczenia i aksjolo­
g i e . 1 9 Ta właśnie elementarna różnica powoduje t r u d n o ś ć 
porozumienia się pozos ta jących w konflikcie stron. Jako że 
to, co w podejściu „ s y m b o l i c z n y m " przyjmowane jest j ako 
oczywisty, bezdyskusyjny fakt, w podejściu „ s e m i o t y c z n y m " 
jest w punkcie wyjścia kwestionowane: symbol, tak j ak 
charak te ryzu ją go Jung, Eliade, Ricoeur, w opcji „semioty-
cznej" nie jest w ogóle możl iwy, powiedzmy mocniej — jest 
nie do pomyś len ia . N a zarzut, że rozróżnienie między 
znakiem i symbolem dokonane przez Junga jest arbitralne, 
odpowiedz ieć m o ż n a , że klasyfikacje z n a k ó w proponowane 
przez kierunki „ s e m i o t y c z n e " nie są w tym względzie w lep­
szej sytuacji, okazują się równie arbitralne. Podzia ły te są 
bowiem pochodne wobec nieakceptowanych wspólnie prze­
sądzeń ontologicznych, a to powoduje w konsekwencji 
wza jemną n ieprzek łada lność j ęzyków teoretycznych. Z tego 
powodu opinie kwest ionujące czasem p r a w o m o c n o ś ć czy 
wręcz sensowność podejścia symbolicznego nie wydają się 
trafne, wychodzą bowiem z założeń, k tó re same wymaga ją 
usprawiedliwienia. 

Hermeneutyczne badania nad obecnośc ią i funkcjonowa­
niem symboli w różnych obszarach życia współczesnego, 
p rzypada ją na moment w histori i szczególny. Reinhold 
Niebuhr tak charakteryzuje dominu jący obecnie paradyg­
mat myślenia: „ R o z p o w s z e c h n i o n e wciąż przekonanie, że 
religia jest p e w n ą fazą ewolucji, m i t o t w ó r c z y m stadium, 
przez k tó re p rzechodzą kul tury , ośmiela nas by twierdzić, że 
u t rzymują się jedynie rozproszone resztki religii . Przekon­
anie to jest częścią naszego spadku po oświeceniowym 
racjonalizmie i XIX-wiecznej spekulatywnej filozofii histori i . 
Służąc j ako przewodnik w interpretowaniu żywego doświad­
czenia, p rzeoczą fakt, że nawet my, ludzie 'nowoczesnego' 
zachodu j ak również nasi współcześni w innych częściach 
świata , wciąż modelujemy nasze zachowanie nie ty lko w opa­
rciu o ch łodną kalkulację — w wymiarze jednostkowym 
i zbiorowym — ale w y o b r a ż a m y sobie samych siebie j ako 
b o h a t e r ó w wielkich d r a m a t ó w na skalę mi tyczną , konf l ik­
tów p o r z ą d k u z chaosem, dobra ze złem. Ta u łomność , k tóre j 
powodem jest zawiniona przez nas niewiedza o własnej 
naturze, jest szczególnie widoczna w dominujących obecnie 
instytucjach, k tó re zbierają, relacjonują i op racowują naj­
nowsze wydarzenia u nas i za granicą . Z tego powodu są one 
często ślepe, gdy chodzi o dostrzeżenie i inteligentny opis 
dzia łania symboli religijnych i religijnych z a c h o w a ń w na­
szym codziennym życiu. N a w y k i percepcyjne i poznawcze 
rządzące tymi instytucjami osłabiają ich siłę interpretacji 
tego, co obecnie się dzie je ." 2 0 Jeśli to rozpoznanie jest trafne, 
wówczas zadania podejmowane przez h e r m e n e u t y k ę ma ją 
wymiar nie ty lko poznawczy. Dopiero przy uwzględnieniu 
kontekstu kulturowo-historycznego, bardziej rozległego niż 
kontekst czysto naukowy, dostrzec m o ż n a głębszy sens 
s tud iów nad symbolem w kulturze współczesnej , k tóre j film 
jest tak i s to tną częścią. 

P I S Y : 
1 1 I . Bergman, Persona and Shame, New York 1972, s.21 
1 2 Por. G . Roy Levin, ed., Documentary Explorations, Garden City 1971, 

s.53—54 
1 3 D . Fredericksen, The Sacred and the Profane in Rouquier's Ethnographic 

Fiction, (w:) Visual Explorations of the World, eds., J . Ruby and M.Taurey, b.m. 
1984 

1 4 C . G . Jung, Archetypy i symbole. Warszawa 1981, s.507 
1 5  С.  G . Jung, Two Essays in Analytical Psychology, Collected Works, v.7, 

Cleveland 1953, s.299 
1 6 Fredericksen, Jung..., cz.II, s.47I—473 
1 7 A. Helman, Słownik pojęć filmowych, hasło „symbol" (w druku). 
1 8 P. Ricoeur, Egzystencja i hermeneutyka, Warszawa 1985, s.322—323, 334—335 
1 9 Podobnie ujmuję tę kwestię w artykule Symbol w antropologii kultury. Uwagi 

wstępne, „Zeszyty Naukowe U J " (w druku). Na konieczność usytuowania symbolu 
we właściwej mu perspektywie ontologicznej zwraca uwagę Wojciech Michera. Por. 
W.Michera, O wieloznaczności symbolu, „Rocznik Muzealny Muzeum Ziemi 
Kujawskiej i Dobrzyńskiej", t.IV, 1991, s.268 

2 0 R. Niebuhr, The Strife of Interpreting: The Moral Burden of Imagination, 
„Parabola" (X) 2, s.35—36, cyt. za Fredericksen, The Sacred and the Profane... 

I 




