
Zbigniew Benedyktowicz 

SYMBOLICZNE I KULTUROWE ASPEKTY MONASTYCYZMU WSCHODNIEGO 
SACRUM I PROFANUM W KULTURZE MONASTYCZNEJ I W KULTURZE TRADYCYJNEJ 

„Z czasem jednak konieczność zamieni ł 
na dobrowolną chęć i powoli szedł coraz da­
lej , niekiedy z a t r z y m y w a ł się, aż wreszcie częs­
to to czyniąc, znalazł górę skal is tą , a u jej 
stóp wie lką p ieczarę , k tó rą zamyka ł kamień . 
Po jego usunięc iu , a ludzie mają chęć poznać 
to, co ukryte, t y m silniej bada jąc uj rzał wew­
n ą t r z wielkie podwórze . Na n i m pod o twar tym 
niebem rozwi ja ła swe gałęzie stara palma, os ła­
nia jąc strumyczek jak najczystszej wody. Za­
ledwie wyp łyną ł przez ma leńk i o twór , a zie­
mia z k tóre j się w y d o s t a w a ł z powrotem w 
siebie go wch łan ia ła . Upodobawszy sobie to 
miejsce, jakby przez Boga mu ofiarowane, 
spędził tam całe życie na modl i twie i samot­
nośc i" . 

Hieronim, Żywot Pawła Pustelnika 

Zainteresowanie monastycyzmem ze strony antro­
pologii ku l tu ry jest ca łk iem zrozumia łe . I s tn ie ją co 
najmniej dwa jasne motywy tego zainteresowania. Po 
pierwsze: w pierwotnych formach monastycyzmu antro­
polog ku l tu ry spotyka się z problemem „ucieczki od 
ku l tu ry" , od świa ta , z p róbą zbudowania kon t r -ku l tu ry . 
Po drugie: rozważając wp ływy i oddz ia ływania danej 
formacji wyznaniowej na ksz ta ł t kul tury , w przypadku 
tradycji wschodniego chrześc i jańs twa, gdzie monasty-
cyzm kul tywuje duch owych pierwotnych wzorców 
ucieczki od świata , życia anachoretycznego i ascezy nie 
sposób przejść obok tego zjawiska oboję tn ie . 

Rolę wyznania, jako czynnika mającego poważny 
w p ł y w na k u l t u r ę danej społeczncści i t e ry to r ium pod­
noszono wielokrotnie. Wystarczy wspomnieć na ws t ę ­
pie refleksje Czarnowskiego 1 , k tó ry cha rak te ryzu jąc 
ku l tu rę re l igi jną ludu polskiego p rzec iws tawia ł sen-
suaiistycznej rel igi jności wiejskiego katolicyzmu więk­
szą skłonność do mistycyzmu na obszarach p r a w o s ł a ­
wia. Również B y s t r o ń 2 anal izując rolę Kościoła, jako 
autorytetu w kulturze ludowej, zwraca ł uwagę na 
ksz ta ł towan ie się odmiennych relacji duchowieńs two -
-społeczność wioski w w y n i k u różnych t radycj i wyz­
naniowych p r a w o s ł a w i a i katolicyzmu. 

Różnice te odzwierc iedla ły się także w ob rzędowo­
ści dorocznej — na ściślejszy związek jej kalendarza 
na obszarach wyznaczonych zasięgiem p rawos ławia z 
t radyc ją grecką w s k a z y w a ł W. K l i n g e r 3 . Podobnie jeśli 
idzie o l i t e ra tu rę e tnograf iczną dotyczącą obrzędów 
rodzinnych 4 , spotykamy rozważan ia dotyczące różnego 
sposobu asymilacji do l i t u r g i i kościelnej e l ementów 
przedchrześc i jańsk ich , różnego stopnia tolerancji wobec 
pogańsk ich zwyczajów, różnego stopnia zachowania i 
przetrwania ich w kulturze ludowej. Jako konsekwen­
cję oddz ia ływan ia t radycj i Kościoła wschodniego w k u l ­
turach grup wschodnios łowiańsk ich u p a t r y w a ł Moszyń­
ski rozwój muzyki wokalnej i brak rozwin ię te j muzyki 
instrumentalnej, brak w y s t ę p o w a n i a rzeźby l u d o w e j 5 . 

O ile więc problem wp ływu różnych t radycj i wyz­
naniowych nie jest obcy etnograficznym analizom, o 
tyle jego rozwiązan ie ogranicza się do dość zdawko­

wych konstatacji. Sensowność kontynuacji s tud iów nad 
t y m zagadnieniem staje się dla etnografa niezaprze­
czalna, gdy zamierza on podjąć badania nad k u l t u r ą 
tych grup etnicznych, w k tó rych k ry te r ium wyznania 
było zasadniczym czynnikiem poczucia odrębnośc i , i n ­
ności od grup sąs iadujących, k ry te r ium, wokół k tórego 
ksz ta ł towało się poczucie swojskości, a identyfikacja ze 
swoją ku l tu r ą , g r u p ą była w y r a ż a n a przez identyf ikac ję 
z wyznaniem. T a k ą sytację spotykamy we wschodnich 
regionach Polski, w województwie białostockim, gdzie, 
jak pisze Pawluczuk e : „uksz-a ł towała się na bazie od­
rębności wyznaniowej grupa etniczna. Jest to więc gru­
pa wyodrębn ia j ąca się w y r a ź n y m poczuciem więzi gru­
powej, i s tnie jącej w świadomośc i jej cz łonków jako 
tradycyjne przeciwstawienie „swoi — obcy". Granice 
tej grupy w ś rodowiskach wiejskich wyznacza wyznanie 
p r a w o s ł a w n e . . . " 7 . Praca Pawluczuka dotycząca zagad­
nień świa topoglądu jednostki w warunkach rozpadu 
społeczności tradycyjnej porusza zagadnienie systemu 
wartości charakterystycznycn dla ku l tu ry tradycyjnej. 
Wyżej wspomniany autor jako pierwszy wprowadza do 
l i teratury socjologicznej dotyczącej p r a w o s ł a w n o - k a t o -
lickiego pogranicza na Białostocczyźnie zestawienie cech 
p rawos ł awia , k tó re mają wpływ na charakter ksz ta ł ­
tu jących się w jego zasięgu grup etnicznych. I tak za 
Evdokimovem 8 zwraca uwagę na cha rak te rys tyczną dla 
p r awos ł awia niechęć do kodyfikowania zasad wia ry : 
. P r a w o s ł a w i e uznaje jedynie dogmaty pierwszych sied­
miu soborów powszechnych. P r a w o s ł a w i e nie s fo rmuło­
wało też wielkich sys temów teologiczno-filozoficznych 
na ksz ta ł t augustynizmu czy tomizmu. Spekulacje f i l o ­
zoficzne na temat istoty Boga, traktowanie Boga jako 
przedmiotu wiedzy uważano tu za rzecz zdrożną . Bóg 
miał o lśniewać wiernych właśn ie swoją ta jemniczością 
i n iepoznawalnośc ią . Nie przejawiano w p rawos ł awiu 
żadnego dążenia ani do kanonicznego s fo rmułowania 
ca łokszta ł tu zagadnień , ani do logicznej systematyki 
poglądów. 

Logiczne uzasadnienie prawd wiary dopuszcza się 
jedynie w literaturze polemicznej, gdy zmusza ją do 
tego teologów przeciwnicy Kościoła. S tąd — jak pisze 

163 

I 



Evdokimov — „prawos ławie przejawia najmniej nor­
m a t y w n ą formę chrześc i jańs twa i w najmniejszym 
stopniu daje się wyraz ić w p o j ę c i a c h " 9 . Zestawienie 
dokonane przez Pawluczuka pomija jeden bardzo w a ż ­
ny element, właśn ie monastycyzm. Evdokimov pisze, 
iż „naj lepszym sposobem poznania p r a w o s ł a w n e j du­
chowości jest wejśc ie do niej poprzez życie mnisze, 
k tó re odegrało p i e rwszop lanową rolę przy jej formo­
waniu s i ę " . 1 0 Powiedzmy więcej , monastycyzm jest t ym 
ogniwem, w k t ó r y m na jpe łn ie j widać , jak dany spe­
cyficzny system war tośc i (resp. system re l ig i jny — 
wschodnie chrześc i jańs two) może w p ł y w a ć na charak­
ter ku l tu ry znajdującej się w jego zasięgu, dostarczając 
okreś lonych wzorów świętości i ksz ta ł tu jąc ludzkie po­
stawy wobec sfery sacrum. Monastycyzm jest jedno­
cześnie t ak im ogniwem, w k t ó r y m dadzą się śledzić 
strukturalne związki łączące go z k u l t u r ą ludową. Do­
piero głębsza analiza owych związków i relacji p o m i ę ­
dzy k u l t u r ą monas tyczną a k u l t u r ą t r a d y c y j n ą pozwoli 
nam okreś l ić dalsze k ie runk i b a d a ń nad w p ł y w a m i , 
jakie może w y w i e r a ć monaster p r a w o s ł a w n y na spo­
łeczność wie jską , a także u jawnić źródła i t rwa łość 
pewnych wyobrażeń i przeżyć dotyczących sfery sac­
rum, k tó re wys tępu ją w t radycj i ludowej i funkcjo­
nu ją po dziś dzień w społeczności wiejskiej . 

Opracowania dotyczące monastycyzmu m o ż n a podzie­
lić na dwa zasadnicze typy. Pierwszym z nich jest 
l i teratura socjologiczna, rozpa t ru jąca ruch monastycz­
ny od strony społecznego bądź ekonomicznego charak­
teru u . Drug im zasadniczym lypem o p r a c o w a ń są prace 
historyczne. Mają one dla nas o wiele większe zna­
czenie ze względu na swoje war tośc i heurystyczne. 
W skład naszych ź r ó d e ł 1 2 wchodzą za równo n i e k t ó r e 
pisma ascetyczne, opisy życia m n i c h ó w dokonane przez 
współczesnych i m pisarzy i h i s to ryków, teksty poe­
tyckie, hagiografia p rzes iąkn ię ta ludową mitologią . 

Nasze wymagania wobec mch są nieco odmienne 
od w y m a g a ń , jakie stawia historyk sensu stricto. W y ­
nika to z odmiennośc i stawianych p y t a ń . Do pewnego 
stopnia nie interesuje nas tu geneza, wcześniejszość 
czy późniejszość poszczególnych fo rm życia mniszego, 
lecz przede wszystkim to, jak u jawnia ją one p e w n ą 
odmianę sacrum i jak u jawnia ją p o s t a w ę człowieka 
wobec sacrum. To znaczy interesuje nas tu ich hiero-
faniczny charakter. Ze względu na to że „każdy do­
kument można u w a ż a ć za h ie ro ian ię , o tyle, O' ile w y ­
raża on p e w n ą odmianę sacrum i j ak i ś odcinek jego 
histori i , tzn. jak ieś jedno orzeżycie sacrum spośród 
jego niezliczonych w a r i a n t ó w " 1 3 uwzg lędn iamy w na­
szej analizie nie tylko teksty i relacje powsta łe w k r ę ­
gu re l ig i i chrześc i jańskie j , alo również teksty staroin-
dyjskie. 

Obok relacji h i s to ryków i. pisarzy chrześci jańskich, 
obok poezji Grzegorza z Naz j anu 1 4 r ówn ie war tośc io ­
we są dla nas hymny o ascecie zna jdu jące się w p i e ś ­
niach Rigwedy, czy buddyjski zbiór poezji ascetycz­
nej — Dhamma padam 1 5 , dlatego, że pozwalają nam 
lepiej i pe łnie j poznać zwarty system odmian sakral-
ności monastycznej, s twierdzić , że język tych hiero-
fon i i wykazuje zasadnicze podob ieńs twa zarówno co 
do treści , jak i ze względu na swój wyraz zewnę t rzny . 
Co do rzete lności n i ek tó rycn źródeł nasze wymagania 
nie są takie same jak wymagania historyka. Posłużę 
się tu dwoma p rzyk ł adami . Zapoczą tkowan ie ruchu 
monastycznego w chrześc i j ańs twie większość o p r a c o w a ń 
historycznych wiąże z postacią św. Antoniego l e , pustel­
nika egipskiego. W wymienionvch już Żywotach mni­
chów Hieronima znajdujemy żywot P a w ł a sporządzony 
w latach 375—378", a więc w około dwadzieśc ia lat 

164 

po śmierc i Antoniego. Według us ta leń pa t ro logów Hie­
ron im nap isa ł go „(...) po części, aby zrobić konkuren­
cję żywotowi Antoniego, napisanemu przez Anastazego, 
a po części dając upust w ł a s n y m marzeniom o życiu 
pustelniczym. Z P a w ł a chciał Hieron im zrobić p ierw­
szego pustelnika. Wynika to z ogólnej koncepcji pisma, 
jak i z n i ek tó rych szczegółów. P a w e ł jest starszy od 
Antoniego, udziela mu rad i w s k a z ó w e k 1 8 . Drug i przy­
kład to Żywot Barlaama i Jozafata19. Jest to anoni­
mowy u t w ó r l i teracki powsta ły około V I I w i e k u 8 9 . 
Jego autorstwo przypisuje się Janowi Damasceńsk i emu , 
mnichowi klasztoru św. Saby pod J e r o z o l i m ą 2 1 . 

Treścią opowieści jest historia pogańskiego króla 
Abennera i jego syna Jozafata, o k t ó r y m wróżbic i za­
powiedzieli, że przejdzie na wiarę chrześc i jańską . Ojciec, 
k tóry pos tanowi ł to u d a r e m n i ć , z a m k n ą ł syna w pa­
łacu, nie przeszkodzi ło to jednak temu, że spotkał go 
Barlaam pustelnik, k tóry zaprzyjaźniwszy się z Joza­
fatem prowadzi z n i m długie dysputy odsłania jąc przed 
n im obraz życia ascetycznego. Jozafat pod w p ł y w e m 
Barlaama rezygnuje z korony, opuszcza pałac i udaje 
się na pus tyn i ę , gdzie prowadzi życie mnicha i gdzie 
umiera jako pustelnik. Opowieść tę przełożono w X I 
stuleciu z języka greckiego na łaciński , „(...) s tąd zaś 
poszły potem łacińskie skróty l j b p rze róbk i , a wreszcie 
też p rzek łady lub parafrazy na języki ludowe, (...) obu 
uznano za osoby historyczne i zaliczono w poczet świę­
tych w Mar ty ro log i i Romanum, poświęcając i m dzień 
27 listopada (...)". Librecht s twierdzi ł , że ani Jozafat 
ani ojciec jego Abanner nigdy nie istnieli, faktem real­
nym była tylko historia Si tharty syna kró la Kapi la -
wastu, Suddhodany, k tó ry jako założyciel buddyzmu 
zas łynął na s t ępn i e pod imieniem Buddhy. Związek h i ­
storyczny z żywotem Buddhy jest rzeczą zupełn ie pew­
ną, dowód zaś, że wersja chrześc i jańska zależna jest od 
buddyjskiej nie zaś przeciwnie, rozwinął Cosquin". 2 2 

Nieistotny jest tu dla nas problem his toryczności 
postaci Pawła czy Barlaama i Jozafata. Zestawienie 
t eks tów buddyjskich i chrześci jańskich nie ma też na 
celu wyprowadzenia jakichkolwiek konsekwencji ge­
netycznych w odniesieniu do obu sys temów rel igi jnych, 
k tó rych głębokich różnic natury filozoficznej (autoso-
teryczna wizja zbawienia w buddyzmie, inne rozumie­
nie niż w chrześc i jańs twie takich zagadnień jak nie­
śmier te lność , życie wieczne i t p ) mających swe odbicie 
w koncepcjach monastycznych obu re l ig i i bynajmniej 
nie zamierzamy kwes t ionować . 

Reasumując , źródła, na k tórych opieramy naszą 
anal izę są równ ie rzetelne i war tośc iowe ze względu 
na swój charakter hierofaniczny. Różnorodność ich pod 
wzg lędem pochodzenia, czy tego, że jedne są relacjami 
historycznymi, inne zaś poezją, mitem, wierzeniami, 
p rzesądami , symbolami, nie jest tu dla nas żadną 
przeszkodą , a wręcz przeciwnie, pomaga nam w wyzna­
czeniu możliwie najpełniejszego systemu odmian sa-
kra lności monastycznej. 

Kultura monastyczna i kultura tradycyjna 

Posługując się terminami kul tura monastyczna, k u l ­
tura tradycyjna, z pojęciem kul tura wiążę trojakie ro­
zumienie. Pierwsze jest takie samo, w j a k i m przeszło 
do antropologii za s p r a w ą Cycerona, k tóry w Rozpra­
wach Tuskulańskich23 nazywa filozofię u p r a w ą ducha 
(łac. cultura — uprawa). Dla nas jest to o tyle warte 
zaznaczenia, że skupia naszą uwagę na tym, że z po­
jęc iem ku l tu ry monastycznej wiąże się pewna wizja 
świa ta organizu jąca tę ku l tu r ę . Odwzorowaniem tej 
w i z j i są dz ia łan ia ludzi ją up rawia jących . Drugie rozu-



mienie pokrywa się z tym, jakie mamy u Bystronia, 
przez k u l t u r ę rozumiemy „pewien historycznie w y t w o ­
rzony zespół t reści k u l t u r o w y c h . " 2 4 Podobnie jak u 
Bystronia, k tóry mówiąc o kulturze ludowej, szlachec­
kie j , zastrzega, że treści nie są same w sobie ani ludo­
we, ani szlacheckie, że mogły pows tać w innych zespo­
łach, w innej kulturze, że mogły p rzen ikać z jednego 
zespołu do drugiego, tak samo w naszym przypadku 
kul tu ry monastycznej n i ek tó re jej t reści mogły p o w s t a ć 
zupełnie n iezależnie w innych zespołach lub p r z e n i k a ć 
do innych zespołów. T a k ą t reścią może być asceza. Na 
przyk ład zupełn ie n iezależnie wys tępu jąca u neopita-
gorejczyków, gdzie polegała na uprawianiu f i lozofi i , 
„k tóra uwalnia od b łędu i namię tnośc i , na wstrzymy­
waniu się od pewnych p o k a r m ó w , na milczeniu, na ra­
chunkach sumienia, na rezygnacji w czasie p rób życio­
wych." 2 5 

Trzecie rozumienie ku l tu ry przyjmujemy za Kroe-
berem: „Ku l tu r a jest to przyję ty zwyczajowo sposób 
dzia łania , odczuwania ii myś len ia , wybrany spośród 
n ieskończone j liczby i różnorodnośc i możl iwych poten­
cjalnie sposobów bycia. Konkretne przyję te rozwiąza ­
nie jest w dużej mierze zdeterminowane przez wcześ­
niejsze sposoby życia, organizację czy systemy k u l t u ­
ry ." 2 0 

Sacrum i profanum w kulturze monastycznej 
i w kulturze tradycyjnej 

Monastycyzm, jak każde zjawisko religijne, ujaw­
nia nam dwoisty charakter rzeczywistości , w k tóre j 
przebiega życie i dzia ła lność cz łowieka sp rowadza jąc 
je do dwu przeciwstawnych w y m i a r ó w : sacrum i pro­
fanum, tego co święte , n iezwykłe , niecodzienne i tego 
co zwykłe , powszechne i świeckie . Jak każda postawa 
religijna, a może nawet więce j , bo czyni to explicite, 
jest aktem wyboru i waloryzacji pewnego obszaru, 
gdzie życie i dz ia łan ie ludzkie przebiega w sposób pe ł ­
ny, harmonijny, powiedzlielibyśmy sensowny i w a r t o ś ­
ciowy. „Dla człowieka religijnego przes t rzeń nie jest 
jednorodna, są w niej rozdarcia, pęknięc ia , są fragmen­
ty przestrzeni jakośc iowo różne od innych. „Nie przy­
stępuj tu — rzecze Pan do Mojżesza — zżuj obuwie 
z nóg twoich, miejsce bowiem, na k t ó r y m stoisz, z iemią 
świę tą jest" (ks. wyjścia 3,5). Jest więc obszar święty, 
a więc 'mocny', ważny i są inne obszary, nie uświęcone , 
a więc pozbawione s t ruktury i konsystencj i" 2 7 . Doś ­
wiadczenie sacrum i związane z n i m wybór i walory­
zacja przestrzeni pos iadają różne artykulacje w róż­
nych zespołach kul turowych. Zobaczmy, co ma do po­
wiedzenia pod t y m względem symbolika monastyczna. 

Przes t rzen ią , w k tó re j realizuje się życie mnisze 
jest pustynia. U począ tków monastycyzmu chrześc i jań­
skiego jest to pustynia Ni t r i a i Sketa w Egipcie 2 8 , 
gdzie p r zebywa ł Anton i i dokąd przybywal i n a ś l a d o w ­
cy, gdzie ruch ten p r zyb ra ł takie rozmiary, że miasta 
opustoszały, a wsie i pustynie zaroi ły się od a s c e t ó w 2 9 . 
Pustynie Syr i i , Palestyny, jak np. „pus tynia Mojma, 
k tó ra się rozciąga wzdłuż morza o osiem m i l od han­
dlowego portu Gazy", na k tó rą udaje się H i l a r i o n 3 0 , 
n i edos tępne obszary Rusi, gdzie pows ta j ą skupiska ży­
cia ascetycznego dając począ tek i „ regułę" powstawa­
n iu k lasz to rów p r a w o s ł a w n y c h 3 1 . Do pustyni skierowa­
ne są hymny XlX-wieczne j sekty b i e g u n ó w 3 2 . Ale nie 
chodzi tu ty lko o konkretny obszar znany pod taką" 
czy inną n a z w ą geograf iczną. 

Pustynia to obszar n iezamieszka ły , amorficzny. M o ­
że się zna jdować wszędzie : „Przy chacie, we wsi czy 
wśród lasu, na oceanie czy na lądzie , gdziekolwiek 

Die Ąsketćn Makańus Agypticus. Oniiphriu* und Petrus \oi. 
A\hoK. Novgoroder lkone. um 1500. Novgorod. Sinatlichc 
Kunsthistorisches Museum 

I I . 1. Asceci Makariusz Egipski, Onufry i Piotr z Atos, 
Ikona nowogrodzka, ok. 1500 r. 

będą doskonal i" 3 3 —powiada buddyjski hymn ascetycz­
ny. Doskonałość mnisza rea l izująca się na pustyniach 
Egiptu, S y r i i i Palestyny przybiera najrozmaitsze for­
my. Historia i chrześc i jańska hagiografia mówią o sub-
dywalach, k tórzy żyli wprost pod gołym n i e b e m 3 4 za 
dnia grzani od upału , a w nocy d rę tw ie j ący od z imna 3 6 , 
o dendrytach 3 0 zamieszkujących na drzewach i w dziup­
lach drzew, o s łupn ikach z na j s ł awnie j szym spośród sy­
ryjskich s ty l i tów Symeonem, o przykutych do jednego 
miejsca ł ańcuchami katenatach 3 7 . I n n i mieszkali w 
wyschnię tych cysternach 3 8 , w jaskiniach, grotach, w 
grobach jak A n t o n i 3 9 , nawet prowizoryczna cha łupa 
zbudowana z trzciny i z sitowia — k tó re j opis zamiesz­
cza Hie ron im — znacznie niższa od wzrostu mnicha 
„była raczej podobna do grobowca niż do d o m u " 4 0 . 
Poprzez wyraźn i e zaznaczający się pierwiastek t a n a-
t o s — niezamieszkała , pozbawiona życia i wegetacji 
pustynia, sytuowanie cel pod ziemią (grota, jaskinia, 
wyschn ię t a studnia, grób) — ujawnia się opozycyjny 
charakter war tośc i , jakie wiąże z p rzes t r zen ią kul tura 
monastyczna w stosunku do analogicznych war tośc i w y ­
s tępujących w kulturach tradycyjnych. 

„Rzeczą z n a m i e n n ą dla społeczeńs tw tradycyjnych 
jest rozróżnienie , j a k i m p rzec iws tawia j ą swe zasiedlone 
te ry tor ium obszarowi nieznanemu i n i eokreś lonemu, 
k tóry je otacza: ich okolica to „świiat" (ściślej rzecz 
b iorąc „nasz świat") , Kosmos; reszta — to już nie 
Kosmos, to coś w rodzaju „zaświa tu" , obszar obcy, 
bez ładny , zamieszkały przez poczwary, demony, „ob­
cych" (u tożsamianych zresz tą z demonami i upiorami). 
Na pierwszy rzut oka to rozdarcie przestrzeni wiąże 

165 

I 



się z przeciwstawieniem te ry to r ium zaludnionego i za­
gospodarowanego, a więc „urządzonego jak świat" , nie­
znanej przestrzeni, k tó r a rozciąga sią poza jego grani­
cami. Z jednej strony ma się do czynienia z Kosmosem, 
z drugiej — z Chaosem 4 1 . P rzes t r zeń w k tóre j rea l i ­
zuje się życie mnisze, to właśn ie ów „Chaos" . Odzwier­
ciedlenie jego znajdujemy w żywotach mnichów, w opi­
sach ich zmagań z demonami zamieszku jącymi pusty­
nię . W ę d r u j ą c e m u przez pus tyn ię Antoniemu zabiegają 
drogę potwory: „Na t y m urwa ł , bo ujrzał potwora, pół 
człowieka, pół konia... Nie wiem czy szatan, aby go 
p rzes t r a szyć t aką p r z y b r a ł postać , czy też pustynia, jak 
zwykła to czynić, p łodna w tak potworne zwierzę ta 
i takie rodzi z w i e r z ę t a " 4 2 . W ten sposób wyjście w ob­
szar n iezamieszka ły , przez monas tyczną ucieczkę od 
świa ta , odgrywa rolę „o twie ran ie przestrzeni", jest ob­
razem otwarcia. Przeistacza do tychczasową chaotyczną , 
amor f iczną i śmierc ionośną pus tyn ię w obszar cechują ­
cy się szczególną mocą życiową i życiodajną . 

Niezwykła moc m n i c h ó w przechodzących próbę na 
pustyni przyciąga coraz liczniejsze rzesze ludzi, a walka 
z demonami pustyni przechodzi w wypędzen ie demo­
n ó w z ludzi ii z w i e r z ą t 4 3 . Tam gdzie zatrzymuje się 
mnich, wyras t a j ą drzewa ofiarowane przez Boga J 1 , 
p tak i p rzynoszą ch leb 4 5 . W sakralizacji pustyni, ob­
szaru n iedos tępnego , w przemienianiu dotychczasowego 
„Chaosu" w „Kosmos" wyraźn i e zaznacza się s y m b o ­
l i z m ś r o d k a 4 8 . Można by tu za Eliadem powtórzyć , 
ż e : „wdarc ie się sacrum ustanawia t u nie ty lko punkt 
stały poś rodku bezksz ta ł tne j p łynności świeckie j prze­
strzeni, „ś rodek" wśród „chaosu", dokonuje ono także 
przeskoku między poziomami kosmicznymi (ziemia i 
niebo) oraz przejścia typu ontologicznego z jednej mo­
dyfikacj i b y t u do innej . 

Takie przerwanie he terogenicznośc i przestrzeni 
świeckie j stwarza „ś rodek" umożl iwia jący łączność z 
„ t ranscendenc ją" , a t y m samym ustanawia „świat" , jako 
że ś rodek umożl iwia o r i e n t a c j ę 4 7 . W naszym przypad­
ku , w przypadku symboliki monastycznej ła two da się 
śledzić elementy wyznaczające kierunek góra-dół , nie-
bo-ziemia: są to — z jednej strony symbole: drzewo-
-s łup (ws tępowanie w górę), oraz jaskinia-grota-wysch-
n ię t a s tudn ia -g rób (wstąp ien ie pod ziemię). 

Tanatyczna symbolika wyjścia w pus tyn ię wska­
zuje nam na to, że akt sakralizacji przestrzeni odbywa 
się tu na tej samej zasadzie, na k tóre j oparte są ob­
rzędy przejścia in ic jac j i : zmianę „modalności by tu" 
os iąga się przez śmierć , nowy stan egzystencji, nowe 
życie os iąga się przez śmierć . Drzewo, słup, a nawet 
jak mówi explicite Ewagriusz o kosturze m n i s z y m 4 8 

są przedstawieniem drzewa życia. 

Pe łny obraz miejsca świętego 1 , w k t ó r y m przebywa 
mnich, miejsca, k tó re ustanawia świa t pośród chaosu 
da ją jedynie późniejsze hagiografie — jest to obraz 
zazwyczaj pok rywa jący się z t ym j a k i znajdujemy we 
fragmencie, k tóry posłużył nam za motto: grota, drze­
wo, źródło (Por. Boscha Kuszenie św. Antoniego). Ele­
menty te j e d n a k ż e rzadko wys tępu ją razem. Zwłaszcza 
wówczas gdy mamy do> czynienia albo z dendrytami, 
albo przykutymi do jednego punktu, albo z żyjącymi 
w grobie czy wprost pod gołym niebem. Zachodzi więc 
pytanie, co jest symbolem ewego „ p u n k t u s ta łego", 
„ ś rodka"? 

Istnieje jedyna odpowiedź — s y m b o l e m ś r o d ­
k a j e s t s a m m n i c h — c z ł o w i e k : „Niechaj inn i 
podziwiają cuda, jakie czynił, niech podziwiają jego 
n i ewia rygodną wstrzemięźl iwość , pokorę . Mnie zaś nic 
tak nie zdumiewa, jak to, że umia ł zdeptać t a k ą chwa­
łę, takie objawy czci. Przybywal i biskupi, całe rzesze 

266 

kap łanów, duchownych niższego stopnia, chrześci jańskich 
dostojnych niewiast — wielka pokusa —• a i z miast 
i wsi prosty lud... H i l i a r ion myślał tylko o samotnośc i 
i pewnego dnia pos tanowi ł wyruszyć w drogę; przy­
gotował sobie na nią osiołka, tak bowiem był os łabio­
ny postami, iż ledwie mógł chodzić. Skoro się o t y m 
wieść rozeszła, zdawało się, że jakby zagroziło Palesty­
nie spustoszenie, nieszczęście. Zebra ło się ponad dziesięć 
tysięcy ludzi, różnego wieku i stanu, aby go zatrzy­
mać . (...) pilnowano go, aby nie w y r u s z y ł " 4 9 . 

Powszechnie wys tępu jący w hagiografii motyw 
odejścia mnicha ujmuje takie wydarzenie w kategoriach 
katastrofy, odejście mnicha — grozi zawaleniem świa ­
ta. An ton i każe zata ić miejsce swego grobu, aby naj­
bogatszy w tych stronach nie zabra ł do swego ma ją tku 
ciała i ku jego czci nie zbudował K o ś c i o ł a 5 0 . 

Sakra l i zu jąc p rzes t r zeń leżącą poza granicami do­
tychczasowego doświadczenia sacrum w kulturze t ra ­
dycyjnej (granice te wyznacza ją dom, wioska, teryto­
r i u m zamieszkałe , zagospodarowane; szczegółowiej por. 
symbolizm ś rodka w kulturach tradycyjnych — Eliade, 
Traktat ... s. 372—373), monastycyzm nie tylko doko­
nuje aneksji nowych t e ry to r iów i otwierania t radycyj ­
nych u k ł a d ó w przestrzennych, ale również orientuje 
i otwiera dotychczasowe systemy war tośc i w k ie runku 
zagadn ień egzystencji. 

Powiedz ie l i śmy uprzednio, że symbolika monastycz­
na ma charakter inicjacyjny: „przez śmie rć osiąga się 
nowe życie". J e d n a k o w o ż inicjacja tu znacznie różni 
się od tej, j a k ą w postaci różnych obrzędów spotyka­
my w kul turach tradycyjnych. Zmiana dotychczasowe­
go stanu egzystencji, czy to w postaci wprowadzenia 
jednostki w społeczeńs two, czy przejścia od stanu „nie­
doj rza łego" do „dojrzałego", od byctia dzieckiem do by­
cia doros łym wymaga w kul turach tradycyjnych pew­
nych okreś lonych obrzędów, w k tó rych spełnione m u ­
szą być wszystkie warunki , takie, j a k i m i by ły na po­
czątku, w zamierzch łe j przeszłości , i n i l lo tempore, k ie ­
dy dany r y t czy obrzęd został objawiony, t a k i m i , j a ­
kie je zna i przenosi mitologia w postaci okreś lonego 
scenariusza obrzędowego. W czasie realizacji ob rzędu 
dokonuje się rekapitulacja archetypicznych gestów, 
ofiar, na s t ępu je przerwanie czasu zwykłego i przejśc ie 
w i l lud tempus. Zmiana stanu egzystencji dokonuje 
się i spełnia w obrzędzie w sposób s k o ń c z o n y , z 
chwi lą zakończenia obrzędu nas t ępu je p o w r ó t do stanu 
rzeczywistego, k tóry może być p o w t ó r z e n i e m i uobec­
nieniem innego z kolei cyklu — czasu wiecznego, w p i ­
sanego w inny scenariusz obrzędowy — jednak sama 
inicjacja została spełn iona . 

To wyłączenie czasu mitycznego nie wys tępu je w 
monastycyzmie, gdzie zmiana stanu jest aktem ciąg­
łym, wciąż t rwa jącym, zwłaszcza dla jakiegokolwiek 
spektatora z z e w n ą t r z , przejście dokonuje się w każdej 
chwi l i i jest wiecznym teraz. Jest c iągłym życiem na 
pustyni, w grobie, skale, drzewie i etc. Ofiara p rak tyk i 
ascetycznej dokonuje się ustawicznie. Szata mnisza, 
k tó ra symbolizuje o f i a r ę 5 1 jsst j ednocześn ie szatą, w 
k tó re j mnich zostaje pogrzebany 5 2 . T r ó j m i a n charak­
terystyczny dla ob rzędów prze jśc ia i in ic jacj i , w k t ó ­
r y m zmianę stanu wyznacza ciąg: ż y c i e — ś m i e r ć 
/ o f i a r a —ż у с i e, monastycyzm skraca do dwumia­
nu: ś m i e r ć — ż y c i e . Stąd stan mnicha jest pełen 
sprzeczności i p rzec iwieńs tw, zawieszony pomiędzy 
dwoma biegunami: śmierć—życie. 

Można tu nawet mówić o szczególnej totalizacji 
p rzec iwieńs tw. Świadczą o niej np. funkc jonu jące obok 
symboliki fanatycznej symbole w s t ę p o w a n i a . O m n i ­
chach mówi się jak o ptakacn, An ton i z t a k ą szybkoś-



cią p o k o n y w a ł drogę, „że leciał jak ptak", Grzegorz 
z Nazjanu powiada ł o mnichach, „którzy wiodą życie 
na pustyni , ale cieszą się weselem niebieskiego ś w i a ­
t a " 6 3 , a w wierszu o ucieczce od świa ta : „Chcia łbym 
mieć lotne skrzydła jaskółek albo gołębi, b y m od ży­
cia mógł uciec" 5 4 , mnicha Ammona anioł przenosi w 
p o w i e t r z u № . (Z tą samą g r u p ą symboli ws t ępowan ia , 
jeśl i nie poprzes tać na wyjaśn ien iu , jakiego dostarcza 
tradycja hagiograficzna, dałoby się chyba powiązać iko­
nograficzne przedstawienie św. Franciszka z ptakami). 
W Strofach o d o s k o n a ł y m 5 8 o mnichu m ó w i się: „tego 
jest droga nieuchwytna, jak ścieżka p t a k ó w wś ród prze­
strzeni" i dalej: 

Daleko dążą zamyśleńcy, nie m a j ą w domach swych 
radośc i i j ak łabędzie znad jeziora, tak ze swych do­
m ó w c iągną w dal , 
Łabędz ie c iągną słońca szlakiem, w przes t r zeń się wzno­
szą czarodzieje, 
A mędrzec c iągnie z tego świa ta , gdy zwalczy ś m i e r ć 
i orszak j e j . 

M o t y w wznoszenia się, obejmowania całego świa ta , 
przeskoczenia ponad dwa bieguny by tu , a t akże wyz­
wolony w t y m prze jśc iu żar magiczny ods łania nam 
najstarszy dokument monastyczny, Hymn o ascezie": 

Długowłosy ma ogień, t ruc i znę , 
Długowłosy nosi świa ty dwa, 
I ś w i a t o m słońce widz ieć daje, 
Długowłosy świa t łośc ią się zwie. 

Odbieżcy wia t rem opasani, 
Za odzież ma ją gnój brunatny, 
Idą za w ia t ru powiewami, 
Kiedy bogowie w nich ws tępu ją . 

Uniesieni potęgą ascezy 
dosiedl iśmy tych w ich rów mknących , 
A w y tu ot tylko ciała 
Nasze widzicie, o śmie r t e ln i . 

Leci na w s k r o ś podniebnych dali , 
Ogląda kszta ł ty w nich wszelakie 
I wszystkich bogów, ku ich szczęściu, 
Staje się m i ł y m przyjacielem. 

Przyjaciel wichru , rumak wia t ru , 
Oto odbieżca, b ó s t w wysłaniec , 
Obydwa morza zamieszkuje, 
Zachodnie jedno, drugie wschodnie. 

Siadem Asparas i G a n d h a r w ó w 
I ś l adem dzikich zwie rzą t idąc, 
Zgadywacz myśl i , d ługowłosy jest 
Ich najs łodszym towarzyszem. 

Hieron im da jąc obraz wyniszczonego ascezą i c iąg­
łym przebywaniem na pustyni mnicha, mówi że: „Z 
jego piersi w y d o b y w a ł się jakby p łomień mocy" 5 8 . Jed­
n a k ż e wejśc ie w czas wieczny nie zawsze jest przed­
stawione jako dramatyczna totalizacja p rzec iwieńs tw . 

Z drugiej strony istnieje cały zespół symboli i 
p r z e d s t a w i e ń obrazu jących ra j ską koegzystencję m n i ­
chów i zwierzą t . L w y wykopu ją grób dla mnicha 5 ' , 
us tępu ją j a s k i n i 6 0 , rozszala ły wie lb łąd pada na kola­
n a 6 1 , a lew, uleczony przez św. Gierasyma, opiekuje się 
os io łk iem, chodzi z n i m do odległego źródła po wodę , 
później op łakuje śmie rć m n i c h a - d o b r o c z y ń c y 6 ! . Wejście 
w czas wieczny jest tu powrotem do rajskiej rzeczywi­
stości, gdzie zniesiona zostaje opozycja: świa t ludzki — 
świa t z w i e r z ę c y . 6 3 

Przedstawienia te, wys t ępu jące w hagiografiach 
chrześc i jańskich , w sposób oczywisty n a w i ą z u j ą do 

chrześc i jańskie j w i z j i i l l ud tempus, k tóry umieszczony 
jest w perspektywie przyszłości , jest to czas, k tóry ma 
nadejść . J e d n a k ż e antycypacja owego czasu (i l lud tem­
pus, k tóry ma nas tąpić) , jaka ma miejsce w monasty-
cyzmie nie różni się niczym formalnie od rekapi tulacj i 
owego czasu ( i l lud tempus, który nas tąp i ł ) charakte­
rystycznej d la ku l tu r t radycyjnych. Obie postawy pro­
wadzą do zniesienia his tor i i i wype łn i en i a jej czasem 
świę tym — obie są antyhistoryczne, obie są ucieczką 
od h is tor i i . J e d y n ą różnicą jest to, o czym już wspo­
mina l i śmy , że o ile w kul turach t radycyjnych przy po­
mocy zestawu różnych obrzędów stosownych do sytua­
cj i , znoszenie his tor i i odbywa się przez cykliczne pow­
tarzanie archetypicznych wzorcowych sytuacji, o tyle 
w monastycyzmie chrześc i jańsk im cykliczna okresowa 
odnowa świa ta (ryty kosmogoniczne) i osób (obrzędy 
przejścia) zas tąp iona zostaje przez ciągle t r w a j ą c ą od­
n o w ę osoby ludzkiej . 

Poruszamy to zagadnienie dlatego, że zazwyczaj 
podkreś l a się głębokie różnice i p rzepaśc i i s tn ie jące 
pomiędzy koncepcjami czasu w chrześc i j ańs twie i w 
kul turach tradycyjnych czy archaicznych społeczeństw. 
Tymczasem, szczególnie w przypadku monastycyzmu, 
różnice te nie są tak ogromne. Samo wyjście na pus­
tynię można i n t e r p r e t o w a ć jako odtworzenie archety-
picznej sytuacji wyjścia Chrystusa na pus tyn i ę (walka 
z szatanem); hagiografie częściej wiążą wyjście z i n ną 
sceną — spotkania Chrystusa г młodzieńcem, k t ó r e m u 
na pytanie, co ma czynić, odpowiada: „Idź, sprzedaj, 
co masz, a rozdaj ubogim, a przy jdź naś ladu j mnie, 
wz iąwszy k r z y ż " (Mk 10, 21 i п.). 

Wszystko, co było powiedziane, prowadzi nas do 
konstatacji, że podobnie jak w przypadku symboliki 
dotyczącej przestrzeni s t ruktura symboli (zasady po­
działu) , tak i w przypadku symboliki dotyczącej czasu 
(strukturalne właśc iwości czasu: rea l izu jący się hic et 
nuc i l l ud tempus), jest taka sama w kulturze mona­
stycznej i w kul turach tradycyjnych, a różnice w y n i ­
ka ją z różnic t reści w i ą z a n y c h z t y m i symbolami. Tak 
jak mówi l i śmy o przenikaniu, o otwieraniu t radycyj­
nych u k ł a d ó w przestrzennych, tak też w przypadku 
otwierania czasu (znoszenia cykliczności i periodycz-
ności) ku l tura monastyczna dokonuje tego, wiążąc opo­
zycyjne t reśc i i war tośc i . Najbardziej zaś czytelne opo­
zycje znajdujemy we wzorach ku l tu rowych obu zespo­
łów. 

Wzorem leżącym u podstaw i o rgan izu jącym k u l ­
tu rę monas tyczną jest ucieczka od świa t a . Wyraża ją 
to same s łowa: mnich — gr. monachos = samotny, 
anachoreta — gr. anachoretes — człowiek usuwający 
się na ubocze, eremita — gr. eremos = pustynia. 
Wierne t łumaczen ie tych słów znajdujemy w języku 
rosyjskim dla okreś len ia m n i c h ó w p r a w o s ł a w n y c h : mo­
nach, monaszestwo, odinoczestwo, inoczestwo, dnok. Z 
kolei hymny buddyjskie mówią o odb ieżcy-żebraku , 
wymiennie pojawia się nazwa mędrzec . W okresie 
ksz t a ł t owan ia się monachizmu chrześci jańskiego znane 
by ły również skrajne formy żebracze jak np. mesalia-
nie-euchdci M , gyrowagowie 6 6 , k tórzy prowadzi l i życie 
włóczęgów. 

Ucieka jący od świa ta ten, jak powiada hymn bud­
dyjski , „kto nosi b r u d n ą nędzną odzież, to wychudł , 
siecią żył się p o k r y ł " 6 6 , k tó ry „za odzież ma gnój b r u ­
natny". Grzegorz z Nazjanu mówi o mnichach: „mi l ­
czący heroldowie, a więc zaniedbane i brudne włosy, 
bose i do nóg apos to łów podobne n o g i " 6 7 , Hi la r ion 
„pokutne j szaty (saccum), w k t ó r ą raz się przyodział , 
nigdy nie p ra ł , mawia ł , iż byłoby czymś nadmiernym 
szukać czystości w pokutniczej szacie. Nie zmien ia ł 
t u n i k i , aż poprzednia ca łkowicie sdę nie s t a r g a ł a " 6 8 . 

167 

1 



Barlaam pokazuje Jozafatowi wrośn i ę t ą W ciało szatę 
p o k u t n ą z ostrych włosów, k tó r ą ukrywa pod przebra­
niem w j a k i m dosta ł się do p a ł a c u S w . Ambroży 
W pismach ascetycznych ów fragment z Księgi Wyjścia 
o Mojżeszu wchodzącym w obszar święty t łumaczy: 
„zżuj pierwej obuwie z nóg swoich, odwiąż wszelkie 
więzy, r zuć pasy tego ś w i a t a " 7 0 . Hymny buddyjskie 
wciąż m ó w i ą o przecinaniu więzów, o z rywaniu więzów 
wiążących ze ś w i a t e m 7 1 . 

Ale ucieczka od świa t a nie manifestuje się tylko 
zmianą stroju, odmiennym wyglądem, a k c e n t u j ą c y m 
ubóstwo, wyniszczenie. Jest uc ieczką od d o m u 7 2 , od 
w i o s k i 7 3 — w bezdomność , jest zerwaniem więzów po­
k r e w i e ń s t w a : 

Tutaj deszczową porę spędzę, tu będę 
w zimie, a tu w lecie. 
W ten sposób myś l i człowiek głupi , o groźbę 
śmierc i się nie t roszcząc. 

K to dumny będzie z synów, byd ła , 
czyj duch ze ś w i a t e m jest związany, 
jak śp iącą wioskę fala wielka, tak 
śmierć go schwyci i uniesie. 

Nie są synowie c i ob roną , nie jest o b r o n ą 
ojciec, krewny. 
Kiedy cię śmie rć w swą dłoń pochwyci, 
twój ród cię cały nie o b r o n i 7 4 . 

Pustelnicy uciekali nawet przed m a t k ą , k tó ra 
przysz ła do nich w odwiedziny, asceta Marcjan S y r y j ­
czyk tak samo pos tąpi ł wobec swej siostry; św. Anton i , 
znaleziony w stanie nieprzytomnym i przeniesiony do 
rodzinnego domu, po odzyskaniu p rzy tomnośc i kaza ł 
się odnieść z powrotem na osobne miejsce 7 5 . 

O s k r ę p o w a n i u więzami p o k r e w i e ń s t w a mówi też 
p rzypowieść Barlaama o trzech przyjac io łach . Pewien 
człowiek mia ł trzech przyjaciół , śc igany przez możnego 
władcę , udaje się kolejno do nich. Pierwszy ukrywa 
się przed n im w domu, wreszcie daje mu na drogę 
dwie włos iane suknie, drugi mówi , że nie może mu 
pomóc, że może mu tylko towarzyszyć w drodze przez 
pewien czas, trzeci zaś przyjaciel, najmniej szanowany, 
ofiarowuje swą pomoc. Podob ieńs two to tak t łumaczy 
Barlaam Jozafatowi: 

„P ie rwszy to bogactwo i do zbiorów afekt, oprócz 
niepotrzebnych szmat do grobu nic odeń nie zabierze, 
drugi zaś przyjaciel żona у dzieci są, у inn i pokrewni, 
у domowi, k tó rych przychylnośc ią у życzliwością s k r ę ­
powani zostaniemy, po tych zaś żaden poży tku nie 
bierze ty lko iż do grobu przynaimniey za trupem iego 
idą, a zaraz wróciwszy do domu do swoich się zabaw 
у spraw vdaią . Trzecich zaś dobrych uczynków orszak 
iest" 7 e . 

Wzór ucieczki od świa ta wyraża jący się negac ją 
dotychczasowych fo rm egzystencji pos iada jących swoją 
sankcję świętości (grupa rodzinna, więzy p o k r e w i e ń ­
stwa), charakterystycznych dla ku l tu r tradycyjnych, jest 
p r ó b ą przezwyciężenia kondycj i ludzkiej . Wyrazem tej 
p róby jest asceza. 

„Od dwudziestego pierwszego do dwudziestego siód­
mego roku życia w pierwszych trzech latach spożywał 
po łowę garnuszka soczewicy, rozmoczonej w zimnej 
wodzie, w nas t ępnych trzech latach jadł suchy chleb 
z solą i w o d ą . Nas tępn ie od dwudziestego siódmego do 
trzydziestego żywił się dziko r o s n ą c y m i roś l inami i su­
chymi korzeniami n i ek tó rych k rzaków. Od trzydzieste­
go pierwszego do trzydziestego pią tego roku spożywał 
sześć uncj i j ęczmiennego chleba i nieco ugotowanych 
warzyw, nie namaszczonych e i iwą . Skoro jednak spo­

strzegł, że traci wzrok i całe jego ciało pokrywa się 
krostami, j akąś w y s y p k ą i świe rzbem, do powyższych 
p o k a r m ó w dołączył o l i w ę " 7 7 . 

„ Inny pos t anowi ł przez siedem lat nie jeść niczego, 
co by przeszło przez ogień i niczego nie kosz tował prócz 
surowych jarzyn, jakie zna laz ł i namoczonego grochu. 
(...) inny znów pos tanowi ł p rzezwyciężyć sen i opowia­
dał, że przez dwadzieśc ia lat nie wszedł pod dach, 
ażeby p rzemóc sen" 7 8 . 

Opisów podobnych można by cy tować bez końca . 
Dla nas jest istotne, że asceza będąc za równo próbą 
p rzezwyc iężan ia biologicznych potrzeb (próbą przezwy­
ciężenia głodu, pragnienia, snu, popędu seksualnego), 
jak i potrzeb społecznych (życie w samotności przeciw­
s tawia jąc życiu w grupie społecznej) wiąże się z uprzed­
nio o m a w i a n ą symbol iką t ana tyczną . Najlepiej w y r a ż a 
to tekst Barsanufiusza o ascezie: „Dla człowieka sie­
dzącego w celi p r z e ł a m y w a ć wolę, znaczy gardz ić we 
wszystkim cielesnym wytchnieniem. Wolą zaś ciała jest 
szukać wytchnienia w każde j rzeczy. Jeś l i nie dajesz 
mu wytchnienia, wówczas p rze łamujesz jego wolę sie­
dząc w celi. P r z e ł a m y w a ć zaś wolę, p r zebywa jąc wśród 
ludzi, znaczy odumrzeć ich i być wśród nich jakby 
się nie by ło" 7 e . 

Podobnie jak w przypadku otwierania, przemienia­
nia przestrzeni, czasu, tak i w przypadku śmierc i sym­
bolika monastyczna jest wtajemniczeniem w śmierć 
i przemienieniem jej w życie. Mówiąc zaś i nnymi s ło­
wami, sys t em-wzór leżący u podstaw ku l tu ry mona­
stycznej ksz ta ł tu je się opozycyjnie wobec wzo rów-sys -
t e m ó w ku l tu r tradycyjnych na tej zasadzie, że wszyst­
ko, co w po rządku ku l tu r tradycyjnych ma w a r t o ś ć 
życia — w po rządku ku l tu ry monastycznej jest śmie r ­
cią i odwrotnie. 

War tośc i ku l tu ry tradycyjnej 

ż y c i e - Ь ś m i e r ć - — 

Kosmos 
obszar zamieszkały 

dom 
rodzina 

więzy p o k r e w i e ń s t w a 

ś m i e r ć — 

Chaos 
obszar n iezamieszka ły 
(Pustynia) 
bezdomność 
samotność 
zrywanie więzów po­
k r e w i e ń s t w a 

ż y c i e + 

Wartośc i ku l tu ry monastycznej 

Relacje opozycji wiążące oba zespoły: k u l t u r ę mo­
nas tyczną i k u l t u r ę t r adycy jną wyznacza ją najbardziej 
istotny zakres oddz ia ływania monastycyzmu na k u l t u r ę 
t radycyjną , mianowicie — kul tura monastyczna prze­
mienia w paradoks k u l t u r ę t r adycy jną . Opozycyjny 
charakter w relacji : kul tura monastyczna — kul tura 
tradycyjna wskazuje nam na powinowactwo pierwszej 
wobec drugiej . „Powinowac two polega nie tylko na 
dyfuzji cech strukturalnych poza ich p ierwotnym ob­
szarem czy repulsj i sprzec iwia jące j się ich rozpow­
szechnieniu; powinowactwo może też dokonywać się 
przez zaprzeczenie i rodzić s truktury, k tó re pos iada ją 
charakter odpowiedzi, ś r o d k ó w zaradczych, u s p r a w n i e ń 
czy nawet, w y r z u t ó w " M . 

Antynomiczny charakter kultury monastycznej 

Ze wszystkich pa radoksów, jakie niesie za sobą 
ku l tura monastyczna jeden jest niezwykle istotny: ucie­
ka j ąc od św ia t a realnie przecież pozostaje w n im, 

168 

T 



wchodzi w relacje z różnymi uk ł adami społecznymi, 
ekonomicznymi i ku l tu rowymi . Warte jest zaznaczenia, 
że w trzech wie lk ich systemach re l ig i jnych: buddyz­
mie, islamie i chrześc i jańs twie wysuwa się na czoło 
ich związek z ku l tu rami t radycyjnymi . P r z y k ł a d e m tego 
może być ekspansja buddyzmu w Tybecie, gdzie w roz­
woju l a m a i z m u 8 1 widz ieć należy właśn ie rodzenie się 
nowych struktur ze zderzenia opozycyjnych sys temów 
war tośc i : z jednej strony systemu charakterystycznego 
dla tradycyjnej ku l tu ry pasterskiej, z drugiej zaś mo­
nastycyzmu buddyjskiego w postaci Mahajany — sta­
wiającego za cel zostanie b u d d ą dla zbawienia d r u ­
gich, gdzie b u d d ą może s tać się każdy, kto będąc b l i sk i 
zdobycia oświecenia rezygnuje z niego i decyduje się 
r a t o w a ć mieszkańców świa ta oraz w y p r o w a d z a ć ich 
na drogę doskonałości . Podobnie jak s u f i z m 8 2 w isla­
mie, monastycyzm jest tu płaszczyzną porozumienia 
pomiędzy wysoko rozwin ię tymi systemami re l ig i jnymi 
a k c e n t u j ą c y m i zagadnienia antropologiczne (człowiek 
symbolem środka , symbolem objawia jącego się sacrum), 
a t radycyjnymi systemami re l ig i jnymi , k tó re silniej 
a k c e n t u j ą zagadnienia kosmologiczne. 

W ten sposób „ucieczka od świa ta" rodzi nowe, 
strukturalnie powiązane uk łady z zespołami kul tur , od 
k t ó r y c h ucieka bądź z zespołami , z k t ó r y m i się zderza 
mani fes tu jąc swoją ucieczkę. Bada jąc takie konkretne 
uk łady i dokonując konkretyzacj i historycznych w y ­
godniej jest używać pojęcia subkultury monastycznej, 
interesuje nas bowiem wtedy dzia łanie całego uk ładu 
a nie sama w y o d r ę b n i o n a ku l tu ra monastyczna. Na 
obszarze wschodniego chrześc i j ańs twa monastycyzm 
realizuje ogólnie zarysowany reodel ku l tu ry monastycz­
nej. Świadczy o t ym cała jego bogata historia. Mona­
stycyzm p r a w o s ł a w n y kontynuuje wzory życia ascetycz­
nego rozwija jącego się w Egipcie między I I I a V I stu­
leciem n.e. Ruch monastyczny, k tó ry nosi ł począ tkowo 
wszelkie znamiona ruchu c h ł o p s k i e g o 8 3 (św. Anton i 
b y ł kopty jsk im ch łopem, osiedli ł się począ tkowo obok 
swej rodzinnej w i o s k i ) 8 4 internalizuje się w organiza­
c j i Kościoła. Pod koniec I V w. otrzymuje swoją pierw­
szą regułę ułożoną przez Pachomiusza 8 e , a nas t ępn ie 
zmodyf ikowaną i udoskona loną przez Bazylego 8 6 , w 
k tó re j mnich pozos tawał również a n a c h o r e t ą we wspó l ­
nocie monastycznej. J e d n a k ż e jak mówi Evdokimov: 
„Mimo autorytetu r egu ł św. Bazylego us ta la jących 
wspólno tę życia mniszego, życie pustynne było w pra­
wos ławiu zawsze wyżej stawiane niż życie cenobitycz-
ne" w. 

Dla rozwoju monastycyzmu p r a w o s ł a w n e g o także 
ogromne znaczenie posiada hezychazm 8 8 polegający na 
mistycznej ucieczce od świa ta w milczeniu, na kon­
templacji związane j z nieustannym powtarzaniem for­
muły modl i tewnej . Z Atosu, k tó ry staje się oś rodk iem 
hezychas tów p r o m i e n i u j ą wzory życia mniszego na R u ś 
Ki jowską . Czym by ł Anton i dla Egiptu, t y m b y ł Anton i 
Pieczarski dla Rusi powiada autor histori i p r a w o s ł a w ­
nej cerkwi 8 e . An ton i Pieczerski o t r zyma ł swoje zakon­
ne imię na Atosie, był z pochodzenia chłopem, usuną ł 
się na ubocze od K i j o w a dając począ tek nowemu ognis­
ku życia ascetycznego. Podobnie Sergiusz z Radoneża 
wychodzi w n iedos tępne lasy około 80 k m na północ 
od Moskwy. Monastyry p r a w o s ł a w n e pows ta ją i rozwi ­
ja ją się drogą in ic j a tyw indywidualnych, wychodzący 
w pus tyn i ę mnich daje począ tek nowym wspólno tom. 
Jest to jedna z różnic, j aką widz i w powstawaniu klasz­
to rów Rouet de Journe l 9 0 , k tóra dziel i p r a w o s ł a w n y 
monastycyzm od wspólno t zachodniego chrześc i jańs twa . 
W przec iwieńs twie do p rawos ławia klasztory zachodnie 
p o w s t a j ą przez zak ładan ie f i l i i pos iada jących d u i ą l icz­

bę zakonn ików, teren na k tó ry wyrusza grupa z ma­
cierzystego klasztoru jest zazwyczaj dobrze znany i 
spenetrowany. G o l u b i ń s k i 9 1 zwraca uwagę na istnienie 
dwu typów wspólnot tzw. „sobs twiennyje i nie sob-
stwiennyje monastery". Pierwsze s tawały się o ś r o d k a ­
m i związanymi z centrami ż y c a gospodarczego i k u l ­
turalnego, mia ły swoją a r c h i t e k t u r ę , mur odgradza jący 
od świa ta , drugie zaś sy tuowały się obok prowincjo­
nalnych, parafialnych cerkwi i , na granicach pomiędzy 
obszarem wiosek a obszarem ku l tu , s tanowi ły ogrodze­
nie cerkwi sk łada jące z k i l k u bądź ki lkunastu oddziel­
nych cel w postaci ziemianek, s tąd też do obecnych 
czasów (początek X X w.) gdzieniegdzie ogrodzenia 
cerkwi nazywają się monasterami. Również powstawa­
nie n iek tó rych k lasz to rów „ sobs tw iennych" b ra ło swój 
począ tek od celi mnicha wkopanej w ziemię, nad którą , 
w y r a s t a ł później budynek klasztorny. W ten sposób ist­
nia ły monastery pos iada jące c*<ły system podziemnych 
korytarzy i cel mniszych 9 Z . Dość licznie wys tępowal i 
zamknięc i , p rzebywający w celach jakby „żywo po­
grzebane t r u p y " 0 3 . Na prze łomie X V i X V I w. ideały 
życia ascetycznego rozwijanego na Atosie odżywają 
z wie lką siłą w postaci ruchu „nic—nie pos iada ją ­
cych", k tórego g łówną pos tac ią staje się N i l Sorski* 4 . 

Pod koniec X V I I I w . św. Paisjusz Wieliczkowski 
tworzy całą szkołę mis tyczną n a s t a w i o n ą na Fi lokal ię 
(zbiór żywotów i nauk wie lk ich ascetów) i Modl i twę 
J e z u s o w ą 0 5 . K u l t u świę tych pus t e ln ików i s t a rców cha­
rakterystycznego dla obszaru p rawos ławia nie da się 
ograniczyć ty lko do zjawiska religijnego. Na przełomie 
X V I I I i X I X w. staje się on zjawiskiem o znaczeniu 
ku l tu rowym. Usuwający się na ubocze mnich, starzec 
p rzebywający w monasterze staje się autorytetem dla 
ludzi żyjących w świecie , jak powiada przys łowie , ży­
cie mnicha jest św ia t ł em dla świeckich (żizń inakow-
swiet mir ian) . „Lud natomiast ga rną ł się od razu do 
s t a rców i okazywał i m najwyższą cześć. Do naszych 
zaś s ta rców np. p i e lg rzymował nie ty lko gmin ale 
i najznamienitsi ludzie by podda jąc się całkowicie ich 
władzy , spowiadać się ze swych wątp l iwośc i , c i e rp ień , 
zgryzot i szukać rady oraz pociechy. Widząc to prze­
ciwnicy s t a rców podnieś l i k rzyk zarzuca jąc i m między 
innymi , że samodzielnie i l ekkomyś ln ie bezczeszczą sa­
krament spowiedzi, choć nieustanne spowiadanie duszy 
przed starcem lub osobą świecką nie jest spowiedzią 
w znaczeniu sakramentu" 9 6 . 

Obok wznowień pism ascetycznych cytowanego już 
w naszej analizie Barsanufiusza, motyw świę tego star-
ca-mnicha staje się motywem zarówno wie lk ie j l i t e ­
ra tury (Dostojewski), jak i przedostaje sią do l i tera tury 
masowej w postaci w z n o w i e ń „Żywota Barlaama i Jo­
zafata" (Zizń i podwigi prep otec naszich pustynnikow 
indyjskich W a r ł a a m a i Josafa carewicza, Moskwa 
1871 r. — 7400 eg, po 30 kopiejek i 1874 r. — 7400 egz. 
po 25 kopiejek). Protest rel igi jny w p r a w o s ł a w i u przy­
b i e r a ł również formę ucieczki od świa ta . Wśród zasad­
niczych m o t y w ó w wys tępu jących w wierszach sekty 
b iegunów z końca X I X w. znajdujemy „ucieczkę od 
świa ta" , „pus tynię" , „monas te r" , „bezżenność", „dzie­
wic two" , także w skład z b i o r u 9 7 wchodzą „wiersze Jo-
sefa carewicza". 

Ascetyczny wzór ucieczki od świa ta leżący u pod­
staw manastycyzmu p rawos ławnego zasadniczo o d r ó ż ­
nia go od rozwoju wspó lno t i s tn ie jących w zachodnim 
chrześc i jańs twie . Z w y j ą t k i e m epizodu, j a k i s t anowi ła 
w pierwotnym swym stadium inic ja tywa Franciszka 
z Asyżu, rozwój monastycyzmu zachodniego poszedł 
drogą zbieżną z potrzebami administracyjnymi kościoła. 
O ile monastycyzm zachodni w ze tknięc iu się z k u ł -

169 

1 



turami t radycyjnymi odg rywa ł rolę „pioniera cywil iza­
c j i " o tyle monastycyzm wschodni wchodząc w relacje 
z t radycyjnymi u k ł a d a m i dos ta rcza ł przede wszystkim 
specyficznych wzorców świętości , t ym samym inter-
na l izu jąc i ożywia jąc p r o b l e m a t y k ę ant ropologiczną , 
wzbogaca jąc dotychczasowe doświadczenie sacrum cha­
rakterystyczne dla ku l tu r tradycyjnych. 

P r z y k ł a d e m takiego oddz ia ływan ia może być funk­
cjonowanie w i z j i świa t a opartej na wydzieleniu dwóch 
obszarów: sacrum i profanum w bia łoruskie j t radycj i 
ludowej z w y s t ę p u j ą c y m tu charakterystycznym topos 
p r z e d s t a w i a j ą c y m Boga jako wędru jącego po ziemi 
s t a r ca -mędrca , żeb raka oraz tradycja związana z funk­
cjonowaniem miejsca świętego i obchodami świą t Prze­
mienienia Pańskiego („Spasa") w Grabarce (woj. b ia ło­
stockie). 

W o w y m topos — j a k i spotykamy w legendach 
i mitologi i b ia ło rusk ie j — w y o b r a ż a j ą c y m Boga jako 
wędru jącego po ziemi starca, żeb raka , nie powinien 
nas zwieść naiwny antropomorfizm: „Pan Bouh Naj ­
wyższy, taki samy jak my hresznyje toulki s t a r ińk i , 
s iwieńki i baradaty" 8 8 . Jest to zaledwie n ieśmia ła p r ó b a 
oswojenia absolutu, k tóry w istocie w powszechnych 
i g łębokich pok ładach świadomośc i j a w i się inaczej: 
„Bóg Bia ło rus ina jest przede wszystkim srogi i mśc iwy, 
i jako taki zwykle doń przemawia k lęskami . Ca łe jesz­
cze szczęście, że człowiek przebiegły może go niekiedy 
o s z u k a ć " U t r z y m a n i e elementu tremendum w naj ­
wyższym napięc iu możl iwe jest jedynie w k ręgu sacrum 
w wys i łku ascetycznym, jego e n k l a w ą jest monaster. 
Natomiast w k ręgu profanum trzeba szukać wybiegu, 
p róbować Boga przechy t rzyć , dostarcza to nawet wie lu 
emocji ale nie zwalnia od konieczności p rzeb łagan ia . 
Wówczas wzrok i uwaga k ie ru ją się w s t ronę mona-
steru. 

Do Grabarki ludzie podąża ją z k rzyżami , „ tak jak 
od w i e k ó w " tzn. od tego czasu gdy góra leżąca w uro­
czysku Sumieńszczyzna ob jawi ła swą szczególną moc. 
„W 1710 r. pobliskie miasteczko Siemiatycze nawie­
dziło morowe powietrze" w związku z t y m grozą przej­
m u j ą c y m wydarzeniem zachowało się podanie, wed ług 
k tórego jeden z w y z n a w c ó w o b r z ą d k u wschodniego 
mia ł sen mówiący , że aby u r a t o w a ć się od niechybnej 
śmie rc i na l eży udać się do Grabarki . Treść snu para­
f ian in opowiedz ia ł swojemu proboszczowi, k tó ry posta­
nowi ł w y p r o w a d z i ć ludność miasteczka na wskazane 
miejsce. W Grabarce śmie r t e lność us ta ła zupe łn ie . 
Wzniesiono tam tymczasową cerkiew, zaś źródło leżące 
u podnóża g ó r y otoczono szczególną op ieką ze wzg lędu 
na jego uzdrawia jące właściwości . W strukturze i mor­
fologii „miejsca świę tego" w Grabarce obok uniwer­
salnych e l e m e n t ó w przestrzeni świę te j i symbolizmu 
ś rodka — góra, źródło, cudowne drzewa, świą tyn ia — 
w a ż n y m i specyficznym dla p r a w o s ł a w n e j men ta lnośc i 
jest obecność monasteru. Może to być jeszcze jednym 
przyk ładem, jak głębokie w zasięgu p r a w o s ł a w i a było 
oddz ia ływanie monastycyzmu na ksz t a ł t owan ie się w i z j i 
przestrzeni sakralnej w ludowej t radycj i . W powszech­
nej bowiem świadomości istnieje tu przekonanie, z 
czym mogłem się ze tknąć podczas b a d a ń terenowych 
prowadzonych w Grabarce, iż „monas ter (klasztor za­
łożony w 1948 r.) is tniał tu „zawsze", „od początku" . 
Legenda ta wyznaczy ła specyficzną t r adyc ję Grabarki . 
P r z y b y w a j ą tu co roku pielgrzymki wiernych n iosących 
krzyże . Wokół ce rkwi ciągnie się k r ą g krzyży ustawio­
nych tu „od n i epamię tnych czasów". Mister ium na Gra­
barce odbywa się w dzień Przemienienia Pańsk iego 
(19.VIII wed ług starego stylu). Przemienienie, k tó re do­
konuje się w czasie l i turgicznym splata się tu z prze­
mienieniem jakiemu poddana została p rzes t rzeń (uro­
czysko — miejsce święte) ш . 

P R Z Y P I S Y 

1 Stefan Czarnowski, Kultura religijna wiejskiego 
ludu polskiego; „Ku l tu ra" , Warszawa 1958, s. 80—99 

2 „Rola k le ru ruskiego, za równo p rawos ł awnego , jak 
i unickiego, przedstawia się nieco odmiennie. Religia 
wschodnia uchodzi ła za chłopską, niższą, s tąd też i sy­
tuacja socjalna popów była gorsza, niż księży łac iń­
skich; szlachcic odnosi ł się do proboszcza łac ińskiego 
z t ak im uszanowaniem, na jakie nigdy nie zdobywał 
się wobec ruskiego parocha, k tórego najczęściej lekce­
ważył . Ks iądz p r a w o s ł a w n y czy un ick i b y ł więc t y m 
samym bliżej związany z ludem, bardziej n i echę tny 
szlachcie, życie rodzinne zbliżało go jeszcze bardziej do 
ws i , z k t ó r ą łączyły go stosunki zawodowe i towarzy­
skie. Nie było tu tej izolacji, k tó r a s t awia ła ł ac ińsk ie ­
go ks iędza poza społecznością wie j ską , pop by ł człon­
k iem tej społeczności , b r a ł udzia ł w jej zajęciach i ze­
braniach, był jakby primus inter pares, pierwszy po­
między równymi. . . " . 

„Dzieci ruskiego księdza w y c h o w y w a ł y się i bawi ły 
wraz z dziećmi wie jsk imi , jeśli popowicz sam nie ob ra ł 
duchownej kariery, to s t awa ł się ch łopem pańszczyź­
n i anym i już w zupełności w r a c a ł do gromady w i e j ­
skiej, w k tó rą wnosi ł nieco wiadomości z domu rodzi­
cielskiego i zapewne nieco wyższych aspiracji. Z a r ó w ­
no więc pop, j ak i popowicze b y l i jakby w e w n ę t r z ­
n y m i autorytetami gromady wiejskiej...". St. Bys t roń , 
Kultura ludowa, Warszawa 1947, s. 143 

3 Wi to ld Kl inger , Doroczne święta ludoufe o tradycje 
grecko-rzymskie, K r a k ó w 1931 

4 por. Abraham, Zawarcie małżeństwa w pierwot­
nym prawie polskim, L w ó w 1925; A. Fiszer, Obrzędy 
pogrzebowe, L w ó w 1921; C. Baudouin de Courtenay-
-Ehrenkreutz, Ze s tudiów nad obrzędami Weselnymi 
ludu polskiego, Wilno 1929 

6 K . Moszyński , Kultura ludowa Słowian, t. I I , 
cz. 2, Warszawa 1968, s. 512—513 

8 Wł. Pawluczuk przed opublikowaniem Świato­
pogląd jednostki w warunkach rozpadu spotedzności 
tradycyjnej zagadnieniom t y m poświęci ł dwa a r t y k u ł y : 
Białorusini jako grupa etniczna (próba interpretacji so­
cjologicznej) { w : ] „Studia Socjologiczne", Warszawa 1968, 
zeszyt I I , s. 35—50, oraz Procesy dezintegracji w pra­
wosławnych społeczeństwach wiejskich, „Wieś współ­
czesna", 1967, nr 3 

7 Wł. Pawluczuk, Światopogląd jednostki w warun­
kach rozpadu społeczności tradycyjnej, Warszawa 1972, 
PWN, s. 43 i 54 

8 Paul Evdokimov, Prawosławie, Warszawa 1964 
9 Wł. Pawluczuk, Światopogląd.. . , s. 46 

1 0 Evdokimov, Prawosławie, s. 23 
1 1 Joachim Wach w Socjologii religii umiejscawia 

monastycyzm w typologii grup rel igi jnych tworzonych 
w e w n ą t r z danej formacji kośc ie lne j . Monastycyzm jest 
tu „(...) trzecim typem reakcji wobec tendencji ekle-
zjastycznej", w związku z czym — zdaniem Wacha — 
„Grupę monas tyczną można zdef iniować jako kongre­
gację założoną i zo rgan izowaną , sk łada jącą się z tych, 
k tórzy z powodu swego protestu postanowili p rowadz ić 

170 



wspólne życie poświęcone rel igi jnej pobożności w b l i ż ­
szym powiązan iu , niż zdaje się to możl iwe lub pożądane 
w ramach fraternitas". (Fratermtas to drugi typ reakcji 
antyeklezjastycznej w e d ł u g typologii Wacha). Na p ie rw­
szy rzut oka widać ubós two tej definicj i , nie mówiąc 
już o wątp l iwośc iach jakie n a s u w a j ą się w związku 
z tym, że o ile t aką socjologiczną klasyf ikację mona­
stycyzmu da się p rzeprowadz ić w stosunku do form 
zachodniego chrześc i jańs twa , o tyle trudno to uczynić 
w stosunku do monachizmu wschodniego, gdzie zupe ł ­
nie nieprzydatne i nieistotne wobec s t ruktury k tó rą za­
mierzamy poznać są takie terminy u ż y w a n e przez Wa­
cha w ogólnej definicji , jak : „ regu laminy ogólny i lo ­
kalny", „stała rezydencja", „zakon" . 

Aspektem ekonomicznym za jmował się Max Weber 
przy okazji swoich szerokich s tud iów nad współza­
leżnością postaw rel igi jnych i form działalności eko­
nomicznej. 

W rozważan iach dotyczących związku pomiędzy 
rozwojem kapital izmu a rozwojem e tyk i protestanckiej 
przyznaje tej ostatniej rolę czynnika p rzygo towujące ­
go i ksz ta ł tu jącego postawy człowieka nowej formacji. 
I tak ascetyzm chrześc i jański rozwijany w ś r e d n i o w i e ­
czu za murami k l a sz to rów przenika po reformacji 
w rzeczywis tość świa ta , od k tórego pierwotnie uciekał . 
P rze łom, jakiego dokonała reforma w t y m względzie 
da się z i lus t rować najlepiej s łowami Webera: „Teraz 
ascetyzm ten wkracza na targowisko życia, zatrzasku­
jąc za sobą d rzwi klasztoru, zaczyna metodycznie prze­
n i k a ć do życia codziennego, czyniąc je życiem w świe ­
cie, ale nie życiem świa ta 1 dla świa ta" . (Max Weber, 
Die protestantische Ethik, Munchen 1969, t. I , s. 165, 
seria Siebenstern Tagchenbuch, s. 53—54). 

Joachim Wach, Socjologia religii, Warszawa 1961, 
s. 179—188; Max Weber, Gesammelte Aufsatze zur Reli-
gionsociologie, Tubingen 1920, t. 1, 2. 

1 1 Anal izę opar l i śmy na tekstach żywotów m n i ­
chów, fragmentach h is tor i i kościoła i pism chrześc i jań­
skich pisarzy dotyczących życia monastycznego, a więc 
tych wszystkich źródłach, k tó re są przedmiotem patro­
logi i po k tó re j dobrym przewodnikiem jest Słownik 
wczesnochrześcijańskiego piśmiennictwa, I . M . Szymusiak, 
M. Starowieyski, Poznań 1971. Z dos tępnych polskich 
p rzek ładów korzys ta łem z Żywotów mnichów św. Hiero­
nima w przekładzie Piskorskiego; Żywoty ojców albo 
dzieje i duchowe powieści starców, zakonników, pus­
telników wsc)ipdnich. Przez świętego Hieronima i in­
szych pisanie a od X.M. Sebastiana Piskorskiego na pol­
ski język przełożone, K r a k ó w , 1688 z k tórego to wyda­
nia wydano ponownie tylko Żywot Barlaama i Jozafata 
w edycji Zabytki piśmiennictwa polskiego, t. V I , L w ó w 
1935, a t akże żywoty m n i c h ó w św. Heroma w : Pisma 
starochrześcijańskich pisarzy, t. X ATK Warszawa 1973, 
t ł um. W. Szołdrski . K o r z y s t a ł e m z his tor i i Kościoła 
Sokratesa Scholastyka — wybrane teksty [w:] Andrzej 
Bober, Antologia Patrystyczna, K r a k ó w 1965 a także 
z t eks tów rozproszonych w Wielkiej Literaturze Pow­
szechnej pod red. S. Lamma, t. 5, 1932 s. 616—630 
(Literatura łacińska) opr. E. Porębowicz t. 6, 1933 s. 
850—857 (lit . grecka) opr. J. Birkenmajer, t. 4, 1933, 
s. 681—760 ( l i t . bizantyjska) opr. J. Sajdak. Obszer­
niejszych informacj i dostarcza także encyklopedia 
archeologii chrześc i jańskie j Cabrol Leelercqa (Diction-
naire d'archeologie chretienne et de liturgie, Paris 
1907—1954), za p o ś r e d n i c t w e m k tó re j mamy możliwość 
korzys tać z u p o r z ą d k o w a n e g o i opracowanego materia­
łu źródłowego zebranego w dwu wie lk ich blokach przez 
J.P. Migne'a (t j . Patrologiae cursus cpmpletus. Series 
Graeca, Pa ryż 1857—1866, Patrologiae cursus ciompletus. 
Series Latina, P a r y ż 1844—1855, do k tó rych odwołują 
się wszystkie późniejsze dz iewię tnas towieczne i d w u ­
dziestowieczne opracowania). 

1 8 M . Eliade. Traktat o historii religii, Warszawa 
1966, s. 8 

1 4 „W dziedzinie ascezy nie tylko przekazuje t ra­
dycję monas tyczną , ale tworzy pewne jej w ą t k i . Ra­
zem z Bazylim uk łada reguły życia monastycznego..." 
(Słownik wczesnochrześcijańskiego piśmiennictwa, s. 176) 

15 Dhamma padam, z palijskiego przełożył St. Fr. 
Michalski , Warszawa 1925 

1 6 Antoni (Antonius) ok. 250—356 
Atanazy w żywocie Antoniego (PG 26, 835, 967) podaje 
ma ło szczegółów historycznych, pisząc dzieło wybi tnie 
ascetyczne. Wiemy jednak, że Anton i rozpoczął życie 
pustelnicze ok. 270 roku w pobliżu swojej rodzinnej 
wioski . P o n i e w a ż szybko przyłączyło się do niego wie lu 
chę tnych ascetów, oddal i ł się ok. 285 r. do opuszczonej 

starej fortecy Pispir, na p rawym brzegu N i l u . S tąd 
oddzia ływał przez dwanaśc i e lat na całą okoliczną 
pus tynię (Nitr ia i Skete). Słownik wczesnochrześcijań­
skiego piśmiennictwa, s. 37 

1 7 Sw. Hieronim, Żywoty mnichów, s. 13 
1 8 Tamże , s 13. Patrz t akżs S łownik wezesnochrześ -

cijańskiego piśmiennictwa, s. 190 
1 9 Sebastian Piskorski, Żywot Barlaama i Jozafata, 

Wstęp J. J a n ó w , L w ó w 1935 
20 Wielka literatura powszechna, t. V I , s. 730 

2 1 Jan Damasceński , Mnich i kapłan, ok. 675—749 
2 2 S. Piskorski, Żywot..., s. I X i п., gdzie Jan J a n ó w 

podaje we ws tęp ie omówien ie wszystkich wersj i euro­
pejskich tej opowieści . Cosquin zes tawi ł teksty żywotu 
z tekstami La l i t awi ś t a ry , opartej na legendzie biografi i 
Buddy, a t akże z tekstami pochodzącymi z I I I w. p.n.e., 
zbiorem Dżatak s tanowiącym. 550 opowiadań i bajek, 
wykazu jąc zasadniczą zbieżność tak całości t reści , jak 
i poszczególnych m o t y w ó w tych t eks tów. Badania 
archeologiczne poświadczyły tę h is tor ię . Szerzej po­
r ó w n a j s. 20 

2 3 Cicero, Pisma Filozoficzne, t. I I I , Rozmowy Tus-
kulańskie, przełożył Józef Śmiga j , Warszawa 1961, PWN, 
Biblioteka K la syków Filozofi i . Patrz też A. K łoskow-
ska, Kultura masowa, jej krytyka i obrona, Warszawa 
PWN 1964 

2 4 S. Bys t roń , Kultura ludowa, Warszawa 1947, s. 18 
2 5 J. D ą b r o w s k i , Religie świata, Warszawa 1957, 

s. 570. P o r ó w n a j t akże Wł. Tatarkiewicz, Historia Filo­
zofii, t. I , K r a k ó w 1946, s. 61—68. Rola wspólno t asce­
tycznych w ksz ta ł towan iu się dwóch odmiennych spo­
sobów poznania: 1) przez rel igi jne wtajemniczenie oraz 
2) na drodze dyskursywnej myśl i . 

2 8 A . L . Kroeber, Istota Kultury, Warszawa 1973, 
s. 323 

2 7 M . Eliade, Sacrum, mit, historia, Warszawa 1970, 
s. 61 

2 8 Sokrates Scholastyk, Historia Kościoła, Warsza­
wa 1972, s. 312. „Góra znana z wydobywanego tam n i -
t r i um, czyli saletry. W pobliżu miasta Scytia (lub Sce-
tis). Między tą górą a A leksand r i ą rozciągało się j e ­
zioro Meroeckie". 

2 9 Nicolas Zernov, Wschodnie chrześcijaństwo, War­
szawa 1967, s. 61; Kazanskij. Istoria pravoslaumowo 
monaszestwa na wastoku, cz. I , Monaszestwo w Egiptie, 
s. 13 
Podaje za Rufinem: „Ile było w miastach, tyle na pus­
tyniach". 

3 0 Hieronim, Żywoty..., s. 37 
8 1 M.J. Rouet de Journel, Monachisme et mo-

nasteres russes, Paris 1952, s. 41. Zak ładan ie nowych 
k la sz to rów odbywa się zazwyczaj drogą indywidua l ­
nych wyjść na pus tyn ię , brzeg rzeki lub lasu. Na przy­
k ład : „pączkowanie" monasteru Sołowleckiego na wys­
pach Morza Białego. 

3 2 Mate r ia ły к istorii i izuczeniu russkotifo raskota, 
pod red. W. Bonc-Bruevica, t. I , Biegunskije stichy, 
s. 230—174 

3 5 Dhamma padam, strofa 98 
3 1 tzw. Subdywale (od: sub divo — pod niebem). 

Cabrol Leelerq, op. cit., s. 329 
3 5 Palladius, Historia Lusiacae [w:] Antologia Pat­

rystyczna, s. 280 
3 3 Cabrol Leclerca, op. cit.. 1830 
3 7 Tamże, 1831 
3 8 Hieronim, Żywoty..., s. 26 
3 9 Fr. Bogdan, Geneza klauzury zakonnej, [w:] Stu­

dium historyczno-prawne, s. 40 n. 
4 0 Hieronim, Żywoty..., s. 37 
4 1 M . Eliade, Sacrum..., s. 68 
4 2 Hieronim, Żywoty..., s. 27 

T a m ż e : „ N i e b a w e m wśród kamienistej pustyni u j rza ł 
niskiego wzrostem człowieka z zakrzywionym nosem 
i rogami na czole. A dolna część jego ciała kończyła 
się kozimi nogami" (s. 27). 
„...wiele pokus na niego nac iera ło we dnie i w nocy, 
szatani go dręczyl i ; gdyby chcieć wszystkie opowie­
dzieć, ks iążki by nie s tarczyło. Gdy się modli ł , skaka ł 
na niego to wyjący w i l k , to szczekający lis..." (s. 30). 

W swoim pragnieniu jawnej i bezpoś redn ie j w a l k i 
z demonami nie bali się zapuszczać w rozległe obszary 
pustyni..." Jan Kasjan, Rozmów dwadzieścia cztery, 
t łum. L . Wrzoł , Pisma Ojców Kościoła, t. V I — V I I , Poz­
n a ń 1928—1929, rozmowa 6. (Jan Kasjan: mnich, ok. 
360—433, nap i sa ł liczne dzieła dla mnichów) . 

4 3 Hieronim, Żywoty..., s. 40—49; Sokrates Scholas­
tyk, Historia..., s. 31; Jan Moschos, Lew św. Gierazyma, 

171 



Wielka Literatura Powszechna, t. V I , s. 885. 
4 4 Na p rzyk ład tradycja o ś w i ę t y m Onufrym mówi 

0 drzewie o dwunastu ga łązkach , z k t ó r y c h każda ro­
dziła co mies iąc [w:] Jabloczinski swiatoonufriejskij 
pierwoklasnyj mużskoj monastyr w jego proszłom, 
C h e ł m 1914, s. 7 n. 

4 6 Tamże , przy spotkaniu z Pafnutim anioł podaje 
chleb, Hieronim, Żywoty..., s. 29 — k ruk podaje chleb. 

4 8 Symbolizm środka to pojęcie wprowadzone przez 
Eliadego, patrz: M . Eliade, Sacrum..., s. 77. P o r ó w n a j 
też: Traktat..., s. 361—379 

4 7 M . Eliade, Sacrum..., s. 94 
4 8 Kazanskij , Istorija Prawo s ławno uw Monaszestwa, 

cz. I , s. 13 
4 9 Hieronim, Żywoty..., s. 49 
5 0 Tamże, s. 51—58 

51 Prawosławnaja bogoslowskaja enciklopedia iii 
blogosloiwskij enciklopediczeskij slowar, St. Petersburg, 
1913, t. I I . Hasło „Monaszes two" : czarny kolor symboli­
zuje of iarę . Tołpowyj slowar, Dahl : „czern iec" —• ro ­
syjska nazwa mnicha. 

5 2 Hieronim, Żywoty..., s. 37 
Szaty mnisiej nie pierze się, nie zdejmuje. (Np. Ammon 
w : Sokrates Scholastyk, Historia..., s. 313 
Barlaam ma w r o ś n i ę t ą szatę w ciało, Żywot Barlaama, 
s. 113 
„...wy t u n i k i przetykacie złotem, a on nie ma takiego 
odzienia, jakie mia ł na jnędznie jszy z waszych sług. 
A i na odwró t dla owego biedaka niebo jest otwarte, 
a was ozłoconych piekło przyjmie. On szatę Chrystusa, 
choć ubogi, zachował , a w y jedwabiami przybrani ut ra­
ciliście jego szatę..." Hieronim, Żywoty..., Żywot Pawia 
pustelnika, s. 32 

5 3 Grzegorz z Nazjanzu, Mowy wybrane, Warszawa 
1967, s. 71 

5 4 Grzegorz z Nazjanzu, O nieprawości i marności 
życia doczesnego i wspólnym kresie, [w:] Antologia Pa­
trystyczna, s. 502 

5 5 Sokrates Scholastyk, Historia..., s. 313 
5 8 Dhomma Padam, strofy 91—92 
67 Hymny Rigwedy, przełożył z sanskrytu, w s t ę p e m 

1 komentarzem opa t rzy ł F. Michalski , Warszawa 1971, 
Hymn 136 
„. .Obydwa morza zamieszkuje, zachodnie jedno, drugie 
wschodnie..." tzn: obejmuje cały świa t (patrz: ob ja ś ­
nienia [w:] Hymny Rigwedy, s. 159). 
Gandharwowie, istoty półboskie , n i e ś m i e r t e l n e — patrz 
objaśnienia [w:] Hymny Rigwedy, s. 148 

5 8 Hieronim, Żywoty..., s. 36 
5 9 „...Gdy tak w duchu rozważał , p rzybiegły z głębi 

pustyni dwa l w y z rozwianymi na szyjach grzywami. 
Na ich widok zrazu się przeraz i ł , ale wzniósłszy po­
nownie myś l swą do Boga, stał nieustraszenie, jakby 
widzia ł gołębie . Owe zaś lwy , wprost b i egnąc s tanęły 
u zwłok b łogos ławionego starca i wywi ja j ąc ogonami, 
położyły się u jego stóp i zaczęły straszliwie ryczeć, 
tak, iż można było poznać, że jak mogą go opłakują . 
Nas tępn ie w pobliżu poczęły nogami ziemię wydrapy­
wać i wykopa ły otwór , na wyścigi piasek wyrzuca jąc , 
mogący pomieśc ić jednego człowieka. Zaraz potem, 
jakby domaga jąc się nagrody za podję tą pracę , poru­
szając uszami, ze zg ię tym kark iem przybiegły do Anto­
niego i l izały jego ręce i nogi. Zrozumia ł , iż proszą 
o błogosławieństwo. . ." ; Hieronim, Żywoty..., s. 31. Patrz 
t akże : Jabloczinskij swiatoonufrijskij..., s. 8 

8 0 „...Lwica, obawia jąc się zasadzek, i czując, że ją 
widziano, chwyciwszy zębami lwią tko , szybko je w y ­
nosi, nam zostawia mieszkanie. J e d n a k ż e jeszcze nie 
będąc całkowicie pewni, nie wyszl i śmy zaraz, czekal iś ­
my d ługo ; wyobraża l i śmy sobie bowiem, że lwica nas 
napadanie..." Hieronim, Żywoty..., s. 66—67 

8 1 „...Mówił to, s tojąc z podn ies ioną r ęką . Rozsza­
lały zwierz rzuci ł się na niego, jakby chciał go pożreć, 
lecz natychmiast p a d ł i pochyl i ł g łowę do samej zie­
mi. . ." tamże, s. 46 

6 2 Jan Moschos, Lew św. Gierasyma, „Meande r " 
1946, z. 1, s. 49—50 

8 3 Sam strój i wygląd mnicha znoszą niekiedy tę 
opozycję : zwierzęcy wyg ląd pustelnika. (Np. spotkanie 
Pafnutiego z Onufrym Jabloczinski...). 
Sozomen podaje opis mnichów, k tórzy żyli na sposób 
owiec na wzgórzach pasąc się t r a w ą " (w: Geneza i roz­
wój kultury...). 
„...Są i takie, k tó re ub ie ra j ą się w koźle skórk i i sztucz­
ne kaptury, usi łując wrócić do dziec ińs twa, n a ś l a d u j ą c 
sowy i puchacze..." (Hieronim, Listy, t. I , Warszawa 
s. 11). 

8 4 Mesalianie, Euchici: „Nazwa oznacza „modlących 
się", po syryjsku 'messalaim', a po grecku 'euchitai', 
czyli sektę asce tów-p ie lg rzymów, k tórzy pod koniec 
I V w. w Syr i i odrzucili wszystkie sakramenty i twie r ­
dz i l i , że można wypędz ić szatana z różnych zakamar­
ków duszy, (bo dusza ujęta jest naturalistycznie, na 
kształ t labiryntu) i jedynie za pomocą modl i twy, i to 
nieprzerwanej. Zachęcal i do wszelkich o b j a w ó w mistycz­
nych (ekstazy, wizje), do pseudomistycznej interpreta­
cji snów i tp . Sobór efezki potępi ł 18 zasad messa l iń -
skich. Nauka messa l i ańska była zawarta w rozpow­
szechnionym podręczn iku 'Asketikon'. . ." (Słownik sta­
rochrześcijańskich pisarzy, s. 281). 

6 5 Cabrol Lecrerq, Dictionnaire... 
8 8 Dfiamma Padam, strofa 384. 
8 7 Grzegorz z Nazjanu, Mowy..., s. 135 
8 8 Hieronim, Żywoty..., s. 37 
89 Żywot Barlaama i Josafata, s. 113 
7 0 Sw. Ambroży, Wybór pism, O ucieczce od świa ta , 

Warszawa 1971, A T K , s. 10 
74 Dhamma Padam, strofa S7: 

K to wie rzeń nie ma więzy rozciął , i tylko zna 
Nie—uczy—nione 

Od zdarzeń wolny, od nadzieji, ten m ę ż e m jest 
Najpierwszym w świecie.. . 

Tamże , strofa 345: 
Mędrcy wam mówią , że to nie są mocne więzy z żelaza, 

konopi czy drzewa. 
Miłość n a m i ę t n a do synów, do żony, do drogich kamieni 

i złotych pierścieni . . . 
Tamże , strofa 346: 
To mocne więzy, tak nam m ę d r c y mówią , chwyt l iwe, 

g ię tk ie , trudne do zrzucania, 
Ci co bez p ragn ień z rywa ją te więzy, odchodzą , 

szczęście opuszczając własne. . . 
Tamże, strofa 347: 
Kto żądzy służy, p łyn ie t ym strumieniem, k tó ry sam 

stworzył , jak pa j ąk swe sieci. 
Mędrcy bez p r a g n i e ń z rywają te sieci. Odchodzą, m ę k ę 

opuszczając świata. . . 
7 2 Dhamma Padam, strofa 154: 

B u d o w a ć domu, pozna łem cię, nie wybudujesz domu 
więce j , 

Wszystkie twe be lk i z a ł amane i obalony dom szczyt, 
Od świa ta myś l już oderwana, rozwianie p ragn ień już 

zdobyte... 
Tamże , strofa 87: 
Mędrzec niech rzuci to co mroczne i niech jasności 

Tylko służy, 
Niech dom zamieni na bezdomność. . . 

73 Dhamma Padam, strofy o kwiatach, strofa 49: 
Jak pszczoła pije słodycz kwia tu , nie szkodząc 

barwie ani woni 
I przelatuje z kwia tu na kwiat , tak niechaj mnich 

przez wieś przechodzi... 
74 Dhamma Padam, strofy 286, 287 i 288 
7 5 Fr. Bohdan, Geneza i rozwój..., s. 53 

7 8 S. Piskorski, Żywot..., s. 85 
7 7 Hieronim, Żywoty s. 37 
7 8 Palladiusz, Historia..., s. 285 

7 9 Barsanufiusz, Co znaczy przełamać wolę [w:] 
Antologia Patrystyczna, s. 296. Jest zbiór 849 py tań 
i odpowiedzi na tematy duchowe w formie l is tów. Bar­
sanufiusz, mnich z klasztoru w okolicach Gazy, z po­
chodzenia kopt. 
Wed ług Onascha (w: Die Religion in Qeschichte und 
Gegenwart, t. I , Tubingen 1957) pisma ascetyczne Bar-
sanufiusza mia ły duże znaczenie dla monastycyzmu 
p r a w o s ł a w n e g o , ostatnie jego p rzek łady pochodzą z 
1902 roku . ' 1 

8 0 Levi-Strauss, Antropologia strukturalna, Warsza­
wa 1968, s. 325 

8 1 Lamaizm — „religia mnichów" , o zderzeniu od­
miennych sys t emów war tośc i i o procesach akulturacj i 
Tybetu, por. Sierksma, Tibet terrifying deities, The 
Hague 1966, s. 60 i n . 

8 2 „Sufizm: ludowy ruch re l ig i jny w islamie, wiąże 
się ściśle z h i s to r ią muzu łmańsk iego ascetyzmu i mis­
tycyzmu. Prof. Massingnon w swej świe tne j pracy 
o w c z e s n o m u z u ł m a ń s k i m mistycyzmie usi łuje dowieść, 
że ruch mistyczny by ł b e z p o ś r e d n i m spadkob ie rcą p ry ­
mitywnego muzu łmańsk iego ascetyzmu, wywodzącego 
się z Koranu i praktyk Mahometa. Nawet jednak gdyby 
taki dowód by ł możl iwy, nie wolno zapominać , że po­
stawa ascetyzmu koranicznego jest identyczna z posta­
w ą ascetyzmu wschodniochrześc i jańsk iego i w rozwoju 
poza A r a b i ą nie zawsze można je rozdziel ić . (Gibb A.R., 

172 



Mahometanizm, PWN, Warszawa 1965, s. 98). 
Por. t akże : A l y Mazaheri, Zycie codzienne muzułma­
nów w średniowieczu (w. X—XIII), Warszawa 1972, s. 8 
Najs łynnie jsze legendy sufijskie, jak sądzi B. Heller, 
pows ta j ą pod w p ł y w e m legendy o Barlaamie i Joza­
facie. (Piekarski, Żywot..., s. CXC). Także o sufiźmie 
i analogii jego e l emen tów z. n i e k t ó r y m i elementami 
sys t emów rel ig i jnych społeczności t radycyjnych w A f r y ­
ce, na terenach, gdzie rozprzes t rzen i ł sią islam w swojej 
sufijskiej postaci (np. taniec rytualny, wprowadzenie 
muzyki , ofiary); por. Barbara S tąp ień , Wpływ islamu 
na terenach położonych na południe od Sahary, roz­
prawa doktorska, maszynopis, Biblioteka Ins ty tu tu H i ­
storycznego UW, 1968 

8 3 J. Kłoczowski , Wspólnoty chrześci jańskie , K r a ­
ków, s. 46 i n . 

84 Słownik pisarzy starochrześcijańskich, s. 37; M e u r i 
Marrow, Historia wychowania w starożytności, War­
szawa 1969, s. 455 

8 5 Pochomiusz, Pierwszy zakonodawca, k tó ry ustal i ł 
regułę dla m n i c h ó w żyjących pod jednym dachem, Słow­
nik pisarzy starochrześcijańskich, s. 310. Haussig jest 
zdania, że reguły Pachomiusza mają żo łn iersk i charak­
ter i w y m a g a ł y udoskona leń , jakie w p r o w a d z i ł Bazyli . 
Historia Kultury Bizantyjskiej, Warszawa 1969, s. 83 

8 8 Tamże , s. 87. Bazyli bp Cezarei Kapadockiej 
(329—379) 

8 7 Evdokimov — Prawosławie, s. 110 
8 8 Tamże , s. 30 

8 9 J. Golubińsk i , Istoria Prawosławnej Cerkwi, 
Moskwa 1901, t. I , s. 569 

9 0 Rouet de Journel M.J., Monachizme, s. 40 i n. 
9 1 J. Golubiński , Istoria prawosławnej cerkwi, s. 

552—559 
9 2 Tamże , s. 555 
9 3 Tamże , s. 654 
9 4 Zernov, Wschodnie chrześcijaństwo, s. 116 

N i l Sorski przenosi hezyhazm z Atosu i zostawia po 
sobie godny uwagi traktat o p r a w o s ł a w n e j ascezie i ży­
ciu mniszym, Evdokimov, Prawosławie, s. 39 

9 5 K r ó t k a fo rmuła modlitewna: „Pan ie Jezu Chryste 
Boże nasz zmiłuj się nad nami" powtarzana wiele razy 
w ciągu dnia nawet w czasie zajęć — mistyczna mo­

dl i twa rozpowszechniona na Wschodzie. Evdokimov, 
P rawos ławie , s. 39 

9 8 Dostojewski, Bracia Karam-azow, Warszawa 1970, 
s. 39—40 

9 7 Bonć-Bruević , Materiały..., s. 271—273 
9 8 M . Fedorowski, Lud białoruski na Rusi Litew­

skiej. Materiały do Etnografii Słowiańskiej, K r a k ó w 
1897, s. 9 

9 9 Tamże , s. 13 
IDO praca ta powsta ła na seminarium prowadzonym 

przez prof. W. Dynowskiego w 1973 r. Uzupe łn ien iem, 
jakiego chciałby dokonać autor od tamtej pory, jest 
zasygnalizowanie zbliżającego się do omawianych tu 
zagadn ień a r t y k u ł u Juri ja M . Lotmana „O pojęciu prze­
strzeni geograficznej w ś redn iowiecznych tekstach sta-
roruskich (w: J.M. Lotman Dwa teksty semiotyczne, 
„Teks ty" nr 3, 1974). W artykule t ym Lotman rozwija 
takie tematy, związane z p r o b l e m a t y k ą przestrzeni sa­
kralnej , jak podróż, przemieszczanie się w przestrzeni 
geograficznej p rzes iąkn ię te j znaczeniami etycznymi, 
k tóre nawiązu j ą do podstawowych opozycji Ziemia — 
Niebo, Piekło — raj , egzystencja ziemska — egzystencja 
rajska. Rozważając swoiste zjawisko „etyki geograficz­
nej", omawia j ąc proponowany przez siebie schemat 
(tamże, s. 101), Lotman nie ustrzega się pewnej sym-
pl i f ikac j i , kiedy powiada: „W ogniwie 'dom — klasztor' 
słabo jeszcze wyczuwa się dzia łanie czynnika geogra­
ficznego; funkcjonuje tutaj zwyczajowa skala ocen 
chrześci jańskiej e tyki : życie boleściwe uzyskuje znak 
dodatni, a rozradowane ujemny. Z tego względu n o r m ą 
pos tępowan ia zakonnego będzie żywot z ' zac iśn ię tym 
pasem', a miejscem położenia budowl i klasztornej — 
pustynia". (Tamże, s. 103). 
Być może symplifikacja ta jest k w e s t i ą ma te r i a łu , j a ­
k i m posłużył się dla swej analizy M . Lotman i dlatego 
nie uwzględnia ona stwierdzonej przez nas w t radycj i 
monastycznej, istotnej, naszym zdaniem, ambiwalencji 
obrazu pustyni, cechującej się mocą życiodajną, obrazu, 
w k t ó r y m rozwijane są w ą t k i rajskiej egzystencji m n i ­
chów. 

Na temat Przemienienia Pańskiego por. Z. Benedyk-
towicz, Przemienienie Pańskie w popularyzacyjnym cy­
k l u Święta po polsku, „Tygodnik Powszechny" z 24.VIII 
1975. 






