Lud, t. 75, 1992

RYSZARD VORBRICH
Instytut Etnologii

i Antropologii Kulturowej
UAM Poznan

STRUKTURA PLEMIENNA ] ETNICZNA
A POZIOMY INTEGRACIJI SPOLECZNEJ
I POLITYCZNEJ] W MAROKU

Zderzenie z zaskakujaco zlozong rzeczywistoscia etniczna pozornie homo-
genicznej kulturowo Afryki Péinocnej powoduje czgsto zamieszanie terminolo-
giczne i odmienng ocene sytuacji u poszczegdlnych autorow. Zywa dyskusja
nad naturg tradycyjnych struktur plemiennych i politycznych tej czesci Swiata
toczy si¢ juz od dziesiecioleci.

Niniejsze studium ma na celu nie tylko uporzadkowanie dotychczasowych
wnioskOw 1 spostrzezen, ale i zilustrowanie zasad funkcjonowania organizacji
segmentarnej tradycyjnych spolecznosci Maroka — zwlaszcza berberskie]
ludnosci masywu Atlasu'. Ukazuje rOwniez ponadplemienne poziomy iden-
tyfikac)i etnicznej 1 narodowej w powolanym do zycia przez politykow
narodzie marokanskim.

Jest faktem ogdlnie znanym, iz Maroko trzynascie stuleci nalezace do
swiata islamu, zamieszkate jest przez ludnos§é berberska i arabska. Bardziej
zorientowani wiedza tez zapewne, iz na obrazie kultury marokanskiej swe
pietno odcisnely réwniez znaczace grupy mniejszo§ciowe, takie jak Zydzi lub
Europejczycy. Malo kto jednak zdaje sobie sprawe z ogromnego rozdrobnienia
plemiennego i etnicznego tradycyjnego spoleczefistwa marokanskiego oraz
konsekwencji jakie to zjawisko ma dla procesu ksztaltowania si¢ wspolnoty
narodowegj i panstwowe;j.

Dokladniejsze zestawienia mowig o wielu setkach grup plemiennych
Maroka. Bernard Hoffman (1967, s. 173-191) doliczyt si¢ nawet 768 plemion.
Zrédla oficjalne z czaséw protektoratu podaja liste 74 konfederacji, 619
plemion, 3143 frakcji oraz 24193 aglomeracji (osad) tylko w strefie francuskiej
(Repétoire, 1939). Aby zrozumie¢ skad wzigly si¢ tak ogromne liczby musimy
najpierw odpowiedzie¢ na pytanic o desygnat poje¢: ,plemig”, ,frakcja”,
~konfederacja” stosowanych przy opisie stosunkéw etnicznych i tradycyjnej
organizacji politycznej Maghrebu.

' Baza zrodlowa i material ilustracyjny do niniejszej pracy zebrana zostata przez autora
podczas wielomiesiecznego (kwiecien-grudzien 1990 roku) pobytu w Maroku w ramach wymiany
kulturalno-naukowej miedzy Polska a Marokiem.




56

Siegnigcie do podstawowych definicji (S. Szynkiewicz, 1987, s. 272) pozwala
na sformutowanie pewnych zastrzezen. Jednostki organizacji spotecznej, okres-
lane w literaturze przedmiotu jako ,plemiona” marokanskie, rzeczywiscie
posiadaja jednoznaczny etnonim, stanowia czgs¢ jakiej$ szerszej grupy etnicz-
nej (lub raczej etno-jezykowej), charakteryzuija sig tez — do pewnego stopnia
— wspolnota terytorium oraz istnieniem zalgzkoéw struktury polityczne;.
Podobne cechy odnosza si¢ jednak roéwniez do jednostek taksonomicznych
wyzszego a zwlaszcza nizszego rzedu. Zanim odpowiemy dlaczego wlasnie
owemu posredniemu poziomowi integracji spolecznej przypisuje si¢ termin
»plemig” musimy omoéwié, po krotee, zasady funkcjonowania tradycyjnego
systemu organizacji spolecznej i politycznej Maroka.

Przy opisie tradycyjnych poziomow integracji spotecznej Maroka postuzyé
si¢ mozna modelem spoleczenstwa segmentarnego. Na ogo6t podkresla sig, 1z
spoleczenistwo takie opiera swa organizacje na ideologii pokrewienstwa
(R. Vorbrich, 1987a, s. 13). Poszczegdlne segmenty sg niezalezne politycznie,
wladajg okredlonym terytorium, moga posiadaé formalna organizacje politycz-
ng. Co najistotnigjsze — lacza sie z innymi segmentami dla osiggnigcia
doraznych lub stalych celow obrzgdowych, militarnych lub gospodarczych.
Zespoly segmentOw moga stanowié nie tylko prosta sume swoich skladnikow,
ale przybiera¢ tez nowa jakos¢, o okreslonych cechach nie wystepujacych
poprzednio na nizszych poziomach. Takie zespoly segmentow moga rowniez
faczyC sic ze soba tworzac wyzszy — trzeci, poziom integracji politycznej
i spolecznej. W Maroku mamy wlasnie do czynienia z trzema poziomami
struktury plemiennej: podplemieniem ({frakcja), plemieniem i konfederacja
plemion.

Dla celéw niniejszej analizy podstawowym problemem pozostaje kwestia
— ktéry z poziombéw organizacji spoleczno-politycznej stanowi¢ moze wias-
ciwy desygnat pojecia ,,plemi¢”. Jednoznaczne uszeregowanie jednostek takso-
nomicznych segmentarnej struktury plemiennej utrudnia ogromnie zamiesza-
nie terminologiczne panujace w migjscowych jezykach. Zaleznie od regionu
kraju, ten sam termin moze odnosi¢ si¢ do dwoch a niekiedy do trzech
poziomow organizacji segmentarnej (B. Hoffman, 1967, s. 48). Podobna
roznorodno$é terminologiczna spotkaé¢ mozna w literaturze przedmiotu. W da-
nej sytuacyi wilasciwe zinterpretowanie samego pojgcia nastapi¢ moze jedynie
na podstawie zataczonej definicji, towarzyszacego terminu opisujgcego lub jego
odpowiednika przyjetego w administracji i literaturze etnologicznej.

Frakcja (podplemig} — Tagbilt

Analize rozpoczaé¢ musimy od najniZzszego poziomu organizacji polityczne;.
Taka najnizsza jednostka taksonomiczng segmentarnej struktury plemiennej
— wyzsza jednak od grupy krewniaczej lub lokalnej — jest w Maroku



57

wspolnota terytorialna okreslana w literaturze mianem frakcji (sekcji) plemie-
nia, podplemienia lub jako kanton gorski albo dystrykt. (J. Berque, 1974; 1955;
J. Couleau, 1968; B. Hoffman 1967; A. Ponikiewski, 1976). W terminologii
migjscowej uzywa sig¢ w tym wypadku termindw: tagbilt, ferka, khums (piata
czes$C), rebaa (czwarta czgsc). W niniejszej pracy na okreslenie tego poziomu
organizacji stosowac beda pojecia: frakcja lub tagbilt — uzywanego przez
plemi¢ Ait Tidili, stuzace mi jako przykiad ilustrujacy zasady ogolne.

Frakcja, czyli tagbilt zajmuje najczeSciej powierzchnie kilkudziesigciu km?
zamieszkata przez 1000-2000 osob, zgrupowanych w kilku grupach krew-
niaczych lub lokalnych. Grupy rodowe (ikhs, tighst, asoun, aduar) moga, lecz
nie musza pokrywac si¢ z podstawowymi spolecznosciami lokalnymi — du-
ar’'ami. Termin duar (arab. 0oboz) odnosi si¢ do obozowiska u koczownikow lub
do wsi, czy raczej przysiotka u ludnosci osiadle;j.

Tagbilt vzna¢ mozna za podstawowa, niepodzielna jednostke tradycyjnej
organizacji plemiennej Maroka z kilku powodow.

Po pierwsze — posiada ona etnonim.

Po drugie — mamy tu do czynienia ze wspolnota terytorium. Czlonkow
poszczegolnych tagbiltéw laczy bowiem wspolna wlasno$é ziemi i wody.

Wreszcie po trzecie — tagbilt posiada, a wlaSciwie posiadal do niedawna,
integralng, w duzym stopniu niezalezna struktur¢ organizacji polityczne;.
Wiasnie z powodu swej niezaleznosci politycznej okreslano go czesto mianem
»~matej republiki”. Wladz¢ ustawodawcza pelnilo w tagbilcie zgromadzenie
ogohu wojownikow zwane dzZemaa lub anflus. W praktyce w mniej istotnych
sprawach decyzje podejmowalo zgromadzenie przedstawicieli wszystkich ro-
dzin. Wladza wykonawcza a wlasciwie funkcja koordynatora spoczywala
natomiast w reku wybieranego na jedno lub dwuletnia kadencje przewod-
niczacego rady, zwanego u Berberdw amghar (Lm. imgharin) lub azarrai
a u Arabow moqgaddem 1ub Seikh (sheikh, scheikh).

Czynnikiem integrujacym czlonkow tagbiltu sa rzeczywiste lub domniemane
zwiazki genetyczne. Swiadomos¢ wspdlnego pochodzenia podtrzymywana jest nie
tylko przez tradycje ustng ale i potwierdzana dokumentami pisanymi siggajacymi
niekiedy XV wieku, do epoki, gdy papier i1 ustugi notariatu muzutmanskiego staty
si¢ ogolnodostepne w bledzie marokanskim (J. Berque, 1974). Szczegoly historii
poszczegllnych rodzin $ledzi¢ mozna cofajac sie o 4 wieki. Dokumenty te sa
troskliwie przechowywane; ukryte na dnie kufréow, w komunalnych spichlerzach
(agadirach) lub zamurowane w $cianie rodzinnego domostwa.

Réwnie waznym czynnikiem identyfikacji spolecznej jest przestrzen. Tagbilt
— zwlaszcza na terenach gorskich — obejmuje z reguly zlewisko jednego lub
dwoch strumieni (zob. ryc. 1 A). Niekiedy osia wyznaczajaca obszar sasiednich
tagbiltow sa kolejne odcinki wigkszego strumienia, a ziemie uprawne i pastwis-
ka kazdej wspolnoty terytorialnej rozposcieraja si¢ na dwoch przeciwlegtych
stokach doliny.




S22 (\__I \6‘3917/

R )

18

Ed

] 2 () b= b= 1= Dol (o] [o ) [6] [o) Midit o] fo1R] 25

Ryc. 1. Struktury plemienne Atlasu Wysokiego

A. Struktura ckologiczna a formy organizacji plemiennej Ait Tidili (Podczas przygotowywania
mapy wykorzystano wyniki badan wlasnych autora, uzupelnione danymi prezentowanymi przez
J. Drescha 1941). B. Schematyczny plan konfederacji Ouaouizguit. (Dane podaj¢ za B. Hoffmanem
1967).

Legenda:

. Grzbiety i szczyty gorskie (z punktem wysokosci)
. Krawgdzie uskokow skalnych i plaskowyzy

. Strumienie

. Granica plemienia

. Przyblizony przebieg granicy plemienia

. Granica frakcji

Duar nalezacy do leffu Ait Iraten

Duar nalezacy do leffu Inemzel

9. Duar w ktorym organizacja leffow nie istnieje
10. Duar — siedziba zauji

I1. Targ

N AW

12. Nazwa masywu gorskiego {adrar’u)
13. Nazwa strumienia (asif'u)

14. Nazwa frakcji

15. Granice konfederacji i plemion

Granica tagbiltu gorskiego biegnie zazwyczaj grania szczytéw lub w po-
przek dolin rzecznych (zob. ryc. 1A). Teren tak zarysowanej wspolnoty
przedstawia skomplikowany uklad przestrzenny, w ktoérym poszczegolne
kategorie struktury ekologicznej nabieraja odmiennych wartosci ekonomicz-
nych, kulturowych, politycznych i strategicznych.

Wsrod plemion osiadlych, dna dolin zagrozone wiosennymi powodziami,
wykorzystywane sa do intensywnej gospodarki pastwiskowej. LeZzace opodal



59

tereny sztucznie nawadniane, przedstawiajace najwigksza warto$¢ ekonomicz-
na. sa najlepiej zagospodarowane solidarnym wysitkiem wspolnoty. Praca przy
budowie i konserwacji skomplikowanego systemu kanalow nawadniajacych
1 tarasow integruje mieszkancow doliny — czlonkoéw jednego tagbiltu. Wobec
rozproszenia wlasnosci ziemi zaniedbanie konserwacji choc¢by jednego frag-
mentu systemu irygacyjnego grozi powaznymi konsekwencjami wszystkim
mieszkancom. Kazdy tagbilt posiada rozbudowane stuzby publiczne — wybie-
ralnych funkcjonariuszy — czuwajacych nad dystrybucja wspdlnego ale
podzielnego dobra jakim jest woda oraz nad technicznym aspektem funkc-
jonowania systemu irygacyjnego. Poszczegélne dziatki terenow nawadnianych
maja rowniez chrakter wlasno$ci podzielnej i przekazywane sa w indywidualne
posiadanie i uzytkowanie czlonkom wspolnoty?. Ze wzgledu na optymalne
wykorzystanie zasobow wody obszary nawadniane nie moga juz by¢ z zasady
powigkszane.

Tereny przylegajgce do strefy nawadnianej traktowane sa jako rezerwa pod
rozbudowg osad oraz jako rezerwa ziemi uprawnej — przeznaczona do tak
zwanych upraw suchych {(bur). Uprawy suche, a wlasciwie nawadniane wylacznie
opadami naturalnymi wystepuja jedynie w niektorych — poinocaych terenach
kraju (M. Cote, J. Legras, 1966). W centralnej czgsci kraju, na terenach
goOrzystych, wprowadza si¢ je sporadycznie w lepszych latach. O konkretnym
przeznaczeniu dzialek z tej strefy decyduje rada wspodlnoty — dZemaa.

Polozone z dala od osad obszary stepow lub hal gorskich wykorzystywane
sa jako wspolne pastwiska, do ktorych réwne prawa maja wszyscy cztonkowie
tagbiltu. Jest to zatem wlasno$¢ niepodzielna. Tereny wypasowe, ktorych
wilascicielem jest dany tagbilt przylegaja do pastwisk plemiennych, to znaczy
do terenow, ktore stanowia wspdlna wlasnos¢ wszystkich tagbiltow nalezacych
do jednego plemienia. Z tej racji granice miedzy tagbiltami wyznaczone bywaja
dokiadnie na odcinkach przecinajacych tereny uprawne lub przylegle do nich
pastwiska. Granice rozmywaja si¢ i zanikaja na terenach przylegajacych do
ziem ogdlnoplemiennych. Takie wspélne tereny znajduja si¢ zazwyczaj na
peryferiach obszaru plemiennego (zob. ryc. 1A).

Mieszkancoéw doliny — czlonkow jednego raghiltu integruje nie tylko
wspélna praca oraz ekonomiczna warto$¢ wspolnej ziemi i wody. Role
integrujaca spelniaja roéwniez inne elementy infrastruktury.

Redukcji dystansu ekologicznego towarzyszy intensyfikacja relacji spolecz-
nych. Teren wspolnoty opanowywany byl przez mieszkancéw zaréwno w sen-
sie gospodarczym jak i symbolicznym. Kazdy tagbilt posiada jedno lub kilka
miejsc, gdzie koncentruje sig zycie jego mieszkancoOw. Warowny spichlerz

? Niegdy$ ze wzgledu na rozna wydajnosé dziatek rozpowszechniony byl rotacyjny system
rozdzialu ziemi migdzy czlonkoéw wspodlnoty. Obecnie mamy juz do czynienia z indywidualng
wlasno$cia ziemi.




60

kolektywny, zrodlo wody leczniczej, plac przed mlynem wodnym (lub jak jest
to obecnie — przed sklepikiem), kamienne zakole strumienia stuzgce kobietom
za publiczng pralnie, meczet lub zauja czyli centrum religijne zwiazane z kultem
lokalnego $wigtego nabieraja szczegblnego znaczenia dla wyksztalcenia po-
czucia wspdlnoty. Elementem s$wiadomosci okreslajacym przyznaleznos¢ do
grupy spolecznej byly tez liczne miejsca $wigte zwigzane z migjscowymi
legendami, zyciem i dzialalno$cia $wietych lub miejsca zbidrek wojownikow
w czasie pospolitego ruszenia. W wielu wspolnotach ziemie tagbiltu dzielilo si¢
na obszar dostgpny obcym i teren, gdzie byli oni niemile widziani; teren
uwazany za bezpieczny — gdzie nie stane¢la jeszcze noga ,,obcych” i teren
»skazony” juz niegdy$ obecno$cia agresora3.

Zintegrowana gospodarczo, kulturowo i politycznie frakcja nie stanowi
jednak homogennej wspolnoty. Wsréd wielu podzialow, ktore mozna tu
zaobserwowac najczestszym i najtrwalszym jest dualistyczny uklad powstaly
na tle dostepu do zasobow wody. Podzial 6w ujawnia si¢ wyraznie we
wspolnotach rozlokowanych na ziemiach lezgcych wzdluz odcinka jednego
cieku wodnego. Mieszkancow osad — duardw potozonych w gérnym odcinku
rzeki lub strumienia nazywa si¢ ,,fudzmi strumienia” — ait asif”. Na terenach,
gdzie gospodarka opiera si¢ gtownie na irygacyjnym rolnictwie posiadaja oni
uprzywilejowana pozycje ekonomiczna. Maja bowiem mozliwosé przechwyty-
wania wody i kierowania jej z naturalnego tozyska do wiasnej sieci irygacyjne;.
Drzigki temu ,.ait asif” nawadniajac swobodnie wlasne pola w ciagu dnia,
pozwalaja jedynie noca czerpaé wode swoim ziomkom zamieszkujacym tereny
wzdluz dolnego odcinka strumienia. Poniewaz jednak w nocy trudno jest
kontrolowa¢ dystrybucj¢ wody pomiedzy poszczegolne zagony, mieszkancy
nizej potozonych osad gromadza naplywajaca noca wodg w specjalnych
basenach retencyjnych — zwanych ,,ifrane”. Dopiero z nastaniem dnia — gdy
ustaje doptyw wody — rozprowadzaja wsrod pol zapasy zgromadzone podczas
poprzedniej nocy. Mieszkancy duaréw zmuszonych do korzystania ze zbior-
nikow retencyjnych zwani sa ,,ait ifrane”. Miedzy ait asif a ait ifrane istnieje
stala sprzecznosC interesow, a spory o wodg sa podiozem stalej niecheci migdzy
cztonkami wspolnoty. W latach suchych zdaza si¢, Zze ait asif zagarniajgc
wigkszos¢ wody nie pozostawiaja jej zbyt wiele dla ait ifrane. Ait ifrane
zmuszeni sa wowczas prosbg lub grozba wyméc na sasiadach dostep do wody.
Najczesciej przekupuja wyzej polozone osady ofiarowujac im pewng ilo$¢ glow
cukru. Jes§li pozwala na to polozenie i uklad szlakow, moga tez zagrodzic
stadom bydla nalezacym do ait asif droge na zimowe, nizinne pastwiska.
Podzial na ,,ait asif’ i ,ait ifrane” prowadzi niekiedy niemal do zerwania

* W niektorych regionach Atlasu, nie uznajacych wladzy sultana zasieg obcej penetracji
oznaczano specjalnymi pryzmami kamieni — zwanymi kerkur. W razie kolejnej inwazji linia owych
znakéw wyznaczala zarazem linie zdecydowanego oporu (J. Berque, 1962, s. 116).



61

ciagloéci terytorialnej i politycznej tagbiltu. Taka sytuacje zaobserwowalem
w nalezacym do plemienia Tidilh tagbilcie Atqi-Tizgui. Podczas gdy przez
pozostalych wspolplemiencow mieszkancy Atqi-Tizgui traktowani byli jako
czlonkowie jednej frakcji, w $wiadomosci zainteresowanych obecne bylo stale
przeciwstawianie pigciu duardw Atqi (ait asif) czterem duarom Tizgui (ait ifrane)
— zob. ryc. 1A. Niektorzy miejscowi informatorzy posuwali sig nawet do tego,
iz twierdzili, ze Atqi i Tizgui to dwa odrgbne tagbilty.

Plemi¢ — Qabila

Opisane wyZej, zintegrowane spolecznie i terytorialnie, frakcje nie stanowia
zamknigte} 1 catkowicie samowystarczalnej wspdlnoty. Lacza si¢ one w jedno-
stki taksonomiczne wyzszego rzedu zwane ,,qabila”*. W literaturze przedmiotu
termin ,,qabila” tlumaczony jest najczesciej jako ,,plemie”. Qabila skiada sig
najczgseiej z 5 frakcji — ragbiltow. Taki zespot tagbiltow posiada swoja wladze
ustawowawczg — dzemaa 1 mianowanego przez nig na krotka kadencije
przewodniczacego — ,rais’a”. Wladza dZemaa plemiennego w regionach kraju
nie uznajacych zwierzchnictwa sultana byla bardziej ograniczona w porow-
naniu do dzamaa frakcyjnego i ujawniala sie zazwyczaj w czasie wojny. Znane
sa jednak przypadki, gdy notable lub przywodcy plemienni zdotali uchwyci¢
trwale wladze, uczyni¢ ja dziedziczna i droga podboju rozszerzy¢ swe panowa-
nie na sasiednie plemiona (R. Montagna, 1930). Rozwdj struktur feudalnych
ktadt jednak kres republikom gorskim i burzyt segmentarny uklad organizacji
spotecznej. Podobny proces zachodzit w wypadku utraty niezaleznos$ci. Rais
stawal sie wowczas kaidem — lokalnym przedstawicielem sultana i funke-
jonariuszem panstwa. Towarzyszyl temu rownoczesnie wzrost pozycji politycz-
nej i ekonomicznej wladzy plemiennej®.

W regionach pozostajacych poza bezposrednim wplywem sultana miedzy
poszczegolnymi frakcjami utrzymywal si¢ zazwyczaj stan wzglednej réwno-
wagi. Nie byla to jednak réOwnowaga statyczna. Mowié raczej mozna o pewnej
rownowadze dynamicznej. Sklad, terytorium i uklad wewnetrzny plemienia
mogl ulega¢ zmianom. Jak juz wspomnialem modelowa liczba wspolnot
terytorialnych, frakcji tworzacych qabile jest liczba 5. Oddaje 10 nawet, czesto
uzywane w odniesieniu do nich okreslenie khums. Nazwa khums jest jednak
czgsto zwodnicza. W praktyce spotka¢ mozna plemiona liczace po 3 lub
7 frakecji. Struktura niektorych gabili jest jeszcze bardziej skomplikowana,
a opis wewnetrznej budowy plemienia zalezny jest od optyki oceniajacego.

* Inne stosowanc nazwy to tagbilt lub thakabils (thakabilch).

® istnialy tez plemiona icisle podlegle wladzy sultana, karnic przesiedlone i zmilitaryzowane
{plemiona gis), ktorych struktura wladzy zorganizowana byla na wzér wojskowy (J. Le Coz, 1965).

¢ W niektorych regionach kraju frakcje okresla sic mianem rebaa — ,czwarta czeéc”, co
sugeruje istnienie czwérdzielnej struktury gabila (B. Hoffman, 1967).




62

Obok samodzielnych frakcji podstawowych, o centralnym najczesciej potoze-
niu, wyrozni¢ mozna elementy sktadowe plemienia lub jego odtamy peryferyj-
ne, ktorych przynalezno$¢ jest roznie oceniana przez obserwatorow z zewnatrz
i samych zainteresowanych.

Postuzmy sie znowu przykiadem plemienia Ait Tidili. Rzut oka na mape
(zob. ryc 1A) pokazuje nam 7 odtamoéw — frakeji (?) zwanych: Ait Atqi-Tizgui,
Ait Dir, Ait Mlelt, Ait Buyanda, Ait Alira, Ait Emmas oraz Ait Tamestin. Dla
ludzi z zewnatrz, m.in. dla autoréw klasyfikacji etnicznych i czgsciowo dla
administracji, sa to roéwnorzedne frakcje plemienia Ait Tidili (B. Hoffman,
1967). W ocenie samych zainteresowanych sytuacja przedstawia si¢ juz zupelnie
inaczej. Za wihasciwe i samodzielne frakcje plemienia uznaje si¢ jedynie pigc
wspolnot terytorialnych: Atqi-Tizgui, Dir, Buyanda, Alira 1 Emmas.

Cztonkowie wymienionych frakcji uwazaja si¢ za Ait Tidili i odmawiajg
zarazem tego miana dwom peryferyjnym odtamom; potozonym na zachodzie
Ait Tamestin oraz na poludniu Ait Mlelt.

Przy kwestionowaniu przynaleznosci Ait Tamestin moi informatorzy uzy-
wali argumentu odwotujacego si¢ do struktury fizjograficznej regionu. Wskazy-
wali, iz ,,prawdziwe” frakcje Ait Tidili leza w zalewisku strumienia o tej same)
nazwie, — asif Tidili. Ait Tamestin natomiast zamieszkuja odrgbny basen
wodny, fragment zlewiska asif Imini.

Specyficzna pozycja Ait Tamestin znalazta swe odbicie w przebiegu granic
wspolczesnych jednostek administracyjnych. Ich terytorium znalazto si¢ poza
granicami gminy obejmujacej obszar pozostatych frakcji oraz przylegle do nich
od poludnia bezludne pastwiska.

Pewne fakty przemawiaja jednak za tym, iz w przesztosci Ait Tamestin byli
bardziej zintegrowani z reszta plemienia Ait Tidili. Swiadczy o tym nie tylko
opinia sasiednich plemion, lecz réwniez etnonim sgsiedniej frakcji Emmas.
Etnonim ten pochodzi od berberskiego terminu — emmes oznaczajacego
srodek. Taqgbilt Emmas rzeczywiscie jawi si¢ jako centralna frakcja tylko
w wypadku uwzglednienia w wykazie odtamow Ait Tidili frakcji Tamestin.
W przeciwnym wypadku Ait Emmas znalezliby si¢ na poilnocno-zachodnich
peryferiach plemienia.

Mozna zatem postawi¢ hipoteze o pierwotnym wlaczeniu Ait Tamestin
w skiad plemienia Ait Tidili. W takim wypadku obecne oddzielenie si¢ danej
frakcji uwaza¢ mozna za przyklad jednego z dwoch typow procesow etnicz-
nych zachodzacych w tradycyjnych strukturach plemiennych — procesu
dysymilacji. Proces dysymilacji ksztaltuje w duzej mierze bowiem skom-
plikowana i rozdrobniona tkanke etniczng kraju.

Ilustracja przeciwnego procesu, tym razem procesu asymilacji etnicznej jest
drugi z kwestionowanych odtamow plemienia, wspomniani wczesniej Ait Mlelt.
Odlam ten tworzy zaledwie jeden duar o tej samej nazwie. Jego mieszkancy to
potomkowie osadnikoéw pochodzacych z ragbiltu Ait Lti, frakcji odleglego



63

ATy

ey i
Sl

O Rabate

Ryc. 2. Struktura etniczna Maroka
A. Historyczne plemiona Maroka

Legenda: | Nazwa plemicnia berberskiego
2. Nazwa plemienia arabskiego oraz trasa jego wedrdwki

{Dane podaje za A. Dziubinskim 1983, 5. 248).
B. Wspolczesne grupy etno-jgzvkowe Maroka

Legenda: 1. Plemiona méwigce jezykiem tasethit (Sleuh)
2. Plemiona mdwigce jezykiem timazirhen {Beraber)
3. Plemiona mowigee jezykiem tarifi (Rifani)
4. Mniej lub barduziej zarabizowane plemiona berberskie
5. Plemiona arabskic
6. Nazwa miasta

7. Nazwa konfederacji plemion

8. Granica panstwowa uznawana przcz Maroko

=

. Granica konfederacji Quaouzguit
10, Wigksze rzeki
(Dane podaje za 1. Dresch 1935, s 315}

o dziesigtki kilometréw plemienia Ait Tifnout (zob. ryc. 1 B)7. Osadnicy za
zgoda calego plemienia otrzymali ziemi¢ weiskajaca sie od poludnia klinem
miedzy frakcja Atqgi-Tizgui i Buyanda. Politycznie wiaczeni zostali natomiast

? Transkrypcje etnoniméw plemion podaje wedhug listy plemion Maroka (B. Hoffman, 1967,
s. 173-191). Nazwy frakcji podaje¢ zgodnie z wersja stosowana przez lokalna administracie.




64

do frakcji swoich protektordéw, odleglego o kilka kilometrow tagbiltu Emmas.
Korzystajacy z prawa azylu na ziemi Ait Tidili traktowani sa obecnie
w zasadzie jako cztonkowie plemienia. Zachowuja jednak pewna odrebnosé
organizacyjna i kulturowa (wyrazana migdzy innymi w innym typie budownic-
twa). Pomimo zachowania $wiadomosci swego pochodzenia potomkowie osad-
nikow zintegrowali sig juz faktycznie z gospodarczymi i politycznymi struk-
turami nowego plemienia. Terytorium plemienia nie jest prosta suma terytoriow
swoich frakcji. W sklad terytorium plemiennego wchodza obszary nie nalezace
do Zzadnego konkretnego tagbiltu a stanowiace wspolna wlasno$¢ wszystkich
wspOlplemiencow. Sa to przewaznie pastwiska rozlokowane na peryferiach
obszaru plemiennego, z dala od ciekdéw wodnych tub na terenach wysokogors-
kich. Wsréd plemion zajmujacych tereny o zréznicowanej, komplementarnej
strukturze ekologicznej, na przyklad obszary lezace na pograniczu terenow
gorskich 1 nizinnych, owe wspolne pastwiska dziela si¢ na letnie i zimowe.
Pastwiska letnie zajmuja tereny wierzchotkéw gérskich, tak zwane ,adrar” lub
dolin wysokogorskich znajdujacych si¢ na wysokosci powyzej 2500 m n.p.m..
Powyzej tej wysokosci przemarzaja drzewa owocowe (orzechy) a zalegajace
miesigcami $niegi i krotki okres wegetacji uniemozliwiaja uprawe roli. W wypad-
ku plemienia Ait Tidili role wspolnych pastwisk pelnig glownie hale otaczajace
Adrar Tidili (3915 m n.p.m.), gdzie w upalne dni letnie znajduja wode i pasze
stada nalezace do wszystkich frakcji plemienia z Ait Tamestin i Ait Mielt
wlacznie oraz w mniejszym zakresie stada sprzymierzonych plemion.

Pastwiska zimowe rozlokowane sa natomiast na potudniowych peryferiach
plemienia, na terenach nizej polozonych — zwanych ,azaghar”, na terenach
prawie bezwodnych dolin i plaskowyzow. Wysoko$¢ tych terenow waha sie od
1600 do 2100 m n.p.m.. Pokrywa $niezna nalezy tam zatem do rzadkosci
a zimowe deszcze i wiosenne wezbrania wod zapewniaja wode 1 pasze.

W okregach gorskich a wige w przewazajacej czesci Maroka spoteczno$e,
ktorej terytorium nie obejmowaloby zaréwno terenow okreslanych jako adrar
i terenéw o cechach typowych dla azaghar nie mogla samodzielnie funkc-
jonowac jako wspodlnota gospodarcza a w konsekwencji i polityczna. Taka
spolecznos¢ albo integrowata si¢ z innymi, tworzac wigkszy zespol, albo
wchodzila w skomplikowane relacje zalezno$ci oraz sojuszy z sasiadami
(J. Berque, 1955, 1962).

Tutaj, jak sadze, nalezy upatrywaé jedng z glownych przyczyn typowego
dla goérzystego Maroka zjawiska rozbudowy segmentarnych struktur tradycyj-
nej organizacji spoleczne] 1 politycznej.

Istnialy tez inne przyczyny. Jedne rowniez o charakterze gospodarczym,
inne zwiazane raczej z ideologia 1 kultura symboliczna.

O ile czynnikiem spajajacym poszczegolne tagbilty byla wspolna wlasnosc
glownych Srodkoéw produkeji: ziemi i wody, to w przypadku qabili role
integrujaca odgrywaty czynniki dystrybucji. Element spajajacy frakcje plemie-




65

nia stanowil targ — sug. Praktycznie na terenie prawie kazdego plemienia
spotka¢ mozna miejsce, czgsto o charakterze eksterytorialnym, polozone na
styku granic kilku frakcji, pelniace role placu targowego (zob. ryc. 1 A)%. Plac
targowy byl me tylko migjscem wymiany nadwyzek produkcyjnych, ale rowniez
miejscem wymiany informacji, miejscem mnigj lub bardziej formalnych spotkan
wspotplemiencow, zbiorowych przysiag, sadow, zabaw 1 uroczystosci. Targ jest
miejscem sprzyjajacym rozwojowi ustug specjalistycznych. Nierzadko sug prze-
ksztafcat si¢ w osad¢ handlowa grupujaca obok handlarzy réwniez rzemiesl-
nikow, grajkéw i oberzystow. Wspolczesnie wokot sugu lokuja si¢ rowniez stuzby
1 agendy panstwowe. Sug el Had — czyll ,targ niedzielny” — osade handlows
Ait Tidili tworzg obecnie otaczajace plac targowy, wzniesione z cegly i kamienia:
kramy, magazyny, budynki zajmowane przez oSrodek zdrowia (z felczerem),
punkty skupu plodow rolnych, miyn, mala elektrownia (fadujaca akumulatory
do aparatow radiowych i1 TV), urzad gminy (wraz z saly posiedzen dzemaa,
urzedem notarialnym i poczta) oraz liczne herbaciarnie i jadlodajnie. Zlokalizo-
wano tu rowniez maly dzielnicg mieszkalna, kilka nowoczesnych domkow
przeznaczonych dla funkcjonariuszy panstwowych: naczelnika gminy, felczera,
pocztmistrza. Targi plemienne wlaczone sa w regionalna sie¢ handlowa, drogo-
wa i telekomunikacyjna. W ten sposob na targu i w jego bezposrednim zapleczu
koncentrujy sig nici relacji spolecznych i gospodarczych laczacych czionkow
plemienia z szerszym swiatem, z wyzszymi poziomami integracji spolecznej.

Tak jak sug spaja grupe plemienng w sferze gospodarczej, tak w sferze
ideologii podobna rolg spetia zauja. Nie jest rzecza przypadkuy, iz wiele targow
funkcjonuje w blizszym lub dalszym sasiedztwie zauji 1 innych miegjsc Swigtych
{zob. ryc. 1 A). Zauju to nie tylko centrum religijne, zwiazane z kultem $wietego.
Laczy ona w sobie funkgje klasztoru, szkoly, trybunalu religijnego, punktu
pomocy medycznej, ale rdwniez miejsca wymiany mysli religijnej i idei politycz-
nych. Obok zauji o znaczeniu lokalnym istnieja takze takie, ktorych stawa
i znaczenie jako centrum patniczego siega do odleglych regiondéw kraju (D.
Eickelman, 1976). Istotna sprawa dla kazdego plemienia jest zatem posiadanie
na swoim terenie zauji o znaczeniu ponadlokalnym. Podnosi to prestiz okolicz-
nych mieszkancow i jest przedmiotem dumy czlonkow plemienia. Na terenie Ait
Tidili na przyklad istnieja dwie zauje, jednak tylko jedna, potozona w centrum
terytorium plemiennego, Zauja Sidi Ali au — Ahmed (zob. ryc. 1 A) posiada
znaczenie wykraczajgce poza granice frakcji a nawet plemienia.

Dla procesu integracji spoleczno$ci plemienia najwazniejsza byla funkcja
instytucji arbitrazowej jaka peini zauja, a wlasciwie zamieszkujacy w jej bezposred-
nim zapleczu marabuci, potomkowie $wigtego zatozyciela zauji. Mieszkancy 1 funk-

¥ O tym, Ze poszczegodlne targi utozsamiane sa z konkretnymi plemionami $wiadczy fakt, iz
obok okredlen wskazujacych na dni tygodnia, stosuje si¢ jako synonimiczne nazwy zawierajace
w sobic etnonim danej grupy. Na przykiad sug el had nazywa si¢ tez suq tidili.

5 ~ Lud t. LXXV




66

cjonariusze zauji pozostaja poza ukladami sojuszy, ktoérymi wzmocniona jest
siec¢ relacji wewngatrzplemiennych. Pozostajac sila neutralna staja si¢ z zasady
naturalnymi i pozadanymi arbitrami i sedziami w sporach, ktore wstrzgsajg od
czasu do czasu segmentami plemienia.

Jak pokazuje przyklad Ait Tidili gabila — plemie marokanskie nie jest suma
segmentdw, zlaczonych jedynie ideologia pokrewienstwa 1 ukladami
struktur topograficznych. Stanowi ono nowa jako$¢, spoleczno$¢ o wyraznej
swiadomosci grupowej, zintegrowana wokot wlasnych instytucji i centrow zycia
gospodarczego, spotecznego i religijnego oraz zespolona wspolna wlasnoscig
komplementarnych gospodarczo ziem peryferyjnych. Stopien identyfikacji ple-
miennej czlonkow poszczegdlnych segmentdéw moze byé jednak rozny i zalezny
od sily zwiazkow genealogicznych i ukladu struktur ekologicznych.

Konfederacja

Plemiona nie wyczerpuja mozliwosci integracji politycznej tradycyjnych
spolecznosci plemiennych Maroka. Niekiedy zespoly kilku, czasem nawet
kilkudziesigciu gabili lacza sig¢ w mnigj lub bardziej trwale organizmy poli-
tyczne. Na przyklad plemie Ait Tidili, wraz z sasiednimi 20 plemionami,
tworzy potezna konfederacje Quaouzguit (Wawfzgit) — zob. ryc. 1B. Te
najbardziej rozbudowane jednostki taksonomiczne struktury plemiennej nie
posiadaja w jezykach miejscowych nazwy ogodlnej®. W literaturze etnologicznej
i w administracji na okreslenie takiego zintegrowanego zespolu plemion
przyjela sie nazwa ,konfederacja”. Poszczegolne konfederacje posiadaja jednak
wlasne etnonimy. Zwiazki w ramach konfederacji maja bardziej luzna forme,
najczgscie] o obronnym, militarnym podtozu. Struktury wladzy w ramach
konfederacji nie maja trwalego charakteru i ujawniaja si¢ w obliczu zagrozenia
zewnetrznego. Trwale jest jednak poczucie wspolnej historii, wzmocnione
krzyZzujacymi si¢ sojuszami miedzy plemionami i poszczegdlnymi ich segmen-
tami. Obecnie $wiadomos$¢ przynaleznosci do konfederacji nie jest juz po-
wszechna. Z reguly tylko starsi wiekiem gorale potrafia poda¢ nazwe wlasnej
konfederacji oraz wymieni¢ plemiona do niej nalezace.

Cztonkow poszezegdlnych konfederacii taczy nie tylko jezyk, kultura,
etnonim oraz pamie¢ wspélnych wojen. Istotnym elementem integrujacym sg
tez podobnie jak w wypadku frakcji i plemion, wspolne pastwiska migdzy-
plemienne. W rejonach goérskich okreslane sa one mianem tiska'®. Wyzsze

¢ Podkresla to wiekszodé autorow (J. Couteau, 1968; A. Ponikicwski, 1968). Jedynie
B. Hoffman {1967, s. 46, 48) podaje, iz u Berberow Zenata stosuje si¢ niekiedy termin idrasen.
a u Ait Zemmour na okreSlenie zespolu plemion uZzywa si¢ pojecia khums.

' Termin tiska (tichka) thumaczy si¢ jako ,wysokie pastwisko gorskie” (E. Laoust, 1940,
s. 148) lub ogdlnie ,,wysokie miejsce” (J. Berque, 1974, s. 11). W praktyce stosuje sig je w odniesieniu
do wspdlnych pastwisk typu alpejskiego (J. Dresch, 1941, s. 20).




67

partie gor, polozone powyzej 2500 m n.p.m., czyli powyzej strefy bezpiecznej
wegetacji zboz, sa — jak juz wspomnialem — wykorzystywane jako wspoine
pastwiska. Czg$¢ z nich pozostaje jednak poza bezpo$rednia jurysdykgja
konkretnych plemion. Znajdujy si¢ one pod opieka ,,ochrong” szanowanych
powszechnie rodzin marabutéw 1 udostgpniane stadom nalezacym do plemion
nizinnych lub innych, ktore nie maja bezpos$redniej styczno$ci z obszarami
wysokogorskimi (J. Dresch, 1941). Korzystanie z pastwisk migdzyplemiennych
nie zawsze jest uzaleznione od przynaleznosci do danej konfederacji. Niekiedy
decyduje o tym tradycja lub biezace uktady i zobowiazania migdzyplemienne.
Forma konfederacji nie jest powszechna w Maroku. Wiele plemion nie nalezy
do zadnej konfederacii. W ten sposdb miedzy poszezegdlnymi konfederacjami
moZe wystgpowac teren neutralny zajmowany przez niezintegrowane, samo-
dzielne lub podlegle wladzy sultana plemiona (zob. ryc. 2 B).

Konfederacje plemion moga tez niekiedy taczy¢ si¢ tworzac jeszcze wigksze
zespoly zwane ,superkonfederacjami” (B. Hoffman, 1967). Na przyktad wspo-
mniana juz konfederacja Ouaouzguit wraz z siedmioma sasiednimi plemionami
tworza wielka superkonfederacje zwana Ait Imerhane.

Pomimo integrujacej roli wspdlnych pastwisk i $wiadomosci wspélnej historii,
brak trwalych wspolnych instytuc)i politycznych powoduje, iz w wypadku kon-
federacji plemion zamiast o ,poziomie organizacji” mowic raczej nalezy o ,,pozio-
mie identyfikacji”, zblizonym swym charakterem do identyfikacji etnicznej.

Struktury poziome: leff’y i marabuci

Jak wykazalem jednostki 1 grupy tworzgce tradycyjne spoteczenstwo
Maroka faczyly si¢ i lacza nadal w coraz to wigksze, spolecznie 1 politycznie
zintegrowane wspolnoty. Czynia to dla bezpieczenstwa politycznego i militar-
nego oraz zaspokojenia podstawowych potrzeb materialnych 1 duchowych.
Mozna zauwazy¢ jednak, iz pomigdzy poszczegolnymi grupami brak symetrii
oraz rownego potencjalu demograficznego, gospodarczego i militarnego. Po-
migdzy segmentami tworzacymi konfederacje i plemiona dochodzi zatem
czesto do konfliktow zagrazajacych stabilizacji 1 integralnosci grup. Jest to
szezegoblnie niebezpieczne w regionach, gdzie nie rozciagata sic wladza panst-
wowa. Spoleczenstwo segmentarne moglo jednak funkcjonowaé. Wyksztalcito
bowiem instytucje i mechanizmy utrzymujace rownowage polityczng miedzy
grupami tworzacymi kolejne poziomy integracji spolecznej.

Z braku migjsca wymienie tu tylko dwa, wzajemnie uzupelniajace sig, czynniki
stabilizujace badane spofeczenistwo. Sg to: organizacja rozbudowanych sojuszy
zwanych leffumi oraz bractwa religiine i zwiazana z nimi warstwa marabutow.

Tak jak laczace si¢ w coraz to wieksze zespoly segmentow frakcje, plemiona
i konfederacje uzna¢ mozna za struktury pionowe organizacji segmentarnej,
tak systemy przymierzy ogarniajgce nawet najmniejsze segmenty i laczace




68

odlegle nieraz grupy uznac¢ mozna za struktury poziome. Poszczegolne tagbilty lub
ich mniejsze czlony naleza do dualistycznej sieci opozycyjnych leff éw. Leff oznacza
honorowe braterstwo. Szerzej ujmujac mozna je okredli¢é jako sie¢ sojuszy
zawieranych w celu obrony lub prowadzenia wojny, wspolpracy gospodarczej
(eksploatacyi wody i pastwisk, tranzytu stad).oraz zapewnienia pomocy protektora.
Do czasow wspolczesnych leffy zachowaly sig glownie na terenach mar-
ginalnych w stosunku do instytucji panstwa marokanskiego, na terenach, na
ktore nie siggata wiadza sultana. Jeszeze w pierwszej potowie XX wieku
ogromne przestrzenie gor Rifu i Wysokiego Atlasu pokryte byly gesta siecig
opozycyjnych leffow.
Robert Montagne (1930) ustalil istnienic na terenie Atlasu Wysokiego
i masywu Sirua czterech wielkich prowincji leffow. Granice poszczegéinych
prowingji leffow nie pokrywaly si¢ z granicami plemiennymi. Rozczlonkowywaly
one terytorium konfederacji a niekiedy nawet plemion. Na przyklad plemiona
wchodzace w sklad konfederacji Ait Quaouzguit nalezaly do trzech roznych
prowincji, obejmujacych w sumie tereny kilkakrotnie wigksze od rozmiardow
konfederacji. W ramach prowingji poszczegoine tagbilty lub ich odlamy nalezaly
do jednego z dwoch leffow. Kazdy z leffow posiadal wlasna nazwe, stuzaca
niczym etnonim do wzajemnego identyfikowania si¢ czlonkéw. Na przykiad
wspomniane juz wielokrotnie plemig Ait Tidili nalezy do skrajnie zachodniej
prowingji podzielonej miedzy dwa leffy: Inemzel oraz Ait Iraten. Czlonkowie
opozycyjnych leffow tworzyli w ramach plemienia dwa przeciwstawne stronnict-
wa odznaczajace si¢ konkurencyjnymi interesami w stosunku do zasobow éro-
dowiska naturalnego. Uklad lefféw w ramach Ait Tidili odzwierciedla odwieczny
konflikt migdzy ait asif 1 ait ifrane (zob. ryc. 1 A). Frakcje wladajace zasobami
wody naleza przewaznie do leffu Inemzel, frakcje panujace nad szlakami
transhumacji 1 pastwiskami zimowymi naleZza natomiast do leffu Ait Iraten.
Dopiero uwzgledniwszy, umykajacy pobicznemu ogladowi, lokalny ukiad
leffow zrozumie¢ mozna dlaczego korzystajacy na terenie Ait Tidili z prawa azylu
mieszkancy duaru Mlelt wlaczeni zostali do odleglej frakcji Emmas a nie do
frakcji bezposrednich sasiadow — nalezacych do opozycyjnego leffu. Skom-
plikowana mozaika leffow pokrywajaca kraj z jednej strony dzieli plemiona
i grupy etniczne, prowadzac do podziatu ludnosci na wrogie obozy. Z drugiej zas
wlacza poszezegolne segmenty wspélnot plemiennych w szerszy, ponadplemien-
ny ukiad s#t politycznych, zapewniajac jednostce poczucie bezpieczenistwa poza
granicami wspolnoty lokalnej a nawet plemienia i konfederacji.
Uzupelnieniem sieci leffow sa grupy marabutéw. Jak juz wspomnialem
z punktu widzenia organizacji spolecznej znajduja si¢ oni poza, czy tez raczej
ponad strukturami plemiennymi. Nie naleza rowniez do zadnego z lefféw. Nie
sa zatem uwiklani w systemy sojuszy. Dzigki swej podwojnie neutralnej pozycji
moga by¢ naturalnymi rozjemcami. Dzigki temu stanowiy istotny, wrgcz nie-
zastgpiony, czynnik stabilizujacy funkcjonowanie spoleczenstwa segmentarnego.



69
Procesy etniczne a struktura plemienna

Wewnetrznie spojne 1 zintegrowane jednostki organizacji spotecznej i poli-
tycznej tradycyjnego, przed- lub raczej pozapanstwowego spoleczenstwa maro-
kanskiego nie przekroczyly w zasadzie poziomu konfederacji. W tym miejscu
pojawia si¢ pytanie dlaczego proces integracji spoleczenej i politycznej, proces
budowy spoleczenstwa segmentarnego nie objal poziomu poszczegdlnych grup
etnicznych lub jezykowych. Szukajac odpowiedzi nalezy siggna¢ do historii
kraju, do historycznych procesow ksztaltujacych strukture etniczna Maghrebu.
XIV-wieczny historyk arabsko-berberski Ibn Khaldun (1934) wspomina
o trzech wielkich plemionach $redniowiecznego Maroka: Masmuda, Sanhadza
| Zenata (zob. ryc. 2 A). Niektérym autorom dato to podstawe do utozsamiania
poszczegolnych wspotczesnych grup etnojezykowych Berberow z ich historycz-
nymi poprzednikami (R. Montagne, 1930; Z. Komorowski, 1985). Takie
zalozenie krytykowane jest jednak przez czg$¢ historykow i antropologow
wskazujacych, iz wielkie ruchy migracyjne i towarzyszace im procesy etniczne,
ktore mialy miejsce w Maroku w ciagu ostatnich stuleci, uniemozliwiaja
przeprowadzenie prostej paraleli migdzy historycznymi jednostkami plemien-
nymi a wspolczesnymi grupami etnicznymi (B. Hoffman, 1967, s. 21). Nawet
jesli przyjac, ze wspolczesne grupy etniczne stanowia w pewnym sensie
kontynuacj¢ wielkich plemion wymienionych przez Ibn Khalduna, brak nam
informacji mowiacych co kryto si¢ pod tymi etnonimami. Nie wiemy jaki byt
stopien unifikacji jezykowej, integracji spolecznej, identyfikacji etnicznej 1 spoj-
nosci politycznej owych wspolnot.

Ciaglos¢ procesow etnicznych marokanskich Berberow przerwana zostata
uderzeniem koczowniczych plemion beduinskich. Co prawda Arabowie pojawili
si¢ w Maghrebie w VIII wieku, jednak dopiero inwazja hupiezczych plemion Beni
Hillal w XII wieku, a zwlaszcza Beni Maqil w wieku XIII i XIV spowodowala
ztamanie i przemieszanie dotychczasowej struktury etnicznej. Rozbite i przemie-
szane grupy ludzkie przemieszczaly si¢ po kraju we wszystkich kierunkach.
O stopniu rozproszenia i przemieszania grup ludzkich niech $wiadczy fakt, iz
nazwy Masmuda naliczono si¢ w Maroku w 6 miejscach, Zenata w 4 a Sanhadza
w 15 (J. Berque, 1974, s. 29). Natomiast etnonim Howwrara wystepuje w dwodch
miejscach jako nazwa plemienia, w trzech innych jako nazwa frakcji a w pieciu
jako nazwa ,aglomeracji” (osady) (J. Berque, 1974, s. 25).

Wirod procesow etnicznych, ktore uformowaly wspolczesne grupy etniczne
Maroka wskaza¢ mozna, zilustrowane juz wczesniej, procesy asymilacji i dysy-
milacji. Poszczegolne plemiona powstawaly tu badz droga ,,paczkowania” grup
pierwotnych, badz poprzez zestawienie obcych poczatkowo segmentow. W opi-
sie struktury etnicznej kraju pojawia si¢ zatem czgsto sprzeczno$¢ migdzy
swiadomoscia zbiorowa a rzeczywistym pochodzeniem segmentow. Uogol-
niajagc mozna jednak przyjac, iz ewolucja przebiegala w Maroku od form




70

wielkich do matlych (J. Berque, 1974, s. 20). Zlozone procesy etniczne
doprowadzily nie tylko do rozdrobnienia wigkszych jednostek organizacji
plemiennej. Jak podkresla J. Berque (1974, s. 20) silne zroznicowanie cech
demograficznych, gospodarczych i kulturowych moze by¢ zauwazalne nawet
na powierzchni kilku kilometrow kwadratowych. Nie nalezg wiec do rzadkosci
~dziwaczne kontrasty” migdzy sasiednimi tagbiltami.

W tym miejscu pojawia si¢ ponownie problem spoiwa integrujacego tak
roznorodne segmenty w jednostki organizacji plemiennej. Zazwyczaj zwraca si¢
uwage na ideologie pokrewienstwa, ktorej plastyczna ilustracjg ma by¢ model
drzewa genealogicznego (J. Berque, 1974; E. Gellner, 1969; Ali Sadki, 1983),
Przy blizszej analizie okazuje si¢, ze zwiazki pokrewienstwa odgrywaja istotna
role na nizszych poziomach identyfikacji lub wérod grup pragnacych zyska¢ na
prestizu: marabutéw lub notabli $wieckich (Al Sadki, 1983)

Pozornie teorii ,drzewa genealogicznego” sprzyja nicodlaczny prefiks
kazdego etnonimu: ,,ait” wsrdéd plemion berberskich lub ,,ida” wérdd arabsko-
jezycznych. Dostownie oznacza on ,synowie” co sugeruje, iZ spoiwem seg-
mentéw kolejnych poziomoéw organizacji plemienne] sa wigzy pokrewien-
stwa.

Etnonim Ait Tidili nalezatoby przettumaczyé wigc jako: ,Synowie Tidili".
W rzeczywistodci rdzen etnonimu rzadko ma co$ wspoOlnego z mitycznym
przodkiem. Czgsto natomiast zwigzany jest ze szczegolami topografii terytorium
plemiennego. Postuzmy si¢ znowu przykladem Ait Tidili. Nazwa plemienia
wzigla swoj poczatek od fancucha gorskiego o tej samej nazwie (3915 m n.p.m.)
u ktorego podndza rozmiescito si¢ plemi¢ oraz od strumienia Asif Tidili,
w ktorego basenie rozlokowaly si¢ jego gléwne frakcje. Z kolei nazwy po-
szczegblnych frakcji plemienia nawiazuja do charakterystycznych elementow
topografii lub konkretnych cech ekologicznych terenu. Taghilt Ait Atqi-Tizgui
zajmuje basen strumienia Atqi (Utqi)'!. Nazwa sasiedniej frakcji Ait Dir
zwigzana jest z cechami miejscowego $rodowiska naturainego. Termin dir stosuje
si¢ bowiem w Maroku w stosunku do najlepiej nawodnionego pasa przedgorza.
Z kolei etnonim Ait Emmas, jak juz wspomniatem, odnosi si¢ do centralnego
polozenia segmentu plemienia. Jak pokazuja przytoczone przyklady prefiks ait
(ida) thumaczy¢ nalezy w praktyce jako ,ludzie z” lub ,grupa z”, ,spolecznosé z”
(A. Roux, 1949). Tak wiec zarébwno omoOwiony wezesniej przebieg linii granicz-
nych migdzy segmentami wspolnot plemiennych jak i praktyczne znaczenie wielu
etnonimow pozwala postawi¢ teze, iz w uformowaniu sie obecnego obrazu
struktury plemiennej Maroka, decydujacy wplyw wywarl czynnik ekologiczny.
Mozna stwierdzi€, ze poszczegblne segmenty struktury plemiennej identyfikuja
si¢ 1 definiuja w relacji z przestrzenia. Genealogia pozostaje natomiast czyn-

' Nazwa atqi ttumaczy sie w migjscowym jezyku jako ,skala”, ,wielka skala™ lub ,pionowa
skata” (E. Laoust, 1940, s. 29). Rzeczywiscie nad doling Atqi dominuje wielka, pionowa, 500 metrowa
skala, ktorej wierzcholek wznosi sig na 3844 m npm.



71

nikiem dodatkowym; czynnikiem ideologicznym integrujacym wspolnoty.
Plemie marokanskie jawi si¢ zatem jako pewnego rodzaju kompromis migdzy
ugrupowaniami utozsamianymi z wielkimi historycznymi plemionami Magh-
rebu a wspolnota, ktorej forma i rozmiary narzucone zostaty przez cechy
srodowiska naturalnego (J. Berque, 1862, s. 113).

Pozostaje jeszcze kwestia: dlaczego wsrod trzech oméwionych poziomow
struktury plemiennej najwigksze znaczenie zyskal poziom poéredni, ktéremu
przypisano termin ,plemig”.

Wydaje sig, 1z niezalezniec od omowionych wczesnie] mechanizmow ewo-
lucji wewnetrznej, na ugruntowaniu spolecznej i polityczne] roli plemie-
nia swe pietno odcisnely rowniez zewnetrzne czynniki polityczne. Od stu-
leci Maroko dzielifo sie na ,bled el makhzen” — terytorium podlegle wia-
dzy panstwa i ,bled es siba” — obszary nie uznajace $wieckiego zwierzch-
nictwa sultana. Qabila, posredni poziom tradycyjnej organizacji plemien-
nej, zyskiwal na znaczeniu wraz z rozwojem procesu podporzadkowa-
nia spolecznosci plemiennych centralnej wladzy panstwowej. W bled el
makhzen gqabila, z mianowanym przez sultana kaidem, stawala si¢ inte-
gralna cze$cig struktury administracyjnej panstwa. Podobny proces za-
znaczyl sie rowniez w sasiedniej Algierii, gdzie lokalne wladze imperium
otomanskiego kreowaly wrecz gabile jako podstawowe jednostki administracji
panstwowej (. Berque, 1962). W ten sposob administracyjna koncepcja plemie-
nia przybierala z czasem postac tozsamosci zbiorowej porownywalnej, jak sadze,
ze swiadomoscia typu etnicznego. Istnienie, a zwlaszcza forma i zakres wladzy
w tak wykreowanym plemieniu nie ma samoistnego charakteru. Przywodztwo
plemienne, bgdac pochodna istnienia wladzy panstwowej staje siec antyteza
koncepcji wodzostwa plemiennego (R. Vorbrich, 1987b, s. 368).

W bled es siba niemal do naszych czaséw dominujaca forma organizacji
spotecznej pozostal rozbudowany i rozwarstwiony system segmentarny. Na tym
terenie wjawnila si¢ najwyrazniej obronna funkcja organizacji segmentarne;j.
Sasiednie segmenty wspieraly si¢ militarnie. Lecz nawet w obliczu kleski 1 potegi
armii sultana struktura segmentarna okazywala sie sprzyjajaca obronie. Pod-
bicie i podporzadkowanie jednej doliny, jednego z segmentow, nie likwidowalo
niezaleznosci segmentdéw sasiednich. Znaczenie organizacji segmentarnej jako
instrumentu oporu goérali, sprzyjajacego zachowaniu niezaleznosci politycznej
oraz tozsamosci kulturowe] Berberow, uwidocznito si¢ zwlaszcza w okresie
protektoratu. Nizinne obszary kontrolowane mniej lub bardziej przez sultana
podporzadkowaly si¢ nowej wladzy w ciagu 2-4 lat. Tereny gorzyste, na ktorych
nieco wezesnie] uformowaty si¢ samoistne lub zalezne od makhzenu wodzostwa
poddaly si¢ po kilku latach. Natomiast tereny, na ktoérych najdluzej zachowaty
si¢ tradycyjne ,republiki gorskie” zostaly spacyfikowane po ponad 20 latach
zmudnych kampanii, podczas ktorych wojska francuskie zdobywaly kolejno
jeden kanton gorski po drugim (A. Guillaume, 1946).




72

Ponadplemienne poziomy identyfikacji

W sytuacji gdy organizacja segmentarna nic siegala powyzej konfederacji
kitkku lub kilkudziesieciu plemion a ideologia pokrewienstwa tracita na
znaczeniu na wyzszych poziomach integracyi, funkcje spoiwa wielkich grup
spolecznych przejely inne cechy kultury i jezvka.

Struktura etniczna i jezykowa Maroka nie znalazla odbicia w ksztalcie
i zasiggu jednostek organizacji politycznej. Co prawda podzial na bled el
makhzen 1 bled es siba pokrywal si¢ w znacznej mierze z podzialem na $wiat
kultury arabskiej 1 §wiat kultury berberskiej. W historii Maroka nie pojawily
si¢ jednak nigdy trwale organizmy polityczne powstale na bazie jednej grupy
etnicznej'?. Z tego powodu wyraza si¢ niekiedy poglad, iz w tradycji
marokanskiej brak jest pojecia regionalizmu, pojecia regionu wykraczajacego
ponad ramy plemienia (A. Sadki, 1983).

Pluralizm etniczny Maroka jest jednak, jak zaznaczylem na wstepie, faktem
powszechnie znanym (zob. ryc. 2 B).

Z reguly klasyfikacje ludno$ci Maroka siegajy po wzglednie obiektywne
kryterium jezyka. Najprostszym podziatem jest zatem podzial na ludno$c
arabsko i berberskojezyczng. Podziat ten nie oddaje zlozonosci sytuacji
etno-jezykowej kraju. Ignoruje istnienie autochtonicznych grup mnigjszos-
ciowych, takich jak Zydzi, ktorzy stanowili do niedawna 2,5% populacji. Nie
uwzglednia tez wewnetrznego zrdznicowania dwoch gtownych grup jezykowych
oraz istotnych z naszego punktu widzenia sprzecznosci miedzy przynaleznoscig
do grupy jezykowej a przynaleznoscia do grupy etnicznej. W wyniku bowiem
wspomnianych poprzednio ruchow migracyjnych wérod wielu grup etnicznych
kraju przerwana zostata ciagloé¢ jezykowa. Wskaza¢ mozna zaréwno liczne
plemiona arabskojezyczne pochodzenia berberskiego, jak i1 mniej liczne grupy
beduinskie postugujace sig obecnie jezykiem berberskim (A. Sadki, 1983).

Krétkie oméwienie struktury etnicznej kraju zaczniemy od ludnosci
berberskojezycznej. Juz samo okreslenie wielkodei tej grupy napotyka na
trudnosci, bowiem problem berberski jest w Maroku tylez problemem nauko-
wym ¢o i politycznym. Zaleznie od charakteru zrédla — a wilasciwie po-
chodzenia i powigzan autora — spotka¢ mozna rozne dane liczbowe. Problem
komplikuje dodatkowo fakt, iz zdecydowana wigkszo$¢ Berberow jest dwu-
jezyczna; wlada réwniez jezykiem arabskim. Autorzy francuscy szacowali pod
koniec epoki protektoratu liczbe BerberoOw marokanskich na okolo 68
miliona, czyli 85% populacji autochtonicznej, w tym zaledwie 200 tys.
moéwiacych jedynie jezykami berberskimi (F. Joly, A. Avache, J. Fardel, L.
Suech, /1949/ 1951, s. 71). W 20 lat pozniej B. Hoffman (1967) okreslit ich liczbe

2 Kolejne dynastic panujgce w Maroku mozna jednak wigza¢ z konkretnymi grupami
etnicznymi lub jezykowymi. Z chwily rosciagnigeia swego panowania na caly kraj {czyli bled el
makhzen) struktury panstwa nabicraly charakteru ponadplemicnnego.




73

na 6 milionow, czyli 60-70% ludnosci kraju. Wspélczesne Zrodla powstale
w panstwach trzecich znacznie zmniejszaja liczbg Berberow, az do 20%
populacji (Afrika, 1987, s. 148). Zrodla powstale w niepodlegtym Maroku
unikaja zupelnie podawania tego rodzaju liczb. W zyciu publicznym pojecie
grupy etnicznej lub jezvkowej wypierane jest bowiem przez wyimaginowany
koncept narodu marokanskiego.

Postugujac si¢ nadal kryterium jezyka wyodrebni¢ mozna trzy wielkie
odtamy Berberow (zob. ryc. 2 B). Najwigksza grupa sa zamieszkale na potudniu
kraju, w Anty-Atlasie i Zachodniej czgsci Atlasu Wysokiego plemiona mowiace
jezykiem teelahit zwani w Maroku Silha (Lmn. Suluk) a w Europie Sleuh.
Czesto traktuje sig¢ ich jako kontynuacje sredniowiecznych Masmuda (zob. ryc.
2A, B). Dalej na wschod 1 polnocny wschod, we wschodniej czesci Atlasu
Wysokiego, w Atlasie Srednim oraz na plaskowyzu centralnym i pogorzu
pre-saharyjskim mieszkaja, mowiacy jezykiem timazirhen (timazighen), gorale
zwani Tamazirt lub Beraber '*. Na polnocnym wschodzie, we wschodniej czgsci
Atlasu Sredniego oraz masywu Rif, mieszkaja grupy zwane lacznie Rifeni
{Tarifi) méwiace jezykiem zenata. Pochopne laczenie ich z historycznym
plemieniem Zenata jest jednak ryzykowne, bowiem wspodlczesni gorale Rifani
stanowiag mieszankg wielu plemion berberskich i zberberyzowanych Arabow
(Sleuhéw, Beraber'dow i historycznych Zenata).

Do ludnoéci berberskiej zalicza si¢ czgsto wojownicze plemiona zachodniej
czgsci masywu Rif, méwiacych jezykiem arabskim goérali Jbala i Ghomara.
Ponadto znaczna cze$¢ dolin nadmorskich oraz pogranicza Wysokiego Atlasu
i zachodniej czesci Wyzyny Szotéw zamieszkuja mniej lub bardziej zarabizo-
wani Berberzy.

Ludnos¢ arabska zamieszkuje glownie miasta, doliny wielkich rzek oraz
rowniny nadmorskie. Podzieli¢ ja mozna wedlug kryterium podstawy gospo-
darki na mieszkancow miast: kupcow oraz elitg polityczna i intelektualna,
silnie powiazana z uniwersalng kultura islamu; osiadla ludno$¢ rolnicza na
terenach nawodnionych oraz wywodzgce sie z Beduinéw (Beni Hilal i Beni
Magqil) pasterskie plemiona koczownicze. Zaleznie od kontekstu sytuacyjnego
albo przynaleznoscei do grupy spotecznej fub lokalnej, lndnos$c arabskojezyczna
postuguje si¢ kilkoma odmianami jezyka arabskiego: jezykiem klasycznym,
marokanska odmiana wspofczesnego jezyka literackiego lub dialektami lokal-
nymi !4,

Rowniez poszczegélne grupy berberskie réznig si¢ od siebie znacznie

3 Podchodzqce pod sama stolice osadnictwo berberskie ma wtorny charakter i zwigzane jest
z fala ludnosci berberskiej (z historyeznej grupy Sanhadza), ktéra opanowala powtérnie ten teren
w XVHI wicku i zasymilowala cz¢sciowo ludno$¢ pochodzenia arabskiego (J. Brignon, A. Amine,
B. Boutaleb, G. Martinet, B. Rosenberger, M, Terrasse, 1967).

'* Wielopoziomowa identyfikacje jezykowa komplikuje dodatkowo powszechne funkcjono-
wanie jezyka francuskiego jako jezvka wyzszej edukacji 1 kultury (E. Reklajtis, 1976).




74

specyfika kultury 1 typem zajecia. W ramach poszczegdlnych grup etnojezyko-
wych zaznacza si¢ teZ silne zroznicowanie dialektowe. Na przyklad wsréd
uwazanej za wzglednie homogenna kulturowo grupy Sleuh wyro6znia si¢ trzy
dialekty (B. Hoffman, 1967, s. 22). Silne zroznicowanie jezykowe i dialektowe
Berberow marokanskich thumaczy w wystarczajacy sposéb brak na tym terenie
silnych 1 rozbudowanych przestrzennie jednostek organizacji politycznej po-
wstalych na bazie jednego etnosu. Tiumaczy tez kariere jezyka arabskiego jako
srodka komunikacji migdzyetnicznej i zarazem instrumentu dominacji kultury
arabskiej i przewagi politycznej ludnosci pochodzenia arabskiego.

Wobec ogromnego zréZznicowania, rozdrobnienia oraz przemieszania et-
nicznego i jezykowego Maroka brak pojgcia regionu jest tu kompensowany
bardziej uniwersalng kategoria muzulmanizmu. Poniewaz w Maroku, jak
i w calej Afryce Polnocnej, od 1300 lat wspolnota islamu miala nie tylko
wymiar duchowy ale i geograficzny, jednoznaczne i ostre granice migdzy
wspdlnotami pozbawionymi scentralizowanej wladzy politycznej ujawniajg si¢
wyraznie jedynie na styku z ludami niemuzulmanskimi. Innym konkretnym
punktem odniesienia dla identyfikacji ponadplemiennej byly granice migdzy
strukturami politycznymi sasiednich organizmdw panstwowych. Na kresach
wschodnich krolestwa Maroka taka linia, wytyczajaca przestrzenny zasigg
tozsamosci typu narodowego, byta granica z imperium otomanskim, czyli
obecna granica z Algieria. Pierwotny nacjonalizm marokanski rodzil sig nie
tylko podczas konfliktéw z zamorskimi mocarstwami chrzescijanskimi. To lgk
przed zagrozeniem ze strony muzulmanskiej Turcji legt u podstaw §wiadomo-
$ci narodowej miejscowych elit. Takiej wyraznej granicy miedzypanstwowej nie
bylo natomiast od poludnia, od strony Sahary i masywu Atlasu. Naprzeciw
siebie staly tu dwa $wiaty: bled el makhzen 1 bled es siba. Zdominowane przez
kulture 1 jezyk arabski oraz ortodoksyjny islam plemiona bled el makhzen
stanowia jak gdyby rdzen narodu marokanskiego. Plemiona reprezentujgce
natomiast glownie kulturg i jezyk berberski oraz islam ,ludowy” (z silnie
rozwinigtym kultem §wietych) znajdowaly si¢ na marginesie procesOw narodo-
tworczych. Stanowia one typowe spoleczefistwo marginalne. Nie mozna jednak
w tym wypadku méwic o opozycji tych dwoch swiatow lecz o ich wzajemnym
przenikaniu. Przy czym, jesli chodzi o elity narodotworcze, proces akulturacii
przebiegal z reguly jednokierunkowo. Zroznicowana jezykowo i etnicznie
fudnos$¢ berberska nie wytworzyla wlasnego pisma i1 wilasnych elit mogacych
rozwijaé i podtrzymywac¢ narodowa tozsamos¢ berberska '>. Liczni w dziejach
mysliciele, uczeni i twdrcy dynastii panujacych pochodzenia berberskiego
przeszli do historii jako zastuzeni dla kultury arabskie;j.

13 Bedace w formie szczatkowej instytucje kulturalne i szkolnictwo berberskie z jedynym
berberskim gimnazjum w Azrou, nie przelamuja oceny ogolnej.



75

Od lat trzydziestych XX wieku, kiedy to zakonczyla si¢ pacyfikacja
ostatnich ognisk oporu bled es siba, caly obszar Maroka wlaczony zostal trwale
w struktury nowoczesnego panstwa. Procesowi integraciji spoleczno-politycznej
towarzyszyla, prowadzona przez francuskich rezydentoéw, polityka przeciw-
stawiania Berberow ludno$ci i kulturze arabskiej. Szczytowym momentem
przeciwstawiania sobie obu kultur byl tak zwany ,dahir berberski” z 1931
roku. Specjalny dekret (dahir) wylaczyt wowczas plemiona berberskojezyczne
lub uznane przez historykow lub socjologdw za berberskie, spod jurysdykcji
koranicznej. Mialo to istotne konsekwencje dla procesu integracji narodowe;.
W oOwczesnej sytuacji kraju stosowane niekiedy na wyrost pojecie ,,narodu
marokanskiego” utozsamiano bowiem z terminem ,naréd muzulmanski”
(A. Dziubinski, 1983).

Pomimo czynionych prob podziatu autochtonicznej ludnosci Maroka,
do kornca epoki protektoratu, dla znacznej czesci Marokanczykow dogod-
nym mechanizmem identyfikacji pozostawato nadal przeciwstawienie muzul-
mandéw osadnikom europejskim. Po aresztowaniu i usunigciu z kraju sul-
tana Mohammeda V postawa odrzucenia objela rowniez ze zdwojona mocg
struktury panstwa, traktowanego jako instrument obcej dominacji. Odbu-
dowa niezaleznego panstwa i przejecie jego struktur przez miejscowe elity
laczylo si¢ z dzialaniami majgcymi na celu minimalizowanie lub spycha-
nie poza oficjalna doktryng¢ faktow potwierdzajacych roznorodnos$¢ etnicz-
na kraju. Oficjalna doktryna moéwi raczej o ,ludzie” lub ,narodzie” maro-
kanskim odbudowujacym 1 rozbudowujacym swe niepodlegle panstwo
{(Mohammed V, 1958§),

Wspolczesni ideolodzy nacjonalizmu marokanskiego i szerzej muzuhmans-
kiego $wiadomi sg pluralizmu etnicznego swoich krajow. Dla uzasadnienia
swych racji nie wahaja si¢ wigc siggaé do doswiadczen wielonarodowych
mocarstw europejskich ery nowozytnej (Ourbakh, 1953; M. Hajji, 1968). Jak
w przesziosci, tak i obecnie spoiwem nowej formacji spolecznej staje sie
dynastia panujaca. Wszyscy obywatele Maroka niezaleznie od rasy i jezyka
oraz $wiadomosci etnicznej, odnajduja sie jako czlonkowie wspolnoty, ktora
uosabia Hassan II. W tradycji marokanskiej panujacy monarcha to nie tylko
najwyzsza wiladza $wiecka, to rowniez przywédea duchowy, zwierzchnik
wszystkich mig¢jscowych muzulmanéw. Owego zwierzchnictwa duchowego nie
odmawialy mu nawet nigdy plemiona bled es siba. Mniegj lub bardziej szczere
przywiazanie do monarchy wyraza si¢ powszechng obecnoscia jego podobizny
zaréwno w miegjseach publicznych, jak i prywatnych. W jezyku oficjalnym Jego
Wysoko§¢ Hassan Il to nie tylko Krél, Obronca Wiary, Ponowny Zjed-
noczyciel Kraju ale réwniez Ojciec Narodu.

Narod marokanski istnieje na razie jedynie w umystach politykéw. For-
mula zaproponowana przez monarchistow, skupiajaca ludno$¢ kraju wokot




76

suwerena, budzaca niekiedy zastrzezenia wérdd inteligencji zapatrzone) we
wzory europejskic, wydaje si¢ jednak by¢ adekwatna do warunkow etnicznych
i kulturowych krajul®.

LITERATURA
Afrika
1987 Marokko, w: Afrika. Enciklopediceskij spravodnik, Moskva, t. 2, s, 145-164.
Berque J.

1955 Structures sociales du Haut-Atlas, Paris.
1962 Le Maghreb entre deux guerres, Paris.
1974 Maghreb. Histoire et société, Alger.
Brignon J, Amine A., Boutaleb B, Martinet G., Rosenberg B., Terrasse M.
1967 Histoire du Maroc, Paris.
Cote M., Legras J.
1966 La variabilité pluviometrique interannuelle au Maroc, ,Revue de Geographie du
Maroc”, t. 10, Rabat.
Coleau J.
1968 La paysannerie Marocaine, Paris.
Dresch J.
1935 Carte ethnographique et linguistique, ,,Bulletin Economique du Maroc”, nr 7, janv.,
Rabat.
1941 Documents sur les genres de vie de montagne dans le Massif central du Grand-Atlas, Tours.
Drziubinski A.
1983 Historia Maroka, Wroclaw.
Eickelman D.
1976 Moroccan Islam: Tradition and Society in a Pilgrimage Center, Modern Middle East
Series, 1, Austin and London.
Gellner E.
1969 Saints of the Atlas, London.
Guillaume A.
1949 Les Berberes marocains et la pacification de I'Atlas Central (1912-1933), Paris.
Hoffman B.
1967 The structure of traditional Moroccan rural society, Hague.
Ibn Khaldun
1934 Histoire des berberes et des dynasties musulmanes de I'Afrique septentrionales, t. 3, Paris.
Joly F., Ayache A, Fardel 1, Suech L.
1951 Geografija Marokko, Moskva.
(1949) (Geographie du Maroc, Paris).

16 Badania terenowe w Maroku byly mozliwe dzigki pomocy migjscowych wladz, a zwlaszcza
ogromnej goscinnodci gérali z masywu Atlasu. We wdzigeznej pamigci zachowam przyjecie z jakim
spotkalem si¢ wsrod plemienia Ait Tidili, szczegdlnie za$ pomoc okazana przez czlonkow frakcji
Atgi-Tizgui

Do realizacji programu badawczego przyczynilo sig tez poparcie ze strony miejscowych
Polakow zaréwno pracownikow polskich placowek dyplomatycznych, jak i specjalistow zatrud-
nionych w wielu zakgtkach kraju. Wymienienie w tak krotkim szkicu wszystkich osob jest
niemozliwe. Cheialbym jednak w tym miejscu wyrazi¢ im wszystkim swoja gleboka wdziecznose,
zwlaszcza panu Janowi Siebencichen — radcy handiowemu Ambasady RP w Rabacie oraz jego
zonie Barbarze, ktérych bezinteresowna pomoc miala wyjatkowe znaczenie dla pomyslnego
urzeczywistnienia badan.




77

Komorowski Z.
1985 Ludy Afryki. Przeglad regionalny, Warszawa.
Laoust E.
1940 Contribution a une etude de la toponymie du Haut Atlas, Adrar-n-Deren, d’apres les cartes
de Jean Dresch, Revue des Etudes Islamiques”, Paris.
Le Coz L
1965 Les tribus guishs au Maroc. Essai de geographie agraire, ,Revue de Geographie du
Maroc”, t. 7, Rabat.
Mohammed V.
1958 Le Maroc, Rabat.
Montagne R.
1930 Les Berberes et le Makhzen dans le Sud du Maroc. Essai sur la transformation politique
des Berberes sedentaires (groupe Chleuh), Paris.
Ourbakh
1953 Les nationalites austro-hongroises, w: Lidee de Nation (traduit par M. Itanil), Beyrout.
Ponikiewski A.
1976 Problemy rozwojowe produkcji rolnej Maroka na tle warunkéw przyrodniczych i struktur
agrarnych, Warszawa.
Reklajtis E.
1976 Maghreb wspolczesny. Z badafi nad kontaktem i wspélrozwojem kultur, Warszawa.
Repétoire. ..
1939 Repétoire alphabétique des confederations de tribus, des tribus, des fractions de tribus et
des agglomerations de la Zone Frangaise de I'Empire Chérifien au 1°* novembre 1939,
Casablanca.
Roux A.
1949 Quelques remarques sur la formation des noms de tribus chez les Berberophones du Maroc,
w: Troisieme Congres International de Toponymie et d’Anthroponymie, Actes et Memoires,
111, Bruxelles.
Sadki A.
1983 Sur la theorie de la segmentarite appliqguée au Maroc, w: Hesperis-Tamouda, t. 23, Rabat
(Paris).
Szynkiewicz S.
1987 Plemig, w: Slownik etnologiczny. Terminy ogéine, Z. Staszczak {red), Poznan.
Vorbrich R.
1987 a Acefaliczne spoleczenstwo, w: Slownik etnologiczny. Terminy ogdine, Z. Staszczak (red),
Poznan,
1987 b Wodzostwo, w: Stownik etnologiczny. Terminy ogdlne Z. Staszczak (red), Poznan.

Ryszard Vorbrich

ETHNIC AND TRIBAL STRUCTURE
AND THE LEVELS OF SOCIAL AND POLITICAL INTEGRATION IN MAROCO

(Summary)

The aim of this study is to introduce an order in the conclusions and observations concerning
enormous tribal differentiation in Morocco. Official sources mention over 70 confederations, 700
tribes, and 3000 tribal fractions. On the basis of the author’s own research among the Ait Tidili
tribe (from the High Atlas) and comprehensive literature data, the article illustrates the functioning
principles of the scgmental organization of a traditional community in Morocco.



78

A detailed analysis of the following levels of sociopolitical organization of Berbers: fraction,
tribe, and confederation, shows that both the ideology of kinship and the identification in space are
integrating factors. On the level of fraction, people arc united by common work and the ownership
of soil and water. On the level of tribe, one can observe the role of centers of trade and religious
cult. Confederations of tribes are mainly political and military units. Ap important integrating
factor are also horizontal structures: systems of alliances (leffs) and the class of marabouts — both
contributing to balance in the society without central organs of power.

Complex historical processes have determined enormous differentiation of the present tribal
structure of the country, and the form of supratribal levels of the ethnic and national identification.




