
„Etnografia Po l ska " , t. X X V I I , z. 1 
I S S N 0071-1861 

I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z ' 

NOWOROCZNE GRY MONGOLSKIE . 
I C H S Y M B O L I K A I ZWIĄZKI Z MAGIĄ * 

Część I 

Badacze k u l t u r y od dawna zwracal i uwagę na związek zachowań l u -
dycznych — przede wszystk im gier — z obrzędami. Charakter tego 
związku określali jako ewolucyjno-genetyczny — w grach widziano 
bowiem świadectwo odległych zwyczajów i obrzędów, które z czasem 
utraciły swe pierwotne znaczenie i przeszły w zachowania o charakte­
rze zabawowym (ewolucjoniści z E. B. Ty lorem i lady A. B. Gomme 
na czele i i n n i badacze I I połowy X I X w.). Interesowano się też genezą 
gier w ujęciu historyczno-porównawczym (S. Cu l in , P. B. Brewster) . 
Próbowano określić miejsce i czas ich powstania i drogi, j a k i m i upow­
szechniały się w różnych ku l turach . Właściwie każdy kierunek w etno­
logi i odciskał swe piętno na badaniach zachowań ludycznych. Trzeba 
jednak powiedzieć, że badania te n igdy nie należały do tzw. "w i e l k i ch 
tematów w nauce" i znajdowały się niejako na marginesie zaintereso- ' 
wań badaczy. Równolegle z pracami etnologicznymi powstawały dzieła 
psychologów (przede wszystk im J . Piageta, S. Hal la, G. Batesona, a t ak ­
że S. Freuda). Wiek X I X w etnologii to przede wszystk im okres zbie­
rania materiałów, porządkowania ich według rozmaitych zasad k lasy­
f ikac j i , powstawania w i e lk i ch monograf i i opisowych i prób wyjaśnie­
nia zachowań ludycznych przede wszystk im z p u n k t u widzenia ich ge­
nezy. Nową falę zainteresowań t y m i zachowaniami przynoszą lata 30-te 

* Artykuł ten stanowi fragment przygotowywanej obecnie przeze mnie r oz ­
p rawy n.t. zachowań ludycznych pasterzy mongolskich (praca powstaje w Zakładzie 
Etnograf i i I H K M P A N w Warszawie ) . Został on w znacznej mierze oparty na 
w y n i k a c h badań, j ak i e przeprowadziłam latem 1978 i 1980 r. w Mongolii. Z b r a k u 
mie jsca zrezygnowałam z omawiania l i teratury dotyczącej interesującego mnie 
zagadnienia. Nie jest ona zresztą szczególnie bogata, b rak też na ogół interpre ­
tacj i op i sywanych zachowań ludycznych, toteż w p r acy cytuję przede wszys tk im 
materiały, j ak i e udało mi się zebrać w terenie. Materiały, na których się opie­
ram, znajdują się w Zakładzie Etnograf i i I H K M P A N . 



254 IWONA KABZIŃSKA-STAWARZ 

naszego stulecia, kiedy to pojawiają się dzieła J . Huiz ing i , R. Caillois, 
M . Eliade dotyczące teor i i k u l t u r y i miejsca, jakie zajmują w nie j za­
chowania ludyczne. Powstają też pierwsze prace z zakresu komunikac j i 
wewnątrzkulturowej nawiązujące do osiągnięć cybernetyk i (G. Bate-
son, C. Geertz, S. Mi l l e r , E. Goffman i in.). Lata 50-te to początek ba­
dań s t ruk tura lnych (B. Sut ton-Smi th , R. E. Herron i in. ) . Brak m i e j ­
sca nie pozwala na przedstawienie choćby najważniejszych koncepcji, 
i nny jest zresztą cel tego artykułu. Skrótowy przegląd kierunków 
i osiągnięć poszczególnych badaczy zawiera praca H . B. Schwartzmann 1 , 
a także popularna książka S. Mi l l e r 2. Do tych prac odsyłam więc za in­
teresowane t y m tematem osoby. 

Spośród polskich badaczy zachowań ludycznych na czoło wysuwa 
się zdecydowanie E. Piasecki, który nie t y lko zebrał ogromny materiał 
opisowodokumentalny z różnych stron świata, lecz także podjął próbę 
określenia genezy niektórych zachowań i funkc j i , jakie pełnią one 
w ku l turze 3. 

Żadna z koncepcji badań zachowań ludycznych, jak ie powstały w et­
nologi i od połowy X I X w., nie została ostatecznie odrzucona przez póź­
niejszych badaczy, żadna też nie doczekała się miana uniwersalnej . 
Może t y lko z mniejszym zainteresowaniem skłaniamy się dziś k u ewo-
lucjonistycznym próbom wywodzenia genezy niektórych zachowań z ob­
rzędów, większym zaś darzymy badania nad symboliką t ych zachowań, 
ich związkami z magią (przede wszys tk im płodności) i funkcją k o m u ­
nikacyjną. Przy obecnym stanie wiedzy próba całościowego spojrzenia 
na zachowania ludyczne, odtworzenia ich genezy i ewolucj i , dróg wę­
drówek i funkc j i , jakie pełnią w ku l turach , przypomina wykuwan ie 
łańcucha w którym stale brakuie iakieeoś ogniwa abv można bvło 
uznać dzieło za skończone Toteż wciąż ieszcze wiecei iest orać o cha­
rakterze ooisowvm niż nrób interpretac j i materiałów i śmiałeeo dowo¬
dzenia stawianych hipotez. 

W swoich badaniach nad zachowaniami ludycznymi (z egzempli f i-
kacją na materiale mongolskim) skupiłam przede wszystk im uwagę na 
pozaludycznych funkcjach t ych zachowań. Szczególnie zaś interesowa­
ła mnie ich funkcja komunikacyjna, połączona z funkcją symboliczną 
i magiczną. 

Badania nad zachowaniami ludycznymi ( rozpatrywanymi jako ko­
munikat ) rozpoczęte w latach 40-tych przez G. Batesona* dotyczyły 

1 H . B . S c h w a r t z m a n, Transformations. The Anthropology of Children's 
Play, New Y o r k 1978. 

2 S. M i l l a r , The Psychology of Play, L ondon 1968. 
» E . P i a s e c k i , Badania nad genezą ćwiczeń cielesnych, Poznań 1922; t e n ż e , 

Dalsze badania nad genezą ćwiczeń cielesnych, Wa r s zawa 1938; t e n ż e , Zabawy 
i gry ruchowe dzieci i młodzieży, Kijów 11916. 

4 G. B a t e s o n , Naven, Stanford, Calif . , 1936; t e n ż e , A Theory of Play and 
Fantasy, [w:] Steps to a'l Ecology of MivA. New Y o r k 1972, s. 177-193. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 255 

przede wszystk im zabaw (przy czym objęto n i m i nie t y lko grupy ludz ­
kie, ale i zwierzęta). W dużo mniejszym stopniu interesowano się gra­
mi, ' a więc t y m i f o rmami zachowań ludycznych, w których działania 
uczestników wyznaczone są przez ściśle określone reguły i których za­
sadą naczelną jest współzawodnictwo. Traktując zabawę jako k o m u n i ­
kat, przekaz in formacj i , próbowano przede wszystk im określić charak­
te r ' kontaktów integrupowych stwarzanych przy je j pomocy, środki słu­
żące do nawiązywania tego kontaktu , i porozumiewania się niezbędne­
go do udziału w zabawie. Próbowano odpowiedzieć na pytanie, w j a k i 
sposób zabawa staje się komunikatem, który mówi: " t o jest zabawa". 
<?ama 7 a b a w e t raktowano t>rzv t v m iako komunika t o stosunkach spo-
r ^ n l c h iako reinterpretacie rzeczywistości Badając zachowania l u -
d v r 3 i a k o komun ika t więcej powiedziano dotychczas o samym mecha-
n f r m i e worzenia sie teeo komun ika tu o sposobie przekazywania i n f o r ­
macji między nadawcą a odbiorcą niż 'o interpretac j i samych zachowań. 

Niewielkie są też osiągnięcia badaczy w zakresie interpretac j i za­
chowań ludycznych i ukazania ich jako soczewki skupiającej ważniej­
sze cechy k u l t u r y , w której zachowania te występują 5 . 

Aby mówić o grach jako komunikacie o pewnych rysach ku l tury , , 
trzeba przede wszystk im zrozumieć zachowania ich uczestników, poznać 
reguły kierujące ich postępowaniem. W swoich badaniach założyłam, 
że komunikat zawarty w grze przekazywany jest właśnie przy pomocy 
zachowań zgodnych z regułami. Dla nadania tego komun ika tu gracze 
posługują się językiem symbol i zachowań i przedmiotów obowiązują­
cym w ich ku l turze (w działaniach pozaludycznych także). Funkcja ko­
munikacyjna gier współwystępuje więc najczęściej z ich funkcją s y m ­
boliczną. 

Gry — prawdopodobnie od początku swego istnienia — pełniły też 
w ku l turach funkcje magiczne. Badacze są na ogół zgodni, że źródła 
wie lu gier tkwią przede wszystk im w magi i . Na magiczne przeznacze­
nie gier wskazują zresztą często same reguły gier, j ak i i ch powiązania 
funkcjonalne z obrzędami. G r y związane są przede wszystk im ze zmia­
nami pór r oku i towarzyszącymi i m obrzędami dorocznymi. Występu­
ją wówczas najczęściej w charakterze bodźca dla życiodajnych sił n a ­
t u r y toczących w t y m czasie symboliczną walkę ze śmiercią, z łem 6 . 

Dlaczego dla i lus t rac j i tezy o komunikacyjno-symbol icznej f u n k c j i 

5 Badan ia tego typu zapoczątkował C . Geertz (w la tach 40-tych X X w.), 
podejmując m. in . próbę wyjaśnienia zachowań ludycznych popularnych wśród 
Balijczyków. W w a l k a c h kogutów dostrzegał on np. odbicie pewnych cech sy s t e ­
m u społecznego charakte rys tycznych dla tego społeczeństwa. C . G e e r t z , The 
Interpretation of Cultures, Nowy Y o r k 197,3. 

6 Takiego zdania są np. J . A u b o y e r , Some Games of Ancient India, " E a s t 
and West" , vo l . 6: 1855, s. 132-134, oraz S . C u 1 i n, Games of the North American. 
Indians, Washington 1'907 (przedmowa do tej książki napisana przez autora). 



256 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

gier i ich powiązań z magią wybrałam właśnie gry noworoczne? Nowy 
Rok (mong. Cagaan Sar) to jedno z najważniejszych świąt we wszystkich 
ku l turach . Jeszcze w końcu X I X w. i na początku X X obchody Cagaan 
Sar trwały w Mongol i i 16 dni , będąc jednocześnie świętem początku 
wiosny, a wcześniej dochodziły do miesiąca. D n i te przeznaczano na 
modły, odwiedzanie się, biesiady, składanie życzeń. Intensywnie poświę­
cano się też grom i zabawom. Żadne z pozostałych świąt mongolskich 
(dorocznych i rodzinnych) nie było tak nasycone grami , j ak Cagaan Sar. 
Grano we dnie i nocą. Gra l i mężczyźni i kobiety, starzy i młodzi. Na­
wet dzieciom zezwalano na nocne granie. Ta intensywność gier była 
nie t y lko przejawem radości z powodu święta związanego z tak ważnym 
przełomem w cyk lu kalendarzowym, odradzaniem się czasu i wszel­
k i ch podstaw życia, lecz miała także znaczenie pozaludyczne. Staje 
się ona zrozumiała wówczas, gdy weźmiemy pod uwagę magiczne prze­
znaczenie tych gier. Większość z nich była przy t y m związana wyłącz­
nie z okresem noworocznym. Grę w innych okresach (w gry, które na­
leżały do noworocznego repertuaru) uważano za wykroczenie przeciw 
t radyc j i . Jeszcze w początkach naszego stulecia starcy straszyl i dzieci 
i młodzież nie przestrzegającą istniejących pierwotnie ścisłych związ­
ków między rodzajem gier a ich czasowoobrzędowym kontekstem su­
r o w y m i karami , które miało zesłać Niebo. 

Grano nie t y lko k u uciesze ludzi . G r y — jak większość zachowań 
ludycznych — miały cieszyć gospodarzy przyrody, ją samą, dobre siły 
opiekujące się człowiekiem. Były też jednocześnie bronią przeciw złu 
i niebezpieczeństwu czyhającemu na człowieka i jego stada. Z wdzięcz­
ności za tę radość — według wierzeń Mongołów — duchy opiekuńcze 
(gospodarze przyrody) zsyłały na człowieka wszelką pomyślność której 
mie rn ik i em dla pasterza były przede wszystk im liczne stada i rozra­
stająca się, zdrowa rodzina. Gry miały ponadto wspomagać przyrodę 
w jej rozwoju, w walce ze złem (śmiercią). Były też znakami zwycię­
stwa nad siłami zagrażającymi podstawom egzystencji pasterza. 

Z w y ­
ników gier wróżono sobie ponadto o przyszłości w nadchodzącym roku. 
Zwycięstwo zwiastowało rok szczęśliwy, bogaty w zwierzęta, pomyślny 
dla ludzi . 

Gry noworoczne — poza funkc jami magicznymi i ludycznymi — 
pełniły też funkcje komunikacyjne. Odtwarzały one bowiem najbar­
dziej charakterystyczne wierzenia związane z momentami przejścia, 
powtarzały ich ideę. Przemawiały przy t y m właściwym sobie językiem 
symbol i i znaczeń. Gry noworoczne były więc swo is tym komunikatem 
o wydarzeniach, w których kontekście występowały. I jako komunikat 
o konk r e tnym kontekście czasowym pojawiały się t y lko i wyłącznie 
w t y m kontekście. 

W wierzeniach noworocznych przewijają się przede wszystk im wąt­
k i dotyczące odtwarzania czasu, kosmosu i podstaw ludzkie j egzysten-



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 257 

cj i . Wyraźny jest też wątek w a l k i między życiem i śmiercią, dobrem 
i złem. Wszystkie te idee były wyrażane w grach noworocznych. W ar­
tykule t y m przedstawiam niektóre z nich. Oddzielnie omówione zostanie 
zagadnienie symbolicznej w a l k i między życiem a śmiercią, która znaj­
duje odbicie przede wszystk im w grach planszowych, a także gry i n ­
formujące o re-kreacj i świata ( lub niektórych jego elementów) skon­
struowane na bazie schematu zgubić/ukryć — znaleźć. Gry te znajdą 
się w przygotowywanej do d r u k u I I części artykułu. 

M A G I C Z N A R O L A A S T R A G A L I 

Wierzenia noworoczne znajdowały wyraźne potwierdzenie przede 
wszystkim w mongolskich grach, do których używano astragali (po 
mong. zwanych szagaj), t j . kości śródstopia t y lnych nóg owcy (rzadziej 
były to kości krowie ) . W grach tego t ypu ujawniał się też zdecydowa­
nie ich charakter magiczny, bazujący m. i n . na symbolice nadawanej 
samym astragalom, jak również na symbolice niektórych zachowań w y ­
maganych przez reguły gier. 

Gry, w których używano astragali, znane były już w starożytności. 
Potwierdzają to liczne znaleziska archeologiczne m. i n . z terenu Euro­
py, A f r y k i i Az j i . Znaleziono je m. i n . na terenach współczesnej M o n ­
goli i , a także na obszarach południowej Syber i i (w grobowcach pozosta­
wionych przez ludy tureckie w kot l in ie Chakasko-Minusińskiej z I I 
i I tys. p.n.e.) 7. Na w i e lu kościach odkry tych na terenie Mongo l i i i Sy­
ber i i południowej znajdowały się tajemnicze znaczki. Większość uczo­
nych jest zdania, że były to tamgi — rodowe znaki własności. Badacze 
dostrzegają w n ich także f igury , które mogły lec u podłoża uproszczo­
nych znaków l i te rowych. Istnieją też koncepcje, że tamgi były pier­
w o t n y m i wyobrażeniami bóstw i duchów opiekuńczych 8. 

Występowanie astragali w pochówkach nasuwa przypuszczenie, że 
miały one służyć zmarłemu „po tamtej s t ron ie " jako przedmiot roz­
r y w k i . Wszystkie bowiem akcesoria wkładane do grobu miały umoż­
liwić zmarłemu kontynuację t r y b u życia, jakie wiódł „tutaj". Jednakże 
kości te nie spełniały wyłącznie funkc j i ludycznych. Z moich badań 
oraz badań S. Szynkiewicza przeprowadzonych na terenie Mongo l i i 

7 Z. B u k o w s k i , K . D ą b r o w s k i , Siadami kultur azjatyckich, Część I , 
Warszawa 1978, s. 334; Driewniemongolskie goroda, S. K i s i e l ew [red.], Moskwa 
1965, s . 294; L . J e w t j u c h o w a , Jużniaja Sibir w driewnosti, [w:] Ot Wołgi do 
Tichogo Okeana. Po sledam driewnich kultur, Moskwa 1954, s. 201; S . W. K i s i e ­
l e w , Driewnaja istorija jużnoj Sibiri, Moskwa 1951, s. 461-463; A. P. O k l a d n i -
k o w, Pietroglify Mongolii, L en ing rad 1981. 

8 P. P. C h o r o s z i c h, Znaki sobstwiennosti u bur jat, " S i b i r s k a j a Z iwa j a S ta¬
r i na " , n r 8-9: 1922, s. 199-212; J e w t j u c h o w a , op. cit; K i s i e l e w , op. cit.; 
O k ł a d n i k o w , op. cit., s. 71. 

" - Etnogra f ia Po l ska X X V I I / ! 



1 

258. I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

wyn ika , że astragale używane były jako przedmioty magiczne, mające 
zapewnić kontynuację życia, płodność, mnożenie się. Wskazuje na to 

V zastosowanie t y ch kości w sytuacjach związanych ze zmianą, prze j­
ściem, przy czym zabiegi te dotyczyły zarówno ludz i j ak zwierząt. 

Najbardziej znanym chyba przykładem zastosowania w magi i płod­
ności astragala, mającego zapewnić kontynuację rodziny, było zako­
pywanie tej kości wraz z łożyskiem nowo narodzonego dziecka pod pro­
giem j u r t y . Czasem kość tę malowano na czerwono (kolor k r w i , płod­
ności) • W niektórych jur tach astragale z prawej nogi barana wiesza­
no na złotych lub srebrnych n i tkach nad ołtarzykiem. Co r oku do za­
wieszonych już kości dodawano nową. Czyniono to wówczas, gdy skła-

I dano of iary ogniowi, najczęściej w okresie noworocznym, choć nie by­
ło wspólnych dat dla wszystkich pasterzy. Kości wieszano tak, by mię­
dzy n i m i nie było wolnego miejsca. Astragale dawano też małym 
dzieciom w charakterze amuletu, aby zapewnić i m ochronę w okresie, 
gdy dziecko szczególnie było narażone na działanie złych mocy. Według 
niektórych informatorów, z którymi miałam okazję rozmawiać pod­
czas swoich badań, wieszano też astragal nad słabym, chorym zwie­
rzęciem, które przynoszono do j u r t y . Zastosowanie astragala w id z imy 
też w innych momentach przejścia. Np. przy przechodzeniu na jesienne 
koczowiska pasterze wkładali k i l k a astragali do o two ru powstałego 
w ziemi po wyjęciu palików od sznura, do którego przywiązywano ko ­
nie. Przykłady można by mnożyć. Wiele z dawnych zwyczajów uległo 
już dziś zapomnieniu, inne budzą nawet zdziwienie. Współcześni nam 
Mongołowie nie pozostawiają już np. astragali w miejscu pochówku 
i prawdopodobnie nie czyni l i tego już w końcu X I X w. Dziwią się na­
wet, gdy słyszą pytanie badacza, że można było zostawiać tak cenny 
przedmiot z czymś tak dla n ich bezwartościowym, jak t r u p (co nie 
przeszkadza, że w X I X w. kładziono wraz z t rupem kość goleniową, 
której częścią jest właśnie astragal). Zdziwienie budzi też pytanie 
o przyczyny pozostawiania astragali na opuszczanych koczowiskach. Jak 
m i mówiono obowiązkiem pasterzy przechodzących na nowe miejsca 
wypasów było bowiem zabranie wszystkich cennych przedmiotów a do 
tych należał m. in . astragal. Wierzono, że kość ta porzucona na koczo-
w i sku będzie spoglądała za gospodarzem, dopóki ten nie zniknie za 
przełęczą, że będzie t r zy razy się podnosić, by spojrzeć na odchodzą­
cego gospodarza, wreszcie, że dostanie się we władanie złych m o c y 1 0 . 

» Zwycza j ten znany był nie ty lko ludom mongolskim. Występował on też 
powszechnie u innych mieszkańców A z j i Środkowej. Pa t r z np. B . A . L i t w i n -
s k i j , O driewnosti odnogo sriednieaziatskogo obyczaju, K r a t k i j e Soobszczenija 
Instituía Etnograf i i , nr 30, Moskwa 1958, s. 31-34. 

1 0 W ba jkach mongolskich spotykamy np. motyw bohatera, który zostawia 
na pas tw isku złoty i srebrny astragal , a następnie stacza o nie walkę z wiedźmą. 
Mongolskie skazki, Moskwa 1967, s. 167-170. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 259 

Wiedza o dawnych zwyczajach zachowała się dziś w większym stop­
n i u u mieszkańców zachodniej części Mongol i i . W części centralnej 
i wschodniej niejednokrotnie obserwowałam brak znajomości zachowań, 
0 których wspominano w części zachodniej i które prawdopodobnie by ­
ły w jakimś okresie wspólne wszystk im Mongołom. 

We wszystkich przypadkach, w których występował astragal, uży­
wano go z myślą o zapewnieniu i kontynuac j i życia ludz i i zwierząt. 
Wiara w związek astragali z płodnością, j ak i udział te j kości w magi i 
płodności, wydaje się powszechna, nie ogranicza się t y l k o do Mongol i i 
1 — szerzej — Az j i Środkowej. Związki astragali z magią płodności po­
twierdzają badania k u l t u r starożytnej Europy i A z j i Przedniej. W sta­
rożytnym Rzymie i Grecj i np. do częstych motywów ikonograf icznych 
należały sceny przedstawiające dzieci grające astragalami przed posąga­
m i bogiń (motywy te pojawiały się np. na monetach). Przedstawiano 
też same boginie (np. Artemidę, Herę i Atenę) bawiące się astragala­
m i » . Trudno chyba o lepszą ilustrację idei płodności i mnogości niż i ko ­
nograficzny zapis związku między boginiami-kobietami i matkami (sym­
bolizującymi element żeński w przyrodzie, Matkę — Ziemię) a dzieć­
mi , monetami i astragalami. 

W kul turze mongolskiej brak przykładów tak wyraźnego ikonogra­
ficznego wyrażenia idei płodności, związku astragala z magią płodności, 
kontynuac j i życia. Wskazują jednak na jego istnienie nie t y lko przykła­
dy zastosowania tej kości, lecz także niektóre wypowiedzi , dzisiejszych 
mieszkańców Mongol i i , w których asocjacja astragal — dziecko jest 
bardzo wyraźna. Np. na pytanie o przyczyny popularności gier w sza-
gaj nie jednokrotnie odpowiadano m i , że g r y te są tak popularne, gdyż 
grają w nie dzieci, te z kole i są lubiane przez dorosłych i uczucia, 
jakie żywią dorośli dla dzieci, przenoszą się na grę. W rzeczy samej 
dorośli gra l i w kości również i to z o wiele większym zaangażowaniem 
czasowym i emocjonalnym. W i emy też, że dzieci były zachęcane przez 
rodziców do gry w kości, co widać wyraźnie przede wszystk im w okre­
sie noworocznym. Rodzice pa t r zy l i też z sympatią na codzienne, niece-
remonialne zabawy dzieci astragalami. Przykładów występowania astra­
gala jako a t r y b u t u dziecka dostarcza też l i t e ra tura mongolska. W ba j ­
kach i legendach astragal występuje często jako ulubiona zabawka 
dziecka — i ch bohatera. Dziecko to bawi się przy t y m najczęściej nad 
wodą lub wychodzi z wody, co wskazuje na związek opisywanej sy tua­
cj i z życiem, narodzeniem (woda jako symbol życia, dziecko jako w i ­
domy znak jego kontynuac j i , narodzin, wreszcie astragal jako symbol 

1 1 B e c q d e F o u q u i r e s , Les jeux des anciens, Pa r i s 1869, s. 65; E . R o-
d z i e w i c z , Starożytni grają w kości, "Meander " , n r 4: 1960, s. 233-242. Dz iec i 
bawiące się astraga lami przedstawia także r e i if pochodzący z V I I I w. p.n.e., zna le ­
ziony na terenie obecnej T u r c j i P isze o t vm M B a r a n Children's Games, " E x p e ­
dition", vol . 17: 1974, n r 1, s. 21. 



260 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

kontynuac j i i magiczny środek jej zapewnienia) *2. W mongolskim obrzę­
dzie weselnym młodym małżonkom podawano natomiast w trakcie 
uczty kość goleniową owcy. Mężczyzna chwytał za goleń, kobieta zaś 
trzymała w dłoniach astragal, podkreślając w ten sposób swą zdolność 
do rodzenia dzieci, udział w kontynuac j i mężowskiego rodu. 

Magiczne działanie przypisywano nie t y l ko pojedynczym astraga-
lom. Ich moc magiczno-symboliczna była też wykorzys tywana dla 
wzmocnienia symbo l ik i innych przedmiotów. Przykładem może być 
wspomniana t u kość goleniowa owcy, której częścią jest astragal. Kość 
ta występowała w w i e lu obrzędach przejścia towarzyszących cyk l ow i 
życia człowieka. Badania S. Szynkiewicza wykazały, że kość ta symbo­
lizowała pokrewieństwo agnatyczne, a je j pojawienie się w obrzędach 
miało podkreślać trwałość kontynuac j i międzypokoleniowej. Astragal 
zaś przez swą symbolikę kontynuac j i i płodności nadawał temu t r w a ­
n i u akcent bardziej w y m o w n y 1 S . 

Magiczne (wspomagająco-ochronne) działanie astragali u jawnia się 
też wyraźnie w zwyczaju budowania z n i ch f i gu ry żaby (mong. mel-
chij) l ub żółwia (mong. jast melchij) w szczególnych sytuacjach, przede 
wszystk im zagrożenia (np. chorobą, stratą bydła, suszą, na przełomie 
roku kalendarzowego). Figurę tę stawiano nad wodami, w górach, koło 
zagród dla bydła, w jurcie . Budowano ją — jak mówili niektórzy 
z moich informatorów — z 1000 kości szagaj d la władcy przyrody Lus 
sabdaga ( lub jego dzieci), aby patrząc na nią ( f igura ta miała przypo­
minać Lusowi jego konia) ucieszył się, a w konsekwencj i był p r zychy l ­
ny pasterzom i ich stadom. 

Dla uspokojenia złych mocy i zwalczenia choroby nękającej które­
goś z członków rodziny zakopywano też figurę żaby (żółwia) głęboko 
pod ziemią, zasypując ją ziarnem i mąką oraz polewając top ionym ma­
słem. Na ziemi, nad miejscem, gdzie zakopano figurę zwierzęcia, palono 
ognisko. Zabieg ten miał odstraszyć zło, zniszczyć chorobę, a także za­
pewnić spokój obecnym i przyszłym pokoleniom. Wierzono bowiem, że 
zakopana "żaba" ("żółw") zejdzie głęboko pod ziemię i zniszczy zło 
u jego korzeni. 

Prof i laktycznie, aby ustrzec się przed s t ra tami , chorobą bydła, ata­
k iem zła, stawiano też figurę żaby (żółwia) przed zagrodami d la bydła 
w okresie noworocznym. Budowano ją też nad wodami w d rug im d n i u 
lata, gdy — według wierzeń pasterzy — pojawiał się na ziemi je j go­
spodarz Lus sabdag i w 16-tym dn iu środkowego miesiąca jesieni, k i e ­
dy Lus opuszczał naszą planetę. Budowano też wspomnianą figurę przy 
zagrodach i w wodzie, gdy odchodzono na wiosenne koczowiska (po 

" Pat rz np. G . N. P o t a n i n , Oczerki Siewiero-Zapadnoj Mongolii, S . - P i e -
t ierburg 1883, s. 609. 

1 1 In fo rmac ja ustna uzyskana od S. Szynk iewicza . 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 261 

Cagaan Sar), a gdy jeden z astragali zaczynał płynąć pod prąd (podob­
no to się zdarzało) — a więc k u źródłom — zabierano go do j u r t y i chro­
niono jak największy skarb (erdene). 

Stawianie f i gu ry żaby (żółwia) w celach ochronnomagicznych dziś 
jeszcze jest praktykowane przez niektórych mieszkańców Mongol i i 
(przede wszystk im w je j zachodniej części). Czynność ta ma ( i miała) 
wyraźny charakter magiczny. Mongołowie wierzą bowiem, że człowiek, 
który buduje tę figurę, będzie bogaty, że bydło będzie m u się mnożyć 
i stanie się on niejako posiadaczem części bogactw Lusa. Jeszcze w koń­
cu X I X w. budowanie f i gury żaby (żółwia) z astragali w określonych 
sytuacjach było zabiegiem powszechnym w części zachodniej i centra l ­
nej. Z badań terenowych, jakie przeprowadziłam w Mongol i i , w y n i k a 
natomiast, że zwyczaj ten nie był szeroko p rak tykowany w t y m czasie 
w południowo-wschodniej (gobijskiej i przygobijskiej ) części k ra ju . Nie­
którzy z moich informatorów tw ie rdz i l i wręcz, że w strefie tej n igdy 
nie stawiano f i gury żaby (żółwia), ani żadnej inne j , w celach magicz-
noochronnych. 

Wiara w magiczną moc żaby i żółwia, przede wszys tk im w ich f u n k ­
cje ochronne, możliwość zniszczenia zła, mnożenia dobytku, była pow­
szechna wśród w i e l u ludów Az j i jeszcze w starożytności « . 

Jeszcze w początkach X X w. pasterze mongolscy (przede wszystk im 
w zachodniej i centralnej części kra ju ) budowal i też dla celów ma-
gicznoludycznych figurę zwaną ałag melchij. Określenie to można prze­
tłumaczyć jako pstra żaba, różnorodna żaba, żaba złożona z różnych 
części. Wiara, iż ałag melchij przedstawia żabę, była powszechna prze­
de wszystk im wśród mieszkańców zachodniej Mongol i i (Ojratów). Chał-
chasi natomiast widzą w niej żółwia (jast melchij). Mongolski badacz 
gier, N. Namdżildordż, tw ie rdz i także, że ałag melchij wyobrażała w y ­
łącznie żółwia 

Pisząc o budowaniu f i gury żaby z astragali nieprzypadkowo umiesz­
czałam w nawiasie "żółwia". Pragnęłam w ten sposób podkreślić s ym­
boliczną, wierzeniową i magiczną tożsamość t ych zwierząt. 

Informacje o magiczno-symbolicznej r o l i żaby w ku l turze mongol ­
skiej budziły zdziwienie nawet u niektórych orientalistów, którym pre­
zentowałam w y n i k i swoich badań. Z kulturą mongolską przywykliśmy 
bowiem łączyć wyraźnie żółwia, a nie żabę. Wykopal iska archeologiczne 
dają nam wiele dowodów obecności tego właśnie zwierzęcia w kul turze 
mongolskiej, a wcześniej jeszcze w kul turze ludów tureckich, które za-

1 4 Pa t rz np. N. G . B o r o z n a, Niekotorye matierialy ob amuletach — ukra-
szenijach nasilenija Sriedniej Azii, [w:] Domusułmanskie wierowanija i obrjady 
u> Sriedniej Azii, Moskwa 1975, s. 281-297. 

1 5 N. N a m d ż i l d o r d ż , Mongolyn (chólógt) togloom, Ułan Bator 1963, s. 49-



262 I W O N A K A B Z I N S K A - S T A W A R Z 

mieszkiwały tereny obecnej Mongol i i . Kamienne f i g u r y żółwi pojawia­
ją się w tureck ich petrogligach i pochówkach. Występowały też one 
w charakterze podstaw pod stelle, na których w y r y t e były dekrety 
władców. W t a k i m charakterze możemy je spotkać np. w pomnikach 
wzniesionych k u czci K u l Tegina lub. Bilge Kagana przez Turków Or-
chońskich i«. E. T ry j a r sk i uważa, że zwyczaj ten został przejęty z Chin. 
Chińscy rzemieślnicy pomagali też prawdopodobnie przy wznoszeniu 
t ych charakterystycznych pomników. Dziełem chińskiego ar tysty jest 
też prawdopodobnie słynny żółw z K a r a k o r u m " , żó łw podpierający 
pionowe stelle z h is torycznymi inskrypc jami był jednocześnie w y r a ­
zem koncepcji stworzenia ziemi na grzbiecie tego zwierzęcia, które 
spotykamy także w wierzeniach innych ludów Az j i . 

W Mongol i i żółw związany jest wyraźnie z lamaizmem. J«go ka ­
mienne f i gu ry pojawiają się na terenach świątyń. Najsłynniejszą i na j ­
lepiej zachowaną kamienną figurą żółwia jest niewątpliwie żółw z klasz­
t o ru Erdene Dzuu i g . 

W wierzeniach mongolskich, podobnie j ak w wierzeniach ludów chiń­
skich czy indyjskich, żółw występuje przede wszys tk im jako podstawa 
ziemi, aczkolwiek w p ierwotnych koncepcjach buddystów, a także 
w przedbuddyjskich kosmogoniaeh Hindusów, jako podstawa ziemi po­
jawia się nie ty le żółw, co żaba w towarzystwie 2 wielorybów. Zwie ­
rzęta te jako jedyne miały przetrwać okres chaosu i utworzyć podsta­
w y ziemi po jego zakończeniu«. Mongołowie przyp isywa l i też żółwio­
w i funkcje magiczne. Żeliwne f i g u r k i tego zwierzęcia były m. i n . w y ­
korzystywane w czynnościach wyznaczania miejsca pod budowę klasz­
t o ru oraz określania miejsca pochówku zmarłego 2 0 . Żółw był też s y m ­
bolem długowieczności. 

i« Pat rz np. E . A. N o w g o r o d o w a , Die Alte Kunst der Mongolei, L e i pz i g 
1980, s. 240, oraz E . T r y j a r s k i , O n the Archaeological Traces of Old Turks in 
Mongolia, " E a s t and West" , vol . 21': 197,1, s. 130, nr 1-2. 

" T r y j a r s k i , op. cit, s. 130. O żółwiu z K a r a k o r u m , dawnej stolicy U j g u -
rów, założonej ok. 750 r., której świetność przypada n a czasy panowania C z y n -
giz-chana, patrz też S. W. K i s i e 1 e w, Kamiennaja czeriepacha "bieżawszaja" iz 
Karakoruma, [w:] Mongolski] archieologiczeskij sbornik, Moskwa 1962, s. 65-67; 
N. S e r - O d ż a w , Archieologiczeskije issledowanija w Mongolskoj Narodnoj Ries-
publikie, tamże, s. 5-10; K . W. W j a t k i n a, Archieologiczeskije pamjatniki w Mon­
golskoj Narodnoj Riespublikie, " Sow ie t ska j a Etnogra f i j a " , vol . 1: 1959, s. 93-106. 

« Pa t rz np. D. M a j d a r, Architiektura i gradostroitielstwo Mongolii, Moskwa 
1971, s. 91, oraz W. R a d l o f f , At las der Alterhiimer der Mongolei, S . -P iet ierburg 
1892, pl . 40, fig. 1, 2. Por. także przypis 17. 

i» S . G o d z i n s k i , W kręgu lamajskich legend i mitów, W a r s z a w a 1981, 
s. 125-126. 

*° O wyko r zy s t ywan iu żeliwnej f igurki żółwia do oznaczenia miejsca- gdzie 
miał stanąć klasztor, pisze np. A. P o z d n i e e w , Oczerki by ta buddijskich mona-
styriej i buddijskago duchowieństwa w Mongolii w swjazi s otnoszenijami sego 
posledniago k narodu, S . -Piet ierburg 1887, ,s. 23. O oznaczaniu figurką żółwia m i e j -



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 263 

Żaba w wierzeniach mongolskich, przynajmnie j jeśli chodzi o w iek 
X I X , pełniła funkcję podobne do tych, jakie przypisywano żółwiowi. 
Występuje w n ich przede wszystk im jako podstawa ziemi. Świadectwem 
je j udziału w akcie kreacj i są przede wszystk im m i t y 2 1 . Mongołowie 
łączyli też żabę symbolicznie z płodnością, re-kreacją świata, przejś­
ciem z pierwotnego chaosu do stanu życia. Wskazują na to chociażby 
wspomniane przykłady budowania f i gu ry tego zwierzęcia w sytuacjach 
szczególnych, będących momentami faktycznego lub pożądanego przej¬
ścia. Tak szeroko pojętą symbolikę żaby spotykamy też w innych k u l ­
turach świata, nie t y lko w Mongo l i i *>. 

Symbol ika żaby wykazuje wiele cech wspólnych z symboliką nada­
waną przez wiele ludów świata żółwiowi 2 S . Taką symboliczną tożsamość 
żaby i żółwia obserwujemy także w Mongol i i , w mitach, wierzeniach 
i magicznych zabiegach mieszkańców tego k ra ju . Czy żaba w wierze­
niach mongolskich zastąpiła częściowo żółwia, czy też od początku w y ­
stępowała z n i m równocześnie, a może poprzedziła go w t y ch wierze­
niach (por. chociażby kosmogoniczne koncepcje wczesnych buddystów 
i prebuddyjskie), t rudno powiedzieć. Odpowiedzi na te pytania nie znaj­
dziemy prawdopodobnie w l i teraturze. 

Dowodem na to, iż możliwe było zastąpienie w wierzeniach żółwia 
przez żabę, jest choćby gra zwana ałag melchij bróch, w której na prze­
łomie roku budowano, a następnie dzielono figurę melchij. Korzenie 
tej g ry sięgają, j ak się wydaje, g run tu chińskiego, gdzie bez wątpie­
nia budowana f i gura przedstawiała żółwia 2 4 . A jednak część Mongołów 
(przede wszystk im Ojratów) jest przekonana, że w grze chodzi o żabę. 
O symbolice te j gry i je j funkcjach magicznych będzie mowa w da l ­
szej części artykułu. 

Symbol ika żółwia i żaby, ich związki z re-kreacją i kontynuacją 
życia, była wzmacniana przez symbolikę samych astragali, których uży­
wano do budowy tych f igur. I odwrotnie: występowanie astragali w po­
łączeniu ze zwierzętami, którym przypisywano symbolikę płodności 

pocho^vku. moM^iono m i 'w OGirtTsInsj j. z&chodniGj czyści Mon§oliij jjdy ipxow3 
dziłam badania. 

" P o t a n i n , op. cit., s. 221, 224-225; N i e k l j u d o w , Zamietki o mifołogi-
czeskoj i folklorno-epiczeskoj simwolike u mongolskich narodów: simwolika zo-
łota, "Etnogra f ia Po l ska " , t. 24: 1980, s. 76; t e n ż e , Mongolskich narodów mijolo-
Oija, [w:] Mify narodów mira, Moskwa 1982, s. 173. 

" Pa t r z : Dictionary 0 f Symbols and Imaginery, A d de Vrie.s [ed.], A m s t e r d a m 
1974, s. 204-205. 

» Dict ionary 0 f Symbols..., s. 471. 
** Chińczycy i Koreańczycy używali do budowy figury żółwia płytek domino. 

Grę, w której występował żółw, zwano w C h i n a c h kwai p'ai, a w K o r e i ke-puok-
-hpai, tj . żółwiowe tabl iczki . In formacje te podaje S . C u 1 i n, Games of the Orient, 
Rut land 1958, s. 113. Autor nie podaje jednak bliższych informacj i o regułach tej 
gry. 



264 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

i udział w akcie stworzenia ziemi, potwierdzało symboliczne związki 
samych astragali z płodnością, kontynuacją życia, mnogością. 

Jak już wspomniałam, zarówno żółw jak i żaba są wyraźnie zwią­
zane z sytuacjami przejścia. Ich f i gury pojawiają się wówczas, gdy 
pożądana jest zamiana śmierci w życie (np. w czasie choroby będącej 
symbol icznym synonimem śmierci), na przełomie roku . W tak ich prze­
łomowych sytuacjach pojawia się także astragal. I on spełnia funkcje 
magiczne w czasie choroby, wesela, podczas którego panna młoda t r a k ­
towana jest jako przedstawicielka "tamtego świata", pochówku, naro­
dzin, zakończenia r oku i tp . Astragal występuje również tam, gdzie n ie ­
zbędne jest wzmocnienie życia, t j . wówczas, gdy stanowi zabawkę (amu­
let) niemowlęcia. 

Dla współczesnych nam Mongołów szagaj to nie t y l ko symbol kon­
tynuac j i życia, płodności i mnogości, lecz także symbol pasterskiej go­
spodarki (przy czym symbol ika ta nie jest powszechnie znana miesz­
kańcom Mongol i i ) . Łączeniu symbol ik i astragali z gospodarką pasterską 
towarzyszy nadawanie poszczególnym stronom kości nazw zwierząt 
hodowanych przez pasterzy: strona węższa to "koń" (mong. mor ' ) , 
a je j przeciwstawna — "wielbłąd" (mong. temee), strony szer­
sze to "owca" (mong. choń) i "koza" (mong. jamaa). Strona zwana te­
mee nosiła czasem nazwę ucher (krowa), (ryc. 1). Podobne nazwy no­
siły też poszczególne strony kości u Buriatów i Kałmuków ^. Ch. Da-

R y c . 1. Kości do gry (szagaj). Od lewej : kość w położeniu "koń", "wielbłąd", " o w c a " 
" k o z a " za : E . T a u b e, Einige Mongolische Unterhaltung spiele 

„Jahrbuch des M u s e u m für Völkerkunde zu L e i p z i g " , 
B . 24: 1967, S. 56 

rambadzar i D. Tangad sądzą, że nazwy te zostały wprowadzone wów­
czas, gdy Mongołowie stal i się ludem pasterskim. W czasach myśliw­
skich używali astragali je leni, a poszczególne strony kości nazywal i 
odpowiednio bök, czik ta i alcz. Bök odpowiadał stronie choń, czik-jamaa, 

2 5 Pa t rz : K . D. Ł o g i n o w s k i j , Igry bur jat wostocznogo Zabajkalia, " Z a ­
p i sk i Czit inskogo Otdieleni ja Pr iamurskogo Otdieła R G O " , n r 2: 1897, s. 51; 
U . E . E r d n e w , Kalmyki, E l i s t a 1970, s. 260. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 265 

to — temee, alcz mór'2«. Na jak ich źródłach opar l i się cytowani au­
torzy, nie wiadomo. Podane przez n ich nazwy odpowiadają nazwom sto­
sowanym jeszcze w X I X w. przez Buriatów i Kałmuków, a więc t rudno 

fr]e uznać za dowód ich przedpasterskiej przeszłości. 
Upatrywanie w astragalu symbo l ik i gospodarki, j ak czyni to część 

współczesnych nam pasterzy mongolskich, jest z pewnością zawężeniem 
jego pierwotnej symbo l ik i płodności i kontynuac j i życia, potwierdzo­
nej dla w ie lu ludów świata, je j uszczegółowieniem. Gdyby astragal był 
wyłącznie symbolem pasterskiej gospodarki, nie używano by go zapew­
ne w zabiegach odnoszących się do życia i zdrowia człowieka, w obrzę­
dach i sytuacjach przejścia, wykraczających daleko poza ramy paster­
stwa. Możemy też przypuszczać, że ludyczne znaczenie astragali, w któ­
rych istotne stają się nazwy poszczególnych stron kości i ich wartości, 
zostało nadane t y m kościom później niż ich znaczenie magiczne, dla 
którego, być może, nazwy nie miały znaczenia, nie mówiąc już o zna­
czeniu symbol icznym. U w i e lu ludów świata oznaczenia poszczególnych 
stron kości używanych do gry nie miały nic wspólnego z symboliką 
płodności i magicznym znaczeniem astragali. Nazwy te odwoływały się 
do podziałów społecznych, profesji (np. w Grec j i i Persji), używano też 
oznaczeń cy f rowych (np. Indie) Zapewne i w t ych ku l tu rach magicz­
ne funkcje astragali wyprzedziły w czasie ich funkcje ludyczne. 

W nazwach poszczególnych stron kości na uwagę zasługuje nie t y l ­
ko samo nazewnictwo, lecz także, a może przede wszystkim, stosunek 
tych nazw i odpowiadających i m stron wobec siebie. Poszczególne stro­
ny kości, stanowiące naturalne opozycje jako boki przeciwległe, były 
także opozycjami z uwag i na nazwy. U ludów mongolskich "koń" był 
przeciwstawiany "wielbłądowi" lub " k r ow i e " , "owca" zaś — kozie". 
Potwierdzenie wspomnianych opozycji spotykamy także w wierzeniach 
t ych ludów. Koza, wielbłąd i krowa, to zwierzęta o z i m n y m oddechu 
(chujten choszuu mai). Koń i owca należą natomiast do zwierząt o go­
rącym oddechu (chaluun choszuu mai). Zwierzęta zimne łączą się zaw­
sze w wierzeniach z " t a m t y m światem", z k i e runk i em do lnym, złem. 
Zwierzęta gorące łączone są natomiast z dobrem, górą. Kon i om przy­
pisuje się pochodzenie niebiańskie. Konie i owce należały też niegdyś 
do zwierząt składanych Niebu w ofierze. W astragalach mongolskich 
zachowana została reguła, jak ie j przestrzegano i w innych ku l tu rach 
świata, oznaczając s t rony kości (także sześciennych), opozycyjności stron. 
Opozycja ta była podkreślana przez oznaczenia cyfrowe, l i terowe, r y ­
sunki . Powtarzała ona z kole i symboliczną opozycyjność kierunków, 
stron świata, pór roku i tp . 

*• C h . D a r a m b a d z a r, D. T a n g a d, Cagaan sard naaddag mongol ardyn 
dzarim togloom, "Sz indz leeh U c h a a n A m r d a l " , n r 1: 1980, s. 75. 

8 7 T . A. S e b e o k , P. G . B r e w s t e r , Studies in Cheremis: Games vol . 6, 
Indiana Un ive r s i ty Publ ications, Fo lk l o r e Series , n r 11, Bloomington 1958, s. 43. 



266 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

Wykorzystanie kości, których strony wyrażają element opozycji, 
w grach, przede wszystk im noworocznych, jest j ak najbardziej zrozu­
miałe. Cały okres noworoczny jest bowiem w wierzeniach czasem, 
w którym toczy się w naturze wa lka między opozycjami życia i śmierci 
i ich pochodnymi (dobrem — złem, bielą — czernią itp. ) , Opozycyjność 
wyrażana przez poszczególne strony astragali koresponduje także z za­
biegami magicznymi, mającymi zapewnić przejście od stanu śmierci do 
stanu życia, wzmocnić życie i zapewnić jego ciągłość, w których uży­
w a n y był astragal. 

G R Y N O W O R O C Z N E . S Y M B O L I C Z N O - M A G I C Z N Y P O D Z I A Ł SZCZĘŚCIA 

Przy j r zy jmy się teraz grom, w którym używano astragali. Zan im 
jednak przejdę do ich opisu, chciałabym dodać, że gier z użyciem tych 
kości było niegdyś znacznie więcej, niż możemy to odtworzyć dziś na 
podstawie dostępnych źródeł 2 8 . Po niektórych grach pozostały już t y l ­
ko nazwy, podczas gdy same reguły uległy zapomnieniu. Po w i e l u 
grach zaginął wszelki ślad. 

Wśród gier noworocznych bardzo rozpowszechnione były takie, któ­
re polegały na t y m , by zgarnąć dłonią jak największą ilość astragali 
rozrzuconych na podłodze, s to l iku lub na ziemi przy jednoczesnym 
schwytaniu podrzuconej uprzednio jednej kości l ub innego przedmiotu 
(szagaj awach). Liczba uczestników i kości w grze była dowolna. Cza­
sem gra dzieliła się na t r zy fazy. W pierwszej gracze zbieral i kości r z u ­
cone tak, by znajdowały się bl isko siebie (rzut t ak i nazywano bandżaa 
szagaj albo szagaj awach). W drugie j kolejce pozostałe kości rozrzucano 
tak, by odległości między n i m i były większe niż w p ierwszym rzucie 
(rzut zwany chajaa). Na koniec pozostałe kości układano w szeregu 
(duudżuu szagaj). Zebranie kości leżących w jednej l i n i i było n a j t r u d ­
niejsze, dlatego zezwalano graczom na pozostawienie 1-2 sztuk. Kości 
pozostawione przez gracza zwano suul (ogon). 

Podobny charakter miała też gra zwana aduu chumich, w której 
gracze podrzucali 3-5 kości, łapiąc je najp ierw na zewnętrzną stronę 
dłoni noszącą w grze nazwę uul (góry), a następnie na stronę wewnętrz­
ną, zwaną t u stepem (tal). 

Uczestnikami gier t y p u szagaj awach i aduu chumich b y l i przeważ­
nie młodzi mężczyźni w w i eku 16-40 lat. Typowo dziecięcą grą była 
natomiast dolnuur. Każde dziecko miało 5 astragali, które układano 
koliście na ziemi. Dzieci podrzucały do góry 1 astragal, zwany strzałą 
(sum), a łapiąc go musiały wziąć jednocześnie jedną z kości leżących 
w kręgu bez dotykania pozostałych. Wygrywało to dziecko, które p i e rw­
sze zebrało swoje astragale według określonych reguł. 

2 8 D. A m a r s a n a w ar tyku le Mongolskije nacionalnyje igry, "Mongol ia" , 
n r 8: 1980, s. 25 pisze np., że dawniej Mongołowie znal i 108 gier w kości. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 267 

Grą najbardziej rozpowszechnioną wśród ludów mongolskich, w y ­
stępującą także wśród innych mieszkańców Az j i Środkowej, polegają­
cą również na zebraniu rozrzuconych kości przy jednoczesnym chwyta­
n i u podrzuconego przedmiotu, jest szagaj szüürech, zwany też lokalnie 
szagaj atgach albo szagaj cochich (w zachodniej części kra ju ) , a także 
szagaj andraa l ub andraa awach (w części centralnej) . Podrzucany ka ­
wałek metalowej plecionki, przypominający fragment kolczugi wo jow­
nika, nosił najczęściej nazwę szüür albo sum. Gra dzieliła się przeważ­
nie na t r zy fazy (identyczne jak w szagaj awach). Jeden z moich in for ­
matorów przed ok. 40 l a t y obserwował grę szagaj szüürech w a jmaku 
archangajskim. Grano przez 2-3 dn i (w okresie noworocznym), przy 
czym jeden z grających rzucił szüür tak wysoko, że n iemal dotykał n i m 
tono (okienno-dymnikowego o two ru j u r t y ) . In fo rmator ten uznał r z u ­
canie plec ionki tak wysoko za niewłaściwe, gdyż zanim szüür upadł 
z tej wysokości na ziemię, gracz zdążył zebrać wiele kości Grający nie 
reagowali jednak na te zarzuty. Rzucanie szüür w k i e r u n k u tono mogło, 
j ak sądzę, symbolicznie wyrażać ideę przejścia, charakterystyczną dla 
wierzeń noworocznych, a także symbolikę samego tono (jak tw ierdz i 
M Eliade symbol ika górnego o tworu odDrowadzaiaceeo d v m w siedzi¬
bach ludzk ich iest bezpośrednia t r a n s f o r m a d a uwieńczonego w mitach 
wyobrażenia osi kosmicznei mieisca łączności miedzy ziemia a poza­
z iemskimi s ferami wszechświata" Być może ów gracz Drasnął też za­
pewnić sobie wygrana n aw i a zu i a c svmboliczno-magicznv kontakt z do­
b r y m i mocami "tamtego świata") W ku l turze ludów mongolskich znai -
duiemv wiele przykładów udziału tono w magi i zapewniania pomyślnoś­
ci nrzywoływania na pomoc - za iego pośrednictwem - dobrych sił 
związanych z "górą" 30. 

Rzucanie szüür w k i e r u n k u tono jest również godne uwagi ze wzglę­
d u na symboliczne znaczenie tego otworu. W wierzeniach mongolskich 
tono jest symbolem Nieba i zarazem miejscem, gdzie przebywają dusze 
nienarodzonych dzieci. Szüür lecąc k u tono i zetknąwszy się z miejscem 
skumulowanej płodności przenosił ją następnie na ziemię. Magiczne 
właściwości miał też sam szüür jako przedmiot metalowy. Przedmioty 
z żelaza i ołowiu były powszechnie używane nie t y l ko przez Mongołów 
do w a l k i ze złem, przypisywano i m jednocześnie" znaczenie ochronne. 
Do w a l k i ze złem i ochrony przed n i m używano też strzał. W grach 
reprezentują je kości noszące nazwę sum. Nazwą tą określano też cza­
sem sam szüür. Występowanie metalowej plecionki i "strzał" w grach 
wskazuje na związek tych gier z magią zwalczania zła. Świadczą o t y m 

2 8 M. E l i a d e , Sacrum, mit, historia, Wa r s zawa 1974, s. 75-79. 
8 0 Przykłady patrz np.: Kultura i byt Kalmykow, A. G. Mitrow [red.], E l i s t a 

1977; L . L . W i k t o r o w a , Mongoły. Proischożdienie nar oda i istoki kultury, Mo ­
skwa 1980, s. 27. 



268 I W O N A K A B Z I N S K A - S T A W A R Z 

ponadto wspomniane r z u t y kości i sziiiir 'ku tono, czy w ogóle do góry. 
Gest wyrzucania przedmiotów k u górze wskazywał też kierunek, z j a ­
k i m Mongołowie łączyli pomyślność. "Góra" — stąd pochodzi szczęście 
człowieka, t am ważą się jego losy. Tam też przebywają dobre bóstwa 
opiekuńcze. 

W geście zbierania kości możemy natomiast widzieć symbol iczny po­
dział darów, jakie bóstwa opiekuńcze rozdzielają między ludzi . Kości 
symbolizujące gospodarkę pasterską reprezentowały t u ów dar, stada 
stanowiące podstawę by tu pasterzy. I m więcej kości udało się zebrać 
podczas gry, t y m znaczniejsze miały być korzyści pasterza i jego r o ­
dziny, t y m większa liczba hodowanych zwierząt. Tak wierzono i w t y m 
magiczno-wróżebnym celu grano podczas nowego roku . 

W grze aduu chumich gracz zbierał symbolicznie stada k o n i (aduu-
tabuny) przenosząc je z "gór" będących odpowiednikiem Nieba, osią 
łączącą ziemię z Niebem, na step (wewnętrzna strona dłoni), a więc do 
swojego środowiska, w swój świat. W grze dolnuur grający zbierał ko­
lejno 5 kości, symbolizujących (jak można się domyślać) 5 podstawo­
w y c h rodzajów zwierząt, hodowanych przez mongolskich pasterzy. 
Patrząc szerzej można widzieć w tych kościach 5 elementów, z których 
zbudowany jest cały świat, symbol iczny wyraz pewnej całości, jaką by ­
ła piątka. 

Magiczny charakter przyciągania pomyślności z góry miała też gra 
znana w całej Mongol i i i zwana iinee saach lub gilu saach. Gra ta w y ­
stępowała na terenie Mongo l i i jeszcze w początkach naszego w i eku , 
o czym świadczą wypowiedz i współczesnych mieszkańców tego k r a j u . 
In fo rmac j i o tej grze nie spotkałem natomiast w l i teraturze . W iinee 
saach (gilu saach) grały przede wszystk im dzieci. Każde z dzieci pod­
rzucało kolejno 4 astragale (w guii saaah — 3), łapiąc je szybko, by 
żaden z nich nie upadł na ziemię. Przypomina to cyrkową żonglerkę 
przedmiotami. Ten, komu nie udała się sztuka, oddawał 2 astragale 
przec iwnikowi . Kości zdobyte od innych zawodników gracz składał na 
kupkę, podrzucając zawsze t y lko 3 lub 4 astragale. Rodzice zachęcali 
dzieci do tej g ry szczególnie w okresie noworocznym. Dzięki nie j nad­
chodzący rok miał być obf i ty w zwierzęta. Wierzono bowiem w je j 
znaczenie magiczne. Podrzucane kości były jakby symbolem w y m i o n 
dojonych zwierząt. Gdy podrzucano je szybko i sprawnie, obserwują­
cy miał wrażenie, że tworzą jedną białą linię, którą moi in formatorzy 
przyrównywali do s t rug i mleka, do białego sznura. O t y m , że czynność 
tę t raktowano jak najbardziej serio (z uwag i na jej charakter magicz­
ny) świadczy ogromna troska o szczegóły Dzieci przedstawiające czyn¬
ność dojenia zwierząt przybierały takie pozy, jakie przyjmują do jark i . 
Pozy te są zróżnicowane zależności od rodzaju dojonego zwierzęcia. 
Gdv dzieci naśladowały doienie krów siadały z l ewvm kolanem ood-
niesionym, a p r a w y m opartym na ziemi. Gdy ich czynność wyrażała do-

L . 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 269 

jenie kobył, to prawe kolano było uniesione, a lewe oparte. Przy doje­
n i u owiec dzieci siadały na piętach trzymając nogi szeroko rozstawione 
w kolanach, a gdy doiły wielbłądzice, to stały, trzymając prawą nogę 
opartą o kolano lewej (wyprostowanej). Jednocześnie kości zdobyte od 
przeciwnika i odkładane na kupkę leżały zawsze stroną noszącą nazwę 
"dojonego" zwierzęcia k u górze. Przy położeniu kości brana też była 
pod uwagę i ch pozycja wobec gracza. Każda strona kości ma bowiem 
lewy i p rawy bok, różniące się wyraźnie kształtem. Lewy bok odpowiadał 
samcowi, p rawy zaś samicy — lewa strona jest bowiem dla Mongołów 
stroną męską, prawa zaś kobiecą. Gracz układał więc zdobyte kości bo­
kiem odpowiadającym samicy zwierzęcia k u górze. W ten sposób za­
pewniał sobie mnogość stad, mnogość mlecznych produktów i kon tynua­
cję stada (symbolika astragalu i udział samicy w prokreacj i stada). Gra 
iinee saach (guii saach) w końcu X I X w. towarzyszyła nie t y lko obrzę­
dom noworocznym, choć z t y m i była najbardziej związana i p ierwotnie 
prawdopodobnie nie pojawiała się w i n n y m kontekście. Jej magiczno-
wpomagający charakter zaczęto wykorzystywać także m. i n . w świę­
tach związanych ze składaniem ofiar przodkom, Niebu i duchom przy ­
rody (tzw owoo tachich) w związku z wykonywan iem ważniejszych prac 
pasterskich. M o i in formatorzy nie pot ra f i l i jednak wytłumaczyć, j ak 
było to możliwe latem, a właśnie wówczas organizowano owoo tachich 
i większość prac związanych np. ze strzyżą owiec i produkcją wojłoku, 
w okresie, gdy obowiązywał zakaz gry w kości. W początku naszego 
wieku dzieci grywały we wspomnianą grę także w dn i powszednie 
przy aprobacie rodziców. 

Z innych gier, w których możemy doszukiwać się symbolicznego przy ­
ciągania pomyślności oraz podziału bogactwa danego przez Niebo (przez 
gospodarza przyrody Lusa) i zapewniających mnożenie się stad (symbo­
l ika astragala) należałoby wymienić np. chumpraj. Grano 3 astragalami. 
Każdej stronie kości odpowiadała pewna liczba punktów. Np. za r zut 
wszystkich trzech kości na stronę "kozy " gracz otrzymywał 1 punkt . 
Podobnie, jeżeli rzucił wszystkie kości na stronę " o w c y " albo jeśli r z u ­
cił dwie "owce" i jedną "kozę" l ub dwie "kozy " i jednego "wielbłąda", 
dwa "wielbłądy" i "kozę", dwa " kon i e " i "owce". D w a p u n k t y o t r zy ­
mywał gracz za wyrzucenie dwóch "wielbłądów" i jednego " k o n i a " l ub 
dwóch " k o n i " i jednego "wielbłąda". Wreszcie za wyrzucenie trzech 
" k o n i " otrzymywał t r zy punkty . Grano do osiągnięcia ustalonej przed 
gra sumv nunktów Gre te zapisałem w a imaku cent ra lnym i w zachod­
n i m a jmaku kobdoskim. W części wschodniej występowała podobna 
gra o nazwie umbraa. Grano tam czterema astragalami do osiągnięcia 
ustalonei sumv Dunktów Za wyrzucenie czterech iednakowvch kości 
gracz otrzymywał 4 p u n k t y za dwie iednakowe i dwie iednakowe (np. 
dwie "owce" i dwie "kozy" ) - 2 punkty , za cztery różne kości dosta¬
wał 8 punktów. Gdy wyrzucił t r z y jednakowe kości lub t r z y różne nie 



270 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

otrzymywał punktów w ogóle. Na podobnej zasadzie polegała gra zwa­
na w a jmaku centra lnym dôrwôn berch orchoćh, której uczestnicy r z u ­
cali także czterema astragalami. Suma punktów, jaką otrzymywał gracz 
za wyrzucenie poszczególnych stron, odpowiadała pozycji, jaką zajmo­
wały zwierzęta domowe w ku l turze mongolskiej . Największym sza­
cunkiem w tej ku l turze cieszył się koń, a więc za jego wyrzucenie 
w grze gracz otrzymywał najwięcej punktów. 

Wartość zwierząt w grach była mierzona nie t y l ko punk tami , lecz 
także wyrażana umownie w pieniądzu. Np. w grze zwanej tawan lan-
bodoch, w którą grano we wschodniej Mongol i i , za wyrzucenie " owcy " 
gracz otrzymywał 30 lan « , za "kozę" — 20, za "wielbłąda" 40 i za 
" k o n i a " — 50 lan. Rzucano 5 astragalami po 5 razy (znów powtarza się 
liczba 5!). Wygrywał ten, k to uzyskał 1000 lan (1000 też symbol izowa­
ło pewną całość, pełnię, dostatek). I te j grze przypisywano znaczenie 
magiczne. Grano w nią podczas Cagaan Sar i na je j podstawie wróżo­
no o nadchodzącym roku . 

Symboliczny podział bogactwa wyrażała także gra zwana móngo-
cech (zapisałem ją w a jmaku centralnym). Gracze układali cztery rzę­
dy poziome, kładąc w j ednym z n ich astragale stroną " k o n i a " k u górze, 
w d rug im astragale odwrócone na stronę "wielbłąda", w trzec im — 
"owcy" , a w czwar tym "kozy" . Uczestnicy rzucal i kolejno kostką. W za­
leżności od tego, na którą stronę upadła kostka, grający zabierał takie 
samo "zwierzę" z jednego z rzędów. Jeżeli ktoś wyrzucił kostkę na s t r o ­
nę, która nie miała już swego odpowiednika w żadnym rzędzie, m u ­
siał oddać takie "zwierzę", jakie wyrzucił. Wygrywał ten, kto zebrał 
najwięcej kości. Podobną grę opisuje N. Namdżildordż 3 2 . Nosi ona naz­
wę chuszuu malyn dzajaa bodoch i została zapisana przez autora w a j ­
maku ôwôrchangajskim. Gracze rzucal i t am czterema astragalami j e d ­
nocześnie i na podstawie uzyskanych wyników zabierali "zwierzęta" 
z poszczególnych rzędów. W grze zapisanej przez Namdżildordża nie 
było astragali stawianych na stronie "kozy " do góry. Zamiast n ie j w y ­
stępowała " k r o w a " . 

Symboliczny podział bogactwa, którego mie rn ik i em były dla paste­
rza stada zwierząt, następował nie t y lko przez symboliczne przyciąga­
nie pomyślności (gry polegające na łapaniu j ak największej l iczby kości 
przy jednoczesnym podrzucaniu astragalu lub metalowej p lec ionki k u 
górze) czy też dzielenia "zwierząt" w zależności od wyrzuconych astra­
ga l i i ilości zdobytych punktów. O podziale t y m mówiły także gry, 
w których uczestnicy ps t ryka l i palcami w kości leżące j ednakowymi 

» L a n — jednostka wagowa srebra . W Mongolii miała ona wartość stałą rów­
ną ok. 37 g. W Ch inach natomiast każda prowinc ja posługiwała się i n n y m łanem. 
W grze, oczywiście, l a n stosowany jest umownie j ako " c e n a " poszczególnych pły­
tek. 

N a m d ż i l d o r d ż , op. cit., s. 110. 82 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 271 

stronami k u górze, by kości te zetknęły się nie poruszając przy t y m i n ­
nych. Gdy czynność ta udała się, gracz zabierał kości, które zetknęły 
się w w y n i k u pstryknięcia. Jeżeli nie — czynność pstrykania wykony ­
wał następny grający. Gry te nosiły różne nazwy. Np. w a jmaku cen­
t ra lnym zwano je szagaj charwach (w odróżnieniu od innej popularnej 
gry noszącej w Mongol i i to właśnie miano, t u zwanej jesón tochoj) 
i grano 7-12 astragalami przypadającymi na jednego gracza. Inna gra 
oparta na t ych samych zasadach nosiła nazwę dżaran szagajny tag. Gra­
no t u 60 astragalami (łącznie). C iekawym przypadkiem tej g ry jest 
duuguj doloococh. Grano w nią również podczas Cagaan Sar i uczestni­
czyły w niej przede wszystkim dzieci. Grało na ogół 2-3 dzieci, z któ­
rych każde miało 7 kości. Kości rzucano na podłogę. Gdy dwie z n ich 
upadły na jednakową stronę, to gracz, który wykonywał rzut , pstrykał 
palcami tak, aby jedna kość uderzyła o drugą. Gdy pozostała t y lko 
jedna kość, to rzucano ją kolejno, aż upadła na stronę "kon ia " . Jeżeli 
gracz wyrzucił " kon ia " , to siedzący obok oddawał m u jedną ze zdoby­
tych uprzednio kości. Pierwszy gracz rzucał obie kości. Jeżeli upadły 
na tą samą stronę, to pstrykał znów i t d . Grających obowiązywał jeden 
warunek: zachowanie milczenia podczas całej gry. Z wa runk i em t y m 
nie spotkałam się w odniesieniu do innych gier, poza wspomnianą t u ­
taj . Dlaczego gracze musie l i milczeć? Mo i in formatorzy mówili, że gra 
była przez to bardziej interesująca lub że chodziło o to, by n i k t nie od­
padł z gry; aby przez złamanie zakazu mówienia zawodnik nie został 
wye l iminowany z wa lk i . Dlaczego jednak w walce miało m u przeszko­
dzić słowo? Nasuwa się analogia z bajkami, w których bohaterowie prag­
nący zdobyć jakiś przedmiot, uratować kogoś z n i ewo l i i tp . zobowią­
zywal i się zachować milczenie. W przec iwnym razie nie mog l i w y k o ­
nać swego zadania, a nawet groziła i m śmierć. Milczenie miało też 
chronić przed atakiem zła np. podczas polowań. Zakaz mówienia na 
polowaniach występował u większości ludów Az j i . Chodziło o to, aby 
nie zwracać uwagi zwierząt i gospodarzy lasów, aby ukryć przed n i m i 
zamiary myśliwych. Czy ten sam zakaz występujący w grze możemy 
tłumaczyć w tak i sam sposób? Czy w grze chodziło również o ukryc i e 
zamiarów człowieka (dzielenie bogactwa)? Bvć może t ak właśnie bvło 
skoro wypowiedzenie słowa eliminowało zawodnika z gry, pozbawia-
jąć go t v m s a m v m w a r i w i i d 7 i a h i w t v m <?vmholir7nvm nodziale ho-
gactwa Bvć może zakaz L w f e n i a obowiazvwał także w i m w c h grach 
lub w grach onartvoh i akTa L L ę k a n i u w kości leZce i e d n a k o w v 
m i stronami do góry * J Y " 

Darambadzar i Tangad uważają, że na rozrzuceniu kości i strzelaniu 
palcami, by kości te zetknęły się, polegały najstarsze gry mongolskie. 
Pierwotnie miano przy t y m strzelać do kości leżących stronami prze­
c iwnymi do góry, np. próbowano zetknąć kość leżącą stroną " owcy " k u 
górze z kością leżącą stroną "kozy " (również k u górze). Gra ta nosiła 



272 I W O N A K A B Z I N S K A - S T A W A R Z 

nazwę bok czig niaslach l ub też bogcog niaslach. Później — dokładnie 
nie wiadomo kiedy — zaczęto strzelać do jednakowych kości 3 3 . 

Czy stykanie kości leżących na przeciwstawnych stronach miało ozna­
czać pierwotną walkę między dwoma opozycjami, jaka toczyła się zaw­
sze w momentach przejścia i która rozpoczęła się już w momencie stwo­
rzenia życia na ziemi? Czy dlatego, że wa lka ta była niebezpieczna dla 
życia, obowiązywał zakaz mówienia podczas gry przedstawiającej te 
zmagania? Nieprzypadkowa wydaje się też liczba kości używanych 
w grach — 7, 12, 60. Suma 60 i 12 powtarza się też w innych grach 
noworocznych. Miało to zapewne związek z kalendarzem mierzącym 
czas 60- le tn imi cyk lami (dużymi), z których każdy był podzielony na 
5 c y k l i 12-letnich (małych)? Cyfrą "kosmiczną" była także 7, oraz — 
występujące w większości gier — 3 i 5 (liczba kości używanych w grach). 

Idea podziału szczęścia, bogactwa, znajduje najpełniejszy wyraz 
w noworocznej grze zwanej ałag melchij óróch. Łączy się ona przy t y m 
z ideą stworzenia ziemi (symbolika żółwia i żaby) oraz z ideą długo­
wieczności (symbolika żółwia). 

W przeddzień nowego roku w jur tach zamieszkanych przez głowy 
rodzin budowano z astragali figurę melchij. Budowano ją w następujący 
sposób: z 36 kości tworzono plecy (6 rzędów po 6 kości), z 16 nogi (4 po 
4 kości), z 6 szyję, z 1 serce, z 2 n e r k i (2 razy po 1 kości), z 3 ogon, 
z 5 głowę, z 20 paznokcie (4 łapy po 5 paznokci — ryc. 2). W l i t e r a t u ­
rze znalazłam informacje o możliwościach rozbudowywania f i gu ry o do­
datkowe elementy. Np. przy głowie z astragali pomalowanych na czer­
wono budowano ognisko domowe, zamiennik ognia — jednego z pięciu 
elementów, koło ogona kładziono 3 kości pomalowane na czarno (repre­
zentujące żywioł wodny) , z lewej s trony f i gu ry kładziono 5 kości poma­
lowanych na niebiesko (drzewo), z prawej strony pleców kładziono 3 białe 
kości (żelazo) i na 4 łapy kładziono po 1 kości żółtej ( z iemia ) 3 4 . Nigdzie 
w terenie nie znalazłam jednak potwierdzenia tej in formacj i , autorzy 
zaś nie podają źródła je j pochodzenia. 

Kości kładziono najczęściej stroną " owcy " do góry. Nie l iczni in fo r ­
matorzy mówili o zróżnicowaniu kości, wskazując na obecny w nazwie 
przymio tn ik ałag — pstry, różnorodny, złożony z różnych części. Wed­
ług nich głowę melchij budowano z kości leżących stroną " owcy " k u gó­
rze, podobnie j ak ogon. Nogi z kości leżących stroną "wielbłąda" ( "kro­
wy " ) k u górze, a plecy — stroną "kon ia " . A lbo też głowę budowano 
z kości leżących stroną " k o n i a " k u górze, łapy — "kozy" , plecy "owcy" , 
nogi " k r o w y " , a szyję z kości leżących stroną "wielbłąda" k u górze. 
Całość miała przypominać o t y m , że podstawą egzystencji pasterza jest 
hodowla pięciu rodzajów zwierząt. Czasem stosowano kości pomalowa­
ne na biało i czarno. Głowę i łapy budowano z kości pomalowanych na 

« D a r a m b a d z a r , 
" D a r a m b a d z a r , 

T a n g a d, op. cżt., s. 76. 
T a n g a d, op. cit., s. 75. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 273 

usta 

szyja 

tułów 

t N J d tidcs 

#4? 

0)0» CD 
9C&dl tJ tfl $ 

0>C5 

oczy 
uszy 

łapy 

serce 

nerki 
pęcherz 
moczowy 

ogon 
Ryc . 2. Ułożona z kości (szagaj) f igura żółwia występująca m. in . w grze alag 
melchij óróch 

R y s . J . Kabzińska-Stawarz 

biało układanych stroną "owcy " k u górze, pozostałe części melchij b u ­
dowano natomiast z kości pomalowanych na czarno, które kładziono 
stroną "kozy " do góry. Tak i układ kości wyrażał najpełniej ideę pier­
wotnej w a l k i dwóch opozycyjnych elementów życia i śmierci, z który­
m i asocjują się odpowiednio biel i czerń oraz "owca" i "koza". O pier­
wocinach życia przypominała też sama f igura. 

F igura ta zajmowała honorowe miejsce w jurcie . Stawiano ją w czę­
ści północnej, przeznaczonej dla burchanów i szanowanych gości oraz 

18 - Etnogra f i a Po l ska X X V I I / 1 



•i 
i 
j 274 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 
j 
! dla głowy rodziny — gospodarza j u r t y . Większość z moich informatorów 
| twierdziła, że głowa melchij zwrócona była w k i e r u n k u burchanów, 

•i według innych miała ona spoglądać w k i e r u n k u dr zw i (na południe, t j . 
w k i e runku Słońca). F igura ta stała na wojłokowym dywan iku lub na 
poduszce uszytej z owczej skóry. Podściółki te zasługują na baczniej­
szą uwagę. Wełna (skóra owcza, wojłok) jest bowiem t y p o w y m dla 

! Mongol i i znakiem przejścia. Czasem przejścia jest też cały okres no¬
! woroczny. 
j Podczas odchodów Cagaan Sar (według innych w wigilię tego świę-
I ta) przystępowano do podziału f igury . Gracze, począwszy od najstarsze¬
! go — jeżeli grano w wigilię święta — lub od najmłodszego — gry grano 
i w nowy rok, a jeszcze według innych wers j i od tego, kto urodził się 
{ w roku noszącym nazwę tego samego zwierzęcia co rok zapoczątkowa-
! ny przez Cagaan Sar — rzucal i kostką sześcienną i w zależności od l icz­

by wyrzuconych oczek bra l i odpowiadającą je j część f i gury . Wyrzuc iw­
szy jedno oczko gracz mógł np. wziąć serce, dwa — usta, oczy, ne rk i , 
t r zy — głowę, ogon, cztery — szyję, jedną z nóg, pięć — paznokcie, 
sześć — jeden z rzędów tułowia. . Gdy uczestnik wyrzucił taką ilość 
punktów, za którą nie mógł wziąć niczego czekał na następną kolejkę 
lub _ według innych in formacj i - otrzymywał coś w zamian albo 
oddawał to, co wziął wcześniej, mające tę samą wartość. Na podsta­
wie wyników g ry wróżono o przyszłości w nadchodzącym roku . I m 
więcej gracz zebrał kości, t y m większego mógł się spodziewać bogactwa, 
szczęścia. Liczono pojedyncze kości lub stosowano sposób, j a k i m na j ­
częściej posługiwali się pasterze dla określenia wielkości stad, stosu¬

! jąc tzw. bodo, czy l i ogólną miarę dużych sztuk (wielbłądów, krów i ko -
| ni) w stadzie. Np. w tej grze 10 kóz odpowiadało 1 bodo, 7 baranów 
j także, podobnie jak 1 koń i 1 wielbłąd. K t o miał najwięcej bodo ten 
I wygrywał. Od ilości bodo obliczano dawniej w Mongol i i wysokość po¬
I datków. Jeden z moich informatorów twierdził nawet, że gra była 
! wcześniejsza i że przyjęty w niej sposób liczenia i określania zwycięz-
| cy stał się pierwowzorem dla systemu podatkowego. 
j Sporadyczne informacje pozwalają przypuszczać, że istniała gra bę-
j dąca niejako odwróceniem ałag melchij bróch. Polegało to na budowa¬
: n i u f i gury melchij w trakcie gry. Taką informację uzyskałam w zachod-
I niej części Mongol i i u przedstawiciel i mongolskiej mniejszości etnicznej 
i Eletów i Miangatów. U Miangatów np. jeszcze w początku X X w. urzą-
j dzano zawody, kto szybciej zbuduje tę figurę (nie było tam gry polega-
i jącej na dzieleniu żółwia, lecz t y lko zawody szybkiego budowania jego 

f igury ) . Wierzono, że zwycięzca będzie miał powodzenie w życiu, że 
będzie bogaty. Grano w początkach roku , co było zgodne z wierzeniami^ 
o odradzaniu się w t y m czasie podstaw ludzkiego b y t u (astragal) i świa-" 
ta (żółw). 

Większość moich rozmówców była przekonaną, że alag melchij to 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 275. 

jedna z najstarszych gier mongolskich. Wierzy l i też, że gra ta została 
wynaleziona przez Mongołów. Badania h is tor i i niektórych gier nie po­
twierdzają jednak tych przypuszczeń. Figurę podobną do te j , jaką sta­
w ia l i Mongołowie, budowal i bowiem także Chińczycy i Koreańczycy, 
używając w t y m celu płytek stosowanych również w grze w d o m i n o 3 5 . 
Stąd gra ta została zapewne przejęta przez Mongołów, podobnie j ak 
wiele innych gier. Możliwe jest natomiast, że Mongołowie przejęli od 
Chińczyków samą ideę gry, wprowadzając istotną zmianę, polegającą 
na wykorzys tywan iu astragali do budowania melchij, chyba bliższym 
tradycj i pasterzy mongolskich niż domino. Dzieląc melchij Mongołowie 
wierzy l i , że dokonują nie t y lko podziału bogactwa, zyskując część z n ie ­
zmierzonych zasobów Lus sabdaga, ale także, że zapewniają sobie dłu­
gowieczność. Cieszono się przede wszystkim, gdy w ałag melchij grały 
dzieci. Gra miała je bowiem ustrzec przed chorobami i zapewnić dłu­
gie życie. Wierzenia te przemawiają również za t y m , że budowana 
w okresie noworocznym f igura była figurą żółwia. Jemu bowiem przy­
pisywano symbolikę długowieczności, trwałości życia. 

Większość gier z użyciem astragali była grami losowymi. Wiele za­
leżało od tego, w j a k i sposób upadną rzucone kości, czy gracz zdoła 
je zebrać, czy też nie, czy będzie umiał schwycić rozrzucone astragale 
wraz z metalową plecionką lub kością zwaną sum. Zależność od losu nie 
była jednak całkowita. Gracz mógł bowiem wpływać na przebieg gry 
i zapewnić sobie zwycięstwo dzięki zręczności swoich palców i dłoni, 
refleksowi. 

Gracz, który chwytał kości w garść powinien zrobić to tak, aby jed­
na z kości wystawała spomiędzy palców i b y na nią właśnie upadł 
szuiir (jeżeli grano w szagaj sziiurech). Miało to sprawiać wrażenie peł­
nej ręki, obfitości, symbolizować dostatek. 

K A R T Y 

Motyw podziału bogactwa, który powtarzał się w w i e lu grach no­
worocznych, wyrażany był nie t y l ko za pomocą gier w kości. O podzia­
le dóbr danych człowiekowi przez gospodarzy przyrody (czynnik losu) 
mówiły też np. gry, do których używano płytek przypominających kar ­
ty. Stara mongolska gra, do której używano drewnianych lub papiero­
wych płytek z w i ze runkami zwierząt i ptaków, nosiła nazwę uuczuiir. 
W Mongol i i znalazłam właściwie t y l ko fragmentaryczne informacje o tej 
grze. Została ona niemal całkowicie zapomniana, ocalały t y l k o f ragmen­
ty, z których t rudno złożyć całość, odtworzyć jakąś powszechną wersję. 
Opis tej gry, aczkolwiek niezbyt dokładny, znalazłam u F. Kona 3 6 oraz 

8 5 C u l i n , Games of the Orient..., s. 113 (por. przyp. 24). 
M F - K o n , Z a 50 let. Sobranije socziniejni, t. 3, Ekspiedicija w Sojotiju, Mo­

skwa 1934, s. 115-116. 



276 I W O N A K A B Z I N S K A - Ś T A W A R Z 

u K. Łoginowskiego « . Obydwa opisy, choć jeden dotyczy Urianchajów, 
drug i zaś Buriatów, potwierdzają ogólne zasady gry, jakie udało m i się 
odtworzyć na podstawie in formacj i współczesnych mieszkańców M o n ­
goli i . Mo i in formatorzy b y l i na ogół zgodni co do tego, że w grze w y ­
stępowały płytki z w i ze runkami następujących ptaków i zwierząt: szu-
wuu (dz iki ptak, bez bliższego określenia jakiego rodzaju) — 64 płytki, 
tuulaj (zając) — 32, buga (jeleń) — 16, chuder (piżmowiec) — 8, irbes 
(pantera) — 4, bar (tygrys) — 2 i arslan (lew) — 1. Każda płytka miała 
swą wartość wyrażoną w łanach. Najwyższą wartość miał lew (64 łan), 
następnie tygrys (32), pantera (16), piżmowiec (8), jeleń (4), zając (2) 
i p tak (1). Wszyscy b y l i też zgodni, że do gry używano sześciu kostek 
sześciennych, przy czym każdy z grających rzucał od razu wszystk imi 
kostkami. Nie było natomiast pełnej zgodności co do samych reguł. 
Jedni z informatorów twierdz i l i , że gracz mógł zabrać tę płytkę spośród 
leżących, której wartość była równa ilości uzyskanych punktów (wyrzu­
conych oczek). A b y wziąć „lwa", który „kosztował" 64 lan, trzeba by ­
ło rzucać dwukro tn ie i sumować oczka. Można to było uczynić t y l ko 
wówczas, jeżeli na stole znajdowały się k a r t y od „pantery" wzwyż. K o n 
pisze, że aby wziąć " l w a " , trzeba było wyrzucić 6 razy po 6 oczek. 
Według innych moich rozmówców, na poszczególnych stronach kości 
były oznaczane kolory. Lecz i t u informacje nie były zgodne. Jedni 
mówili, że każda z 4 stron kości była malowana na i n n y kolor, a 2 s t ro ­
ny były czerwone, przy czym na tych stronach miały znajdować się 
1 i 4 (oczka). Wśród kości znajdowała się jedna z oznaczeniami od Odo 5, 
przy czym jeżeli kość upadła na 0, to cały rzut unieważniano. Jeszcze 
i n n i tw ie rdz i l i , że stosowano t y l k o ' 2 ko lory dla oznakowania kości — 
czerwony i czarny, a w y n i k zależał od l iczby kości, które upadły na 
określoną stronę. Gdy gracz wyrzucił jedną kość na stronę czerwoną, 
a pozostałe na czarną, mógł wziąć „ptaka", gdy dwie kości upadły na 
stronę czerwoną, a cztery na czarną — „zająca", gdy t r zy kości były 
czarne i t r zy czerwone — „jelenia", za cztery czerwone i dwie czarne — 
„piżmowca", za pięć czerwonych i jedną czarną — „tygrysa", a za sześć 
kości czerwonych — " l w a " . Grano dopóty, dopóki na stole pozostawał 
„lew". K o m u udało się wziąć „lwa", ten wygrywał. Mongołowie w ie ­
r zy l i , że ten, k to często wyg rywa w uucziiur, będzie miał powodzenie 
w życiu, będzie żył w dostatku. Dobrze też było grać na Cagaan Sar 
w kar ty , by nadchodzący rok był pomyślny. Dlaczego łączono pomyślność 
właśnie z t y m i zwierzętami, których w i z e runk i znajdowały się na płyt­
kach stosowanych w grze? Pasterze mówili, że zwierzęta te były szano­
wane przez ludz i , bowiem miejscem ich pobytu są góry. Mówiono m i 
też, że dopóki zwierzęta te są w górach, człowiekowi będzie się dobrze 
żyło. Ponadto, jeśli przyroda jest bogata, obf i tuje w zwierzęta i p tak i , 

3 7 Ł o g i n o w s k i j , op. cit., s. 48-49. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 277 

to bogatym staje się i człowiek. Jak można sądzić, wypowiedz i te mają 
charakter bardziej ogólny, symboliczny. Góry to nie t y lko miejsce po­
by tu zwierząt i ptaków, lecz także miejsce łączące się w wierzeniach 
z dobrem, sacrum. Góra to kierunek, z którego pochodzi dobro, gdzie 
decyduje się pomyślność człowieka. Lew, tygrys jeleń, których w i ze run­
k i występowały na płytkach używanych w grze, były szczególnie sza­
nowane przez Mongołów, zaliczane do zwierząt solarnych. Od nich za­
leżała także pomyślność człowieka, dostatek, płodność przyrody. Roz­
dzielając płytki z w i ze runkami zwierząt wyrażających ideę płodności, 
kontynuacj i podstaw ludzkie j egzystencji (i egzystencji całej natury ) , 
człowiek brał również część tego dobra dla siebie, zapewniając po­
myślność sobie i swej rodzinie w nadchodzącym roku . 

Ułożenie płytek w grze — przed przystąpieniem do gry układano 
je koliście na sto l iku lub podłodze j u r t y — nawiązywało symbolicznie 
do koncepcji wiecznego odradzania się czasu i całej przyrody, symbo­
lizowanej tuta j przez p tak i i zwierzęta, których w i z e runk i znajdowały 
się na płytkach. Także gracze siadali kołem wokół rozłożonych kar t . 

W bur iack im wariancie gry najcenniejszą kartą była płytka z w i ­
zerunkiem myśliwego na koniu, trzymającego w ręku naciągnięty łuk. 
Ta płytka "kosztowała" 64 " r u b l e " . W grze rzucano 3 czerwonymi 
i 3 niebieskimi kośćmi sześciennymi z oczkami. Gdy na jednej z r z u ­
conych kości znalazło się 1 oczko, gracz zabierał " p taka " , gdy na j ed ­
nej z kości były 2 oczka — brał "zająca", gdy na jednej z kości były 
3 oczka — brał " p a w i a " i t p . A b y wziąć " tygrysa" , gracz musiał rzucić 
5 jednakowych kości, a " l w a " — wszystkie różne. A b y wziąć "jeźdźca" 
rzucał najp ierw jedną kostką, potem sześcioma, następnie dwa razy 
ciskał 6 kości. Jeżeli w tych czterech rzutach sześciokrotnie została po­
wtórzona cyfra, jaką wyrzucił przy pierwszym rzucie jedną kostką, to 
gracz mógł wziąć "jeźdźca". Na zakończenie gry liczono sumę " r u b l i " , 
jaką uzyskali poszczególni gracze ponad ustaloną dolną granicę 3 8. 

Według S. W. Iwanowa gra ta wyrażała epizody z p r a k t y k i myśliw­
skiej Buriatów i była swego rodzaju wróżbą o pomyślności polowania 3» . 
Niewykluczone, że gra ta, mająca związki z magią i wróżbami, mogła 
być stosowana przez myśliwych, jak również w zabiegach noworocz­
nych zmierzających do określenia najbliższej przyszłości (adz iidzech — 
zobaczenia swego losu). 

R E - K R E A C J A Ś W I A T A I C Z A S U 

W okresie noworocznym wszystko zaczynało się od początku, odra­
dzał się czas i podstawowe elementy życia. Do idei stworzenia nawiązy­
wała gra alag melchij óróch, informująca jednocześnie o symbol icznym 

« Ł ^ g m o w s k i j , op. cit, s. 49. 
" S . W. I w a n o w , Matierialy po izobrazitielnomu iskusstwu narodów Sibiri 

XIX — naczala XX ww., Moskwa 1954, s. 692. 



278 I W O N A K A B Z I N S K A - S T A W A R Z 

podziale dóbr między ludzi . O akcie re-kreacj i świata i czasu k o m u n i ­
kowała też gra zwana najczęściej chorlo (w zachodniej i centralnej czę­
ści Mongoli i ) , dzendmene lub arwan chojer dżil (u Chałchasów w części 
centralnej) i norow lub bajasgalan (na wschodzie). Grano w nią pow­
szechnie podczas Cagaan Sar całymi rodzinami, łącznie z dziećmi. Cza­
sem zaczynano grać już w wigilię święta. Grano w dzień i w nocy, 
zezwalając na nocną grę również dzieciom. 

Grający dysponowali 60 płytkami, okrągłymi lub kwadra towymi , 
wykonanymi z drzewa. Na 48 płytkach znajdowały się w i z e runk i 
zwierząt, których nazwy noszą kolejne lata dwunastoletniego c y k l u k a ­
lendarzowego (12 zwierząt X 4 płytki). Płytki te nosiły nazwę gadzryn 
mod. W grze kładziono je na podłodze j u r t y . Gadzryn mod były w całej 
Mongol i i jednakowe. Natomiast w i ze runk i , jakie znajdowały się na po­
zostałych 12 płytkach, zwanych garyn mod, były różne. Płytki te t r z y ­
mano w ręku na znak ich wyższości nad gadzryn mod. W grze miały one 
większą wartość niż gadzryn mod. W centralnej części Mongo l i i jako 
garyn mod występowały najczęściej: chorlo (koło), dzendmene (tybetań­
sk i znak 7 drogocenności), chas (swastyka), arslan (lew) albo mi t yczny 
ptak Chan Gard. W zachodniej Mongol i i występowały: chorlo, dldzij 
(znak szczęścia i długowieczności), Chan Gard i lew, we wschodniej 
zaś — chorlo, dzendmene, zwany t u z tybet, norow, dldzij i Chan Gard. 
Czasem zamiast dzendmene pojawiał się bajasgalan (wieczny ogień), 
a zamiast Chan Gard swastyka. Z 60 płytek, które przed przystąpie­
niem do gry układano koliście w 12 kupkach (po 5 płytek w każdej), 
budowano tzw. " j u r t y " (ger barich). 

Budowanie " j u r t " polegało na t y m , że na spodzie każdej k u p k i kła­
dziono płytki o najniższej wartości (z w i ze runkami zwierząt o twiera­
jących c yk l kalendarzowy), ko le jn i gracze dokładali zaś płytki o wa r ­
tościach wyższych. Najwyższą wartość miała płytka ze znakiem chorlo. 
Kiedy kładziono płytkę z w i ze runk iem jakiegoś zwierzęcia, mówiono 
przy t y m słowa określające to zwierzę i jego związki z kalendarzem. 
Mówiono np. tak: 

" J e d e n rok, to rok myszy, która z białego b r zucha pluje drogocennymi r ze ­
czami. Jeden rok, to rok k r o w y — dużej, rogatej, którą lubi jej gospodarz. J e ­
den rok, to rok tygrysa, który troszczy się tylko o s w e wygody i cały czas miesz ­
ka w lasach za górami. Jeden rok, to rok szybkiego pstrego smoka, który daje 
ludziom deszcz. J eden rok, to rok zająca z długimi uszami , który biega po n a ­
szej planecie. J eden rok, to rok brązowej pstrej żmii, która chodzi tam, gdzie nie 
m a ludzi. Jeden rok, to rok konia z okrągłymi kopytami , którego bardzo lubi jego 
gospodarz i który jest bardzo potrzebny człowiekowi. Jeden rok, to rok barana, 
który nierówne mie jsca wypełnia s w y m pomiotem. J eden rok, to rok małpy, 
która cały czas naśladuje człowieka na naszej planecie. Jeden rok, to rok kury , 
która bardzo lubi swe dzieci i rano wszys tk i ch budzi . J eden rok, to r ok psa, 
który szczeka chon, chon na znak, że ktoś przyjedzie. Jeden rok, to rok świni, któ- " 
ra pięknymi kłami wzrusza z iemie . " 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 279 

Przytoczyłam wypowiedź jednego z mieszkańców somonu Erdene-
biiren w a jmaku kobdoskim, w zachodniej części k ra ju . Inne określe­
nia były bardzo podobne, tak że przytoczony t u tekst można uznać za 
pewien wzór, od którego odstępstwa były doprawdy nieznaczne. Czasem 
nie notowałam żadnych zmian tekstu, czasem były one niewielkie. W i n ­
nym tekście, zanotowanym przeze mnie także w ajmaku kobdoskim, 
znajdujemy np. takie określenia: 

" Jeden rok, to rok myszy z białymi ustami. Jeden rok, to rok dobrego konia , 
który pomaga gospodarzowi, k iedy chce on wyruszyć w drogę. Jeden rok, to rok 
szybkiego, pstrego smoka, który b y w a zawsze w niebie. Jeden rok, to rok ku ry , 
która zwiastuje świt. Jeden rok, to rok świni, która niszczy czorta" . 

Pozostałe określenia były niezmienione w stosunku do najczęściej 
powtarzającego się tekstu, który przytoczyłam na początku. 

Prawdopodobnie jeszcze w końcu X I X w. grze towarzyszyła, me­
lodia. Słowa wymawiane przy poszczególnych płytkach były śpiewane 
przez graczy na odpowiednią nutę. Informacje o śpiewaniu słów nie są 
jednak powszechne. Mówiono m i np., że pieśń o 12 zwierzętach śpie­
wano na pastwiskach (bez gry), pragnąc przypomnieć o ich istnieniu 
i wyrazić i m szacunek. Wśród Ełetów z somonu Erdeneburen spotka­
łam też informację, że melodia towarzyszyła słowom, wymaw ianym pod­
czas gry t y lko u Urianchajów. M o i rozmówcy dodawal i przy t y m , że 
Urianchajowie .różnicowali charakter melodi i dostosowując go do cha­
rakteru zwierzęcia, o którym śpiewano. Niestety, nie udało m i się spraw­
dzić tej in formac j i wśród Urianchajów. 

Niektórzy z moich informatorów określali chorlo jako zapis h is tor i i 
Mongołów. H is to r i i rozumianej oczywiście nie jako zbiór faktów, ma­
jących miejsce w przeszłości, lecz jako ciąg czasu odmierzającego dzie­
je, a więc jako swoisty kalendarz. A oto legenda, jaką zapisałam w so-
monie Erdenebiiren: 

" B u r c h a n - b a k s z pragnął, by ludzie dobrze zapamiętali sobie, w jakie j ko l e j ­
ności następują po sobie zwierzęta dwunastoletniego cyk lu , miesiące, dni i go­
dziny. Stworzył więc grę zwaną chorlo. Występowanie każdego zwierzęcia n a 4 
płytkach miało oznaczać 4 sezony w każdym roku. Ce l em tej gry jest przypomnieć 
nie ludziom o istnieniu dwunastoletniego c y k l u " . 

Związek gry z czasem, a także — szerzej — z kosmosem jest bardzo 
wyraźny. Znamienne są choćby cy fry : 60 płytek to 60 lat dużego cyk­
lu , 12 kupek — to lata c yk lu małego i 5 płytek tworzących jedną jurtę, 
to jeden c yk l mały — obowiązkiem graczy było ponadto rozegranie 12 
Part i i w każdym chotonie. Jeżeli w chotonie było wiele j u r t , to starano 
się, by cały choton grał 60 razy (np. w 15 jur tach po 4 razy). 

Znamienna jest też symbol ika poszczególnych zwierząt, których w i ­
zerunki znajdowały się na płytkach i symbol ika garyn mod. Najwyższą 
wartość w grze miał chorlo, będący symbolem wiecznego Nieba, kosmo-



2 8 0 I W O N A K A B Z I N S K A - S T A W A R Z 

su, czasu, odpowiadający jednocześnie tono w jurc ie . Zauważmy, że 
płytki używane w grze były również okrągłe, a jeśli używano płytek 
kwadratowych, to znajdujące się na n ich w i z e runk i były ujęte w ko­
listą otoczkę. Rozkładano je ponadto koliście przed przystąpieniem do 
gry. L ew należał do tzw. s i lnych zwierząt, a jednocześnie przypisywano 
m u symbol iczny związek ze Słońcem. Jego skóra miała symbolizować 
ściany j u r t y . Ze Słońcem był też związany Chan Gard, posiadający przy 
t y m właściwość leczenia chorób, zwalczania zła. Jego skrzydła miały 1 
symbolizować dach j u r t y . Wieczny ogień — bajasgalan — to także za- f " 
mienn ik Słońca na ziemi. W jurc ie odpowiadało m u palenisko. Poja- 5 
wiający się na niektórych terenach symbol swastyk i to pradawny s ym- ; 
boi kosmicznego centrum, prapoczątku. Ornament óldzij oznaczał wiecz- * 
ną nić szczęścia, długowieczność, a w jurc ie odpowiadały m u symbolicz­
nie d r zw i i sznury. Znak dzendmene zaczerpnięty z ikonograf i i l amaj -
skiej , przedstawiał 7 drogocenności. Symbol ika garyn mod jest wyraź­
nie związana z t y m , co dzieje sję niejako poza człowiekiem, co wpływa 
na jego życie, stąd też wysoka wartość płytek w grze. 

Budowanie " j u r t " miało w grze charakter symboliczny. Nawiązy­
wało do idei re-kreacj i świata, kosmosu, którego symbolem jest właśnie 
dla Mongołów ju r ta « . Budując " j u r t y " w okresie Cagaan Sar gracze 
uczestniczyli niejako indywidualn ie w ogromnym dziele odtwarzania 
kosmosu, odradzania się podstaw ludzkiej egzystencji. 

Według wierzeń pasterzy, na egzystencję człowieka mogły wpływać 
m. i n . zwierzęta, których w i ze runk i znajdowały się na płytkach chorlo. 
Mysz, otwierająca cyk l , miała dbać o-spokój na ziemi. Była jednocześnie 
symbolem gospodarności i skrzętności. K rowa dawała ludziom mięso 
i mleko, a byk był m i t y c znym przodkiem ludów mongolskich i symbo­
l em siły. Tygrys należał do tzw. s i lnych zwierząt, a jego wizerunek r y ­
sowany na skrzyniach miał chronić dobytek pasterza. Zając to dobra 
dusza, chroniąca dzieci przed złem. Smok to władca deszczu i burzy. 
Żmija — pomocnik władcy podziemi, ale jednocześnie zwierzę przy­
jazne człowiekowi, mogące uratować go od śmierci, a kobietę obdarzyć 
płodnością. Koń to pomocnik i przyjaciel człowieka. Baran — żywiciel 
i podstawa gospodarki pasterza. Małpa to ludzk i przodek. K u r a to także '] 
żywiciel człowieka, kogut zaś to zwiastun dnia. Pies — przyjaciel 
i pomocnik człowieka, obrońca jego dobytku. Obrońcą człowieka miała 
też być świnia, kończąca cyk l . 

Zwierzęta należące do dwunastoletniego c yk lu były także związa­
ne z kosmosem i jurtą jako jego symbolem. Każdemu z t ych zwierząt ' 
przypisywano stałe miejsce w jurcie , ściśle określoną część owalu za­
kreślonego przez je j ściany. Wewnętrzne rozplanowanie j u r t y dzieliło 

4 0 Pa t r z : J . S. W a s i l e w s k i , Symboliczne 
"Etnogra f i a Po l ska " , t. 21: 1977, z. 1, s. 98-116. 

uniwersum jurty mongolskiej, 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 281 

ę na 12 części, które nosiły nazwy poszczególnych zwierząt cyk lu . Sa¬
ta j u r t a jest okrągła jak Słońce — a je j 60 żerdzi jest podporządkowa-
ych " r u c h o w i " Słońca. I ch wewnętrzne rozplanowanie odpowiadało d u ­
rniu cyk low i . Według n ich pasterze or ientowal i się też dawniej w cza-
e dobowym. Miarą tego czasu był promień słońca prześlizgujący się 
3 tono i końcach żerdzi « . 

Tak więc zwierzęta cyk lu przedstawione na gadzryn mod i znaki 
rzedstawione na garyn mod łączyły się we wspólnej symbolice un iver -
i m , którego odpowiednikiem jest j u r t a . 

Mongołowie darzą chorlo ogromną sympatią. Symbol ika tej gry jest 
rzecież tak bliska ich wierzeniom, tak dobitnie je wyraża. Sądzą też, 
5 są sami twórcami tej gry. Jaka jest geneza chorlo, t rudno m i powie-
zieć. Nie prowadziłam bowiem tak dokładnych badań porównawczych, 
y móc stwierdzić bezsprzecznie, j a k i m i drogami przenikały poszcze-
Jlne gry do Mongol i i i j a k i m uległy przekształceniom. Nie spotkałam 
;dnak danych o grze podobnej do chorlo w l i teraturze dotyczącej i n -
ych ludów Az j i . Wiadomo natomiast, że grę tę przejęli od Mongołów 
uwińczycy 4 2 

Niektórzy z moich informatorów przypisywal i grze moc magiczną. 
Kała ona, jak większość gier noworocznych, wspomagać przyrodę w akcie 
-k r eac j i . Ponadto, zwycięzca, który zbudował najwięcej " j u r t " , mógł 
czyć na pomyślność w nadchodzącym roku. Ci, którym przypadły 
• udziale płytki o najwyższej wartości, mogl i spodziewać się bogactwa 
szczęścia. 

Jeżeli grano w chorlo podczas Cagaan Sar, to zaczynały dzieci, na-
;ępnie młodzież i starcy. Reguła ta jest zgodna z charakterem wierze-
iowego kontekstu. W nowy rok rozpoczyna się bowiem liczenie czasu 
i początku, jego stopniowe starzenie się, toteż grę kończą starcy. Jeże-
zaczynano grać w przeddzień święta, to grę in ic jowal i starcy, a koń-

:yły dzieci, zwiastując nadchodzące odrodzenie czasu, zmianę. 
Nazwę ger barich (budowanie j u r t ) nosiła też jedna z gier w domi -

o. Jednakże zdania co do tego, czy domino było grą noworoczną, są 
Ddzielone. Gra ger barich oparta na zasadach podobnych do chorlo 
skazywałaby jednak na możliwość istnienia takiego związku. Budowa-
ie " j u r t " odbywało się w tej grze przez dokładanie płytek o war t o -
:iach wyższych (o największej liczbie oczek) na płytki o wartościach 
iższych. Grano 60 płytkami, które układano koliście w 12 kupek po 
płytek w każdej. Zwyciężał ten, k to zbudował więcej " j u r t " . 

W końcu X I X w, i w początkach naszego stulecia jeśli grano w do­
lino podczas Cagaan Sar, to raczej nie czyniono tego powszechnie. Za-

4 1 D. P j u r w i e j e w, Dizajn jurty, "D iekorat iwnoje iskusstwo S S S R " , n r 5: 
i79, s. 27-30. 

4 2 I . S a m b u u, Tuwinskije narodnyje igry, Kyzył 1978, s. 59. 



282 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

decydował o t y m obserwowany wówczas negatywny stosunek Mongołów 
do tej g ry (co nie przeszkadzało w i e lu osobom grać hazardowo. Nie czy­
niono jednak tego na ogół w okresie noworocznym). Kształtowanie się do 
domina negatywnego stosunku, który był wyraźnie obecny przede wszy­
s t k i m w postawach starszego pokolenia pasterzy, miało złożone podło­
że. Decydowała o t y m prawdopodobnie świadomość, że gra ta wyrosła 
z obcego — chińskiego — gruntu , skąd została przeniesieniona do M o n ­
goli i . Negatywne odczucia kształtowały się także pod wpływem legend 
0 genezie gry. Legendy te opowiadały najczęściej o t y m , że płytki do­
mina powstały w okolicznościach związanych ze śmiercią, że zostały 
wykonane przez starego Chińczyka z kości jego zmarłego syna, który 
zginął tragicznie (utonął, został zabity przez ojca, który nie mógł pa­
trzeć, j ak syn ginie w nędzy itp. ) . Trzymając w dłoniach owe płytki 
Chińczyk miał wrażenie, że jego syn jest blisko, że są razem. Czasem 
w legendzie człowieka zastępuje w i e rny przyjaciel pies. W innej wer ­
s j i jest mowa o Chińczyku, który straciwszy wszystko zabił swego syna 
1 zrobiwszy z jego kości domino, zaczął grać hazardowo, by się wzbo­
gacić. 

Grze w domino przypisywano też nierzadko związki ze złem, przede 
wszystk im z chorobami, co było ko l e jnym motywem negatywnej oceny 
samej gry, a co za t y m idzie unikania je j w okresie noworocznym. Mo i 
in formatorzy mówili, że starcy zabranial i g ry w domino twierdząc, że 
ten kto gra, stanie się biednym, że nie będzie miał szczęścia w życiu. 
Czy chodziło t u wyłącznie o przestrogę przed sku tkami hazardu? Łą­
czono też domino z ospą (ceceg ówgón), chorobą, która nieraz dziesiątko­
wała ludz i i stada zwierząt. Białe i czerwone k r o p k i rysowane na płyt­
kach miały być przypomnieniem wysypk i , występującej podczas cho­
roby. Wierzono, że gra sprowadza tę chorobę. Według niektórych in for ­
matorów w okresie epidemii obowiązywał ścisły zakaz grania (dotyczy­
ło to zarówno zachorowań bydła, j ak ludzi) . W legendzie o genezie do­
mina pojawia się zresztą motyw śmierci chłopca o imien iu Daaluu (stąd 
nazwa gry daaluu) właśnie w w y n i k u ospy. Umierający chłopiec miał 
12 lat, stąd najwyższa wartość w grze wynos i 12. Mowa jest też o ojcu, 
który zrobił płytki z kości syna i naznaczył je znakami choroby. 

Wierzono w negatywny wpływ gry na człowieka i zwierzęta. Mó-, 
wiono, że przeszkadza w mnożeniu się bydła. Zakaz gry w domino pod­
czas ospy, jak i w Cagaan Sar, obowiązywał w zachodniej części M o n ­
goli i . W części wschodniej natomiast, choć nie grano podczas nowego 
roku, to w przypadku epidemii używano gry jako środka magicznego 
służącego do w a l k i z chorobą. Wierzono, że choroba, której nadawano 
postać starego człowieka (stąd nazwa ceceg ówgón — kwiec isty sta­
rzec), k iedy zobaczy grających w domino, pomyśli, iż ludzie się je j nie 
boją, że z niej szydzą i wyśmiana odejdzie. 

Podczas Cagaan Sar gral i natomiast w domino Chałchasi w centra l -



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 283 

nej części k ra ju . Wróżyli oni nawet z wyników gry o nadchodzącym ro­
ku. K to zbudował najwięcej " j u r t " — tego los miał być pomyślny. I n ­
formacje te uzyskałam jednak nie od Chałchasów, a od mieszkańców 
zachodnich rejonów kra ju . Chałchasi py tan i przeze mnie o domino tw i e r ­
dzi l i , że w ogóle nie gra l i w tę grę, albo też nie przyznawal i się do g ry 
podczas Cagaan Sar. Czyżby z obawy przed przyznaniem się do ha­
zardu zabronionego przez władze tak obecnie, jak i w przeszłości? 

Wydaje m i się, że negatywne skojarzenia związane z domino, jakie 
obserwujemy dla przełomu X I X i X X w., są wywołane konkretną sy­
tuacją historyczną (utrata niepodległości i wie lowiekowa niewola w ra ­
mach państwa chińskiego) i nie mogły towarzyszyć grze od początku, 
t j . od momentu, w którym Mongołowie przejęli tę grę od Chińczyków. 
Kiedy to się stało, t rudno powiedzieć. Współcześni nam Mongołowie 
twierdzą, że w końcu X I X w., ale możliwe są daty wcześniejsze. W C h i ­
nach i Kore i domino należało do najstarszych gier, związanych w y ­
raźnie z magią i wróżbiarstwem 4 3. W tych krajach grano w domino 
podczas obchodów nowego roku bez żadnych negatywnych skojarzeń, 
zachowując zapewne wierność pierwotnej t radyc j i . Magiczno-wróżebne 
przeznaczenie domina, jego związki z ciągnięciem losów i przepowied­
n iami tłumaczyłoby j ak najbardziej grę w t y m właśnie czasie. Do okre­
su przejścia nawiązywała też symbol ika domina, na opisywanie której 
nie ma t u , niestety, miejsca. 

Podobnie jak w grze chorlo, mongolski gracz kładący płytkę na stół 
opisywał ją odpowiednimi słowami. O ile w chorlo słowa te były w y ­
raźnie adresowane do zwierząt i przedmiotów mających symboliczny 
charakter, to w domino związek ten jest mnie j wyraźny, mnie j j awny . 
Na płytkach znajdowały się przecież " t y l k o " k r o p k i (białe i czerwone, 

, lub — w i nnych kompletach — czerwone i czarne). A jednak wyobraź­
nia Mongołów nadała t y m kropkom ułożonym symetrycznie l u b asy­
metrycznie na poszczególnych płytkach charakter obrazów, ilustrują­
cych jakąś sytuację. Np. płytkę, na której znajdowało się 5 czerwonych 
kropek (ułożonych tak jak na kościach sześciennych) i jedna duża biała 
kropka, zwaną townag, określano słowami taban buluu neg joluu (5 gu­
zów i jeden pucołowaty, grubas). Figurę złożoną z 4 kropek czerwo­
nych i 3 białych określano guja doloo, szanag doloo i kładąc ją mó­
wiono: gujayn chuii doloo, gurilny chuii szalsaj, gutlyn chiiu szaachaj 
(siódemka syn zadniej nogi, s za lsa j 4 4 syn mąki, podeszwa syn obuwia) 
i td . Każda z 60 płytek miała swoją nazwę i była odpowiednio określa­
na. W opisach płytek występowały często poetyckie porównania. Dziś 
sami Mongołowie nie zawsze rozumieją ich sens. Czasem były to tłu-

4 8 C u 1 i n, Games of the Orient..., s. 114-116. 
4 4 Sza lsa j — f igura z ciasta używana przez łamów podczas obrzędu oczyszcza­

nia. 



284 I W O N A K A B Z I N S K Ą - S T A W A R Z 

maczenia chińskich oryginałów, czasem rodzima twórczość pasterzy. Roz­
szyfrowanie nazw i opisów odnoszących się do poszczególnych płytek, 
symbo l ik i poszczególnych oznaczeń wymaga jeszcze badań, których nie 
byłam w stanie podjąć z braku odpowiednich źródeł. Pasterze niewiele 
mogą tuta j pomóc. 

Mimo że Mongołowie zapożyczyli domino od Chińczyków, nie zaak­
ceptowali tej g ry "żywcem", lecz odcisnęli na nie j własne piętno. Po­
większyli przede wszystk im ilość płytek z 32 do 60, co wskazuje być 
może na związek gry z czasem i kosmosem, wyraźniej widoczny w po­
dobnej do domino grze chorlo. Być może chorlo stała się wzorem dla 
jednej z gier w domino zwanej ger barich? Oznaczenia stosowane przez 
Mongołów różnią się także od oznaczeń chińskich. Wreszcie określe­
nia poszczególnych płytek wskazują raczej na kulturę pasterską niż na 
filozoficzno-magiczny pierwowzór, j a k i m było chińskie domino. Chiń­
skie płytki dzieliły się na 2 grupy: cywilów (mon) i wo jskowych (mo). 
Płytki w grupie mon nosiły nazwy wskazujące na związki z kosmo­
sem. Np. płytkę z 12 oczkami nazywano fin (niebo). "N i ebo " powtarza­
ło się ponadto w nazwach samych gier. Płytka z 2 oczkami była nazy­
wana ti (ziemia). Inne płytki nosiły nazwę yang (element męski), wo 
(ład, harmonia) i t d . W grupie mo znajdowały się płytki o nazwach: chi 
tsiin (supremacja) albo tsap kau (heterogeniczna dziewiątka) i tp . Różni­
ce między domino chińskim i mongolskim wyrażały się też w niektórych 
grach 4 S . 

Oprócz gry zwanej ger barich popularną w Mongol i i grą w domino 
była także dcm dża i dawchar dża (prosta i złożona odmiana gry zwanej 
ogólnie diałach). W dan dża układano domino szeregiem (12 " j u r t " po 5 
płytek w każdej). Każdy gracz brał 5 płytek. Jedną z płytek, jakie po­
zostały na stole, wykładano stroną z oznaczeniem do góry. Gracz mógł 
wziąć tę płytkę lub zostawić i n n y m , którym mogła się ona przydać do 
skompletowania pary. W grze tej chodziło bowiem o skompletowanie 
dwóch dowolnych par i jednej pary z liczb "bijących", t j . 10, 11 i 12. Gra­
no indywidualn ie lub parami, tak jak w większość gier w kości i chorlo. 
W grze dawchar dża brały natomiast udział t y l k o 3 osoby. Grający 
bra l i po 10 płytek (po 2 " j u r t y " ) . 5 płytek t r z yma l i w ręku, 5 pozosta­
w i a l i na stole. Tych płytek nie wolno było mieszać. W trakcie g ry każ­
dy zachowywał się tak, j akby grał za dwie osoby — oddzielnie płytka- ' 
m i z ręki, oddzielnie ze stołu. Wygrywał ten, k t o pierwszy skompleto­
wał 3 pary, przy czym liczono pary łącznie — z ręki i ze stołu. Grano 
też w tawan chodżgor, ale reguły tej g ry nie były dokładnie znane 
mo im in formatorom (w a jmaku kobdoskim i centralnym). Miała to być 
gra podobna do ger barich. Wiadomo ty lko , że ci, którzy przegrali , b y l i 

4 5 C u 1 i n, Games of the Orient..., s. 116-122 podaje k i l k a przykładów chiń­
sk ich gier w domino. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 285 

poddawani karom, np. musie l i biegać wokół j u r t y albo nosić na gło­
wie jakieś ciężkie przedmioty. W pozostałych grach w domino nie sto­
sowano kar. W końcu X I X w. i początkach naszego stulecia stosowanie 
kar w grze nie było zresztą częstym zjawiskiem. 

O D S T R A S Z A N I E Z Ł A 

O odstraszaniu zła za pomocą gier wspominałam już omawiając sza­
gaj szuurech i inne gry, w których podrzucano astragal zwany strzałą 
(sum), by następnie złapać rzucony przedmiot i zebrać kości rozrzuco­
ne na podłodze j u r t y , na ziemi lub sto l iku. Ponieważ gry te miały jesz­
cze inne znaczenie magiczno-symboliczne, nie t y lko odstraszające, w y ­
odrębniłam je i omówiłam w rozdziale o symboliczno-magicznym po­
dziale szczęścia. Podział zastosowany przeze mnie w t y m ar tyku le jest 
oczywiście rzeczą umowną, gdyż większość gier nie mieści się po pro­
stu w jakimś j ednym schemacie, komuniku je o więcej niż j ednym zja­
wisku, wierzeniu i tp . Ważne wydaje się natomiast to, która z in fo r ­
macji przekazywanych przez grę jest najważniejsza, do czego możemy 
sprowadzić grę mówiąc o je j symbolice i powiązaniach z magią. W grach 
omówionych na początku podział szczęścia wydawał się najważniejszą 
sprawą, co zresztą podkreślały nie t y lko reguły gier, ale i wypowiedz i 
pasterzy łączących określone gry właśnie z bogactwem, szczęśliwą 
przyszłością, której m ie rn ik i em są stada i tp . Odstraszanie zła było też 
jedną z funkc j i f i gu ry melchij, budowanej w ju r tach na przełomie r oku , 
a jednak funkc ja ta nie wydaje się najważniejsza nawet dla samych pa­
sterzy. Dlatego też gra ta została omówiona w i n n y m miejscu. 

Istniały jednak gry, którym pasterze przyp isywal i zupełnie jedno­
znacznie funkcję odstraszania złych mocy, magicznego środka stosowa­
nego do w a l k i ze złem zagrażającym człowiekowi i podstawom jego egzy­
stencji właśnie w okresach przełomowych, do których przede wszystk im 
należy nowy rok. Grą, w którą niemal obowiązkowo grano w Cagaan 
Sar, była tzw. szagaj charwach, przez Chałchasów zwana też jesón to-
choj. Gra ta przyciągała przede wszystkim młodych mężczyzn w w i e k u 
20-40 lat, wymagała bowiem zręczności i siły. Uczestniczyli w nie j 
mieszkańcy k i l k u j u r t , brygady, a w niektórych rejonach Mongol i i o r ­
ganizowano zawody na większą skalę, gromadzące mieszkańców z całe­
go choszunu. Jak pisze mongolski badacz R. Dzorig — było w zwycza­
j u tworzenie zespołów złożonych z wybranych mieszkańców choszunu, 
które współzawodniczyły z mieszkańcami innego choszunu. W okresie 
autonomii Mongo l i i były wyznaczone miejscowości, w których odbywały 
się zawody w szagaj charwach. Były to m. i n . "Naran Chógetij" ( tery­
to r ium dzisiejszego a jmaku środkowogobijskiego), "Badyn Boór" (ajmak 
oworchangajski), " T u u l y n cagaan chochli j szagaj" (w Ułan Bator nad 
brzegiem Toły), "Ba jan bu lg i jn szagaj", "Jamaatyn szagaj", "Chang i -



286 I W O N A K A B Z I N S K A - S T A W A R Z 

nachyn szagaj" (ajmak bułgański), "Chonchor n u u r y n szagaj" " D u -
raaalyn szagaj" (między dwoma Czojrami) — zawody odbywały się co 
r oku w jednej z tych miejscowości. Były one znane na terenie całej 
Chałchy, skąd mie l i pochodzić najlepsi gracze. Zawody miały charak­
ter ogólnokrajowy, przyciągały nie t y l ko najlepszych strzelców, ale 
również tłumy kibiców. Był t ak i zwyczaj, że dla zawodników przygoto­
wywano specjalne potrawy i napoje na okres dwóch miesięcy. Każdy 
bag przybywający na zawody miał swego achłagcza (kapitana). W skład 
jednego bagu wchodziło 4, 6 lub 8 osób. W t y m okresie nie było ins ty ­
tuc j i , która centralnie zajmowałaby się organizacją zawodów. Zawody 
przebiegały w oparciu o ustalenia dokonane między achłagczami, prze­
ważnie odbywały się między l u t y m a majem ( t j . w okresie wiosny licząc 
od Cagaan Sar — IKS) . Zawodnicy i kibice zbieral i się wtedy, k iedy 
chciel i doraźnie nie było ustalonego t e rminu . Jedynie w miejscowości 
"Badyn boór" t e rm in zawodów był stały (bral i w n ich udział sławni za­
wodnicy z całego kra ju ) . W 1918 r. w zawodach organizowanych w ma­
j u w choszunie Dzorigt wanga w miejscowości "Naran chdgct i j " wzięło 
udział 101 bagów (drużyn). Jeden bag liczył przeciętnie 6-8 osób. W su­
mie w zawodach brało więc udział 606-808 osób. Liczba ta obejmowała 
t y l ko zawodników. Oprócz n ich uczestniczyło w zawodach wiele osób 
towarzyszących, sędziowie, organizatorzy oraz kibice. Miejscowością, 
która w okresie autonomii przyciągała w ie lu zawodników, była "Badyn 
szaa". Znajdowała się ona na terenie dzisiejszego a jmaku centralnego. 
Wiele bagów walczących w tej miejscowości słynęło na całą Chałchę. 
Były to m. i n . bagi Gonczigdżawa z somonu Erdene-sant, choszunu Dzo­
r i g t wanga, bagi Sambuu i szar Lchagwy z somonu Delerchangaj, cho­
szunu Tuszetu wanga (dzisiejszy ajmak środkowogobijski), bag solgoi 
Dżamiangina z choszunu Dajczin-bejsa (obecnie ajmak środkowogobijski), 
bag Sunduja z choszunu Baruun-gunga (obecnie ajmak bułgański), bag 
chdeh duganczina Dordżpalama z Baruun-churee. Wielką sławę cieszył 
się bag szar Lchagwy, zwany "kapryśna szóstka". Sława jego przetrwała 
do dziś. Ba§ ten przed 1921 r. 12 razy uczestniczył w zawodach w "Badyn 
szaa" i 10 razy odniósł t am zwycięstwo, a t y lko 2 razy został pokonany. 
W latach rewoluc j i odbywały się zawody głównie w Ułan Bator i a j ­
maku bułgańskim, wschodniogobijskim i selengijskim 4 6 . 

O organizowaniu zawodów, w których bra l i udział mieszkańcy cho­
szunu, słyszałam też od współczesnych nam mieszkańców Mongol i i . Nie 
po t ra f i l i oni jednak powiedzieć niczego konkretnego, nawet zlokalizować 
dokładnie miejsca, w którym zawody takie były organizowane. Po re­
wo luc j i 1921 r. tradycja takich zawodów została przerwana. 

Zadaniem grających w szagaj charwach było zestrzelenie kości le­
żących na podłodze j u r t y , na deseczce lub skrzyni , czasem na progu 

« R. D z o r i g, Mongoł ardyn sport, Ułan Bator 1960, s. 93, 97-98. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 287 

w pewnej odległości od zawodników. Odległość ta była najczęściej w y ­
znaczana przestrzenią j u r t y (jej średnicą), czasem odmierzano ją do­
kładniej, by wynosiła np. 9 łokci (stąd inna nazwa gry jesôn tochoj). 
Liczba kości stanowiących cel nie była jednakowa dla całej Mongol i i . 
Mogła wynosić np. 12 (centralna część kra ju ) l ub 4-6 (zachodnia), a zda­
rzały się też pewnie różnice lokalne. Wja tk ina pisze (dla części wschod­
niej), że cel stanowiło 8 kwadratowych płytek « . Podczas swoich badań 
nie zetknęłam się jednak z informacją, by strzelano do przedmiotów i n ­
nych niż astragale. Kości, w które celowali zawodnicy, układano parami 
(jedna na drugą); w ten sposób kładziono też płytki, o których pisała 
Wjatkina. Połowa kości należała do jednej drużyny, połowa do d r u ­
giej. Zadaniem grających było zestrzelenie wszystkich kości przeciw­
nika (w grze indywidua lne j zwycięstwo przypadało temu, kto zestrze­
lił największą liczbę kości). Na terenie Mongol i i zachodniej grano też 
używając dwu deseczek. Na jednej z n ich znajdowały się kości należą­
ce do jednej drużyny, na drugie j — znajdującej się naprzeciwko — 
kości należące do drużyny przeciwnej. Według moich informatorów, 
war iant gry z dwoma deseczkami był późniejszy w stosunku do wers j i 
z jedną deseczką (na której połowę stanowiły kości należące do jednej 
drużyny, połowę zaś kości należące do przeciwników) spotykanej 
w części centralnej i wschodniej. Gra z dwoma deseczkami występo­
wała w części zachodniej jeszcze przed 50-60 laty, czasem na tych sa­
mych terenach równolegle do wa r i an tu gry z jedną deseczką. W grze 
z dwoma deseczkami każda drużyna miała 5 astragali. Trzeba było wce­
lować w astragal leżący dokładnie naprzeciw astragala nale­
żącego do własnej drużyny; strzały na skos były niedozwolone. 

Strzelano przeważnie astragalami owczymi. Zdarzało się jednak, że 
używano astragali je lenich lub przedmiotów wykonanych z jeleniego 
rogu na podobieństwo astragali, zwanych chasaa. Za cel służyły wów­
czas także astragale jelenia lub wykonane z je lenich rogów. 

Grający oddawal i strzały wprost z dłoni, mogl i też kłaść kość, któ­
rą strzelali , na podłodze. Najczęściej jednak posługiwali się deseczką 
(chaszlaga) wykonaną z cennych gatunków drzewa lub też przypomina­
jącą taką deseczkę środkową częścią kości goleniowej wielbłąda. Kość 
ta nosi nazwę szilbe, ale wykonaną z niej "deseczkę" zwano również 
chaszlaga. Taką kością posługiwano się przede wszystk im w rejonach 
gobijskich, gdzie było t rudno o drzewo. Pośrodku deseczki (drewnianej 
i kościanej), równolegle do je j dłuższych brzegów, biegł rowek, czasem 
żłobiono też l in ie ukośne, tak że w całości rysunek przypominał strza­
łę. Nosił on zresztą nazwę sum. Nazwę tę nosiła też kość wystrze l iwa­
na z deseczki ( lub z dłoni albo z podłogi). Deseczka mogła być też w y -

4 7 K . W. W j a t k i n a , Mongoły Mongolskoj Narodnoi Riespubliki, Moskwa 
I960, s. 266. 



288 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

posażona w cięciwę lub patyczek, którym wypychano kość przy strze­
laniu. Długość deseczki wynosiła ok. 16-17 cm, tak że mieściła się ona 
w dłoni. 

Szagaj charwach przypomina zawody łuczników, organizowane jesz­
cze w X I X w. we wszystkich rejonach Mongol i i i zaliczane do tzw. 
erijn gurwaan naadam, t j . trzech gier mężnych. G r y te organizowano 
w czasie najważniejszych świąt, przede wszystk im dorocznych. W mia ­
rę rozpowszechniania się bron i palnej łuk wyszedł z użycia jako broń 
myśliwska i coraz rzadziej pojawiał się na loka lnych zawodach naada-
mowych. W X X w. t y lko w Urdze (dzisiejsze Ułan Bator) i centrach 
ajmacznych można było spotkać łuczników, którzy s tawal i do zawo­
dów. 

Łucznicy, podobnie jak uczestnicy szagaj charwach, wa lczy l i i ndy ­
widualnie lub drużynowo. Strzelal i on i do leżących na ziemi zwinię­
tych w kłębuszki skórzanych rzemieni. Rzadziej strzelano do owczej 
skóry lub piłki. Wspomniane kłębuszki (sur) układano parami jeden na 
drug im, j ak astragale w szagaj charwach. Szagaj charwach i sur char­
wach (zawody łucznicze) rozpoczynał zawsze najlepszy strzelec z każ­
dej drużyny ( lub indywidualnie ) . I jeszcze jedno wyraźne podobieństwo 
między szagaj charwach i sur charwach — po każdym udanym strzale 
obserwatorzy głośno wołali u — cha!, przeciągając samogłoskę u i moc­
no akcentując końcowe — cha! Podczas zawodów łuczniczych kibice 
z rywa l i się z miejsc podnosząc ręce do góry. Ten swoisty h y m n miał 
być pochwałą dla dobrego strzelca i jednocześnie zachętą do dalszej 
wa lk i . Miał przy t y m — jak m i mówiono — zatrwożyć słabych prze­
ciwników, zazdrosnych o w y n i k i . I m bliżej końca, t y m głośniej śpie­
wano u — cha! H y m n ten miał daleko szerszy zasięg. Docierał on — 
jak wierzono nie t y l ko do ludzi , ale także do złych mocy czyhają­
cych na życie człowieka Był swoistym orężem w a l k i przeciw n i m . 
Jednakże nie t y lko głośne słowa były bronią stosowaną w walce ze 
złem (hałas był na tu ra lnym składnikiem wszystkich gier ruchowych, dy - * 
namicznych, nie t y lko szagaj charwach i sur charwach i jako t ak i był 
uważany za magiczny środek do w a l k i ze złem). Taką bronią była też 
sama gra. Magiczny sens strzelania polega bowiem na odstraszaniu zła, 
"p r z eb i i an iu " go Człowiek prezentował iednocześnie celność ręki siłę 
której powinno bać się zło. 

Sens gry polegający na zniszczeniu zła potwierdzają też reguły i to­
warzyszące i m wyjaśnienia samych Mongołów. Na moje pytanie do­
tyczące układania astragali ( i sur w zawodach łuczniczych) wprost na 
ziemi lub na n i ew i e lk im podwyższeniu, a nie np. na wysokości piersi 
człowieka, mówiono, że chodziło o to, by nie strzelać do góry, lecz na 
ziemię, w k i e r u n k u k u dołowi, by zniszczyć zło związane symbolicznie 
z k i e runk iem do lnym, niższą częścią, ziemią. 

Uważając szagaj charwach za magiczny środek stosowany w walce 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 289 

ze złem organizowano zawody najczęściej podczas Cagaan Sar, t j . w mo­
mencie przełomowym, gdy toczyła się wa lka między życiem a śmier­
cią w całej naturze. Do Cagaan Sar ograniczano się w indywidu lanych 
przypadkach, w rodzinach, ale zawody, w których uczestniczyło więcej 
osób, organizowano w całym t y m przełomowym okresie (wiosennym) 
przeciągając je do k i l k u tygodni, j ak w y n i k a np. z materiałów zebra­
nych przez Dzoriga (por. przypis 46). W indywidua lnych przypadkach 
grano też niekiedy wówczas, gdy rodzina była dotknięta chorobą lub gdy 
choroba zagrażała stadom. Grano wówczas nawet całymi dn iami w j u r ­
tach i w pobliżu zagród dla bydła wierząc, że demonstrując siłę i cel­
ność odstraszy się zło (chorobę). Starano się przy t y m czynić jak na j ­
więcej wrzawy, co również miało cel magiczny. Nie grano jednak l a ­
tem, nawet w przypadku choroby, zważając na obowiązujący w t y m 
czasie zakaz gry w kości. Zakaz ten był przestrzegany przez pasterzy 
dość konsekwentnie jeszcze w początkach naszego stulecia, nie w i e m 
więc, czy rację ma Dzor ig pisząc, że grano przez cały rok, a zaintere­
sowanie grą nasilało się l a t e m 4 8 . Być może były to jakieś i ndyw idua l ­
ne odstępstwa od ogólnie akceptowanej reguły. 

Zastanawiać może jedno: dlaczego strzelano do astragali, które w ża­
den sposób nie mogą być utożsamiane ze złem w grze, która miała słu­
żyć zniszczeniu tego zła? Dlaczego używano przedmiotów tak cennych, 
jak rogi jelenia? W grze chodziło o to, by przedmioty te wybić poza 
granicę, jaką tworzyła deseczka lub niewidoczna l in ia tworzona przez 
same astragale ustawione na podłodze, lub próg, który tę granicę sym­
bolizuje najpełniej będąc w i d o m y m znakiem przejścia, symbolem o twar ­
cia i właśnie — granicy. W sur charwach rysowano linię na ziemi, by 
wybijać poza nią rzemienie. Jeśli astragal lub rzemień nie wypadł po­
za linię, strzał uważano za niecelny. Chodziło bowiem o przerzucenie 
astragalu (i rzemienia) poza tę granicę, otwarcie je j , umożliwienie przej­
ścia na drugą stronę elementom wyrażającym życie, jego kontynuację 
(astragal) i podkreślającym samą ideę przejścia. Dobrzy strzelcy b y l i 
nagradzani okrzyk iem u — cha! nie t y lko za celność, lecz za to, że dzię­
k i niej zapewnial i grupie zwycięstwo nad złem, śmiercią. Każdy strze­
lec walczył w interesie grupy. Nie t y lko własnej drużyny, lecz rodziny, 
którą rep»ezentował, rodu lub choszunu. 

Zawody, w których uczestniczyli mieszkańcy różnych choszunów, by ­
ły organizowane nie t y lko dla zmierzenia się w szagaj charwach czy 
eńjn gurwan naadam, ale także w innych grach. Ta prawidłowość na 
Przełomie X I X i X X w. przedstawia się jednak w Mongol i i dość nie­
jasno. Możemy o nie j wnioskować t y lko z niel icznych wypowiedz i i p rzy ­
kładów wskazujących na to, że przed t y m okresem istniała jednak czę­
ściej przestrzegana zasada mierzenia się mieszkańców dwóch choszu-

1 8 D z o r i g , 0 p . cii, s. 97. 

" - Etnogra f ia Po l ska X X V I I / ! 



290 I W O N A K A B Z I N S K A - S T A W A R Z 

nów przede wszystk im właśnie w okresie noworocznym. Możemy też 
domyślać się istnienia takie j prawidłowości przez analogię do innych 
ludów Az j i Środkowej, które właśnie w t y m przełomowym okresie sta­
czały prawdziwe w a l k i z udziałem mieszkańców przec iwnych dzielnic 
miast, wiosek, członków przeciwnych rodów i tp . W a l k i te miały po­
twierdzać istniejące opozycje — nie t y lko między ludźmi, lecz także 
w naturze, kosmosie. 

Bardzo podobna do szagaj charwach była gra zwana môsôn szagaj 
charwach. Grano w nią zimą m. i n . także podczas obchodów noworocz­
nych. Gra ta była znana jeszcze w początkach X X w. przede wszystk im 
w zachodniej części k ra ju , choć — być może — "nie znały je j wszy­
stkie zamieszkujące tę część k ra ju mniejszości etniczne (prawdopodob­
nie znal i je j np. Derbeci). O grze te j wspomina się już w Tajnej hi­
storii Mongołów*9. W l i teraturze jednak na ogół mi l czy się na je j te­
mat. Jedynym wyjątkiem jest n i ew ie lk i artykuł M , T a t a r 5 0 . 

W grze tej brały udział dwie drużyny. Za cel służyły astragale 
albo też kawałki rogów bydła domowego, kawałki drzewa lub lodu. 
Układano je w jednej l i n i i wspólnej dla obydwu drużyn albo też w dwu 
l in iach znajdujących się naprzeciwko siebie. Grający s trze la l i puszczając 
po lodzie kawałki lodu lub drzewa. Kawałki te nazywano sum. Grają­
cy kładł sum na dłoni i wypychał ją środkowym palcem, j akby wypusz­
czał strzałę, dokładnie tak samo, j ak czyni l i to uczestnicy szagaj char­
wach. Wygrywała ta drużyna, która wykonała więcej t ra fnych strza­
łów, Czasem strzały były punktowane, np. za traf ienie w przedmiot 
znajdujący się w centrum l i n i i gracz otrzymywał 2 punkty , za t ra f ie ­
nie w przedmioty boczne — 1. I w tej grze uczestnicy wyst rze l iwa l i 
poza granicę, którą stanowiła l in ia ustawionych obok siebie przedmio­
tów, e lementy życia, przedmioty związane z n i m przez swą symbolikę 
i przypisywane i m znaczenie. A więc przede wszystk im astragale, na­
stępne drzewo, będące symbolem żywej przyrody i życia w ogóle, ka­
wałki byczego rogu (byk uważany jest za jednego z przodków przez 
niektóre ludy mongolskie i dawcę życia) i wreszcie kos tk i lodu, będące 
nie t y lko zamrożoną wodą, której przypisuje się symbol iczny związek 
z życiem, z prapoczątkiem, lecz mające same zdolności przekazywania 
życia. W wierzeniach mongolskich bowiem śnieg i lód mogą mieć udział 
w prokreacj i , zapłodnieniu kobiety. 

Duże podobieństwo g ry do szagaj charwach, wyrażone zarówno w sa­
mej nazwie jak i regułach, każe przypuszczać, że podobne były też jej 

« W Tajnej historii Mongołów nie w y m i e n i a się co p rawda nazwy gry, 
pisząc ogólnie, że Temudżyn i D z a m u k a grali w kości na lodzie Ononu, a le chodzi 
tu zapewne właśnie o môsôn szagaj charwach. Tajna historia Mongołów, Wa r sza ­
wa 1970. 

5 0 M. T a t a r , Le moson sagaj charvach, jeu d'osselets Mongol, Ac t a O r i e n t a i 
Hungarica, vol . 25: 1972, nr 1-3, s. 221-226. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 291 

magiczno-symboliczne funkcje, że i ta gra informowała o walce ze złem 
i miała służyć odstraszeniu mocy nieprzyjaznych człowiekowi. Współ­
cześni Mongołowie, o i le jeszcze pamiętają tę grę, widzą w nie j już t y l ­
ko walkę między dwoma drużynami, nie łącząc je j tak wyraźnie, jak 
szagaj charwach czy sur charwach z walką o życie, z niszczeniem zła. 
Nie znajdziemy więc potwierdzenia t ych przypuszczeń w wywiadach 
z pasterzami mongolskimi. 

K O Ń I A S T R A G A L . C Z A S PRZEJŚCIA 

Dla Mongołów astragal jest n ie t y lko symbolem ich pasterskiej go­
spodarki, nie t y lko magicznym środkiem stosowanym w magi i płodności 
i zabiegach związanych z kontynuacją życia. Wie lu Mongołów utożsa­
mia go metaforycznie i symbolicznie z koniem. Jak i może istnieć zwią­
zek między astragalem a t y m zwierzęciem? Sami Mongołowie nie po­
t ra f i l i m i wskazać żadnego tropu. Asocjowanie astragala z koniem nie 
wyn ika z ich symbolicznej tożsamości, jaką mogłaby być symbol ika go­
spodarcza. Astragal wprawdzie symbolizuje gospodarkę pasterską, nie 
czyni tego jednak koń. Wyjaśnienia związku należy więc szukać na i n ­
nej płaszczyźnie, przede wszystk im zaś w podobieństwie funkc j i peł­
nionych przez astragal i konia w obrzędach. Jak już wspomniałam, 
astragal pojawiał się zawsze w sytuacjach przejścia, gdy pożądana była 
zamiana śmierci w życie, wzmocnienie życia i zapewnienie jego kon ­
tynuacj i . W obrzędach przejścia pojawiał się także koń. Towarzyszył 
on zmarłemu w wędrówce na miejsce pochówku. Jego głowę wraz ze 
skórą wbitą na pal pozostawiano jeszcze w średniowieczu przy grobie 
zmarłego 5 i . Pamiętamy, że w pochówkach pozostawiano także astra¬
gale. U przodków Mongołów koń (a także pies) przechodził też przez 
miejsce, gdzie zazwyczaj siadywał zmarły za życia 5 2 . Koń pełnił też 
ważną rolę w obrzędzie weselnym przewożąc pannę młodą, traktowaną 
jako reprezentantkę "tamtego świata" do domu teściów, co było równo­
znaczne z przekroczeniem granicy między strefą niebezpieczną, obcą 
(obszary należące do rodziny panny młodej) i bezpieczną (przestrzeń 
będąca w posiadaniu rodziny młodego). Takich przykładów symbolicz­
nego przekraczania granicy za pomocą konia znajdujemy wiele w l i -

5 1 L i t e r a tu ra dotycząca ro l i kon ia w pochówkach jest bardzo obszerna. P r z y ­
kłady udziału konia w obrządzie pogrzebowym ludów mongolskich i i ch przodków 
obficie podaje W i k t o r o w a, op. c i t , s. 29, 125, 135, 149 in. P a t r z też E . E . K u z -
m i n a , Rasprostranienije koniewodstwa i kulta konia u iranojazycznych plemien 
snedniej Azii i drugich narodów starogo sWieta, [w:] Sr tednja ja Azija w driewno-
sti i sriedniewiekowie, Moskwa 1977, s. 28-52. T a m też znajduje się obszerna 
bibliografia dotycząca ku l tu konia i jego mie jsca w ku l turze narodów Az j i Środ­
kowej. 

M W i k t o r o w a, op. cit., s. 125. 



292 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

1! 

teraturze mongolskiej , przede wszystk im w baśniach i bohaterskich epo­
sach. Wyścigi kon i towarzyszyły też wszystk im ważniejszym świętom 
dorocznym i rodz innym związanym ze zmianami w c yk lu kalendarzo­
w y m i życiu jednostki w rodzinie. Koń poprzez swój udział w obrzę­
dach przejścia staje się niejako symbolem dokonującej się zmiany, ko ­
muniku j e o zachodzących przeobrażeniach. Jego pojawienie się jest już 
samo w sobie świadectwem rang i obrzędu, znakiem przejścia. W ob­
rzędach i sytuacjach przejścia występuje także astragal. I on pełni r o ­
lę źródła in formacj i o zmianie, dokonanej lub pożądanej. 

Rzadki dowód potwierdzający symboliczną tożsamość konia i astra¬
galu znajdujemy u Sandżejewa 5 3 . Opisując szamański bęben Darcha-
tów podaje on następujące informacje: "Między skórą jelenia a drew­
nianą ścianą bębna znajdują się 2 końskie i 2 jelenie astragale, a także 
21 astragali owiec i baranów. Te ostatnie mają wyobrażać s tawy konia" . 

Magiczno-symboliczne związki istniejące między astragalem i koniem 
wyrażały też niektóre gry. Były one związane z n o w y m rokiem, a więc 
czasem zmiany, przejścia. Najbardziej znaną grą, której astragal " w y ­
stępuje w r o l i kon ia " , są wyścigi koni zwane mor'uralduulach, mor'ural-
daan albo churdaan mor', będące niejako odpowiednikiem wyścigów 
konnych organizowanych w momentach przejścia z udziałem prawdz i ­
w y c h koni . Na piasku, kawałku materiału lub papieru rysowano pro ­
stokąt, który dzielono wewnątrz l i n i am i poz iomymi na 9 części. Pola 
zwano gadzar (ziemia) albo urt (długość), a wyznaczające je l in ie — 
dawaa (przełęcz). Czasem w górnej części prostokąta dodawano trójkąt, 
którym oznaczano miejsce, gdzie przybywały konie (mor barich gazar). 
Każdy z graczy stawiał swój astragal (będący jego "kon iem" ) u dołu 
prostokąta. Miejsce to zwano mor' tawich gazar. 

W mor'uralduulach, mor'uraldaan, grało 4 uczestników, w chur-
dann mor' — do 9-11 włącznie. Gracze rzucal i najczęściej 4 astragala-
m i . W zależności od tego, i le z n i ch upadło stroną " k o n i a " do góry, 
gracz posuwał się po planszy. 'Jeżeli np. na stronę " k o n i a " upadły 2 
kości, posuwał się o 2 pola i tp . Gracz rozpoczynający grę mówił erged 
jawnal (jazda!), j akby rzucał komendę prawdz iwemu koniowi . 

Jak pisze E. Taube, przed wykonaniem r zu tu gracz podnosił do ust 
astragale i cicho ( lub głośno) mówił: mor'buu, mor'buu, albo: minij 
mor'dôon unaaraj (mój kon iu , upadnij w jak największej l i c zb ie ) 5 4 . 
W ten sposób próbował wpłynąć na los, aby zwyciężyć. Nie w i em na i le 
przykład podany przez Taube można uznać za powszechny. Podczas 
swoich badań bezskutecznie szukałam in formac j i o tak ich próbach ma­
gicznego wpływania na los przez graczy. Nawet jeśli jest to zabieg sto--

5 8 G . D. S a n d z e j e w , Darchaty. Etnograficzeskij otczet o poiezdkie w Mon-
goliju w 1927 godu, L en ing rad 1930, s. 62. 

6 4 E . T a u b e, Einige Mongolische Unterhaltungspiele, " J a h r b u c h des Museum 
für Völkerkunde zu Le ipz ig " , vol . 24: 1967, s. 60. 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 293 

sunkowo rzadko stosowany, zasługuje z pewnością na uwagę jako przy­
kład sposobu oddziaływania na los. 

Wyścigi, w których występowały astragale — konie, były organizo­
wane nie t y lko na planszy. W a jmaku centra lnym zapisałam np. grę 
charajlt, polegającą na podobnych zasadach, j ak gra opisna poprzednio. 
Gracze układali 9 astragali w jednej l i n i i (zawsze stroną " k o n i a " do gó­
ry), a następnie rzucal i j ednym astragalem. Gdy wypadł "koń", gracz 
przesuwał swój astragal wzdłuż l i n i i astragali. K t o pierwszy minął 9 
astragali, ten wygrywał. 

Z koniem i astragalem związane też były g r y ruchowe. Uczestniczy­
ły w nich dzieci, które biegały trzymając astragal w ręku i przekazując 
go po drodze i n n y m dzieciom. Była to swoista sztafeta (mann buuchia). 
Informacje o nie j zapisałam w ajmaku wschodniogobijskim. Zwyciężał 
w tej sztafecie ten, k to pierwszy dobiegł do m e t y nie zgubiwszy astra-
gala. I znów powtarza się mo t yw wyścigu, zmiany w przestrzeni i cza­
sie. W przekazywaniu kości ko l e jnym uczestnikom sztafety można w i ­
dzieć odpowiednik pokonywania przeszkód. Jest to zawsze moment r y ­
zyka, można bowiem upuścić astragal, eliminując siebie ( i drużynę) 
z dalszej w a l k i . Patrząc pod kątem symbo l ik i możemy powiedzieć, że 
gracz, który zgubi astragal, e l iminuje się z w a l k i o życie, nie przekra­
cza symbolicznych granic, dzielących go od świata żywych. Konsekwen­
cje magiczno-symboliczne łączą się przede wszys tk im z upuszczeniem 
astragala, nośnika życia, gwarantującego jego ciągłość. Astragal pow i ­
nien znaleźć się za linią mety — granicą, jako znak trwałości życia, 
magiczny bodziec wspomagający jego rozwój'. 

Wymienione t u gry miały aspekt magiczny. Zachęcano do n ich prze­
de wszystkim dzieci. Mówiono, że dobrze jest grać w mor' uralduulach 
czy churdaan mor', aby było dużo wyścigów, dużo świąt. Organizowa­
nie wyścigów było pożądane nie t y lko z uwag i na i ch aspekt ludyczny. 
Wypowiedzi tego t y p u możemy potraktować jako przenośnię. Wyścigi, 
stanowiące element świąt, to oznaki zmiany, zwycięstwa nad złem, 
śmiercią. I m więcej tak ich oznak, t y m zwycięstwo staje się bardziej w i ­
doczne. 

Użycie astragali w grze każe nam łączyć ją z magią płodności, za­
pewnianiem kontynuac j i życia. Użycie astragali asocjowanych z koniem 
podkreśla ponadto związek gry z czasem przejścia, ze zmianami, co tłu­
maczy się także umieszczeniem gry w kontekście noworocznym. Zmia ­
nę symbolizują też ruchy " k o n i a " na planszy (mor' uralduulach, mor' 
uroldoon, churdaan mor') wzdłuż l i n i i astragali (charajlt) l u b uczestni­
cy sztafety (morin buuchia). Na planszy służącej do wspomnianych gier 
na uwagę zasługują m. i n . poziome l inie zwane dawaa. Przełęcz w k u l ­
turze mongolskiej symbolizuje granicę, przejście, miejsce, w którym 
stykają się dwa światy. A b y dotrzeć do mor' barich gazar, gracz mus i 
pokonać 9 tak ich przełęczy. 9 jest cyfrą magiczną, szczęśliwą, 9-krotne 



^7 

294 I W O N A K A B Z I N S K A - S T A W A R Z 

powtarzanie "jakiegoś zabiegu gwarantuje jego' skuteczność. Przełęcz 
miała też dla Mongołów znaczenie magiczne. Jak pisze Dzorig w sta­
rej mongolskiej t r adyc j i było przyjęte, że jeśli u lub iony szybki koń 
padł ze starości albo został zabity na wojnie, to aby zachować na w i e ­
k i pamięć o n im , jego głowę umieszczono na Szczycie góry, na p r z e ­
ł ę c z y (pódkr. — IKS) , bądź po prostu w stepie w pobliżu rodzinnej 
miejscowości. Usypywano owoo i składano ofiary. Kobyłę, która miała 
się oźrebić, przyprowadzano na to miejsce, co miało zapewnić naro­
dziny równie dobrego, szybkiego konia. Miejsce takie nosiło nazwę mo-
rin tolgoj (głowa konia), morin dawaa (przełęcz konia) i t p . 

Tak więc mamy w grze jeszcze jeden element mogący wskazywać 
na je j symboliczno-magiczne związki z płodnością, z magią życia. Jest 
n i m obecność "przełęczy", przez które przechodzą astragale — "kon ie " . 

Przytoczyłam t u t y lko niektóre przykłady gier noworocznych, ogra­
niczając się do gier najbardziej popularnych bądź też z jakiegoś wzglę­
du wyjątkowo interesujących. Gier t y ch było dużo więcej. Stanowiły 
one jednak najczęściej war ian ty gier opartych na zasadach, jakie tu ta j 
podałam. Kole jne przykłady nie wniosłyby więc niczego nowego (poza 
samym materiałem) do i lus t rac j i tezy o pozaludycznych funkc jach gier, 
ich symbolice i związkach z magią, wreszcie do tezy o komunikacy j ­
nej funkc j i gier, o t y m , że gra występuje jako komunika t o kontekście 
czasowoobrzędowym, przekazujące idee wierzeniowe związane z t y m 
kontekstem. 

Msona Ka63HHbCKa-CTaBaac 

H O B O r O A H H E M O H r O J I B C K H E HrPŁI . 
H X CHMBOJ1HKA H CB.H3H C MAFHEfł 

P e s K w e 

Ha H36paHHbix npaMepax MOHroJiBCKjix nip aBTop noKa3WBaeT HeKOToptie H3 He-pa3BJie-
KaTeJTMbK <ł>yHKUHH 3THX H i p . OflHOH H3 H H X HBJWeTCfl KOMMyHHKaTHBH3H <ł>yHKUJW. Hrpbl TO-

B o p j i T HaM o i e M - T c c noMomsK) npaBHJi. Coo6memie, coflepacaiiieeca B S T H X npaBHnax, nepe -
flaerea c ynoTpe6jieHHeM Jmnca C H M B O J I O B H 3Ha«reHHH, o6a3M BaioiHHx B aaHHOH jcyjibType. K O M -

MyHHicaraBHaa <j>yHKUHa Hrp coneTaeTca nosTOMy Hame Bcero c H X CHMBOJimecKolt (JryHKUHeH. 

Hrpw nOHBJMIOTCH 0 6 b I 1 H 0 B TOHHO OnpeflejieHHOM BpeMeHHÓM H OÓpHflOBOM KOHTeKCTe. B 3TOM 
KOHTeKCTe O H H u cocTaBjisiioT cooómeHKe. O H H noflTBepKAawT O U H O B P C M C H H O coieTaiomHeca 
c H H M H BepoBaima H Hflen. C B J B H Mesmry poflOM Hrp H BpeMeHHÓ-o6paflOBMM K O H T C K C T O M , B K O -
T O P O M O H H noaBJiaioTca, noKa3aHw 3#ecb Ha npnMepe MOHronbCKHX HOBoro,ziHHX Hrp. A B T O P 

paccMaTpHBaeT npaBHJia Hrp HMewmHx MCCTO B HOBOrO/JHCC BpCMJI IlOBCIOJUy H3. TCppHTOpHH 
MoHroj iHH X I X - X X B B noKa3breaer cBoeo6pa3Hyio TOKflecTBeHHOCTb nepeaaBaeMoró nrpaMH 
coo6me H H a H BepoaaHHH, CBJI33.HHbIX C HOBblM TOAOM 

D z o r i g , op. cit., s. 34. 55 



N O W O R O C Z N E G R Y M O N G O L S K I E 295 

HoBwit rof l - BpeMH nepexoaa, 6opb6w J K H S H H C O CMepTbio, 6 : i a ra co S J I O M , no6eflbi J K H S H H , 

B03po*fleHHH BpeMCHH H KocMOca, a Taiojce B C A K H X O C H O B l e j ioBe iec icoro cymecTBOBaraa . 3 T O 

T a K K e nepnofl npopHuaHHfi H npaeMOB no o6ecneieimio 6jiaronoJiyiH« Ha Becb rofl. Taicyio M a -
rHHecKyio 4>yHKUHio ncnoJiHflJiH T a x x e H MOHroJitcKHe n r p w . MaraiecKaa $yHKHHa H r p H B H O 

coTeranacb c H X KOMMyHHKaraBHOH H cHMBOjnnecKOH (J>yHKUHeH, BbireKaa Tarace H 3 caMnx npa-

BHU 3THX BHflOB IIOBefleHHa. 
B npeoÓJiaflaiomeM 6oJibmHHCTBe H O B O T O O T H X H r p MOHronbcrae C K O T O B O A M noj ibsoBajmcb 

ac ipara j iaMH (6a6 KaMH). AcrparaJiw B MOHroJibCKOił xy j ibrype o6jiaf laK>T A B H O H C H M B O J I H K O H 

MHOrOHHCJICHHOCTH H HJIOflOBHTOCTH. BMeCTe C TeM OHH CHMBOJlH3Hpywi CKOTOBOflHeCKOe X03HH-
C T B O . O H H ynoTpe6jiHJiHCb n p n M a r m e c r a x npneMax no oGecneHeHHw npoflJiemia J K H S H H (mofleił 

H acHBOTHbix) H J I H yKpemiemi io ee, o6 j i eneHHio nepexofla H3 C O C T O A H H A CMepra (6ojie3HH) B coc-

TOHHHe 3KH3HH (3flOpOBbfl). 3 T a CHMBOJIHKa aCTparaJI, IlpHMCHHCMblX C He-pa3BJieKaTCJTbHbIMH 
neiMMH, yicpenjiaeT cHMBOJiHKy caMHX Hrp, cj ief lywuryio H3 H X npaBHJi. 

CHMBonHKe acTparaJi , a Taic* e H X He-pa3BJieKaTejibHwM <J>yHKu.HaM nocBameHa oxnenbHaa 
nacTb cTaTbH. Aajree B c raTbe o6cyK«aioTca HecKonwco Hrp, npaBHJia KOTopwx cooSmaioT o n p o -
HCxoflameM B HOBoroflHHH nepnof l C H M B O J T H H C C K O M pacnpeflejieHHH 6oraTCTB Meatfly J H O A B M H . 
npHBjieKaK>Tca npHMepw w p B K O C T H H KapTOiHwx Hrp. B C B O K J onepeflb noKa3aHM n rpw , c « a -
3anHbie c Hfleett c o T B o p e r a a MHpa, B0cco3flaHHa BpeMeHH H KocMoca, H n r p w c o o 6 m a w m H e o npe -
oflojieHHH rpaHH Mexqry »CH3Hbio H CMepTbio, o no6efle XOH3HH, cjiyacamne BMecTe c T C M H o m y -
rHBaHHio 3jia, y rpoxcawmero lejiOBeicy O C O 6 C H H O CHJibHO B M O M C H T H nepexofla. LTocJieflHaa nacTb 
CTaTbH nocBameHa n r p a M , B K O T O P H X a c T p a r a n noaBJiaeTca A K O S M B pojiH KOHa. Kom, H a c T p a -
raji ocymecTBJiaror B MOHroJibCKOH Kyjn.Type cxoflHBie KOMMyHHicaTHBHbie (fryHKiiHH. O H H n o a -
B^a ioTca name Bcero B M O M C H T M nepexofla (noxopoHM, CBaflb6a, CMeHa BpeMeH rofla H T . n. ) , 
coo6maa o B O 3 H H K H I C H HJTH acejiaTenbHofl npeMeHe, npeoflojieHHw py6eaca Meatfly " S T H M " H „TeM 
CBeTOM". O H H oflHOBpeMeHHO flOJixoibi M a n w e c w i M o6pa30M noflflepacHBaTb HenoBeica B e ro 
6opb6e 3a nepexoa rpaHH Meatfly 6 j ia roM H 3 A O M , aoBHbio H CMepTbio, " S T H M " H " T e M C B C T O M " . 

A B T O P He paccMOTpejia Bcex BasKHeHinnx HOBoroflHHx HfleH, noflTBepsKflaioiflHxca nrpaMH. 
B noflroTaBjiHBaeMoii B . n e i a r b B T O P O H nacTH CTaTbH 6yflyT pacMOTpeHbi n r p w , ocHOBaHHbie 
Ha npHHiinne yrpaHeHHoe-HaHfleHHoe, cBa3aHHbie c Hfleen coTBopeHHa, posKfle-HHa 3KH3HH, a Taiotce 
Ta6jiHHHbie nrpb i H3o6pa»caiomHe 6opb6y Meatfly 5KH3HŁIO H CJVtCpTBK) MC^CflV flBYMJT OCHOBHUPvtH 
npOTMBOITOJTOJKHOCTflMH BŁI^CJlHCMŁrMH BCCMH H3.pOpHa.MH MHpa 

http://H3.pOpHa.MH

