
„Etnografia Polska", t. X L I I : 1998, z. 1-2 
PL ISSN 0071-1861 

R Y S Z A R D T O M I C K I 
Instytut Archeologii i Etnologii P A N 

MIĘDZY SCYLLĄ POGAŃSTWA A CHARYBDĄ CHRZEŚCIJAŃSTWA: 
INDIAŃSCY ARYSTOKRACI Z TETZCOCO (NOWA HISZPANIA) 

W 1539 ROKU. STUDIUM MIKROETNOHISTORYCZNE* 

W latach 1536-1540 przez środkowy Meksyk, od 1521 r. będący jądrem 
Nowej Hiszpanii, przetoczyła się fala inkwizycyjnych dochodzeń i procesów 
przeciw Indianom oskarżanym o różnego rodzaju odstępstwa od chrześcijań­
stwa1. Akta tych spraw, zachowane w meksykańskim Archivo General de la 
Nación (i po części opublikowane na początku naszego stulecia2), zawierają 
nadzwyczaj bogaty materiał źródłowy, z którego korzystało wielu badaczy. 
Naturalną poniekąd koleją rzeczy wydobywano z niego przede wszystkim 
przykłady ilustrujące typowe przypadki odrzucania nowej religii lub nie respekto­
wania jej poszczególnych norm 3. Zdecydowanie mniejsze - by nie powiedzieć: 
minimalne - zainteresowanie okazywano społecznemu otoczeniu podsądnych. 
Prawda, że akta inkwizycyjne rzadko pozwalają wyjść poza to, co zechcieli 

* Artykuł ten jest wyimkiem z większego opracowania. Dlatego pomijam w nim szereg 
ważnych skądinąd zagadnień, m.in. omówienie specyficznych źródeł, jakimi są w ogólności akta 
inkwizycyjne, a zwłaszcza akta powstałe w XVI-wiecznej Ameryce, będące pod pewnymi względa­
mi tematem samym w sobie. 

1 W Meksyku trybunał inkwizycyjny p o w o ł a n o oficjalnie w 1569 r. Wcześniej funkcje in­
kwizytorskie pełnili lokalni zwierzchnicy franciszkanów i innych zakonów żebraczych w ramach 
uprawnień uzyskanych na mocy bulli z lat 1521 i 1522; od 1528 r. pełnił je pierwszy w tym kraju 
biskup, Juan de Zumárraga, formalnie mianowany apostolskim inkwizytorem 27 czerwca 1535 r. 
(Greenleaf 1961, s. 3-25); o problemach i kontrowersjach związanych z objęciem Indian jurysdyk­
cją inkwizycyjną patrz: Greenleaf 1965. 

2 Proceso 1910 (istnieje reprint: Guadalajara, Jal. 1968 oraz wznowienie: Méx ico 1980); 
Procesos 1912; patrz też opublikowane później: Proceso 1941; Carreño 1950, passim. 

3 Zwykle zresztą czyniono to w opracowaniach dotyczących dziejów chrystianizacji Meksyku 
(np. Ricard 1933; Cuevas 1946; Lamb 1956; Alberro 1972; Uchmany 1980) i działalności in­
kwizycji (np. Jimenez Rueda 1946, s. 1-12; Greenleaf 1961, s. 42-75; Mariel de Ibáñez 1979, 
s. 39-54). Stosunkowo nieliczne są prace poświęcone głównie lub wyłącznie reakcjom Indian na 
chrystianizację (np. León-Porti l la 1974, 1976, 1984; K l o r de Alva 1982), a zupełnie sporadyczne 
takie, w których pewne partie materiałów procesowych poddano dokładniejszej analizie (Nuttal 
1911; Klor de Alva 1981; Gruziński 1989, s. 31-62). 



108 R Y S Z A R D T O M I C K I 

powiedzieć o sobie i o innych ludzie składający zeznania. Wynikające stąd 
ograniczenia są szczególnie dotkliwe wtedy, gdy mówiąc o otoczeniu podsądnych 
mamy na myśli tę jego część, która jawi się jako mało zróżnicowana grupa 
„dobrych chrześcijan" (buenos cristianos), sytuująca się w opozycji do in­
kryminowanych postaw i czynów. W odniesieniu do osób, przeciw którym 
nikt nie zeznawał i które były - przynajmniej teoretycznie - poza podejrzeniami, 
mało kiedy da się powiedzieć coś konkretnego. Ich rzeczywiste poglądy, 
postawy i zachowania pozostają na ogół niedostępne badaniom. Zdarzały się 
jednak sytuacje, kiedy ludzie w zasadzie nie związani ze sprawą stawali się 
przedmiotem żywego zainteresowania ekip śledczych i zmuszeni byli składać 
zeznania nie mając czasu na przemyślenie ich treści, wskutek czego wyjawiali 
więcej, niżby chcieli i zamierzali. Niżej poddany zostanie analizie jeden z takich 
przypadków, najbardziej chyba interesujący, jeśli chodzi o rozpoznanie stosunku 
indiańskiej elity polityczno-intelektualnej tych czasów do chrześcijaństwa i dawnej 
rodzimej religii. Przypadek ów miał bezpośredni związek z najgłośniejszym 
procesem inkwizycyjnym w całych wczesnokolonialnych dziejach Meksyku. 

W ostatniej dekadzie czerwca 1539 г., na skutek donosu złożonego na ręce 
„kapitana konkwisty duchowej"4, biskupa Meksyku i apostolskiego inkwizy­
tora Juana de Zumárraga, wszczęto śledztwo w sprawie don Cariosa Ome-
tochtli, oskarżonego przez donosiciela, również Indianina, o apostazję, anty-
chrześcijańską propagandę, nawoływanie do restytucji pogaństwa i życie 
w konkubinacie. Don Carlos miał wówczas około 35 lat. Pochodził z Tetz-
coco. Był jednym z licznych synów Nezahualpilliego (zm. 1515?), ostatniego 
wielkiego władcy tego miasta, które wraz z Tenochtitlanem i Tlacopanem 
współtworzyło imperium azteckie. Jako dorastający chłopak przebywał w oto­
czeniu zdobywcy Meksyku, Hernána Cortesa. Ochrzczony w 1524 г., przeszedł 
najprawdopodobniej przez franciszkańska szkółkę dla indiańskiej młodzieży. 
W roku 1539, po śmierci swego przyrodniego brata don Pedra Tetlahuehuetz-
quititzina, dotychczasowego tlatoaniego Tetzcoco, pretendował do objęcia 
wakującej funkcji, napotykając na opór miejscowej elity, w tym własnych 
krewnych. Rozpoczęte na dobre w pierwszych dniach lipca dochodzenie, 
a następnie proces trwały blisko pięć miesięcy. Wszystkie postawione don 
Carlosowi zarzuty zostały potwierdzone, on zaś nie potrafił zdyskredytować 
świadków oskarżenia ani znaleźć wiarygodnych świadków obrony. W ogłoszo­
nej 20 listopada sentencji, skonsultowanej z wicekrólem Nowej Hiszpanii, 
członkami Królewskiej Audiencji oraz zwierzchnikami dominikanów i fran­
ciszkanów z miasta Meksyku, Zumárraga uznał go za „propagującego swe 
poglądy heretyka" (hereje do\g\matizador), odmawiającego - na domiar złego 
- przyznania się do winy. W praktyce oznaczało to wyrok śmierci. Publiczne 
auto de fe odbyło się dziesięć dni później, w niedzielę 30 listopada, na głów­
nym placu stolicy Nowej Hiszpanii. 

4 Określenie użyte w liście grupy franciszkanów do Karo la V z 17 listopada 1532 г., Moto l in ía 
1986, s. 92. 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ POGAŃSTWA A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 109 

M a p a 1. Rejon Tetzcoco i Góry Tlaloca (Tlalocantepetl) - obszar wydarzeń będących przedmiotem 
dochodzenia inkwizycyjnego. Oznaczono wyłącznie miejscowości, o których mowa jest w artykule. 

W prawym górnym rogu pokazano lokalizację Góry Tlaloca na terenie Meksyku 

Sprawa, która będzie nas interesowała, pojawiła się na marginesie śledztwa 
przeciw don Carlosowi, w pierwszej jego fazie, w wyniku dość nieoczekiwane­
go zbiegu okoliczności. 

I . P R O L O G 

Po otrzymaniu donosu i potwierdzeniu zawartym w nim zarzutów w Chi-
conauhtli, skąd pochodził delator, Juan de Zumárraga osobiście przybył do 
Tetzcoco, aby asystować przy aresztowaniu podejrzanego i kierować docho­
dzeniem. 4 lipca don Carlos został uwięziony. Tego samego dnia zajęto jego 
dobra. Podczas przeszukania należących do niego domów wpierw znaleziono 
kodeks kalendarzowy czyli - jak podano w protokóle - „rachubę świąt 
demona, które Indianie zwykli obchodzić zgodnie ze swą wiarą" (en su ley), 
później odkryto dwa pomieszczenia pełne reliktów pogaństwa. W pierwszym 
„były dwie nisze przypominające kaplice, niskie, sięgające mniej więcej do 
piersi, a obok nich kamienna kolumna przylegająca do ściany i w rzeczonej 
kolumnie znajdowały się jakieś twarze i kamienne figury bożków; w dru­
gim pomieszczeniu był domek podobny do dawnej świątyni, a obok niego, 
na ścianach, kilka kamiennych figur bożków, oraz parę [idoli zrobionych] 



по R Y S Z A R D T O M I C K I 

z obciętych włosów" (Proceso 1910, s. 8) 5. W sumie po rozbiciu ścian i kolum­
ny wydobyto dziewiętnaście rzeźb, które towarzyszący Hiszpanom tetzco-
kańscy dostojnicy potrafili zidentyfikować, trzydzieści przedstawień, o których 
Indianie nic nie umieli powiedzieć, oraz dwa modele świątyń. Wśród ziden­
tyfikowanych figur były wizerunki czołowych bóstw epoki przedhiszpańskiej 
- Quetzalcoatla, Xipe, Chicomecoatl, Tlaloca. 

Zdumiewające, dokonane w centrum miasta odkrycie zaowocowało na­
tychmiastowym przesłuchaniem wuja don Cariosa, Pedra Izcuitecatla, który 
był jedynym stałym bywalcem domu, opiekując się nim na polecenie siostrzeń­
ca. Chociaż świadek nie potrafił wyjaśnić kto, kiedy i po co zgromadził figury, 
gdyż zajmował się domem zaledwie od dwóch lat, przyznał jednak, iż w tym 
czasie don Carlos wielokrotnie przychodził oglądać bożki; zaprzeczył nato­
miast, by kiedykolwiek składał im ofiary. Z dużymi oporami, w dwóch ratach, 
wymienił następnie dwanaście osób, które także oglądały figury. W końcu 
wyjawił, że „zanim przybyli chrześcijanie ów dom był domem modlitw i zbie­
rano się w nim, aby obchodzić święta i prosić swoich bogów o to, czego 
chciano, lecz po przybyciu chrześcijan nigdy więcej tego nie robiono" (Proceso 
1910, s. 9-11). 

Dwie z wymienionych przez Pedra Izcuitecatla osób przesłuchano jeszcze 
tego samego dnia, jedną - nazajutrz. Żadna z nich nie była specjalnie rozmow­
na. Jedyne, co Zumárraga uzyskał, to pewność, że figury znajdowały się 
w domu od kilkunastu lat. Sugerowano mu, że zgromadził je w czasach, gdy 
niszczono bożki, dawno nieżyjący wuj don Cariosa, mając na względzie wy­
łącznie surowiec, bo kamienia - jako budulca - brakowało. Jeden ze świad­
ków, przyznawszy, iż wie o figurach od lat siedemnastu (od 1522 г.), tłumaczył 
swe dotychczasowe milczenie przekonaniem, że były to rzeczy zniszczone i bez 
znaczenia. Zapytany, ile razy czcił owe idole i składał im ofiary, zmienił nieco 
ton. Oświadczył, że jeśli przychodził popatrzeć na figury, to jedynie po to, by 
w duchu powiedzieć sobie: „należałoby je zniszczyć", choć nie wtrącał się, nie 
chcąc rozgniewać opiekuna domu (Proceso 1910, s. 11-14, 27-28). 

Już 4 lipca stało się oczywiste, że przechowywanie wizerunków dawnych 
bogów było w Tetzcoco „tajemnicą Poliszynela". Biskup Zumárraga musiał 
dostrzec w ujawnionych faktach wierzchołek góry lodowej, albowiem naza­
jutrz, w sobotę 5 lipca, wezwał do siebie grupę sprawujących w mieście wła­
dzę dostojników i przedstawił im alternatywę: albo dowiodą swej wierności 
chrześcijaństwu wyjawiając wszystko, co wiedzą, o przypadkach posiadania 
idoli i otaczania ich kultem zarówno w Tetzcoco, jak i poza nim, albo - gdyby 
nie chcieli tego uczynić, a zostanie im dowiedzione, że sami są winni lub 
osłaniają innych - spotka ich surowa kara. Słowa biskupa, iż „teraz zoba­
czy, jacy są z nich chrześcijanie", nie pozostawiały cienia wątpliwości co do 
powagi sytuacji. 

5 M o w a najprawdopodobniej o kosmykach w ł o s ó w obcinanych po urodzeniu i po śmierci, 
przechowywanych przez rodzinę jako świętości, por. Motolinia 1970, s. 131-132. 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ POGAŃSTWA A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 111 

I I . DRAMATIS PERSONAE I I C H Z E Z N A N I A I N D Y W I D U A L N E 

W ten sposób do złożenia wyjaśnień zmuszonych zostało pięć osób: don 
Lorenzo de Luna - gubernator prowincji Tetzcoco6, don Francisco, Lorenzo 
Huiznaualtlailotla, don Hernando de Chavez i don Antonio. Dwaj ostatni byli 
burmistrzami (alcaldes), co pozwala domniemywać, iż dwaj wymienieni wcześ­
niej byli rajcami (regidores), a łącznie stanowili czołowych przedstawicieli 
władz municypalnych Tetzcoco7. Cała piątka reprezentowała zatem najwyż­
sze władze miasta i podległej mu prowincji. Do kompletu brakowało tylko 
tlatoaniego, lecz tetzcokański „stolec królewski" pozostawał nie obsadzony od 
śmierci don Pedra Tetlahuehuetzquititzina w początkach maja 1539 r. 

Stosunkowo mało wiadomo o poszczególnych dostojnikach. Najprawdo­
podobniej wszyscy, przed których imionami pojawia się hiszpański tytuł don, 
należeli do arystokracji, byli - mówiąc po nahuatlańsku - pipiltin, to znaczy 
wywodzili swój rodowód od jednego z poprzednich władców Tetzcoco. Doty­
czy to czterech z nich. 

Spośród arystokratów postacią, o której mamy nieco więcej informacji, jest 
don Lorenzo de Luna. Daleko spokrewniony z nim kronikarz Fernando 
de Alva Ixtlilxóchitl (15787-1650) uważał go za syna Nezahualpilliego, co by 
oznaczało, że był przyrodnim bratem don Cariosa Ometochtli8. Jednak na 
większe zaufanie zasługuje jeden ze świadków w procesie, według którego don 
Carlos nazywał gubernatora mi sobrino (Proceso 1910, s. 42); don Lorenzo de 
Luna byłby więc jego bratankiem lub siostrzeńcem9. Mógł natomiast, jak 
utrzymywał wspomniany kronikarz, przyjąć chrzest w 1524 r. razem z większoś­
cią członków rodu panującego w Tetzcoco. Zapewne miał za sobą naukę 
w przyklasztornej szkółce, ponieważ potrafił podpisać się na protokóle zeznania 
(podobnie jak don Hernando de Chávez). Data jego powołania na urząd 
gubernatora nie jest znana, lecz na pewno nie pełnił tej funkcji przed 16 kwiet­
nia 1537 г., a był gubernatorem już 23 stycznia 1538 r. 1 0 , co wskazuje, że 

6 Urząd administracji kolonialnej, wśród Indian wprowadzony jako konkurencyjny, a z cza­
sem zastępczy w stosunku do tradycyjnej i dożywotniej funkcji tlatoaniego. Gubernator - miano­
wany przez wicekróla lub wybierany i zatwierdzany przez niego - stał na czele prowincji (jednostki 
podziału terytorialnego niższej niż audiencje, na które dzieliło się wicekrólestwo), pi lnował w niej 
porządku, nadzorował płacenie p o d a t k ó w i egzekwowanie świadczeń na rzecz państwa, był sędzią 
i, w razie potrzeby, d o w ó d c ą pospolitego ruszenia. Wraz z radą miejską (cabildo) stolicy prowin­
cji, zarządzał całą prowincją. Por. Gibson 1960, s. 178-179; Gibson 1964, s. 166 i nast. 

7 Wprowadzona przez Hiszpanów struktura wybieralnych władz lokalnych obejmowała: 
a) zarząd municypium (ayuntamiento) składający się z dwóch burmistrzów lub jednego burmistrza 
g łównego i kilku zwykłych, mających do pomocy rajców (regidores) oraz licznych wyspecjalizowa­
nych urzędników (pisarza, alguacila czyli stróża porządku publicznego i in.); b) radę miejską 
(cabildo) składającą się z ogółu urzędników pod przewodnictwem burmistrza lub - w stolicy 
prowincji - gubernatora. 

8 A l v a Ixtlilxóchitl 1975-1977,1, s. 492; tak też Greenleaf 1961, s. 74 przyp. 10. 
9 Analogicznie Cline 1966, s. 85 (tablica genealogiczna), który uznaje go za siostrzeńca. 

1 0 Z akt innego procesu wiadomo, że 16 kwietnia 1537 r. gubernatorem Tetzcoco był niejaki 
don Francisco, Procesos 1912, s. 42. O drugiej dacie patrz dalej, w związku z pismem wicekróla 
Nowej Hiszpanii do don Lorenza de Luny. 



112 R Y S Z A R D T O M I C K I 

sprawował urząd przez dwie kolejne kadencje - w latach 1538-1539. W roku 
1540 na jego miejsce mianowany został don Antonio Pimentel Tlahuitoltzin 
(patrz niżej). 

Nic pewnego nie potrafię powiedzieć o pozostałych osobach. 
Na zasadzie bardzo hipotetycznego przypuszczenia można utożsamiać don 

Antonia, burmistrza, z synem Nezahualpilliego noszącym imię Tlahuitoltzin, 
znanym także jako don Antonio Pimentel, który wkrótce po straceniu don 
Cariosa Ometochtli został jednocześnie tlatoanim i gubernatorem Tetzcoco11. 
Postawa, jaką „nasz" don Antonio zaprezentował podczas przesłuchań, czyni­
łaby taki awans wielce prawdopodobnym1 2. 

Z kolei don Francisca, przypuszczalnego rajcę, można kojarzyć z innym 
synem Nezahualpilliego, znanym jako don Francisco Mochiuhquechoietzoma-
tzin (Alva Ixtlilxóchitl 1975-1977,1, s. 492). Być może to on piastował urząd 
gubernatora Tetzcoco w 1537 r . 1 3 

W dostępnych mi źródłach nie zdołałem znaleźć bliższych informacji o don 
Hernandzie de Chavez, drugim obok don Antonia burmistrzu. Nie wykluczo­
ne, że był także członkiem rodu rządzącego w Tetzcoco od dziesiątków lat 1 4 . 

Lorenzo Huiznaualtlailotla, pełniący prawdopodobnie urząd rajcy, to jedy­
na osoba, wobec której nie użyto tytułu don15. Pochodził więc z niższej 
warstwy społecznej, aczkolwiek noszony przezeń w charakterze nazwiska tytuł 
huitznahuatlailotlac świadczy, że był wysokiej, a nawet bardzo wysokiej rangi 
dostojnikiem w lokalnej hierarchii (według standardów przedhiszpańskich) 1 6. 

Pewne jest wszakże, iż wezwani nagle przed oblicze inkwizytora dostojnicy 
reprezentowali najściślejszą elitę polityczną Tetzcoco, a w większości - najwyż­
sze kręgi miejscowej arystokraqi. Wszyscy, o czym świadczą ich imiona, byli 
ochrzczeni. Przynajmniej niektórzy mieli za sobą naukę w przyklasztornej 
szkółce. Pod względem wymienionych cech nie różnili się od don Cariosa 
Ometochtli. 

Punktem wyjścia przesłuchań, jakim poddano ich za pośrednictwem tłuma­
cza, była naturalnie sprawa figur znalezionych w domu don Cariosa i wprost 
sformułowane przez biskupa Zumarragę podejrzenie, że „wszyscy oni wiedzieli 

1 1 Pomar 1964, s. 214; Gibson 1964, s. 171 (przypuszczenia tego autora, że don Antonio 
Pimentel Tlahuitoltzin był gubernatorem także wcześniej - oparte na Titles 1946, s. 120 i 122, 
gdzie mowa o roku 1537 - nie są uzasadnione, gdyż powołane źródło, znane w późnych kopiach, 
jest dokumentem sfałszowanym i zawiera ewidentne błędy). 

1 2 Patrz bliżej: V I . Wnioski. 
1 3 Por. przyp. 10. 
1 4 Osoba o tym imieniu i nazwisku sygnowała 27 lipca 1545 r. list w sprawie zatwierdzenia 

wyboru nowego tlatoaniego Tetzcoco (Horcasitas 1978, s. 152). 
1 5 Nie użyto go w protokóle zeznania indywidualnego, co jest wskazówką najważniejszą. 

W jednym z późniejszych protokołów, gdzie wymienia się wszystkich dostojników, Lorenzo 
Huiznaualtlailotla figuruje wprawdzie jako „don Lorenzo" (Proceso 1910, s. 22), lecz tu tytuł 
dodano mu najwyraźniej „z rozpędu". 

1 6 Tytuł taki przysługiwał jednemu z czterech najbliższych doradców tlatoaniego, pełniących 
jednocześnie rolę sędziów (z kategorii tecuhtlatoque), por. López Austin 1961, s. 95. 



MIĘDZY SCYLLĄ P O G A Ń S T W A A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 113 

o nich i widzieli je" (Proceso 1910, s. 15). Każde zeznanie dotyczyło zatem tej 
kwestii, lecz w pewnej tylko mierze, zawsze bowiem okazywało się szybko, iż 
dla przesłuchiwanych o wiele bardziej istotne jest ujawnienie innej sprawy, 
o której dotąd Hiszpanie nie wiedzieli. Ponieważ jej specyfika wymaga analizy 
zeznań oraz towarzyszących im zdarzeń zgodnie z porządkiem chronologicz­
nym, najpierw omówię - jako sprawę odrębną - wyjaśnienia na temat figur17. 

Czterech z pięciu dostojników zdecydowanie zaprzeczyło, by wiedzieli o ich 
przechowywaniu. Don Lorenzo de Luna wyraził przy tym pogląd, że najpewniej 
„jakiś Indianin zebrał tam owe idole i ukrył je" w czasach, gdy wyobrażenia 
dawnych bóstw były niszczone. Z kolei don Hernando de Chávez, który podobno 
nigdy nie był w domu don Cariosa, zapewnił, że gdyby wiedział o figurach, na 
pewno by o nich doniósł, gdyż stale daje baczenie na przejawy bałwochwalstwa, 
aby je ujawnić i ukarać. Tylko don Antonio przyznał się do widywania figur, 
niemniej - jak oświadczył - nie wiedział, co one przedstawiały. 

Nie sposób stwierdzić, czy złożone wyjaśnienia odpowiadały prawdzie. 
O kłamstwo można podejrzewać jedynie don Antonia, albowiem argument 
niewiedzy (pojawiający się także w zeznaniach innych osób, o których tutaj 
nie będzie mowy) brzmi mało przekonująco zważywszy, iż zaraz po odkryciu 
figur spora ich część została zidentyfikowana jako wizerunki konkretnych 
bóstw przez don Lorenza de Lunę, don Francisca i innych dostojników, co 
skrupulatnie odnotowano w protokole. Nawet jeśli don Antonio nie posiadał 
stosownej wiedzy, wydaje się wielce wątpliwe, by nie miał też świadomości, co 
reprezentowały sobą - generalnie rzecz biorąc - owe figury. 

Tak czy inaczej wyjaśnienia były zdawkowe i z pewnością nie zadowoliłyby 
Zumárragi, gdyby przesłuchiwani zamierzali na tym poprzestać. Nieoczekiwa­
nie jednak - jak wspomniano - każdy z nich poświęcił przynajmniej kilka zdań 
wydarzeniom mającym miejsce w Tetzcoco i okolicy w minionych miesiącach. 
Nie próbowano bynajmniej odciągnąć uwagi Hiszpanów od kwestii figur. 
Wprost przeciwnie, dostojnicy - znalazłszy się w kłopotliwym położeniu 
- uznali za konieczne ujawnić jeszcze jedną mało dla siebie wygodną sprawę, 
zanim biskup usłyszy o niej od kogo innego. 

Ich zeznania, dotyczące tych samych i niezbyt odległych w czasie zdarzeń, 
różnią się między sobą dość znacznie. Jest to bezsporny dowód (nie jedyny 
zresztą), że nie zdążono uzgodnić wspólnej wersji. Fakt ten ma swoje oczy­
wiste zalety, pozwala bowiem na rekonstrukcję z jednej strony indywidualnych 
postaw, z drugiej zaś rzeczywistego, choć jedynie przybliżonego przebiegu 
wypadków. Aby nie tracić z oczu specyfiki poszczególnych zeznań, będę 
analizował je kolejno. Dla jasności wywodu przyjmuję, idąc za wersją ze­
znającego jako pierwszy gubernatora Tetzcoco, iż w grę wchodziły dwa odręb­
ne zespoły zdarzeń: 1) akty bałwochwalstwa związane z przydrożnymi krzyża­
mi oraz 2) akty bałwochwalstwa związane z Górą Tlaloca. 

1 7 Omawiając poniżej zeznania pięciu dostojników nie podaję odsyłaczy do źródła; wszystkie 
znajdują się w: Proceso 1910, s. 16-22. 



114 R Y S Z A R D T O M I C K I 

II.1. A K T Y BAŁWOCHWALSTWA ZWIĄZANE Z PRZYDROŻNYMI KRZYŻAMI 

Gubernator don Lorenzo de Luna zaprezentował następująca wersję pierw­
szego zespołu zdarzeń: Oto przed około 70-80 dniami (±16-26 kwietnia 1 8) 
dotarła do niego wiadomość, że w Tetzcoco „przywoływano demona" i kierowa­
no do niego modły. Pomimo natychmiastowego zwołania miejscowych dostojni­
ków nie zdołał się dowiedzieć, kto był winny nagannych czynów. Zarządził przeto 
dochodzenie, nakazując jednocześnie kopać pod krzyżami, których wiele stało 
przy drogach, i pod niektórymi udało się znaleźć „kilka noży i krzemieni, i innych 
pozostałości ofiar". Wydobyto je stamtąd. W chwili składania zeznania świadek 
miał je nadal w swym posiadaniu. Pewne efekty przyniosło także wdrożone 
dochodzenie. Okazało się, że w rytuałach brało udział wielu ludzi, wskutek czego 
gubernator nie odważył się nikogo uwięzić. W trakcie przesłuchania oznajmił 
wszelako, iż „jeśli jest to potrzebne", teraz może osoby te wymienić (czy złożył 
donos, nie wiadomo; w aktach brak odnośnych informacji). 

Składanie ofiar pod przydrożnymi (i nie tylko) krzyżami było w omawia­
nym okresie jedną z typowych form kontynuowania dawnych kultów. Rzecz 
nie polegała wyłącznie na tym, że krzyże wznoszono często w miejscach, gdzie 
Indianie czcili wcześniej własnych bogów. Pewne znaczenie miał też fakt, iż 
ustawienie krzyża stanowiło dla misjonarzy akt oczyszczenia danego miejsca, 
wykluczający możliwość przebywania tam diabła (co rozumiano w bardzo 
fizyczny sposób 1 9 ). Dla nie podzielających tego przekonania Indian krzyże 
niejako automatycznie zapewniały względne bezpieczeństwo wszystkiemu, co 
zdołano u ich stóp zakopać (zarówno wizerunkom bóstw, jak też przeznaczo­
nym dla nich ofiarom) 2 0. Z zeznania gubernatora jasno wynika, że w Tetzcoco 
składano ofiary umieszczając je właśnie pod krzyżami; to też ukierunkowało 
późniejszą akcję poszukiwawczą. 

W przeciwieństwie do gubernatora pozostali dostojnicy nie zamierzali nikogo 
denuncjować. Żaden z nich nie powiedział o składaniu ofiar. Starali się zaprezen­
tować akcję poszukiwawczą jako naturalny przejaw chrześcijańskiej gorliwości 
lokalnych władz (a więc swojej własnej). Don Francisco - nie wyjaśniając 
powodów podjęcia akcji - zauważył, iż jego zdaniem znalezione obiekty 
pochodziły sprzed około 15 lat (±1524), z czasów, gdy krzyże stawiano21, czego 

1 8 Podane tu i dalej daty są moją rekonstrukcją (według obowiązującego wówczas kalendarza 
jul iańskiego) . Zeznający zawsze operowali względną rachubą czasu. 

1 9 Por. np. relację Cervantesa de Salazar (1971,1, s. 132): „Pndianie] uważali za b o g ó w i CZCiii 
jako takich [...] niektóre drzewa [...] składając przed nimi ofiary; [...]Bóg zechdś, że sdv stwiimn 
krzyż między takimi drzewami, te zaraz usychaly, jak to sie zdaryvh w C w „ г / 
od [miasta] Meksyk". J ? штг УЮ W Шя Fe, półtorej fegua 

. 212, 213. 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ POGAŃSTWA A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 115 

miał dowodzić zły stan zachowania części z nich. Don Hernando de Chávez 
oznajmił, że poszukiwania podjęto w wyniku pewnej rozmowy, w której 
uczestniczyli gubernator, burmistrzowie i rajcy. Przypomniano sobie wówczas, iż 
niektóre krzyże zostały wzniesione w miejscach, gdzie dawniej były pogańskie 
ołtarze, w związku z czym mogło się pod nimi jeszcze „coś" znajdować. 
Przypuszczenie okazało się trafne. Świadek wymienił wśród znalezionych przed­
miotów już nie tylko - jak jego poprzednicy - noże i krzemienie, lecz także jakieś 
kamienne figury (algunas figuras de piedra), skrzyneczki i szereg innych ofiarni-
czych utensyliów. Identycznie jak don Hernando de Chávez przedstawili przyczy­
nę akcji poszukiwawczej Lorenzo Huiznauatlailotla i don Antonio; ten drugi 
wskazał przy okazji jako prawdziwego jej pomysłodawcę don Hernanda de 
Chávez, a wśród znalezisk wymienił wprost figury bożków (figuras de ídolos). 

Istniała jeszcze jedna różnica między gubernatorem a resztą dostojników. 
Nikt nie potwierdził podanego przez don Lorenza de Luna terminu akcji 
poszukiwawczej. Wszyscy datowali ją zgodnie (choć każdy z osobna) na okres 
Wielkiego Postu, który w 1539 r. wypadał w dniach od 19 lutego do 5 kwiet­
nia. Ujawnione zdarzenia miały więc miejsce co najmniej parę tygodni wcześ­
niej, niż twierdził gubernator, co oznaczało, iż od mniej więcej trzech miesięcy 
znał on tożsamość osób składających ofiary i nie doniósł o tym, a ponadto 
przetrzymywał w niewiadomym celu wydobyte spod krzyży obiekty, w tym 
wizerunki dawnych bóstw. 

Do sprawy chronologii wydarzeń przyjdzie jeszcze wrócić. Teraz zauważyć 
wypada, iż nieco zaskakującą w kontekście innych zeznań gotowość don 
Lorenza de Luny do oddania bałwochwalców w ręce inkwizycji wytłumaczyć 
można (przynajmniej częściowo) rangą piastowanego przezeń urzędu i związa­
ną z tym większą odpowiedzialnością za sytuację w Tetzcoco. Z hiszpańskiego 
punktu widzenia na nim jako funkcjonariuszu administracji kolonialnej ciążył 
obowiązek egzekwowania praw stanowionych przez władze zwierzchnie, a za­
kres zobowiązań przyjętych wraz z nominacją obejmował również sferę życia 
religijnego. Dobrze ilustruje to rozporządzenie, jakie 23 stycznia 1538 r. skie­
rował pod jego adresem wicekról Nowej Hiszpanii, Antonio de Mendoza. 

Wicekról sygnalizował na wstępie swe zaniepokojenie sytuacją w prowincji 
Tetzcoco, gdzie wielu tubylców stale pozostawało poza kontrolą, żyło w kon­
kubinacie, składało potajemnie ofiary i dopuszczało się innych aktów bałwo­
chwalstwa. Stwierdzając brak należytej dbałości o zmianę tego stanu rzeczy 
w minionych latach, pisał następnie: 

[...] nakazuję, żebyście przymuszali i ponaglali Indian tej prowincji, aby w niedziele i obowiązkowe 
święta szli do najbliższych kościołów i klasztorów wysłuchać mszy i przyjąć naukę chrześcijańską [...]; 

[...] nakazuję wam dowiadywać się i wiedzieć o ofiarach i bałwochwalstwie, jakie byłyby czynione 
przez tuby lców tej prowincji, a jeżeli stwierdzicie i odkryjecie, że są tacy, którzy to czynią, razem 
z wiadomościami , jakie o tym będziecie mieli, przyślecie do mnie owych przestępców, uwięzionych 
i pod dobrą strażą [...]; i będziecie napominać i ostrzegać, by nikt nie czynił rzeczonych ofiar 
i bałwochwalstwa, ani nie uczestniczył w pijatykach, ani nie żył w konkubinacie, pod groźbą, iż 
zostanie ukarany; a jeśli byście takich znaleźli i gdyby żyli w konkubinacie, ich także pojmiecie 
i przyślecie do mnie wraz z c<łpowiednimi wiadomośc iami (Mandamientos 1939, s. 235-236). 



116 R Y S Z A R D T O M I C K I 

Pismo nie miało charakteru reprymendy. Autor parokrotnie dał w nim 
wyraz zaufaniu do adresata jako „dobrego chrześcijanina" 2 2, a to zdaje się 
wskazywać, iż zwracał się do nowo mianowanego gubernatora. 

Aczkolwiek o działalności don Lorenza de Luna w tej roli mało wiadomo, 
nie ma podstaw, by go posądzać o całkowite ignorowanie zobowiązań wobec 
Hiszpanów. Zapewne w jakiejś mierze czynił, co do niego należało. Z donosu 
na don Cariosa Ometochtli wiemy, że poczynania te były w środowisku 
indiańskim zauważane, gdyż zdaniem delatora ówże don Carlos, ostro kryty­
kujący Indian współdziałających z Hiszpanami, wymienił kiedyś z imienia 
i nazwiska gubernatora powiadając: „nie rozumiem tego, co mówi mój sobrino 
[bratanek łub siostrzeniec], Lorenzo de Luna; nie przyjmuję do wiadomości 
tego, co mówi" (Proceso 1910, s. 42; potwierdzenie w zeznaniu innego świad­
ka, s. 45-46). Jeżeli jednak przytoczone słowa adekwatnie opisywały formy 
jego aktywności, a więc jeśli ograniczał się on do perswazji, to z punktu 
widzenia Hiszpanów nie wywiązywał się należycie ze swych powinności. Po­
średnio obciążały go również zarzuty postawione don Carlosowi, bo nie mógł 
nie wiedzieć o konkubinacie oskarżonego, unikaniu przezeń uczestnictwa 
w mszach i jego awersji do propagujących chrześcijaństwo Indian. Dodatkowe 
odkrycie w domu don Cariosa figur bogów, o których wiedzieli prominentni 
członkowie rady miejskiej Tetzcoco (burmistrz don Antonio), w pełni uzasad­
niało niedwuznaczną sugestię biskupa Zumárragi, że miejscowe władze na 
czele z gubernatorem nie tylko tolerowały, ale i osłaniały winnych odstępstw 
od prawdziwej wiary. 

Decydując się na ujawnianie nowego przypadku zakazanych praktyk, dotąd 
trzymanego w tajemnicy, don Lorenzo de Luna jeszcze bardziej obciążył swoje 
konto. Liczył więc prawdopodobnie, że wydając ludzi składających ofiary 
udobrucha nieco Zumarragę. Rozbieżności między jego zeznaniem a zeznaniami 
innych dostojników pozwalają ponadto przypuszczać, że chciał za wszelką cenę 
zminimalizować znaczenie znalezionych pod krzyżami obiektów (przemilczał 
wizerunki bóstw) oraz być może skrócić okres zwłoki w złożeniu doniesienia 
i przekazaniu znalezisk, przesuwając w tym celu o parę tygodni prawdziwą datę 
akcji poszukiwawczej. To ostatnie przypuszczenie potwierdza fakt, iż później 
- o czym będzie jeszcze mowa - eksponował tezę, jakoby zamierzał doprowadzić 
poszukiwania do końca i wtedy oddać biskupowi wszystko, co udało się znaleźć 
w okolicach Tetzcoco. Analogiczne wytłumaczenie ewidentnej winy zaniechania 
zaprezentował przesłuchiwany w dalszej kolejności (ale tego samego dnia, 5 lipca) 
Lorenzo de Águila, dostojnik rezydujący w miejscowości Chiauhtla, który 
prowadził tam na polecenie don Lorenza de Luny poszukiwania w okresie 
Wielkiego Postu (19 lutego - 5 kwietnia), a następnie - jak oświadczył - miał 
strzec wydobytych spod krzyży obiektów „dopóki nie znajdzie się wszystkiego" 

2 2 Pismo m o g ł o mieć związek z faktami ujawnionymi w latach 1536-1537, podczas procesów 
pochodzącego z Tetzcoco Martina Ocelotla (Procesos 1912, s. 17-51), jego brata Andresa Mixcoatla, 
mieszkańca Chiauhtli, oraz sługi ich obu, Cristóbala Papalotla (Procesos 1912, s. 53-78). 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ P O G A Ń S T W A A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 117 

(Proceso 1910, s. 28). Z uwagi na czas, jaki upłynął od zakończenia akcji, trudno 
dać wiarę tym zapewnieniom. Najprawdopodobniej dostojnicy w ogóle nie 
zamierzali ujawnić całej sprawy Hiszpanom. 

Postawa taka nie byłaby niczym niezwykłym. 7 lipca Zumárraga wysłuchał 
doniesienia niejakiego Gerónima de Pomar o wydarzeniach w Huexotla, miejsco­
wości leżącej na południe od Tetzcoco i podległej temu miastu. Świadek był 
Hiszpanem i zgłosił się sam, korzystając z obecności biskupa w Tetzcoco. Pragnął 
go poinformować, iż bywając od około trzech i pół miesiąca (tj. od końca lutego) 
dość często w Huexotla zauważył niezamieszkany dom ozdobiony matami 
i plecionkami, przez Indian zwany tecuancale13, w którym nocami widywało się 
płonący ogień. Przekonany, że dzieje się w nim coś złego, zażądał od tamtejszego 
tlatoaniego, aby noszący „diabelskie imię" budynek zburzono, i zagroził doniesie­
niem o wszystkim biskupowi. Jedyną reakcją Indian było wzniesienie ogrodzenia 
utrudniającego dostęp do domu (zatem tlatoani, niejaki don Pedro, nie próbował 
nawet niczego wyjaśniać wścibskiemu Hiszpanowi). Jednak przed mniej więcej 
40 dniami, kiedy Zumárraga składał wizytę w Tetzcoco, najwyżsi dostojnicy 
z Huexotli - tlatoani don Pedro, bliżej nie zidentyfikowany don Juan oraz 
miejscowi burmistrzowie i rajcy - przekazali świadkowi wiadomość, że „uważają 
go za ojca i brata, a ponieważ w minionych dniach polecił im to, co dotyczyło 
domu, to jeśli [...] wiadomo mu, gdzie znajduje się diabeł czyli jakieś bożki albo 
chalchuyes2*, niech je wydostanie z pomocą swoich Indian i zatrzyma sobie; 
a gdyby sam nie chciał tego robić, niech im powie, oni zaś to wydostaną; i żeby 
nie starał się powiedzieć niczego Panu Biskupowi". 

Z relacji tej wynika, że władze Huexotli co najmniej tolerowały jakieś 
niedozwolone rytuały i , rzecz znamienna, miały poczucie względnego bez­
pieczeństwa. Sposób, w jaki zareagowano na interwencję Hiszpana, był z pew­
nością efektem przymykania oczu przez część hiszpańskich kolonistów na 
niektóre formy indiańskich kultów, te w szczególności, które nie przybierały 
ostentacyjnego charakteru. Istnienie takiej postawy sygnalizował na przełomie 
lat trzydziestych i czterdziestych X V I w. franciszkanin i kronikarz Toribio de 
Benavente zwany Motolinią (1970, s. 47-^-8, 333), pisząc z oburzeniem o Hisz­
panach przeciwstawających się radykalnym metodom walki z bałwochwal­
stwem już to z obawy przed rebelią Indian, mogącą zagrozić głównie ich 
interesom ekonomicznym, już to z chęci wzbogacenia się, co było możliwe, 
gdy zwalczaniem pogaństwa nie zajmowali się misjonarze, lecz sami encomen­
deros, którzy przy okazji zawłaszczali wyroby ze szlachetnych metali i cennych 
kamieni. Złożona ostatecznie Gerónimowi de Pomar propozycja dowodzi, że 
Indianie usiłowali wykorzystywać różnice między misjonarzami a kolonistami, 

2 3 Sensu tej z łożonej z d w ó c h rzeczowników nazwy nie potrafię odczytać: tequani to „dzikie/ 
groźne dla Judzi zwierzę", w dalszych znaczeniach „złoczyńca, okrutnik", „pożeracz ludzi (kani­
bal)", ale w pewnych kontekstach także „kara (boska)"; calli to „dom". 

2 4 Zniekształcony i podany z hiszpańską końcówką 1. mn. wyraz chalchihuitl - szmaragd lub 
inny cenny kamień o zielonkawym zabarwieniu, głównie jadeit. 



118 R Y S Z A R D T O M I C K I 

nie stroniąc od prób przekupstwa. Tylko tak rozumieć można namowy do 
samodzielnego zajęcia się szukaniem idoli czy „chalchuyes" i ofertę udzielenia 
w tym pomocy pod warunkiem zachowania tajemnicy przed Zumárraga 2 5 . 

Dla interesującej nas sprawy doniesienie Gerónima de Pomar ma dużo 
większe znaczenie, niżby to wynikało z opisu wydarzeń w Huexotli. Ujawnia 
ono bowiem fakt, o którym na pewno pamiętali wszyscy zainteresowani, tak 
przesłuchujący, jak przesłuchiwani, choć nigdzie indziej w protokołach nie ma 
o nim mowy. Chodzi o pobyt biskupa Zumárragi w Tetzcoco przy końcu maja 
1539 r. Ściśle rzecz biorąc, Hiszpan datował wizytę na około 40 dni wstecz, 
tj . na +28 maja (licząc od 7 lipca, kiedy złożył doniesienie; być może miała 
ona związek z obchodzonym 25-26 maja Zesłaniem Ducha Św.). W owym 
czasie poszukiwania pod krzyżami były już dawno zakończone, a gubernator 
Tetzcoco miał w swym posiadaniu liczne pogańskie obiekty. Skoro przyznał 
się do tego dopiero 5 lipca, to podczas wizyty biskupa przy końcu maja nie 
wyjawił niczego. W tej sytuacji rzekomy zamiar doprowadzenia poszukiwań 
do końca tracił wiarygodność. Niemniej jednak ciąg dalszy jego zeznania 
wskazuje, iż wiedział, co robi, przyznając się do zachowania nagannego 
wprawdzie, lecz nie dającego podstaw do poważniejszych podejrzeń. Miał na 
sumieniu jeszcze gorszy „występek" i nade wszystko zależało mu na zatajeniu, 
że i tego dopuścił się przed majową wizytą chrześcijańskiego hierarchy. Tym 
razem szło o recydywę kultu boga deszczu Tlaloca na odległej kilkanaście 
kilometrów od miasta górze nazywanej imieniem bóstwa. Mimo że gubernator 
operował trochę innym niż Gerónimo de Pomar przybliżeniem chronologicz­
nym, w świetle dalszych zeznań jego intencja jest całkowicie przejrzysta. 

П.2. A K T Y BAŁWOCHWALSTWA ZWIĄZANE Z GÓRĄ T L A L O C A 

Kontynuując zeznanie don Lorenzo de Luna oświadczył, że przed około 
40 dniami, t j . +26 maja, doniesiono mu o zaobserwowaniu dymu ponad Górą 
Tlaloca 2 6. Posłał tam alguacila, Pedra Zapotlacatla, który znalazł jakiegoś bożka 
(un ídolo), kadzidło (copal), ofiarny papier ze śladami krwi, pióra i inne 

2 5 Tropienie „skarbów" znajdujących się w grobach i dawnych miejscach kultu było w tych 
latach zajęciem dość powszechnym i po części zalegalizowanym, por. instrukcję dla wicekróla 
Nowej Hiszpanii z 25 kwietnia 1535 r. oraz inne dokumenty zestawione w: Icaza 1928, s. 11 
(nr 17), 44 (nr 118), 50 (nr 143) i in.; Moto l in ía (1970, s. 47^18, 333) zaświadcza nasilenie się 
poszukiwań w latach 1539-1540 pod przykrywką likwidowania pozostałości pogaństwa. 

2 6 W zeznaniach nazywa się ją na ogół Tlalocatepetl < Tlalocantepetl „Góra Miejsca Tlaloca", 
czasem Tlalocan (la sierra que se dice Tlaloca[ń\; por. też Duran 1967, I , s. 82) albo nawet Tlaloc 
(la sierra que se dice Tlaloc; por. też Pomar 1964, s. 165); określenie Tlalocan „Miejsce Tlaloca" to 
także nazwa pozaziemskiej siedziby tego bóstwa, przestawianej jako rajska kraina w ó d , wiecznie 
zielonych roślin i obfitości pożywienia. Posługuję się dzisiejszą nazwą G ó r a Tlaloca jako najwygod­
niejszą w użyciu. Wynios łość ta, sięgająca 4150 m n.p.m., znajduje się w północnej części pasma 
Sierra Nevada, oddzielającego Do l inę Meksyku (na zachodzie) i Do l inę Puebla (na wschodzie). 
W czasach przedhiszpańskich istniało tam sanktuarium Tlaloca, jedno z najważniejszych lub wręcz 
najważniejsze dla mieszkańców Doliny Meksyku (Martínez Marin 1972, s. 163-164). 



MIĘDZY SCYLLĄ P O G A Ń S T W A A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 119 

przedmioty. W tym samym czasie przybywający z Huexotzinco wędrowcy 
powiadomili go, że widzieli nie tylko dym i „oznaki składania ofiar", lecz także 
schodzącą z góry gromadę Huexotzinków, przypuszczalnych ofiarników. Wobec 
tego postanowił rozmieścić na górze strażników w celu ustalenia tożsamości 
sprawców. Straże wystawiały poszczególne barrios21, każde na okres tygodnia. 
Najpierw posłano ludzi z Coatlichanu. Po nich na górę udali się mieszkańcy 
Chiauhtli, lecz ci, przybywszy na miejsce, znaleźli nowy pęk okrwawionych 
papierów, posążki bożków, kadzidło i szereg innych pozostałości po świeżo 
złożonej ofierze. Sprawcy pozostali nieznani, ponieważ Coatlichan zdjęło swoje 
straże w sobotę, a Chiauhtla wystawiła nowe dopiero w poniedziałek. Ofiary 
złożono natomiast w niedzielę (gdyby nie położenie, w jakim znajdował się don 
Lorenzo de Luna, można by sądzić, że zakpił sobie z Zumárragi, kładąc fiasko 
chwalebnych zamiarów na karb rygorystycznego przestrzegania nakazu święcenia 
niedziel jako dni wolnych od pracy). Do powyższego gubernator dodał tylko tyle, 
iż wszystko, co znaleziono na Górze Tlaloca, jest u niego pod kluczem. 

Zeznający jako drugi w kolejności don Francisco datował spostrzeżenie 
dymu nad górą na około 30 dni wstecz, t j . ± 5 czerwca, a więc jeszcze później 
niż don Lorenzo de Luna. Wśród obiektów, jakie znaleźli wysłani tam ludzi, 
wymienił papiery ze śladami świeżej krwi, muszle, kamień chalchihuitl, kawałki 
tkanin (mantillejas), żywicę ulli, pióra i inne ofiarne drobiazgi. W ogóle nie 
wspomniał o jakimkolwiek bożku. Wyznał za to, iż według tego, co słyszał, 
Huexotzinkowie oczyszczali drogi prowadzące na górę, do „domów demona", 
jak zwykli czynić w dawnych czasach, co było „złym znakiem". Huexotzin-
kom przypisał też złożenie ofiar, których ślady odnaleziono, nie wskazując 
podstaw takiego sądu. 

Następny przesłuchiwany, Lorenzo Huiznauatlailotla, podał nieco inną 
niż jego poprzednicy kolejność i chronologię zdarzeń. Oznajmił mianowicie, 
że wkrótce po akcji poszukiwań pod krzyżami w okresie Wielkiego Postu 
(19 lutego - 5 kwietnia) burmistrz don Hernando de Chavez udał się z kilko­
ma ludźmi na Górę Tlaloca, skąd przynieśli wygrzebane spod ziemi rzeczy 
mające związek w ofiarami (i w tym przypadku o żadnym bożku nie było 
mowy). Znacznie później, bo przed około 30 dniami ( ± 5 czerwca) świadek 
dowiedział się, że na górze zostały złożone ofiary, ale na ten temat nic więcej 
nie miał do dodania i nie wiedział, kto mógł być sprawcą tego czynu. 

Jeżeli ktokolwiek z ekipy śledczej analizował na bieżąco zeznania, w tym 
momencie powinien się zorientować, że don Lorenzo de Luna i don Francisco 
zataili jedną wyprawę na Górę Tlaloca, zorganizowaną - zgodnie z zeznaniem 
Lorenza Huiznaualtlailotla - około Wielkanocy (w 1539 r. wypadającej 

2 1 D o s ł o w n i e „dzielnice". T u mowa o miejscowościach podległych tlatoaniemu Tetzcoco (patrz 
mapka) i z tego powodu traktowanych jako „części" miasta. Wymienione dalej Coatlichan 
i Chiauhtla, a ponadto Huexotla i Tetzoyocan (>Tezoyuca) były mizerną pozostałośc ią dawnego 
władztwa tetzcokańskiego, w większości rozparcelowanego po konkwiście pomiędzy hiszpańskich 
encomenderos; patrz: Gerhard 1972, s. 311-312. 



120 R Y S Z A R D T O M I C K I 

6 kwietnia), a z kolei don Francisco i Lorenzo Huiznaualtlailotla starali się 
ukryć fakt znalezienia jakiegoś bożka. Jawne kłamstwa i przemilczenia wszyst­
kich przesłuchanych dotąd osób ujawniły jednak dopiero zeznania dwóch 
pozostałych świadków. 

Don Hernando de Chávez przedstawił podobną chronologię zdarzeń, jak 
jego bezpośredni poprzednik, dodając wszakże kilka ważnych szczegółów. 
Według niego, po zakończeniu poszukiwań pod krzyżami postanowiono konty­
nuować akcję przenosząc ją na pobliskie góry. Na Górze Tlaloca alguacil Pedro 
Zapotlacatl znalazł kamiennego bożka, posąg Tlaloca, który rozbił i pozostawił 
na miejscu. Wkrótce potem świadek udał się tam osobiście i pod jego nadzorem 
rozbity posąg przetransportowano do Tetzcoco. Podczas tej samej wyprawy na 
skraju góry odkryto jeszcze jedną kamienną figurę nie zidentyfikowanego 
w zeznaniu bóstwa. Ją również rozbito i przyniesiono do miasta. Po pewnym 
czasie odbyła się następna wyprawa; wtedy znaleziono ofiarne papiery oraz inne 
drobne obiekty, ale ponieważ don Hernando de Chávez nie brał w niej udziału 
i nie widział przyniesionych przedmiotów, nie potrafił nic o nich powiedzieć. 
Nie wiedział również, kto złożył ofiary. Słyszał natomiast od tetzcokańskich 
kupców, że w Meksyku (Tenochtitlanie), Chalco, Huexotzinco i Tlaxcali jego 
uważano za sprawcę zniszczenia posągu Tlaloca i miano mu to za złe. 

Na Górę Tlaloca wyprawiano się więc trzykrotnie. 
Już podczas pierwszej wyprawy, będącej kontynuacją poszukiwań pod 

krzyżami, odnaleziono posąg Tlaloca. Wyprawa ta, której przewodził alguacil 
Pedro Zapotlacatl, musiała się odbyć jeszcze w okresie Wielkiego Postu (19 lu­
tego - 5 kwietnia) albo zaraz po Wielkanocy (6 kwietnia), w każdym razie 
przed końcem kwietnia, gdyż traktowano ją jako bezpośrednią kontynuację 
wcześniejszych działań. Don Lorenzo de Luna kłamał zatem twierdząc, że 
Pedro Zapotlacatl znalazł bożka, do tego - nie zidentyfikowanego, dopiero 
po dostrzeżeniu dymu nad Górą Tlaloca w ostatnich dniach maja (co bez 
wątpienia oznaczać miało: po ówczesnej wizycie Zumárragi w Tetzcoco). 

Druga wyprawa, pod wodzą don Hernanda de Chávez (wspomniana także 
przez Lorenza Huiznaualtlailotla), miała miejsce niedługo po pierwszej. Wtedy 
przyniesiono rozbity posąg Tlaloca do Tetzcoco. 

Trzecia wyprawa, w której don Hernando de Chávez nie brał udziału, była 
najwyraźniej tą, którą don Lorenzo de Luna chciał przedstawić jako jedyną. 
Zorganizowano ją po dostrzeżeniu dymu nad Górą Tlaloca - albo w końcu 
maja, jak utrzymywał gubernator, albo około 5 czerwca, jak twierdzili don 
Francisco i Lorenzo Huiznaualtlailotla. Wówczas posągu Tlaloca od dawna 
na górze nie było. 

Ostatni z zeznających dostojników, don Antonio, niewiele wniósł do kwe­
stii chronologii wypraw, ujawnił za to nowe szczegóły pozwalające ujrzeć 
wydarzenia w szerszym kontekście. Przede wszystkim potwierdził fakt znale­
zienia kamiennego posągu Tlaloca bezpośrednio po akcji poszukiwań pod 
krzyżami. Posąg był zagrzebany w ziemi, a po odnalezieniu został rozbity. 
Świadek wyjaśnił zarazem, że Tlaloc był bogiem wód i „kiedy nie padało, 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ POGAŃSTWA A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 121 

a potrzebowano wody, udawano się na ową górę, aby rzeczonemu Tlalokowi 
złożyć ofiary, tak z Meksyku, jak z Tezcoco, Chalco, Huexotzinco, Choluli, 
Tlaxcali i całej okolicy". Odkąd w kraju są chrześcijanie, zwyczaju - jego 
zdaniem - nie kontynuowano. Dopiero w „minionych dniach", gdy brako­
wało deszczu, kupcy handlujący w Huexotzinco i Tlaxcali wrócili stamtąd 
z wiadomością, że mieszkańcy tych miast „wygrzebywali [posąg] spod ziemi 
i mówili, że to przez Tetzcokanów nie padało, bo rozbili boga Tlaloca, boga 
wód, i za ich przyczyną wszyscy umierają z głodu". 

Zreferowany fragment przyniósł nader istotne uzupełnienie wersji zdarzeń 
podanej przez don Hernanda de Chávez. Mówiąc o odszukaniu i rozbiciu 
posągu don Antonio odnosił się do pierwszej wyprawy. Wówczas pozosta­
wiono figurę na górze. I to właśnie wtedy tetzcokańscy kupcy zaczęli roz­
głaszać, iż winą za panującą w całym regionie katastrofalną suszę obarcza się 
Tetzcokanów. Wzmianka o suszy, trwającej zapewne od dłuższego czasu, 
skoro pociągnęła za sobą głód i (być może) śmiertelne ofiary, sama w sobie 
odsłania ważną okoliczność towarzyszącą omawianym wydarzeniom2 8. Po­
zwala też zrozumieć lepiej, co pragnął zakomunikować ekipie śledczej don 
Hernando de Chavez wyznając, że jego osobiście czyniono odpowiedzialnym 
za zniszczenie posągu boga wód, nie tylko zresztą w Huexotzinco i Tlaxcali, 
lecz również w Meksyku (Tenochtitlanie) i Chalco, słowem - wszędzie. 

Nie mniej interesujące informacje zawierał ciąg dalszy zeznania don Antonia. 
Stwierdził on, że doniesienia kupców zaniepokoiły tetzcokańskich dostojników 
tak dalece, iż postanowili wysłać potajemnie ludzi do Huexotzinco i Tlaxcali, aby 
na miejscu sprawdzić, co konkretnie mówiło się o całej sprawie. Misja zakończyła 
się zaskakującym rezultatem, gdyż wysłannicy ustalili, że „nic się nie mówiło". 
Widzieli natomiast oczyszczone przez Huexotzinków drogi wiodące na Górę 
Tlaloca, co dawniej zwykło się robić, gdy zamierzano złożyć ofiary. 

Jeżeli świadek mówił prawdę, a w tym przypadku nie ma powodu sądzić 
inaczej, jego relacja prowadzi do wniosku, że zniszczenie posągu Tlaloca 
w trakcie pierwszej wyprawy spotkało się z dezaprobatą nie w odległym 
Huexotzinco i jeszcze dalszej Tlaxcali, lecz w samym Tetzcoco, kupcy zaś, 
którzy wyrażali ją publicznie, powoływali się na sąsiadów wyłącznie w celach 
taktycznych. Z wiadomości dostarczonych przez szpiegów wynikało przecież, 
że Huexotzinkowie dopiero szykowali się do odwiedzin miejsca kultu Tlaloca. 
Jeśli tak rzeczywiście było, to z dużym prawdopodobieństwem można też 
przyjąć, że druga wyprawa pod wodzą don Hernanda de Chavez ruszyła na 
górę z zadaniem usunięcia corpus delicti zanim dotrą do niego sąsiedzi. 

O tej wyprawie don Antonio nic nie powiedział. Przeszedł od razu do 
wypadków, jakie nastąpiły po zaobserwowaniu dymu nad Górą Tlaloca. 
Posłani tam ludzie znaleźli wiele papierów ze śladami krwi, kadzidło, przepiórkę 
(ptaka dość powszechnie składanego w ofierze w czasach przedhiszpańskich) 

2 8 O suszy i głodzie jako okolicznościach związanych z rewitalizacją pogańskim praktyk 
wspomnia ł też autor donosu na don Cariosa Ometochtli, Proceso 1910, s. 1. 



122 R Y S Z A R D T O M I C K I 

i inne pozostałości rytuału ofiarnego. Co się dało zabrać, przyniesiono do 
Tetzcoco i oddano gubernatorowi. Na podstawie pewnych szczegółów stwier­
dzono, że ofiarę złożyli Huexotzinkowie, albowiem - jak wyjaśnił świadek 
- „każda społeczność (pueblo) miała swój sposób składania ofiar". Następnie 
wystawiono na górze straże, lecz nikogo nie zdołano ująć, chociaż jeszcze 
dwu- lub trzykrotnie natrafiono na pozostałości nowych ofiar. 

Tyle uznał za stosowne wyjawić ostatni z piątki dostojników. Po wy­
słuchaniu go ekipa śledcza dysponowała niezłym rozeznaniem co do prawdo­
mówności poszczególnych świadków. Ponieważ jednak nikogo z nich nie 
zatrzymano, siłą rzeczy i oni zyskali możliwość uświadomienia sobie groźby, 
jaką stworzyły poważne różnice w opisie minionych zdarzeń. Że tak się stało, 
dowodzi błyskawicznie podjęta decyzja, w wyniku której doszło do jeszcze 
jednego, tym razem zbiorowego zeznania. 

I I I . Z E Z N A N I E Z B I O R O W E 

Zaraz po przesłuchaniu don Antonia przed biskupem Zumárraga stawiło się 
ponownie czterech zeznających wcześniej dostojników, aby wspólnie udzielić 
dodatkowych wyjaśnień. Brakowało jedynie don Antonia. Powód jego nieobec­
ności nie został podany, lecz porównanie zeznań indywidualnych z tym, które 
zapragnęli złożyć czterej dostojnicy, nie pozostawia zbyt wielkiego pola do 
domysłów - zapewne nie chciał on uczestniczyć w ryzykanckim szalbierstwie. 

Don Lorenzo de Luna i jego towarzysze podjęli próbę zatuszowania rozbież­
ności zarówno między własnymi zeznaniami, jak też między nimi a zeznaniem 
don Antonia (Proceso 1910, s. 22-24). Miała ona wszelako dość niezwykły 
charakter. Dostojnicy zaczęli od stwierdzenia, że - „jak mówili poprzednio" 
- niedawno, gdy dotkliwie odczuwano skutki panującej suszy, dotarła do nich 
wiadomość o składaniu na Górze Tlaloca ofiar bogu wód zwanemu Tlalokiem 
(wcześniej tylko don Hernando de Chávez i don Antonio wymienili imię bóstwa, 
nikt zaś oprócz don Antonia nie mówił o suszy i jej związku z wydarzeniami). 
Wiadomość o tyle ich nie zaskoczyła, iż wiedzieli, że na górze stał w przeszłości 
posąg tego boga, cieszącego się sławą jednego z najstarszych na ziemi, do którego 
„cały kraj" przychodził z prośbami o deszcz i stosownymi ofiarami. Słyszeli 
ponadto, że w okresie wojen między Huexotzinco i Tlaxcala z jednej strony, 
a Meksykiem (Tenochtitlanem) i Tetzcoco z drugiej, pewnego razu Huexotzinko­
wie rozbili posąg, aby zrobić na złość Meksykanom (mieszkańcom Tenochtitla-
nu). Władca Meksykanów, Ahuitzotl, polecił go potem naprawić i Tlaloca 
czczono dalej, gdyż był „starożytny" i stał na górze od niepamiętnych czasów 2 9. 

2 9 O k o ł o 1582 r. Tetzcokanie byli przekonani, iż Tlaloc stał na górze zanim ich praprzodkowie 
przybyli w ten rejon i założyli swoje osiedla (Pomar 1964, s. 165). Archeologiczne rozpoznania 
wskazują, że miejsce kultu na Górze Tlaloca mog ło funkcjonować od okresu formatysvnego, tj. 
od pierwszych wieków n.e. (Townsend 1991, s. 29; Iwaniszewski 1994, s. 165). 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ P O G A Ń S T W A A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 123 

Kiedy zatem doniesiono im o składaniu ofiar, domyślili się od razu, że posąg 
najpewniej jest tam nadal. I rzeczywiście, wysłani przez nich ludzie odnaleźli po 
długich poszukiwaniach zagrzebaną w ziemi, popękaną figurę z wyraźnymi 
śladami naprawy - jej części okręcone były żelaznym, złotym i miedzianym 
drutem. Wszystko to przetransportowano do Tetzcoco. 

Na dowód dostojnicy zaprezentowali Zumárradze duży kłąb żelaznego 
drutu, siedem sztabek złota i trzy sztabki miedzi, uzyskane - jak wyjaśnili - po 
przetopieniu złotego i miedzianego drutu, a ponadto kamień chalchihuitl z gli-
fem kalendarzowym zawierającym liczbę 6, który miał zdobić oblicze bóstwa. 

Opowieść o rozbiciu posągu i jego późniejszej reperacji (przed rokiem 150230) 
już na pierwszy rzut oka była mocno podejrzana. Niewiarygodnie brzmiało 
twierdzenie jakoby posąg zniszczono na złość Meksykanom, skoro rzekomi 
niszczyciele, Huexotzinkowie, również otaczali Tlaloca kultem, co przyznawano 
we wcześniejszych zeznaniach i powtórzono nieco później w zeznaniu zbioro­
wym 3 1 . W ogóle w przedhiszpańskim Meksyku raczej nie niszczono umyślnie 
wizerunków bóstw podczas wojen, nawet jeśli były to postacie bogów-opieku-
nów wroga; najchętniej zabierano je i umieszczano w świątyniach własnego 
miasta. To jedna uwaga, jaka się tu nasuwa. Druga dotyczy użycia do naprawy 
posągu m. in. żelaznego drutu - tak być nie mogło, bo żelaza w przedhiszpańs­
kim Meksyku nie znano3 2. Czy Hiszpanie zwrócili uwagę na obie kwestie, nie 
sposób powiedzieć, lecz dalszy tok dochodzenia wymownie świadczy, że z tych 
czy innych powodów w prawdziwość opowieści powątpiewano. 

Po okazaniu znalezisk dostojnicy wrócili do opisu wydarzeń. Usunąwszy 
posąg Tlaloca, w miejscu, gdzie się znajdował, wystawiono straże, chcąc 
stwierdzić, czy ofiary będą kontynuowane, a jeśli tak, to przez kogo. Czujność 

3 0 Ahuitzotl, wspomniany jako zleceniodawca naprawy, był tlatoanim Tenochtitlanu w latach 
1486-1502. 

3 1 Ponadlokalne znaczenie sanktuarium na Górze Tlaloca potwierdza Duran (1967, I , s. 83), 
według którego raz w roku, w „miesiącu" Huey Tozoztli, przybywali tam władcy i arystokracja 
z mias l -państw położonych zarówno po zachodniej stronie Sierra Nevada (Tenochtitlan, Tetzcoco, 
Tlacopan, Xochimilco, a więc z imperium azteckiego), jak i po stronie wschodniej (Tlaxcala, 
Huexotzinco). Kronikarz informuje dalej, że po złożeniu ofiar przez w ładców imperium na górze 
zostawali wojownicy mający zapobiec kradzieży klejnotów i jedzenia przez wrogów, H u e x o t z m k ó w 
i Tlaxcalanów. Straż trzymano dopóty, dopóki łatwo psująca się część ofiary nie uległa zniszczeniu; 
wtedy resztę zakopywano i wojownicy opuszczali sanktuarium. Złupienie cudzych ofiar, to mimo 
wszystko co innego niż zniszczenie wizerunku boga. Wszelako wiarygodność przekazu nie jest 
pewna, gdyż Duran podał następnie, że straże, wystawiane przez okoliczne miejscowości, zmieniały 
się „co sześć dni" (s. 85). Ten zaś szczegół nazbyt przypomina wydarzenia ujawnione w 1539 r. by 
nie zapytać, czy cały przekaz nie jest tylko i wyłącznie ich pogłosem? Bezsporny wpływ wydarzeń 
z 1539 r. na treść „pamięci historycznej" odnotowany będzie w przyp. 41. 

3 2 Nie wyrabiano też drutu, nawet ze złota czy miedzi. Naiwny anachronizm, z jakim mamy 
tu do czynienia, przypomina mi pewnego młodzieńca ze wsi Acat lán w stanie Guerrero (Meksyk), 
który w maju 1987 r. - w rozmowie z egzotycznymi, przybyłymi z „ojczyzny papieża" obser­
watorami lokalnego święta, odbywającego się przed okazałym kościo łem - wychwalał wie lkość 
swych indiańskich przodków, potrafiących zbudować tak wspaniałą świątynię w czasach poprze­
dzających konkwistę . 



124 R Y S Z A R D T O M I C K I 

nie przyniosła oczekiwanego skutku, ponieważ kolejne ofiary złożone zostały 
w innym miejscu, na zboczu od strony Huexotzinco. Dwa lub trzy razy 
znaleziono tam papiery ze śladami krwi, kadzidło, kawałki tkanin (mantillas), 
naszyjniki i inne przedmioty. W tym samym miejscu, od strony Huexotzinco 
- co z naciskiem podkreślono, odkryto też kałużę świeżej krwi: „wyglądało 
na to, że złożono w ofierze jakiegoś chłopca (muchacho), niedawno, sądząc po 
krwi i po śladach" 3 3 . Tak papiery, jak sposób ofiarowania wskazywały, iż było 
to dzieło Huexotzinków; pomyłka nie wchodziła w grę, gdyż każda „prowin­
cja" miała sobie tylko właściwe znaki i metody składania ofiar. 

W tej części zeznania łatwo dostrzec element, którym poprzednio pojawił się 
tylko w zeznaniu don Antonia. Chodzi o fakt dwu- lub trzykrotnego złożenia 
ofiar pomimo wystawienia na górze straży. Jest to szczegół przyciągający uwagę 
i z tego powodu, iż wraz z odstąpieniem dostojników od wersji podanej wcześniej 
przez don Lorenza de Lunę, przebieg zdarzeń stał się prawdziwą zagadką. 

Gubernator utrzymywał pierwotnie, jakoby pozostałości ofiar znaleziono 
tylko raz, w miejscu, skąd zabrano posąg Tlaloca, i że ofiary złożono w niedzielę, 
kiedy strażników akurat nie było. Wyjaśnienie, choć zaskakujące, brzmiało 
logicznie. Utraciło ono swój walor w chwili, gdy don Lorenzo de Luna 
zdecydował się przyznać - idąc za wersją don Antonia, która tym samym 
musiała być bliższa prawdy - iż ofiary złożono jeszcze dwa lub trzy razy. Teraz, 
aby wytłumaczyć nie ujęcie sprawców, przesunął miejsce składania ofiar poza 
obszar kontrolowany przez straże 3 4 . Ale gdyby ofiary znajdowano faktycznie 
gdzieś na zboczach góry, to w swym indywidualnym zeznaniu gubernator nie 
musiałby uciekać się do kłamstwa. Jeżeli wtedy nie podał tego najprostszego 
wyjaśnienia, rodzi się pytanie: czy przypadkiem nie było tak, że ofiary składano 
- nie bacząc na obecność strażników - dokładnie w miejscu, gdzie zwykł stać lub 
gdzie do niedawna był ukryty posąg Tlaloca35, czego wszakże nikt, łącznie z don 
Antoniem, nie chciał wyjawić (w istocie don Antonio nie sprecyzował, gdzie 
„znajdowano" pozostałości ofiar). Podejrzenie jest tym bardziej zasadne, że don 
Antonio, mimo swej gadatliwości, o pewnych rzeczach mówić nie zamierzał. Na 
wstępie przemilczał prawdziwe przyczyny akcji poszukiwań pod krzyżami. 
Później zataił odkrycie śladów krwawej ofiary z chłopca; fakt ten wyszedł na jaw 
dopiero podczas zeznania zbiorowego i to zapewne tylko dlatego, iż dostojnicy 
obawiali się, że Zumárraga wie już o nim od don Antonia. 

3 3 O składaniu dzieci w ofierze Tlalokowi i generalnie b ó s t w o m akwatycznym patrz: Moto-
linia 1970, s. 34, 218-219; Durán 1967, I , s. 83; Pomar 1964, s. 165; Broda 1971, s. 272-276, 
passim; Broda 1991b, s. 94. 

3 4 Przesłuchany po zbiorowym zeznaniu dostojników Lorenzo de Águi la z Chiauhtli, który na 
polecenie don Lorenza de Luny wysłał stamtąd strażników na Górę Tlaloca, też utrzymywał, że 
pozostałośc i ofiar znaleźli oni „ o d strony Huexotzinco", Proceso 1910, s. 28. 

3 5 W czasach przedhiszpańskich posąg stał w sanktuarium otoczonym wysokim murem, por. 
Duran 1967,1, s. 82, a także wyniki penetracji archeologicznych: Townsend 1991; Iwaniszewski 1994 
(tutaj wcześniejsza literatura). Jednakże w 1539 r. posąg był ukryty, zagrzebany w ziemi i zarzucony 
kamieniami (patrz: I V . Dodatkowi świadkowie), zapewne gdzieś w pobliżu dawnego sanktuarium. 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ POGAŃSTWA A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 125 

Postawione wyżej pytanie nieuchronnie pociąga za sobą następne: czy 
ofiary składali rzeczywiście Huexotzinkowie, jak starano się wmówić ekipie 
śledczej, czy może czynili to również albo wręcz wyłącznie mieszkańcy miasta 
i/lub prowincji Tetzcoco? Za hipotezą taką przemawiałoby dostrzeżone w ze­
znaniu don Antonia echo konfliktu, jaki po zniszczeniu posągu Tlaloca po­
wstał wśród samych Tetzcokanów, z których część potępiała akt świętokradz­
twa używając Huexotzinków i Tlaxcalanów jako parawanu. Ważnych poszlak 
dostarczają tu także indywidualne zeznania Lorenza Huiznaualtlailotla i don 
Hernanda de Chávez, obaj bowiem zapewniali początkowo, że nie wiedzą, kto 
składał ofiary, zaś ewentualność, że chcieli w ten sposób osłonić dalekich 
sąsiadów, wydaje się bardzo mało prawdopodobna. 

Na szczęście dla dostojników żadnych kłopotliwych pytań im nie zadano. 
Kończąc swe wyjaśnienia, przekazali biskupowi Zumárradze rozbity na ka­
wałki posąg, żelazny drut, sztabki złota i miedzi oraz kamień chalchihuitl 
z glifem kalendarzowym. Przy okazji podkreślili, że „szukali i znaleźli owego 
bożka, a ponieważ już to rozpoczęli, zdecydowani są szukać pozostałych, jakie 
by się jeszcze znajdowały w całych górach i które zdołają odnaleźć, jeżeli 
biskup da im na to zgodę i pozwolenie". Nie omieszkali dodać, że „jeśli nie 
powiadomili Jego Wielebności wcześniej, to dlatego, że szukali innych [boż­
ków] i zamierzali dać mu wszystkie razem". 

Ostatnie utrwalone w protokole słowa miały wzmocnić zasadniczą dla 
całego zeznania tezę, iż wydarzenia związane z Górą Tlaloca rozegrały się 
stosunkowo niedawno. Unikano jak ognia bardziej precyzyjnych odniesień 
chronologicznych. Odnalezienie posągu Tlaloca miało nastąpić po prostu 
„w minionych dniach", po dostrzeżeniu oznak odbywającego się rytuału ofiar­
nego. Powrócono więc do pierwotnej wersji don Lorenza de Luny, modyfiku­
jąc ją jedynie w części dotyczącej przyczyn nie zidentyfikowania ofiarników 
oraz ilości złożonych ofiar i ich charakteru. Nawet don Hernando de Chávez, 
który przyczynił się najbardziej do wykazania fałszywości tej wersji, teraz 
przekonywał Zumarragę, że podczas jego majowego pobytu w Tetzcoco wła­
dze miasta i prowincji nie dysponowały jeszcze obiektami z Góry Tlaloca. 

I V . D O D A T K O W I Ś W I A D K O W I E 

Kłamstwo szyte było grubymi nićmi. Tym też tłumaczyć można szybkość 
działania ekipy śledczej, która jeszcze tego samego dnia, w sobotę 5 lipca, 
wezwała trzech dodatkowych świadków. Byli to uczestnicy wyprawy uwieńczonej 
odnalezieniem posągu boga deszczu - alguacil Pedro Zapotlacatl (wspominany 
w niektórych zeznaniach indywidualnych), Juan Tlacuzcalcatl oraz niejaki 
Andrés. Przesłuchano ich w podanej kolejności (Proceso 1910, s. 25-27). 

Cała trójka oświadczyła, że Tlaloca znaleziono przed 60-80 dniami 
( ± 1 6 kwietnia - 6 maja) 3 6 w wyniku poszukiwań przedsięwziętych na polecenie 

3 6 K a ż d y z zeznających użył jednak innego określenia, odpowiednio - mniej więcej 60-70 dni 
temu, 60 lub 80 dni temu, oko ło 60 dni temu. 



126 R Y S Z A R D T O M I C K I 

don Lorenza de Luny. Według Pedra Zapotlacatla figury szukano kopiąc 
w różnych miejscach, zanim na nią natrafiono. Kamienny posąg oblepiony był 
nasionami różnych roślin, już zgniłymi, co - zdaniem świadka - świadczyło 
0 umieszczeniu ich „dawno temu" 3 7. Posąg rozbito i niektóre jego fragmenty 
zniesiono do Tetzcoco. Resztę przyniosła później inna grupa. Wersja ta po­
krywała się z zeznaniem don Hernanda de Chavez, choć według niego za 
pierwszym razem zniszczono jedynie posąg, zostawiając go na górze. Zapewne 
Pedro Zapotlacatl poprawił nieco przebieg zdarzeń, gdyż następny świadek, 
Juan Tlacuzcalcatl, potwierdzając rozbicie odnalezionej po dłuższych poszuki­
waniach figury, pękniętej przez środek i oblepionej rozmaitymi nasionami, nic 
nie powiedział o przetransportowaniu kawałków rzeźby do Tetzcoco. A nie 
był nastawiony na oszczędne używanie słów, skoro sam dodał, że Tlaloca 
dawniej zwano Tlalocantecuhtli3 8. 

Najważniejszym elementem zeznań obu tych świadków było wszakże zde­
cydowane zaprzeczenie, gdy przesłuchujący zapytali ich, czy przy posągu 
znaleziono jakieś złoto, srebro (sic!) lub tepuzque (miedź) i w jakiej ilości. Tym 
samym zakwestionowane zostało twierdzenie jakoby posąg był naprawiany 
1 powiązany drutami. Istniała jeszcze co prawda możliwość, iż to nowi świad­
kowie z jakichś powodów mijali się z prawdą, lecz tę ewentualność wykluczyło 
zeznanie Andresa. 

Według niego posąg bóstwa odnaleziono na wysoko porośniętej łące, wciśnięty 
między kamienie i przykryty nimi. Był przez środek pęknięty. Kiedy figurę 
rozbito, świadek i kilka innych osób „wzięli głowę" i „na niej" znaleźli siedem 
kawałków złota oraz trzy kawałki tepuzque, każdy o długości mniej więcej jednego 
xeme39. Poza tym głowa obwiązana była żelaznym drutem. Wszystkie znaleziska 
przyniesiono do Tetzcoco i przekazano gubernatorowi. Na pytanie, czy na posągu 
były też szlachetne kamienie lub co innego, padła odpowiedź przecząca. 

Zeznanie to dostarczyło koronnego dowodu, że tetzcokańscy dostojnicy 
dopuścili się mistyfikacji, a następnie usiłowali odpowiednio przygotować 
kolejnych świadków. Bez wątpienia działali w dużym pośpiechu, gdyż Andresa 
powiadomili o samej istocie mistyfikacji, nie podając mu szczegółów zapew­
niających jej pozory wiarygodności. Czy Pedra Zapotlacatla i Juana Tlacuz-
calcatla nie zdążono poinstruować, czy też nie chcieli oni kłamać, nie wiado­
mo. W każdym razie sprzeczności w zeznaniach świadków dodatkowych, 
a zwłaszcza rozbieżność między wersją Andresa a zbiorowym zeznaniem do­
stojników, czyniły całą sprawę aż nadto przejrzystą. Na posągu Tlaloca nie 

3 7 Ze sporządzonego na podstawie ustnych przekazów opisu Pomara (1964, s. 165) wynika, 
że w czasach, gdy sanktuarium Tlaloca funkcjonowało normalnie, obok posągu znajdowało się 
specjalne naczynie, w którym corocznie umieszczano - w gęstej mazi z gumowatej żywicy olli 
- nasiona wszystkich roślin, jakie używano w celach spożywczych lub innych. W okresie później­
szym obywano się, jak widać, bez owego naczynia. 

3 8 „Pan Tlalocanu", patrz przyp. 27. 
3 9 XemeIjemeIgeme - hiszp. miara długości; odległość dzieląca końce kciuka i palca wskazują­

cego przy ich maksymalnym oddaleniu od siebie. 



MIĘDZY SCYLLĄ POGAŃSTWA A CHARYBDĄ CHRZEŚCIJAŃSTWA 127 

znaleziono ani żadnych drutów, ani szlachetnego kamienia4 0; historia o roz­
biciu figury przez Huexotzinków i jej późniejszej naprawie została więc spre­
parowana dla uwiarygodnienia „znaleziska" 4 1. 

Jaki cel mógł przyświecać mistyfikacji? Wedle wszelkiego prawdopodobień­
stwa najcenniejsza część rzekomego znaleziska stanowić miała swoisty okup 
uwalniający dostojników od konsekwencji matactw lub przynajmniej dowo­
dzący ich dobrej woli (zgodnie z protokółem, gdy Zumárraga kazał ich poin­
formować, że zatrzymuje złoto w formie depozytu, dostojnicy dobrowolnie 
zrzekli się go na rzecz Świętego Oficjum, Proceso 1910, s. 24). Ilość przekazanego 
Hiszpanom kruszcu nie była mała. Odrębny protokół przejęcia darowizny 
precyzuje, że 7 sztabek zawierało 207 pesos 16-karatowego złota, co odpowiada 
983,25 gramom. To prawie kilogram. Po odliczeniu królewskiej kwinty oraz 
dziesięciny pozostało 161 pesos i 3 tomines albo - w przeliczeniu na tzw. złoto 
kopalniane (oro de minas) -114 pesos i 6 tomines. Aby uzmysłowić wartość tego 
„datku" wystarczy podać, że w maju 1537 г., podczas licytacji dóbr pewnego 
skazanego za bałwochwalstwo Indianina, za 122 pesos w złocie kopalnianym (przy 
cenie wywoławczej 30pesos) sprzedano: a) zabudowania mieszkalne i ziemię 
o powierzchni ponad 5 ha wraz z wieloma drzewami i plantacją agaw, b) ziemię 
o powierzchni ponad 2 ha ze wszystkim, co się na niej znajdowało, c) ziemię 
o nieznanej powierzchni ze wszystkim, co na niej było {Procesos 1912, s. 46). 
W czerwcu tego samego roku za 28 pesos sprzedano dom w dzielnicy Santa Ana 
w mieście Meksyku, a za 2 pesos można było kupić 15 kompletów wierzchniego 
okrycia wraz z przepaskami biodrowymi (Procesos 1912, s. 47-48, 51). 

V . F I N A Ł 

W sobotę 5 lipca don Lorenzo de Luna i inni dostojnicy zgłosili się raz jeszcze 
do Zumárragi, żeby oddać mu obiekty wydobyte podczas poszukiwań pod 
krzyżami, jak również resztę tego, co przyniesiono z Góry Tlaloca. Zapewne byli 
już świetne zorientowani, czego zdołali dowiedzieć się Hiszpanie. Nic dziw­
nego, że nie szczędzili wysiłków dla poprawienia swego wizerunku. W protokóle 

4 0 W świetle przedstawionej rekonstrukcji zdarzeń bezzasadne jest branie za dobrą m o n e t ę 
związku glifu kalendarzowego zawierającego liczbę 6 z posągiem Tlaloca i formułowanie na tej 
podstawie hipotez odnośnie do archeoastronomicznych aspektów sanktuarium na Górze Tlaloca, 
patrz: Iwaniszewski 1994, s. 168. 

4 1 Nie m o ż n a jednak wykluczyć, że konstruując swą „legendę" dostojnicy nawiązywali do 
jakichś rzeczywistych prac renowacyjnych. Pomar (1964, s. 166) opowiada o podjętej za panowa­
nia Nezahualpilliego (1472-1515?) próbie zastąpienia starego posągu Tlaloca nowym, rychło 
zniszczonym przez uderzenie pioruna. Por. też hipotezy archeologów o rozbudowie sanktuarium 
przy k o ń c u X V stulecia (Iwaniszewski 1994, s. 165-166). Warto tu dodać, że o k o ł o 1582 r. 
w Tetzcoco istniało przekonanie, iż odnaleziony za czasów Zumárragi posąg miał jedno z ramion 
przytwierdzone do korpusu trzema grubymi gwoździami ze złota i jednym gwoźdz iem miedzia­
nym, które, po zniszczeniu posągu na rozkaz biskupa, zostały zabrane (Pomar 1964, s. 166; 
Torquemada 1969, I I , s. 45-46). Oto znamienny przyczynek do kwestii wiarygodności tzw. ustnej 
tradycji historycznej. 



128 R Y S Z A R D T O M I C K I 

przeczytać można, iż złożyli solennie zapewnienie, że oddają wszystkie TLOCTJ 

znalezione pod krzyżami oraz podczas trzech lub czterech (sic!) wypraw na Górę 
Tlaloca i nic więcej nie mają, lecz jeśli o czymś się dowiedzą lub coś odkryją, bo 
zamierzają szukać gdzie tylko się da, bezzwłocznie powiadomią biskupa i przeka­
żą mu to, co znajdą. Ale to nie wszystko. Z kolejnego dokumentu wiadomo 
bowiem, że biskupa nakłoniono, aby osobiście udał się na górę Tetzcotzinco, 
gdzie było „wiele postaci bożków wykutych w skałach". Brak informacji, kiedy 
doszło do rozmowy na ten temat - jeszcze w sobotę, czy może w niedzielę; 
stwierdzono jedynie, że wyprawa odbyła się w poniedziałek 7 lipca „na prośbę 
rzeczonego gubernatora i dostojników". W Tetzcotzinco, pod bacznym okiem 
inkwizytora, gromada Indian dokonała dzieła zniszczenia, posiłkując się ogniem 
w celu skruszenia kamiennych postaci, ponieważ „Jego Wielebność rozkazał 
im zniszczyć je wszystkie tak, by ślad po nich nie został" (Proceso 1910, s. 29). 

Krok ten podyktowała dostojnikom już nie tyle chyba obawa o własną 
reputację i pozycję, ile wprost o wolność. Tetzcotzinco, niewielka, położona 
opodal Tetzcoco góra, na której mieli swą rekreacyjną siedzibę tetzcokańscy 
władcy, stanowiła jedną z najpiękniejszych realizacji azteckiej sztuki ogrodo-
wo-parkowej. Na zalesionych zboczach, poprzecinanych murowanymi lub 
wykutymi w skale pieszymi ciągami oraz siecią kanałów i zbiorników wod­
nych, rozmieszczone były zespoły rzeźb i płaskorzeźb. Jak zaświadcza kroni­
karz Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, któremu zawdzięczamy najdokładniejszy 
opis posiadłości, blisko wierzchołka, przy pierwszym zbiorniku wodnym, 
wznosiła się lita skała z wykutymi w formie okręgu glifami kalendarzowy­
mi, obrazującymi kolejne lata życia założyciela siedziby, Nezahualcoyotla 
(zm. 1472). Na zewnątrz okręgu wyobrażono jego najważniejsze dokonania. 
Wewnątrz znajdował się zespół symboli zwany przez kronikarza „herbem" 
władcy - był tam m.in. dom w płomieniach (glif oznaczający podbój), jakiś 
inny dom o wyszukanej architekturze, pomiędzy domami - ozdobiona dro­
gocennymi kamieniami noga jelenia, z której wystrzeliwały okazałe pióro­
pusze, dalej łania mająca na ciele wizerunek ramienia trzymającego łuk 
i strzały, następnie postać wojownika, po bokach dwa jaguary, z pysków 
których wydobywała się woda i ogień (glif oznaczający wojnę). Na obrzeżach 
tego zespołu widniało dwanaście głów „władców i panów". Według Alvy 
Ixtlilxóchitla to właśnie te wizerunki kazał zniszczyć biskup Zumárraga „są­
dząc, iż są to jakieś bożki" (1975-1977, I I , s. 115)*2. 

Późnemu kronikarskiemu przekazowi niekoniecznie trzeba wierzyć. Badania 
archeologiczne wykazały, że na wzgórzu znajdowały się również wyobrażenia 
bóstw i miejsca ich kultu (Townsend 1995, s. 137-144). Jeżeli więc dominowała 
nawet symbolika historyczno-komemoratywna, ze względu na jej nieczytelność 

4 2 O przywiązaniu tetzcokańskiego rodu panującego do Tetzcotzinco świadczy sporządzone 
w pierwszej po łowie X V I I I w. drzewo genealogiczne, gdzie dano wyraz żalowi z powodu po­
stępującej stale dewastacji posiadłości , Kutscher 1961. Fragmenty zniszczonych w 1539 r. płasko­
rzeźb zachowały się po dziś dzień, por. Parsons 1971, tablica 46a. 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ P O G A Ń S T W A A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 129 

dla Hiszpanów Tetzcotzinco doskonale nadawało się do „rzucenia na pożarcie" 
biskupowi. Don Lorenzo de Luna nie poprzestał zresztą na tej jednej manifestaq'i 
prawo wierności. Choć Zumárraga wrócił tego samego dnia do Tetzcoco, 
gubernator ruszył dalej w góry z wielką liczbą ludzi szukać kolejnych idoli. 
Nazajutrz, we wtorek 8 lipca, dostarczył Hiszpanom kilka wykopanych gdzieś 
kamiennych i glinianych figur bożków, naszyjniki z cennych kamieni, dwie tarcze 
i szereg drobnych przedmiotów ofiarnych (Proceso 1910, s. 31). 

Na tym definitywnie kończą się informaq'e dotyczące sprawy, która zamknię­
ta została równie nieoczekiwanie, jak się pojawiła. Biskup Zumárraga przerwał 
nowe, ledwo rozpoczęte śledztwo; podobnie postąpił zresztą w przypadku figur 
odkrytych w domu don Cariosa Ometochtli, rezygnując z dociekania, kto 
i w jakim celu odwiedzał pomieszczenia, w których je przechowywano. Począwszy 
od 8 lipca uwaga ekipy śledczej skoncentrowała się na poglądach i czynach 
głównego podejrzanego, niedawnego pretendenta do rangi tlatoaniego Tetzcoco. 

V I . W N I O S K I 

Dzięki stosunkowo obszernym materiałom zgromadzonym w trakcie docho­
dzenia, analiza drobnego epizodu pozwala sformułować kilka hipotez w dwóch 
przynajmniej kwestiach. Pierwsza to świadomość religijna indiańskiej elity w kon­
kretnym momencie historycznym. Kwestia druga to ewentualny związek opisa­
nych wydarzeń z werdyktem, jaki zapadł w procesie don Cariosa Ometochtli. 

1. O świadomości religijnej gubernatora don Lorenza de Luna i innych 
członków tetzcokańskiej rady miejskiej wnioskować można w pierwszej kolej­
ności na podstawie tego, co wiemy o ich działaniach w obliczu nasilenia się 
pogańskich praktyk wśród podległej im ludności. Jak wynika z zeznań, prak­
tyki te związane były z panującą od dawna suszą i spowodowanym przez nią 
głodem. Dodatkową, nie ujawnioną podczas dochodzenia okoliczność stano­
wił fakt, iż okres, dla którego zaświadczone jest nasilenie modłów i ofiar, miał 
w rejonie Tetzcoco kluczowe znaczenie dla rolnictwa. Zazębiały się wówczas 
ważne fazy dwóch podstawowych cyklów rolniczych. Uprawy na terenach 
sztucznie nawadnianych, wysiewane w styczniu/lutym i zbierane w czerwcu/ 
lipcu, ostatni etap wzrostu osiągały przy końcu pory suchej, tj. w kwietniu/ 
maju. Z kolei na terenach nieirygowanych siewu dokonywano tuż przed 
nastaniem pory deszczowej, zwykle między końcem kwietnia a początkiem 
czerwca, warunkiem zaś prawidłowego przebiegu wegetacji było nadejście 
regularnych opadów w maju i czerwcu43. Ich brak zawsze groził nieurodzajem. 
W czasach przedhiszpańskich w wypadającym w kwietniu „miesiącu" Huey 
Tozoztli następowała kulminacja obrzędów poświęconych bóstwom wód i płod­
ności, w szczególności Tlalokowi, do którego sanktuarium na górze noszącej 
jego imię pielgrzymowali wtedy władcy i najwyżsi dostojnicy okolicznych 

Broda 1983, s. 150 i nast.; Iwaniszewski 1994, s. 159-160. 



130 R Y S Z A R D T O M I C K I 

miast 4 4. Mając to na względzie, można sądzić, że pierwsza wysłana z Tetzcoco 
wyprawa na Górę Tlaloca, datowana przez jej uczestników (świadków dodatko­
wych) na okres między 16 kwietnia a 6 maja, miała ścisły związek z tradycyjnym 
kalendarzem i dorocznym świętem obchodzonym w górskim sanktuarium. Cel 
wyprawy - odszukanie i zniszczenie posągu boga - traktować należy jako 
podstawowy wskaźnik świadomości religijnej zarówno tych, którzy polecenie 
wydali, jak i jego wykonawców. Takiego czynu dopuścić się mogli tylko ludzie, 
którzy utracili wiarę w boskość lub w ogóle w istnienie Tlaloca i nie podzielali 
przekonania, że zniszczenie jego wizerunku grozi sankcjami o charakterze 
nadnaturalnym czy to samym niszczycielom, czy też całej okolicznej ludności. 
Postawa ta dotyczyła z pewnością ogółu bóstw z przedhiszpańskiego panteonu, 
o czym świadczą inne przypadki bezczeszczenia ich wyobrażeń. 

Nie oznacza to, że tetzcokańscy dostojnicy powodowali się wiarą chrześ­
cijańską. Ich zachowanie w okresie poprzedzającym śledztwo, jak również 
postawa zaprezentowana podczas przesłuchań skłaniają raczej ku tezie, że byli 
ludźmi zdystansowanymi także wobec chrześcijaństwa. Ważnym sygnałem jest 
tu pojawienie się w niektórych zeznaniach terminu „chrześcijanie" (cristianos) 
jako synonimu nazwy Hiszpanie (Proceso 1910, s. 11, 21). Wprawdzie był to 
uzus językowy występujący powszechnie, nawet w latach znacznie później­
szych45, lecz posługiwanie się nim - choćby mimowolne - przez członków 
tetzcokańskiej elity ma wymowę specjalną z uwagi na rolę, jaką Tetzcoco 
odgrywało we franciszkańskim projekcie ewangelizacyjnym (patrz niżej). Jesz­
cze bardziej wymowna jest wszakże niechęć dostojników do ujawnienia Hisz­
panom już nie tylko osób praktykujących dawne kulty, ale i samych obiektów 
kultu, które „dobrzy chrześcijanie" powinni byli uważać za siedlisko demo­
nów i bezzwłocznie przekazać hiszpańskim „specjalistom" w celu ich właś­
ciwego zniszczenia46. Dla władz Tetzcoco posągi i figurki bóstw, zabierane 
z miejsc kultu i składowane gdzieś pod kluczem, nie były najwyraźniej ani 

4 4 Por. przyp. 32. Duran (1967, I , s. 83) datował to święto na 29 kwietnia; według ustaleń 
Pomara (1964, s. 168) mia ło ono wypadać zwykle w maju. Współcześni badacze sytuują „miesiąc" 
Huey Totoztli w okresie od 13 kwietnia do 2 maja (wg kalendarza gregoriańskiego, Broda 1983, 
s. 149; jest to korelacja hipotetyczna, jak wszystkie inne, które spotyka się w literaturze meksy-
kanistycznej). Podobne, odbywane na wierzchołkach gór rytuały, określane obecnie mianem 
„zanoszenia próśb o deszcz" {peticiones de lluvia) i bynajmniej nie ograniczone w okresie przed-
hiszpańskim do Góry Tlaloca, przetrwały do naszych czasów w wielu rejonach Meksyku (obser­
wacje własne w 1987 r. we wsi Petlacala, stan Guerrero, Meksyk; por. m.in.: Sepúlveda 1972, 
1977; Broda 1991a; Iwaniszewski 1986, 1992). 

4 5 M u ñ o z Camargo (1979, s. 249; 1984, s. 268), pochodzący z Tlaxcali metys zaświadcza, że 
jeszcze na początku lat osiemdziesiątych X V I w. Indianie dość powszechnie nazywali Hiszpanów 
cristianos mimo perswazji zakonników, aby używali nazw Hiszpanie lub Kastylijczycy, gdyż sami 
są także chrześcijanami. Potwierdza to Mendieta (1945, I I I , s. 163-167), franciszkanin, który 
o zaszczepienie i podtrzymywanie dychotomii chrześc i jam^ndian ie oskarżał Hiszpanów, w tym 
również część kleru. 

4 6 D o procedury tej misjonarze przykładali wielką wagę. Np. pogańskie obiekty oddane 
w Tetzcoco biskupowi Zumárradze zostały wyekspediowane do miasta Meksyku, aby tam „zrobić 
z nimi, co należy". 



MIĘDZY SCYLLĄ P O G A Ń S T W A A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 131 

zasobnikiem świętej mocy istot, które sobą reprezentowały, ani kryjówką diabła 
wymagającą magicznej destrukcji. 

Wszystkie znane nam poczynania gubernatora, burmistrzów i rajców Tetzco­
co prowadzą do wniosku, że usiłowali oni lawirować między Scyllą pogaństwa 
a Charybdą chrześcijaństwa. Nic nie wskazuje, by skłonni byli - w przeciwieńst­
wie do władz Huexotli, o których mówił Gerónimo de Pomar - aprobować 
dawne praktyki religijne. Ale też nie przejawiali specjalnej ochoty do ich tropie­
nia, a tym bardziej ujawniania. Na akty bałwochwalstwa, czy po prostu zachowa­
nia naganne, reagowali wybiórczo i doraźnie, gdy uznawali to za niezbędne i/lub 
możliwe, kierując się najprawdopodobniej z jednej strony - stopniem zagrożenia 
ingerencją Hiszpanów, z drugiej - przewidywaną reakcję własnej społeczności. 
Tolerowanie zgromadzonych w domu don Cariosa Ometochtli figur bogów nie 
było jedynym przykładem powściągliwości w likwidowaniu pogaństwa. Podobnie 
postępowano w odniesieniu do miejsc i obiektów kultu, takich jak przydrożne 
krzyże z zakopanymi u ich stóp bożkami czy ukryte w górach, w pobliżu 
dawnych sanktuariów posągi, pozostawiane przez lata w spokoju. Aktywność, 
jaką dostojnicy wykazali akurat w 1539 г., spowodowana była zapewne udziałem 
w składaniu ofiar pod krzyżami wyjątkowo dużej liczby ludzi i spodziewaną 
w bliskiej przyszłości ponowną intensyfikacją rytuałów ofiarnych, tym razem na 
Górze Tlaloca. Wyjawione przez don Antonia zaniepokojenie możliwością, iż 
sąsiedzi obarczyli ich winą za klęskę suszy i głodu, pozwala jednak domniemy­
wać, że przy silniejszym nacisku „opinii publicznej" być może zaniechaliby 
niszczenia pogańskich świętości. Nie wykluczone zresztą, że ostatecznie ugięli się 
pod presją. Kilkakrotne złożenie ofiar na górze pomimo obecności straży, choć 
pozostaje epizodem zagadkowym, każe dopuścić jako prawdopodobne i takie 
wyjaśnienie, iż w tym przypadku zrezygnowano z bezpośredniej ingerencji. 

Mimo ograniczeń, jakie narzuca materiał źródłowy, jego analiza dostarcza 
mocnych przesłanek do skorygowania dotychczasowych sądów na temat podzia­
łów religijnych istniejących około roku 1539 w Tetzcoco. Mam na myśli w szcze­
gólności opinię Serge'a Gruzińskiego (1989, s. 34), który - komentując m.in. 
materiały zebrane w sprawie don Cariosa Ometochtli - stwierdził, że pozwalają 
one uchwycić dwie wyraźnie zarysowane grupy: nowych chrześcijan oraz „trady­
cjonalistów" (hołdujących nadal pogaństwu), a ponadto znacznie słabiej widocz­
ną grupę stanowiącą „niezdecydowane pogranicze między tymi dwoma oboza­
mi" , a złożoną z ludzi pragnących być w dobrych stosunkach ze wszystkimi 
bogami i wszystkimi duchownymi, tyleż pogańskimi, co chrześcijańskimi, kierują­
cych się bardziej oportunizmem aniżeli cynizmem i zapewniających swoisty 
balans pomiędzy chrześcijańską dewocją a przywiązaniem do tradycji. Piątka 
dostojników, o których była mowa, zdecydowanie wyłamuje się z tego schematu. 
Uznać ich należy za przedstawicieli takiego odłamu indiańskiej społeczności, 
który w sferze zachowań publicznych charakteryzował się konformizmem wobec 
religii dominującej (deklaratywny chrystianizm, uczestnictwo w obrzędach koś­
cielnych itp.), natomiast w sferze rzeczywistych postaw - indyferentyzmem tak 
w stosunku do dawnej rodzimej religii, jak i chrześcijaństwa. 



132 R Y S Z A R D T O M I C K I 

Wystąpienie tego typu reakcji na chrystianizację teoretycznie można było 
przewidzieć, co też uczyniono4 7, niemniej jednak omawiany przypadek dostar­
cza egzemplifikacji mimo wszystko dość nieoczekiwanej. Dotyczy bowiem ludzi 
wywodzących się ze środowiska, które właściwie już od stycznia 1521 г., gdy 
Tetzcoco stało się de facto aliantem konkwistadorów, pozostawało pod silnym 
wpływem Hiszpanów, a w kilka lat później wybrane zostało jako najodpo­
wiedniejsze do pełnienia roli demonstratora i rozsadnika pożądanych postaw 
i zachowań w sferze życia religijnego. Przywołajmy tylko podstawowe fakty. 
Nie kto inny, jak tetzcokańska arystokracja wydała pierwszego tlatoaniego 
będącego chrześcijaninem - don Hernanda Cortesa Tecocoltzina (zm. 1521), 
który przyjął nową wiarę jeszcze przed upadkiem imperium azteckiego (Alva 
Ixtlilxóchitl 1975-1977, I , s. 390-391, 457). W sierpniu 1523 r. trzej pierwsi 
franciszkanie, jacy dotarli do Nowej Hiszpanii w celach misyjnych, wybrali na 
swą siedzibę Tetzcoco i tam, w dawnym pałacu Nezahualcoyotla, najsłynniejszy 
z nich, Pedro de Gante, utworzył pierwszą szkółkę dla arystokratycznej 
młodzieży (Mendieta 1945, I I , s. 57-58, IV, s. 53; Torre Villar 1973, s. 73). 
W czerwcu 1524 г., wkrótce po przybyciu regularnej misji franciszkańskiej, 
niemal cały tetzcokański ród panujący przyjął chrzest (Alva Ixtlilxóchitl 
1975-1977, I , s. 492). 1 stycznia 1525 r. w Tetzcoco franciszkanie rozpoczęli 
akcję bezwzględnego niszczenia miejsc i obiektów pogańskiego kultu, rozszerzo­
ną następnie na inne miasta i rejony Nowej Hiszpanii (Motolinia 1970, s. 209). 
W 1526 r. w mieście tym zapoczątkowano systematyczną, codzienną katechezę 
i masowe chrzty (Motolinia 1970, s. 251), jak również sprawowanie sakramentu 
pokuty (Motolinia 1970, s. 53, 258). W tym samym roku misjonarze wybrali 
Tetzcoco, aby 14 października udzielić z niebywałą pompą pokazowego ślubu 
in facie ecclesiae bratankowi ówczesnego tlatoaniego i siedmiu innym młodzień­
com „wychowanym w domu Bożym" (Motolinia 1970, s. 65-66, 262; Mendieta 
1945, I I , s. 147)48. Tam też w 1528 r. zorganizowano pierwszą indiańską 
procesję (Motolinia 1970, s. 252). Było wreszcie Tetzcoco jednym z czterech 
miast - obok Meksyku (Tenochtitlanu), Tlaxcali i Huexotzinco - w których od 
połowy 1524 r. działały nieprzerwanie klasztory franciszkanów. Wszystko to 
zdawałoby się świadczyć, że gdzie jak gdzie, ale wśród członków tetzcokańskiej 
elity, będących przez kilkanaście lat prawdziwymi „królikami doświadczalnymi 
franciszkańskiej ewangelizacji" (Gruziński 1989, s. 34), stopień przyswojenia 
i ugruntowania nowej religii powinien być zadowalający. Wydarzenia z 1539 r. 
zaprzeczyły takiemu mniemaniu pokazując, że w procesie przechodzenia od 
pogaństwa do chrześcijaństwa znacząca część indiańskiej arystokracji - zna-

4 1 Por. typologię zaproponowaną przez K l o r de Alva (1982, s. 351-352), który nie potrafił 
wszakże u d o k u m e n t o w a ć skrywanego indyferentyzmu religijnego (s. 360). 

4 8 Przywołani franciszkańscy kronikarze nazywają głównego bohatera ceremonii, don Hernanda 
Pimentela, bratem ówczesnego tlatoaniego. Jest to ewidentny błąd, gdyż młodzieniec ten był synem 
nieżyjącego już wtedy Coanacochtzina, brata don Hernanda Cortesa Ixtlixocbitla, który w 1526 r. 
sprawował funkcję tlatoaniego Tetzcoco (obaj byli synami Nezahualpilliego; Kutscher 1961, s. 245; 
Horcasitas 1978, s. 152). 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ POGAŃSTWA A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 133 

cząca politycznie, bo dzierżąca władzę w resztkach swych dawnych dominiów 
- wytworzyła własną neutralną przestrzeń pomiędzy religijnymi biegunami 
i próbowała utrzymać wobec nich podobny dystans. 

2. Powodu, dla którego biskup Zumárraga przerwał dochodzenie w spra­
wie bawochwalczych praktyk w Tetzcoco i okolicy, rezygnując zarazem z po­
ciągnięcia do odpowiedzialności dostojników winnych licznych wykroczeń 
i kłamstw, szukać należy - jak się zdaje - w przyjętej wówczas strategii 
zwalczania pogaństwa. W istocie rzeczy sytuacja zastana w Tetzcoco nie 
przedstawiała się najgorzej. Wprawdzie postawa lokalnych władz daleko od­
biegała od oczekiwań, lecz nie sposób było zarzucić im aprobaty dla bałwo­
chwalstwa ani tym bardziej aktywnego w nim uczestnictwa. Dalsze śledztwo 
wykazało też, że jawna apostazja don Cariosa Ometochli pozostała zjawiskiem 
odosobnionym - reszta tetzcokańskiej arystokracji ani nie była skora pójść 
w jego ślady, ani nie kwapiła się wybrać go tlatoanim, ani nie zamierzała 
stawać w jego obronie. Sytuacja taka, choć mało satysfakcjonująca z punktu 
widzenia kilkunastoletnich, skupionych na elicie indiańskiej wysiłków misyj­
nych, w konkretnym historycznym kontekście mogła być oceniona jako umiar­
kowanie zadowalająca. Od 1536 r. rosła bowiem stale liczba ujawnionych 
przypadków przechowywania wizerunków dawnych bogów lub ich relikwii, 
oddawania im czci i kontynuowanie innych pogańskich zwyczajów. Raz po 
raz okazywało się przy tym, że krąg winnych obejmuje również arystokrację. 
W połowie 1539 r. zjawisko uzyskało dodatkowy wymiar. 20 czerwca, tuż 
przed wpłynięciem donosu na don Cariosa Ometochtli, biskup Zumárraga 
otrzymał jeszcze jedno doniesienie, początkowo brzmiące wręcz niewiarygodnie. 
Dotyczyło ono ukrywania figur bóstw znajdujących się niegdyś w stolicy 
imperium azteckiego, Tenochtitlanie, i wywiezionych stamtąd przed zdobyciem 
miasta przez hiszpańskich konkwistadorów w sierpniu 1521 r . 4 9 Gdy zaczynało 
się dochodzenie w Tetzcoco, biskupa i jego współpracowników bulwersowało 
nade wszystko pytanie: jak to było możliwe, że „najważniejsze bożki całego 
kraju" pozostawały w ukryciu przez kilkanaście lat i nikt ich nie ujawnił? 
Zanim proces don Cariosa dobiegł końca, w wyniku prowadzonych równolegle 
w innych miastach przesłuchań stało się jasne, że pytanie to należałoby skiero­
wać do najznakomitszych przedstawicieli indiańskiej elity środkowego Meksyku 

- ludzi uchodzących od dawna za przykładnych chrześcijan, na pozór pogodzo­
nych z warunkami pax hispana, często funkcjonujących jako „panowie" 5 0 lub 
wysocy dostojnicy głównych miast i prowincji, współpracujących na co dzień 
z administracja kolonialną, a niekiedy mających nawet za sobą podróże do 
Hiszpanii na dwór królewski. 

Biskup Zumárraga, który już 24 listopada 1536 r. w liście do Rady Indii 
wyrażał przekonanie, że jedynym remedium na potajemne praktykowanie 

4 9 Procesos 1912, s. 115 i nast.; zobacz też: Nuttal 1911. 
5 0 S łowem señores „panowie" (albo caciques „kacykowie", które z czasem wyparło to pierw­

sze) Hiszpanie określali indiańskich władców - tlatoque (1. mn. od tlatoani). 



134 R Y S Z A R D T O M I C K I 

bałwochwalstwa wśród Indian byłoby powywieszanie większości biorących 
w tym udział „kacyków" (Liss 1975, s. 82), w 1539 r. zdecydował się sięgnąć 
po exemplum tremendum jako najodpowiedniejszy oręż w walce o dusze tubyl­
czej arystokracji5 1. Don Carlos nadawał się do tej roli doskonale, tak ze 
względu na pochodzenie i pozycję społeczną, jak też - być może - z uwagi na 
jego konfliktowe stosunki z najbliższym otoczeniem (zmniejszające ryzyko 
gwałtownej reakcji na drakońską karę). Wbrew opinii niektórych „obiektyw­
nych badaczy", gotowych uznać proces don Cariosa za praworządny, a wyrok 
za usprawiedliwiony licznymi dowodami jego winy jako „szerzyciela herezji" 
(Greenleaf 1961, s. 75), nie ma najmniejszej wątpliwości, że jak w każdym 
procesie pokazowym, tak i tu kwalifikacja przestępstwa, a zwłaszcza wysokość 
kary były rezultatem przedwstępnych kalkulacji. Dowodzi tego pismo skiero­
wane do Zumárragi 22 listopada 1540 r. w imieniu członków Rady Indii, 
zaniepokojonych jego wcześniejszym listem do biskupa Badajoz (Hiszpania), 
w którym nie krył, iż w sprawach toczących się przeciw „kacykom" obwi­
nianym o nawrót do bałwochwalstwa i wywieranie szkodliwego wpływu na 
pozostałych Indian zamierza kilku z nich skazać na stos i konfiskatę majątku, 
aby „wzbudzić strach i dać innym nauczkę" (Carreóo 1941, s. 13-14)5 2. Śmierć 
don Cariosa stanowić miała adresowany do całej indiańskiej elity komunikat, 
że pobłażliwość misjonarzy osiągnęła kres. 

Pozostaje kwestią do dalszych badań, w jakim stopniu adresaci przesłania 
odczytali je właściwie i jakie praktyczne skutki pociągnęło ono za sobą w bliż­
szej i dalszej perspektywie. Jest to zagadnienie o tyle intrygujące, iż strategia 
Zumárragi wkrótce po wcieleniu z życie została zastopowana przez Koronę, 
a jej autor utracił w 1543 r. uprawnienia apostolskiego inkwizytora. Czy 
stosunkowo szybkie odejście od ekstremalnych metod zwalczania pogaństwa 
znalazło jakiekolwiek odzwierciedlenie w postawach Indian? 

Wiadomo na pewno, że w samym Tetzcoco bezpośrednim skutkiem wyda­
rzeń roku 1539 było wzmożone pozbywanie się obiektów tak czy inaczej 
związanych z pogaństwem albo po prostu kojarzących się z nim. Świadczą 
o tym trudności, jakie w 1582 r. napotkał Juan Bautista de Pomar, metys, 
siostrzeniec don Cariosa, zabrawszy się do spisywania relacji o Tetzcoco. 
Pragnąc rzetelnie wykonać pracę, poszukiwał starych piktograficznych ksiąg, 
będących jego zdaniem najbardziej wiarygodnym źródłem wiedzy historycznej, 
lecz dotrzeć do nich nie zdołał, bo jak stwierdził: „Te, które zostały w posia­
daniu niektórych dostojników [po zniszczeniach okresu konkwisty], spalili oni 

5 1 „Pedagogia strachu" - by użyć określenia ukutego dla metod działania inkwizycji w Euro­
pie (Biały 1989, s. 79) - nie była obca misjonarzom pracującym w Nowej Hiszpanii i na przyleg­
łych obszarach, por. Clendinnen 1982; Klor de Alva 1982, s. 357. Karanie bałwochwalstwa 
śmiercią zdarzało się jednak bardzo rzadko; wcześniej w środkowym Meksyku kara taka spotkała 
kilku wysokich dostojników z Tlaxcali w 1527 r. (Gibson 1967, s. 34-37). 

5 2 Z a użyciem radykalnych metod zwalczania pogaństwa i zastosowaniem strategii „pouczają­
cych przykładów" opowiadali się w tym czasie także inni, choć zapewne nie wszyscy misjonarze, 
por. pismo Zumárragi z lutego 1537 r. w: Cuevas 1914, s. 493. 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ P O G A Ń S T W A A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 135 

ze strachu przed don Juanem de Zumárraga [...], żeby nie przypisał im rzeczy 
związanych z bałwochwalstwem, albowiem w owym czasie o uprawianie bał­
wochwalstwa, po tym jak został ochrzczony, oskarżony był don Carlos Ome-
tochtzin..." (Pomar 1964, s. 153). Można jednak przypuszczać, że poświad­
czone przez dociekliwego amatora historii zjawisko było zaledwie powierzch­
niowym przejawem o wiele trudniejszej do zaobserwowania reorientacji „poli­
tyki wyznaniowej", jaką podjęła w tym czasie tetzcokańska arystokracja. 

Oprócz inkwizycyjnego dochodzenia, silny bodziec ku temu stanowiły 
wydane 10 czerwca 1539 r. surowe rozporządzenia wicekróla Nowej Hiszpanii, 
po wielokroć ogłaszane i objaśniane zainteresowanym, które zakazywały 
m. in. obejmowania urzędów i uzyskiwania oficjalnych godności przez Indian 
„nie chcących być chrześcijanami" (Carreño 1950, s. 52; Dyckerhoff 1985, 
s. 11). W tej sytuacji, biorąc nadto pod uwagę potencjalną groźbą wznowienia 
w dowolnym momencie zawieszonego śledztwa w sprawie aktów bałwo­
chwalstwa w Tetzcoco i na Górze Tlaloca, uprawiana dotąd z niejakim 
powodzeniem polityka zrównoważonego dystansu wobec pogaństwa i chrześ­
cijaństwa zdecydowanie traciła rację bytu. Jej kontynuowanie przynieść mogło 
rządzącym miastem potomkom Nezahualpilliego jedynie utratę władzy i ma­
jątku, nie mówiąc o ewentualnych innych karach. Że w Tetzcoco starano 
się sprostać nowemu wyzwaniu, zdają się świadczyć przetasowania w radzie 
miejskiej, do jakich doszło na przełomie 1539 i 1540r. oraz w latach następ­
nych. Aczkolwiek nie dysponujemy w tym względzie dokładnymi informa­
cjami, istniejące dokumenty umożliwiają poczynienie kilku interesujących 
obserwacji odnośnie do dalszych losów osób, które wyszły obronną ręką 
z konfrontacji z Zumárraga. 

Otóż, patrząc na te cząstkowe, ale być może wystarczająco reprezentatywne 
dane, zauważa się przede wszystkim, że po roku 1539 nikną całkowicie z pola 
widzenia don Francisco i Lorenzo Huiznaualtlailotla, obaj zdecydowanie naj­
bardziej oporni podczas przesłuchań, początkowo w ogóle nie mający zamiaru 
ujawnić Hiszpanom kulisów akcji poszukiwań pod krzyżami oraz faktu odnale­
zienia posągu Tlaloca, a następnie uczestniczący w kompromitującej mistyfika­
cji. Nie wykluczone, iż z powodu swej postawy w śledztwie musieli usunąć się 
na dalszy plan. Inaczej rzecz się miała z don Lorenzo de Luną. Ten stracił 
wprawdzie urząd gubernatora wraz z upływem kadencji, lecz pozostał postacią 
liczącą się w lokalnej hierarchii władzy, gdyż jakiś czas potem, w roku 1545, to 
on najprawdopodobniej piastował urząd burmistrza Tetzcoco i uczestniczył 
w elekcji kolejnego tlatoaniego (Horcasitas 1978, s. 152)53. W gronie decyden­
tów pojawił się wówczas także don Hernando de Chávez, człowiek niesłychanie 
„giętki", jedyny z piątki dostojników, który w śledztwie ujawnił od razu 
faktyczny przebieg wypadków związanych z Górą Tlaloca, starając się zarazem 

5 3 Brak całkowitej pewności co do tego wynika z faktu, iż w dokumentach figuruje on jako 
„don Lorenzo". Jednak prawdopodobieństwo, że chodzi o jedną i tę samą osobę jest duże, 
pon ieważ z owych lat nie jest znany żaden inny dostojnik o tym imieniu. 



136 R Y S Z A R D T O M I C K I 

wywrzeć jak najlepsze wrażenie na Zumárradze, co nie przeszkodziło mu 
przyłączyć się ostatecznie do zbiorowego zeznania i zaprzeczyć swej pierwotnej 
wersji zdarzeń. Wreszcie don Antonio... Jeżeli słuszne jest postulowane na 
wstępie utożsamienie go z don Antoniem Pimentelem Tlahuitoltzinem, to nie 
kto inny, jak on właśnie mianowany został w 1540 r. nowym gubernatorem 
i obrany kolejnym tlatoanim Tetzcoco. W awansie tym dopatrywać się można 
z jednej strony efektu koncyliacyjnego nastawienia Hiszpanów, z drugiej 
zaś wyraźnej oznaki reorientacji dokonywanej przez tetzcokańską elitę. Don 
Antonio wypadł podczas przesłuchań stosunkowo najlepiej. Nie o wszystkim 
mówił, ale dostarczył Zumárradze poszlak, które - gdyby ten zechciał pójść 
ich śladem - doprowadziłyby prawdopodobnie do ujawnienia rzeczywistej roli 
ludności miasta i prowincji Tetzcoco w rytuałach ofiarnych na Górze Tlaloca, 
jak również prawdziwego wymiaru kunktatorstwa miejscowych władz wobec 
bałwochwalców. A co może najważniejsze, tylko don Antonio uchylił się od 
uczestnictwa w mistyfikacji. Jego postawa w śledztwie pozwalała go zakwali­
fikować - bardziej niż kogo innego - do kategorii Indian „chcących być 
chrześcijanami". Cokolwiek zaś mogli mu wyrzucać później pozostali dostoj­
nicy, szczęśliwy finał tej części dochodzenia, w którą uwikłani byli osobiście, 
czynił don Antonia dobrym kandydatem do najwyższych stanowisk także 
z ich punktu widzenia. W najbliższej przyszłości jedynie człowiek akceptowany 
przez Hiszpanów, a nie będący ani skrytym poganinem, ani nadgorliwym 
neofitą, był w stanie chronić Tetzcoco od niebezpieczeństw związanych z ist­
nieniem ciągle żywego pogańskiego podglebia, prowokującego ze wszech miar 
niepożądane ingerencje inkwizytorskie, a jednocześnie bronić żywotnych in­
teresów własnej grupy społecznej, w tym zwłaszcza jej stanu posiadania, 
mocno nadwerężonego w minionych latach i uszczuplanego dodatkowo przez 
konfiskaty majątku ludzi skazanych w procesach inkwizycyjnych. 

Jeśli don Antonio - powtórzmy raz jeszcze - był faktycznie don Antoniem 
Pimentelem Tlahuitoltzinem, to taką właśnie politykę starał się prowadzić. 
Skądinąd wiadomo bowiem, że nowy tlatoani i gubernator Tetzcoco zaraz po 
objęciu tych funkcji wdał się w spór sądowy z hiszpańskimi władzami o część 
dóbr zarekwirowanych jako własność don Cariosa Ometochtli, dążąc do 
wykazania, że należały one do majątku rodowego i tylko czasowo były w pry­
watnym użytkowaniu (Cline 1966; Cline 1968). Nadzwyczaj wymownym świa­
dectwem troski i dbałości don Antonia Pimentela Tlahuitoltzina o utrzymanie 
resztek dawnego władztwa w rękach prawowitych spadkobierców jest też jego 
testament z 20 lipca 1545 r. (Horcasitas 1978, s. 149-152). Z dokumentu, 
będącego typowym testamentem politycznym, wynika niedwuznacznie, że waż­
nym elementem realizowanego w latach 1540-1545 programu było - jakże by 
inaczej - manifestowane na różne sposoby przywiązanie do chrześcijaństwa. 
Złożony ciężką chorobą tlatoani z naciskiem podkreślał konieczności kontynuo­
wania zakrojonej na dużą skalę akcji wznoszenia w prowincji Tetzcoco solid­
nych (a nie byle jakich, jak bywało niegdyś) kościołów i skoncentrowanych 
wokół nich nowych osiedli. Przedsięwzięcie to, nawiasem mówiąc bardzo 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ P O G A Ń S T W A A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 137 

kosztowne, było niewątpliwie odpowiedzią na postulaty misjonarzy i miało na 
celu mocniejsze związanie rzesz ludności indiańskiej z Kościołem. Jeśli zważyć 
przy tym, że testator wskazał jako swego następcę don Hernanda Velázqueza 
(kiedy indziej występującego pod nazwiskiem Pimentel), tego samego, który 
w 1526 r. był głównym bohaterem pokazowego ślubu kościelnego zorganizo­
wanego przez franciszkanów dla wychowanych i wykształconych w „domu 
Bożym" młodych arystokratów, to sądzić należy, iż po roku 1539 tetzcokańska 
elita gotowa była nie tylko uściślić swe związki z chrześcijaństwem ze względów 
taktycznych, ale i przekazać władzę w ręce młodszego pokolenia, silniej zapew­
ne identyfikującego się intelektualnie i emocjonalnie z nową religią. 

L I T E R A T U R A 

A l b e r r o S. 
1972 Políticas de la Iglesia frente a las manifestaciones idolátricas durante la Colonia, [w:] 

Religión en Mesoamérica. XII Mesa Redonda, eds. J . Litvak King , N . Castillo 
Tejero, M é x i c o , s. 485-494. 

A l v a I x t l i l x ó c h i t l F . de 
1975-1977 Obras históricas, ed. E . O'Gorman, 2 vols., Méx ico . 

B i a ł y L . 
1989 Dzieje inkwizycji hiszpańskiej, Warszawa. 

B r o d a [de C a s a s ] J . 
1971 Las fiestas aztecas de los dioses de la lluvia, „Revista Española de Antropolog ía 

Americana", t. 6, s. 245-329. 
1983 Ciclos agrícolas en el culto: un problema de la correlación del calendario mexicano, 

[w:] Calendars in Mesoamérica and Peru. Native American Computations of Time, 
eds. A . F . Aveni, G . Brotherston, B A R International Series 174, Oxford, s. 145-165. 

1991a Cosmovisión y observación de la naturaleza: el ejemplo del culto de los cerros, [w:] 
Arqueoastronomía y etnohistoria en Mesoamérica, eds. J . Broda, S. Iwaniszewski, 
L . M a u p o m é , Méx ico , s. 461-500. 

1991b The Sacred Landscape of Aztec Calendar Festivals: Myth, Nature, and Society, [w:] To 
Change Place: Aztec Ceremonial Landscapes, ed. D . Carrasco, Niwot, Col. , s. 74-120. 

C a r r e ñ o A . M . 
1941 Don fray Juan de Zumárraga, primer obispo y arcobispo de México. Documentos 

inéditos, publicados con una introducción y notas por..., M é x i c o . 
1950 Don fray Juan de Zumárraga. Teólogo y editor, humanista e inquisidor (Documentos 

inéditos), M é x i c o . 
C e r v a n t e s de S a l a z a r F . 

1971 Crónica de la Nueva España, edición de M . Magal lón , estudio preliminar e índices 
por A . Millares Cario, 2 vols., Madrid ( B A E , 1.154-155). 

C l e n d i n n e n I . 
1982 Disciplining the Indians: Franciscan Ideology and Missionary Violence in Sixteenth-

Century Yucatán, „Past and Present", nr 94, s. 27-48. 
C l i n e H . F . 

1966 The Oztoticpac Lands Map of Texcoco, 1540, „Quarterly Journal of the Library of 
Congress" (Washington), t. 23 (2), s. 76-115. 

1968 The Oztoticpac Lands Map of Texcoco, 1540: Further Notes, [w:] Actas y memorias del 
XXXVII Congreso Internacional de Americanistas, Buenos Aires, t. I I I , s. 119-137. 

C u e v a s M . 
1914 Documentos inéditos del siglo XVI para la historia de México, M é x i c o . 
1946 Historia de la Iglesia en México, Méx ico , 1.1. 



138 R Y S Z A R D T O M I C K I 

D u r á n D . 
1967 Historia de las Indias de Nueva España e Islas de la Tierra Firme, edición de Á . M a . 

Garibay K . , 2 vols., México . 
D y c k e r h o f f U . 

1985 Umerziehung in Neu-Spanien, „Mexicon", vol. V I I (1), s. 10-13. 
G e r h a r d P. 

1972 A Guide to the Historical Geography of New Spain, Cambridge. 
G i b s o n C h . 

1960 The Aztec Aristocracy in Colonial Mexico, „Comparative Studies in Society and 
History", t. 2 (1959-1960), s. 169-196. 

1964 The Aztecs under Spanish Rule. A History of the Indians of the Valley of Mexico, 
1519-1810, Stanford, Cal . 

1967 Tlaxcala in the Sixteenth Century, Stanford, Cal . (2 wyd.) 
G r e e n l e a f R . R . 

1961 Zumárraga and the Mexican Inquisition, 1536-1543, Washington. 
1965 The Inquisition and the Indians of New Spain: A Study in Jurisdictional Confusion, 

„The Americas", t. 22 (2), s. 138-166. 
1969 The Mexican Inquisition of the Sixteenth Century, Albuquerque. 

G r u z i ń s k i S. 
1989 Man-Gods in the Mexican Highlands. Indian Power and Colonial Society, 1520-1800, 

trans, from the French by E . Corrigan, Stanford, Cal . 
Historia 

1963 Historia de la nación mexicana. Reproducción a todo color del Códice de 1576 
(Códice Aubin), edición, introducción, notas, índices, versión paleográfica y traduc­
ción directa del náhuatl por el doctor C h . E . Dibble, Madrid. 

H o r c a s i t a s F . 
1978 Los descendientes de Nezahualpilli: documentos del cacicazgo de Tetzcoco (1545-1855), 

„Estudios de Historia Novohispana", t. 6, s. 145-185. 
I c a z a F . A . de 

1928 Selección de documentos referentes a México, sacada de los volúmenes de la Colección 
de extractos de Belmente existentes en el Archivo de Indias por don , jefe de la 
Comisión Mexicana de Investigaciones y Estudios Históricos y confrontados con las 
signaturas originales. Años 1922 y 23, „Revista Mexicana de Estudios Históricos", 
t . 2 (1-4), s. 7-112. 

I w a n i s z e w s k i S. 
1986 La arqueología de alta montaña en México y su estado actual, „Estudios de Cultura 

Náhuat l" , t. 18, s. 249-273. 
1986 De Nahualac al Cerro Ehécatl: una tradición prehispánica más en Petlacala, [w:] 

Arqueología y etnohistoria del Estado de Guerrero, ed. R . Cervantes Delgado, 
Méx ico , s. 497-518. 

1992 Los cerros que envían las lluvias y delimitación del territorio: la sobrevivencia de una 
cosmovisión prehispánica en Petlacala, Guerrero, México, [w:] América Latina local 
y regional, Varsovia: C E S L A , t. 3, s. 183-187. 

1994 Archaeology and Archaeoastronomy of Mount Tlaloc, Mexico: A Reconsideration, 
„Latin American Antiquity", t. 5 (2), s. 158-176. 

J i m é n e z R u e d a J . 
1946 Herejías y supersticiones en la Nueva España (Los heterodoxos en México), M é x i c o . 

K l o r de A l v a J . J . 
1981 Martín Oceloti: Clandestine Cult Leader, [w:] Struggle and Survival in Colonial 

America, eds. David G . Sweet, Gary B . Nash, Berkeley - Los Angeles - London, 
s. 128-141. 

1982 Spiritual Conflict and Accommodation in New Spain: Toward a Typology of Aztec 
Responses to Christianity, [w:] The Inca and Aztec States, 1400-1800: Anthropology 
and History, eds. G . A . Collier, R . I . Rosaldo, J . D . Wirth, New York , s. 345-366. 



M I Ę D Z Y SCYLLĄ P O G A Ń S T W A A C H A R Y B D Ą CHRZEŚCIJAŃSTWA 139 

K u t s c h e r G . 
1961 Ein Stammbaum des koniglichen Geschlechtes von Tetzcoco. Postkolumbische Bild-

dokumente aus Mexiko im Berliner Museum für Vdlkerkunde: I, „Baessler-Archiv", 
N . F . , t. 9, s. 233-263. 

L a m b U . 
1956 Religious Conflicts in the Conquest of Mexico, „Journal of the History of Ideas", 

t. 17, s. 526-539. 
L e ó n - P o r t i l l a M . 

1974 Testimonios nahuas sobre la conquista espiritual, „Estudios de Cultura Náhuat l" , 
t. 11, s. 11-36. 

1976 La conquista espiritual: puntos de vista de los frailes y de los indios, [w:] tenże, 
Culturas en peligro, M é x i c o , s. 63-91. 

1984 Los franciscanos vistos por el hombre náhuatl. Testimonios indígenas del siglo XVI, 
„Estudios de Cultura Náhuat l" , 1.17, s. 261-339. 

L i s s P . K . 
1975 Mexico under Spain, 1521-1556. Society and the Origins of Nationality, Chicago and 

London. 
L ó p e z A u s t i n A . 

1961 La constitución real de México-Tenochtitlan, Méx ico . 
Mandamientos 

1939 Mandamientos del Virrey D. Antonio de Mendoza: 1 Die. 1537 a 12 Sep. 1538, 
7 Mar. 1550 a 25 Mar. 1550 ( introducción de E . O'Gorman), „Bolet ín del Archivo 
General de la N a c i ó n " , t. 10 (2), s. 213-311. 

M a r i e l de I b á f i e z Y . 
1979 El Tribunal de la Inquisición en México (siglo XVI), M é x i c o (2 wyd.). 

M a r t í n e z M a r í n C . 
1972 Santuarios y peregrinaciones en el México prehispánico, [w:] Religión en Mesoaméri­

ca. XII Mesa Redonda, eds. J . Litvak King, N . Castillo Tejero, Sociedad Mexicana 
de Antropolog ía , Méx ico , s. 161-178. 

M e n d i e t a G . de 
1945 Historia eclesiástica indiana, ed. J . de Domayquía , 4 tomy, Méx ico . 

M o t o l i n í a T . [de B e n a v e n t e ] 
1970 Memoriales e Historia de los indios de la Nueva España, ed. F . de Lejarza, Madrid. 
1986 Epistolario (1526-1555), ed. L . G ó m e z Cañedo, Méx ico . 

M u ñ o z C a m a r g o D . 
1979 Historia de Tlaxcala (Crónica del siglo XVI), anotada por A . Chavero, M é x i c o . 
1984 Descripción de la ciudad y provincia de Tlaxcala, [w:] Relaciones geográficas del siglo 

XVI: Tlaxcala, ed. R . Acuña , 1.1, Méx ico . 
N u t t a l l Z . 

1911 L'éveque Zumárraga et les idoles principales du Grand Temple de Mexico, „Journal 
de la Société des Américanistes de París", n.s., t. 8 (1-2), s. 153-171. 

P a r s o n s J . R . 
1971 Prehistoric Settlement Patterns in the Texcoco Region, Mexico, Ann Arbor. 

P o m a r J . B . de 
1964 Relación de Texcoco, 1582, [w:] A . M a . Garibay  К.,  Poesía náhuatl. I. Romances de 

los señores de la Nueva España, Méx ico , s. 152-219. 
Proceso 

1910 Proceso inquisitorial del cacique de Tezcoco, ed. L . González Obregón, Méx ico (Publica­
ciones de la Comisión Reorganizadora del Archivo General y Público de la Nac ión , 1.1). 

1941 Proceso inquisitorial contra una india curandera, 1538, „Bolet ín del Archivo General 
de la N a c i ó n " , t. 12 (2), s. 209-214. 

Procesos 
1912 Procesos de indios idólatras y hechiceros, ed. L . González Obregón, México (Publicacio­

nes de la Comisión Reorganizadora del Archivo General y Público de la Nac ión , t. 3). 



140 R Y S Z A R D T O M I C K I 

R i c a r d R . 
1933 La 'conquete spirituelle' du Mexique. Essai sur 1'apostolat et les méthodes mission-

naires des Ordres Mendiants en Nouvelle - Espagne de 1523-24 a 1572, Paris. 
S e p ú l v e d a у H . . M . T . 

1972 Ritos y ceremonias paganas en el ciclo agrícola: la petición de lluvias, [w:] Religión en 
Mesoamérica. XII Mesa Redonda, eds. J . Litvak King, N . Castillo Tejero, Sociedad 
Mexicana de Antropología , México , s. 537-541. 

1977 Ceremonias de petición de lluvias, „Revista Mexicana de Estudios Antropológicos", 
t. 23 (3), s. 345-363. 

Titles 
1946 The Titles of Tetzcotzinco (Santa Maria Nativitas), translated and annotated by 

B . McAfee and R . H . Barlow, „Tlalocan", t. 2 (2), s. 110-127. 
T o r q u e m a d a J . de 

1969 Monarquía indiana, introducción por M . León-Portilla, 3 vols., M é x i c o . 
T o r r e V i l l a r E . de l a 

1973 Fray Pedro de Gante. Maestro y civilizador de América, Méx ico . 
T o w n s e n d R . F . 

1991 The Mt. Tlaloc Project, [w:] To Change Place: Aztec Ceremonial Landscapes, ed. 
D . Carrasco, Niwot, Col. , s. 26-30. 

1995 77ie Aztecs, London (2 wyd.). 
U c h m a n y E . A . 

1980 Cambios religiosos en la conquista de México, „Revista Mexicana de Estudios 
Antropológicos" , t. 26 (1), s. 1-57. 

R Y S Z A R D T O M I C K I 

B E T W E E N S C Y L L A O F P A G A N I S M A N D C H A R I B D I S O F C H R I S T I A N I T Y . 
T H E I N D I A N A R I S T O C R A C Y O F T E T Z C O C O ( N E W S P A I N ) 

I N 1539. A M I C R O E T H N O H I S T O R I C A L S T U D Y 

S u m m a r y 

The article belongs to a broader study and is focused on the analysis of documents of the trial 
of Inquisition against don Carlos Ometochtli, an Indian aristocrat of Tetzcoco, New Spain (today 
Mexico), sentenced to death in 1539 for "widespreading of heresy". During the inquiry, the 
investigating group headed by bishop Juan de Zumárraga forced five local notables representing 
local authorities and enjoying the reputation of "good Christians", to give evidence and to reveal 
"the acts of paganism". The analysis of their declarations and all the circumstances shows that 
a considerable group of Indian aristocracy had conformed to Christianity only apparently. They 
declared their faith in public while their actual attitudes were indifferent both to Christianity and 
to their native religion. They strived to control the native society, -their subjects- attached rather 
to pagan cults, and at the same time for the colonial administration and clergy, they wanted to 
save appearances to be active in fighting against paganism within the area of their rule. The 
investigation and the trial resulted in the immediate reorientation of the "religious policy" of the 
local elite who not only tried to manifest more strongly their commitment to Christianity but also 
replaced in 1545 the former tlatoani (ruler) by a younger one, educated by the Franciscans, a man 
with a stronger intellectual and emotional identification with the new faith. The case studied by 
the author of the article throws a new light on the process of Christianization of the Aztecs in 
Mexico and especially the conversion of the native aristocracy. 

Translated by Anna Kuczyńska-Skrzypek 


