KRYSTYNA MAERKOWSKA

POTLATCH. JEGO ROLA W KULTURZE INDIAN
PO_:.ENOCNO-ZACHODNIEGO WYBRZEZA KANADY

W zakresie tzw. kultur prymitywnych istnieje do$¢ pokazna liczba
wytworow i instytucji, ktére — cho¢ poswiecono im sporo miejsca
w literaturze etnograficznej i cytuje sie je wielokrotnie jako zjawiska
znane i oczywiste — nie zostaly dostatecznie zbadane i naswietlone
z punktu widzenia wymagan dzisiejszej etnologii, operujacej doskonal-
szymi metodami i zmierzajacej do bardziej holistycznego widzenia zja-
wisk kulturowych w ich wzajemnej zaleznosci i powigzaniach.

Ogromna ilo$¢ zrodlowych, spisanych materialéw etnograficznych
pochodzi z 2 pol. XIX w., kiedy przy bardzo nieraz drobiazgowym opisie
poszczegblnych, wyodrebnionych elementéw nie zwracano uwagi na ich
zwigzek z kontekstem kulturowym; strona formalna byla, silg rzeczy,
wyeksponowana najbardziej — funkcjonalny aspekt zjawisk nie wcho-
dzilt jeszcze w rachube. Inne obcigzenie tych materialéw polega na tym
(przynajmniej w odniesieniu do niektérych spoteczenstw), ze nie uwzgle-
dniaty one lub uwzglednialy niedostatecznie te przeksztalcenia, jakie
sie w kulturach tych spoleczenstw dokonaly w ciggu trwajacego od
pewnego czasu kontaktu z ludzmi bialymi. Dzisiejszy krytycyzm w sto-
sunku do monograficznych prac zrédlowych, pochodzacych z ostatnich
dziesiatkéw lat ubieglego stulecia i poczgtkéw biezgcego, sklania do
rewizji szeregu uformowanych poprzednio pogladow.

Jednym z przykladow takich instytucji, ktérych rola nie zostala
catkowicie wyjasniona, jest potlatch u Indian Polnocno-Zachodniego
Wybrzeza Ameryki Pélnocnej, zamieszkujgcych waski pas przybrzezny
z przylegajacymi don wyspami na przestrzeni miedzy .zatokg Yakutat
na potudniowej Alasce a ujsciem rzeki Kolumbii !, Indianie ci, reprezen-
tujacy niejednolity typ antropologiczny, zrdéznicowani pod wzgledem
jezykowych i zgrupowani w 7 wiekszych zespolach plemiennych, wy-

! Patrz mapka.



340 KRYSTYNA MALKOWSKA

60° N
130° W
Stikine 125°W

IMSHIAN
5

BELLACOOLA
~

Mapka 1. Zasiggi plemion indiafiskich péinocno-zachodniego wybrzezia

Ameryki Pénocnej
wg C. D. Forde’a, Habitat, Society and Economy, London 1948 (za Boasem,
Goddardem i Jennessem)

tworzyli stosunkowo jednolitg i z wielu wzgledéw zdumiewajgcg kulture
zarOwno materialng, jak duchows. Na jednolitosé tej kultury zlozyly
sie zapewne takie czynniki, jak wzglednie jednorodne srodowisko przy-
rodniczo-geograficzne, bogate w rézne ptody naturalne, a przede wszyst-
kim w ryby (lososie), oraz dobra komunikacja wodna wzdluz wybrzezy,
ktora dzieki duzym, sprawnym canoe, wydrgzanym po mistrzowsku
przez tubylcow w ogromnych pniach cedrowych, utatwia intensywne kon-
takty miedzyplemienne. Nie znajac uprawy ziemi ani hodowli tubyley
wyspecjalizowali sie w ryboléwstwie, prowadzgc przy tym polosiadly



POTLATCH 341

tryb zycia, to jest skupiajac sie w okresie zimowym, wolnym od zajeé
zbierackich, w stalych osadach zlozonych z paru lub kilku wielkich,
cedrowych domoéw 2 zamieszkanych przez grupy wielkorodzinne liczace
nierzadko po kilkadziesigt oséb. Bujno§é ich kultury, wysoki poziom
rekodzielnictwa i sztuki, zwlaszcza w zakresie ciesielstwa i snycerstwa,
zroznicowana struktura spoteczna, bogata mitologia i barwna obrzedo-
wosé zwracaly juz uwage wcezesnych podroéznikéw, jacy docierali tam
w koficu XVIII i na poczatku XIX w., a od schylku XIX w. staly sie
przedmiotem szczegélnego zainteresowania etnograféow.

Potlatch, ktéry ma byé tematem zamierzonych tu rozwazan, jest
jednym z najciekawszych przejawéw zycia spolecznego tych Indian.
Organiczng cze$¢ ceremoniatu potlaczowego stanowilo uroczyste, wysoce
zrytualizowane, publiczne rozdawanie dardow, od ktérego tez pochodzi
przyjeta w literaturze etnograficznej nazwa catej uroczystosci, bowiem
»potlatch” — | patshat]” oznacza w jednej z gwar tubylczych dawanie,
obdarowywanie. Najbardziej uchwytnym znaczeniem potlatchu dla zycia
tubylczych Indian byl jego zwigzek z ksztaltowaniem sie ich rangi i po-
zycji spotecznej. Te dwie szczegdlnie ostro rysujace sie cechy potlatchu
ztozyly sie na sformulowanie jego najczesciej uzywanej definicji 3.

Dla ulatwienia zrozumienia dziatania potlatchu warto poda¢ krotka
charakterystyke struktury spotecznej omawianych Indian. Struktura ta
nie jest jednolita i pozwala, z grubsza biorgc, wydzieli¢ dwie zasadnicze
grupy: poélocng i poludniows. Dla obszaru poélnocnego, zamieszkanego
przez ludy Haida, Tlingit, Tsimshian i Haisla, charakterystyczne jest
wystepowanie rodow matrylinealnych jako jednostek podstawowych,
autonomicznych pod wzgledem gospodarczym i najczesciej rowniez poli-
tycznym. Liczniejsze z nich dzielity sie na ,domy”, tj. grupy krewnych,
tworzacych wielkg rodzine i lokujgcych sie w jednym domostwie (20—40
0s0b). Rody Haida i Tlingit grupowaly sie w dwie egzogamiczne ,,poto-
wy” (moieties), symbolizujace sie odrebnymi znakami (uwazanymi przez
jednych autoréw za totemy, przez innych znowu jedynie za znaki her-
bowe) i wywodzace sie od wspdlnego mitycznego przodka. U Tlingitéow
podzial na ,,polowy” koegzystowal z podziatem na klany, réwniez egzo-
gamiczne i matrylinealne. Indianie Tsimshian nie dzielili sie na ,,poto-
wy”, a jedynie na 4 klany (zwane niekiedy fratriami), te z kolei na
rody i ,,domy”; u moéwigcych dialektem Kwakiutl Indian Haisla wy-
stepowal podziat na 6 klanéw.

2 Patrz ryc. 1—3.

3 ,Potlatch jest to ceremonial rozdawania lub niszczenia wtasnosci w celu pod-
niesienia statusu spotecznego u Indian Péinocno-Zachodniego Wybrzeza..” (Ch.
Winnick, Dictionary of Antropology, New York 1956).



342 KRYSTYNA MALKOWSKA

W grupie potudniowej, skladajacej sie z Kwakiutlow, Bella Coola,
Nootkéw i Salishéw, pochodzenie i dziedziczenie wyznaczane bylo
w znacznym stopniu bilateralnie, z silniejszym zaakcentowaniem patry-
linealnoéci. Jednostke autonomiczng stanowila tam wielka rodzina two- -
rzaca grupe lokalng i mieszkajaca we wspoélnym domu. Takie wielko-
rodzinne grupy domowe mialy, podobnie jak rody na pélnocy, wiasne
tereny zbierackie i rybackie oraz prawa do odrebnych znakéow herbo-
wych, mitow, masek, tancoéw, piesni i imion. Piecze nad tymi dobrami
sprawowali dziedziczni naczelnicy.

Ryc. 1. Domy w Port Simpson
WwWg F. Boas; Tsimshian Mythology, ,,Ann. Rep. B. Am. Ethnol.”. t. 31: 1916

W wigkszo$ci przypadkéw owe podstawowe grupy lokalne — rody
lub wielkie rodziny — laczyly sie w dosé¢ luzne zwiazki plemienne, nie
stanowilo to jednak reguly; stosunkowo rzadkim zjawiskiem byty kon-
federacje miedzyplemienne. Ogélnie biorge, nie wyksztatcita sie na tym
terenie jaka$ szersza forma wiezi politycznej.

Niezmiernie charakterystycznym rysem tej kultury jest gradacja
rangi spolecznej i zwigzanych z nig przywilejéw, nasuwajgca bliskie
analogie do sredniowiecznej ,,drabiny spolecznej”’ na terenie Europy.
Jakkolwiek ,,szczeble” tej drabiny dadzg sie zgrupowaé w cztery za-
sadnicze warstwy spoteczne: naczelnikéw (chiefs) — odpowiednik ary-
stokracji, nobiléw — odpowiadajacych warstwie szlacheckiej, pospdlstwo
(commoners) i niewolnikéw, nie ma miedzy nimi ostrych granic, z wy-



POTLATCH 343

jatkiem przedziatu, jaki dzieli calkowicie wyjetych spod prawa niewol-
nikéw od warstw pozostalych. Ta gradacja rangi przebiega w kazdym
klanie, rodzie badz wielkiej rodzinie, a wyznaczana jest przede wszyst-
kim przez urodzenie, tj. przez stopieh pokrewienstwa wzgledem naczel-
nika najwyzszej rangi oraz wynikajgce stgd uprawnienia dziedziczne.
Instytucjg regulujacg i zatwierdzajacg te uprawnienia byt wtasnie pot-
latch.

Literatura na jego temat, mimo Ze do$¢ obszerna, sklada sie w wiek-
szoSci z prac opisowych, stanowigcych fragmenty duzych monografii
ogo6lnych; publikacje po$§wiecone specjalnie potlatchowi sz nieliczne
1 reprezentujg w zasadzie jednostronne zainteresowania‘okres’lonym pro-
blemem zwigzanym z tym zjawiskiem spolecznym, np. jego genezg lub
systematyks. Mimo Ze opracowania te wnoszg wiele ciekawych infor-
macji i sugestii, brak im najczesciej oparcia o dostatecznie wnikliwg
i krytyczng analize materiatow zrédlowych i powigzania jej z jedno-
czesnym uwzglednieniem procesu przemian historycznych. Literatura,
ktoéra powstatla w wyniku badan terenowych przeprowadzonych na prze-
lomie XIX i XX w., zajmuje sie niemal wylgcznie obrzedowoscig pot-
latchu; wszelkich funkcjonalnych powiazan tej instytucji z caloscig kul-
tury trzeba mozolnie szukaé¢ wsrdéd danych dotyczacych innych dziedzin
zycia. Szczeg6lng trudnosé sprawia przy tym niezmierna drobiazgowo$é
wiekszosci monografii, zamierzonych na gigantyczng skale, ktére w prak-
tyce nie mogly byé wolne od powaznych niedociggniet. Najwazniejsze
z nich — to nieréwnomierne potraktowanie réznych dziedzin kultury
lub zupelne pominiecie niektérych jej wycinkéw, nadmiernie rejestra-
cyiny opis faktéw, bez hipotetycznego bodaj dostrzegania zwigzkow
miedzy nimi zachodzacych, co wplynelo na przeoczenie waznych nie-
kiedy danych oraz niedostateczne dostrzeganie przeobrazen historycz-
nych. Te miedzy innymi zarzuty - stawiaja dzisiejsi antropologowie
amerykanscy materialom zebranym przez F. Boasa i jego wspodlpracow-
nikéw 4 W latach trzydziestych pojawia sie nowy, ulepszony typ mono-
grafii opartych na badaniach terenowych, opracowywanych wedlug
zasady: ,,[...] Etnograf powinien w swoich badaniach objg¢ wszystkie
aspekty kultury w sposdb réwnomierny [...] Nastepnie zebrany materiat
powinien przedstawié w formie zwiezlej, uporzadkowanej i dobrze prze-
trawionej monografii” 5. Doskonalym przykiadem takiej pracy jest The
Northern and Central Nootkan Tribes Ph. Druckera, wydana w 1951 r.,
a oparta na materialach zebranych w latach 1933—1936.

1V.Garfield, A Research Problem in Northwest Indian Economics, , Ame-
rican Anthropologist”, t. 47: 1945; J. Wike, More Puzles on the Northwest Coast,
»Am. Anthr.”, t. 59: 1957.

5 Wike, op. cit.



344 KRYSTYNA MALKOWSKA

W publikacjach amerykanskich antropologéw kulturowych z tego
okresu pojawia¢ sie zaczyna tendencja do dynamicznego rozumienia
kultury jako procesu stale dokonujacych sie przeobrazen oraz zywe
zainteresowanie zagadnieniami ekonomicznymi. Wprawdzie potlatch nie
doczekal sie dotad petnej monografii, ale w kilku pracach napisanych
na przestrzeni ostatnich 30 lat (skoncentrowanych zasadniczo na innych
zagadnieniach) ukazuje sie szereg bardzo cennych, choé¢ tylko ogdlniko-
wych sugestii na jego temat. Najwazniejsze z nich jest odbiegajace od
dotychczasowej tradycji rozwazania potlatchu jako zjawiska ,,samego
w sobie” ocenianie go jako tworu wezlowego w tej kulturze, w ktérym
— jak w soczewce — zbiegajg sie i wigzg ze sobg rbézne dziedziny
zycia. Na szczegdlne wyrodznienie zastugujg pod tym wzgledem prace
V. Garfield, J. McC. Collinsa i J. P. Averkijevej. Niestety jednak mar-
ginesowy raczej charakter tych wypowiedzi nie pozwala na wykazanie
w szczegélowy i usystematyzowany sposéb, jak te powigzania potlatchu
z caloksztatem kultury przebiegajg. Ponadto wcigz daje sie odczué brak
systematycznej analizy poréwnawczej potlatchéw, urzadzanych w roéz-
nych grupach plemiennych tego obszaru, nawigzujgcej do istniejacych
roznic subkulturowych.

Ryc. 2. Konstrukcja domu Nootkdéw
wg Ph. Druckner; Northen and Central Nootkan Tribes, ,Smiths. Inst. B. Am. Ethnol.
Bull.,”, t. 144: 1951

Zestawienie materiatéw dotyczacych kilku odpowiednio dobranych
plemion sugeruje mozliwo$é¢ innej koncepcji potlatchu niz dotychcza-
sowa, interpretujgca go jako wyjatkowo zrytualizowang forme darow
i sprowadzajgca ostatecznie zagadnienie potlatchu do ogdlnej teorii daru
w spoteczenstwach ,,pierwotnych” &,

s Por. M. Mauss, The Gift, London 1954; ttum. lan Cunnison.



POTLATCH 345

Praca niniejsza na podstawie analizy dostepnych materialéw zrodio-
wych? i dostrzezonych prawidlowos$ci w zakresie sytuacji spotecznych,
w jakich organizowane bywaly potlatche u réznych grup plemiennych
tego zespolu kulturowego, probuje przedstawié¢ potlatch przede wszyst-
kim jako instytucje o sScisle okreSlonych zadaniach spolecznych, w sto-
sunku do ktérych rozdawnictwo daréw jest jedynie opraws zewnetrzna,
choé bardzo SciSle zespolong i majaca wybitny udzial w doniostosci pot-
latchu dla wielu dziedzin zycia. Stanowi ono, jak sie zdaje, forme
dzialania tej instytucji, a nie jej tresé¢ istotns.

Na dos¢ popularnym wyobrazeniu potlatchu jako formy przejawiania
sie szczegblnie zaakcentowanej rywalizacji, swoistego pojedynku, za-
cigzyla ekstremalna jego postaé u Indian Kwakiutl; przyczyny tego
leza zapewne zaréwno w wyjgtkowo. jaskrawych cechach potlatchu
Kwakiutlow, jak i uprzywilejowanej pozycji Kwakiutlow w literaturze
etnograficznej. '

Przejscie do bardziej szczegbélowego omoéwienia problematyki potla-
tchu nalezy chyba rozpoczaé od poinformowania czytelnika, jak sie ta
procedura odbywala.

1. PRZEBIEG UROCZYSTOSCI POTLACZOWYCH

Wazng czesé ceremonii potlatchu stanowilo, jak wiemy, obdarowa-
nie zaproszonych gosci, przy czym wielko§é daru musiala odpowiadaé
wysokosci rangi spolecznej osoby, dla ktérej byt on przeznaczony. Gos-
cie rekrutowali sie zwykle sposrod cztonkow innego rodu (klanu czy ple-
mienia) niz ten, do jakiego nalezal gospodarz ceremonii i ktéry uwaza-
ny byl zbiorowo za gospodarzy catej imprezy. Liczba gos$ci waha¢ sie
mogla znacznie w zalezno$ci od tego, czy potlatch byl organizowany na
poziomie plemienia, klanu czy rodu wzglednie grupy lokalnej; to
z kolei zalezalo od rangi, pozycji spolecznej i ambicji organizatora oraz
od donioslosci spraw, z jakimi dany potlach byl zwigzany. Zasadniczo
im wyzsza byla pozycja spoleczna organizatora, tym szerszy krag za-
proszonych gosci.

Zaréwno sama ceremonia, jak i przygotowania do niej sg wyrazem
wiezi grupowej, solidarnosci grupy z jej naczelnikiem i wzajemnej ich

7 Do poréwnanh postuzyly materialy dotyczace trzech grup plemiennych: Tsim-
shian, Kwakiutl i Nootka, z kontrolnym i mniej szczegélowym uwzglednieniem
czwartej — plemienia z grupy Salishéw (czeSciowo rdéwniez Haidéw). Wybér ple-
mion zostal dokonany na podstawie nastepujacych kryteriéw: a) reprezentatywnosci
ze wzgledu na réznice w ekonomicznych uwarunkowaniach potlatchu i w struktu-
rze spolecznej; b) jakosci istniejgcych materialéw etnograficznych dla poszczegdl-
nych grup; c) dostepnosci tych materialéw w naszych warunkach.



346 KRYSTYNA MALKOWSKA

od siebie zalezno$ci. Ta obustronna zaleznos¢ stanowila wazny czynnik
rOwnowagi spolecznej, przeciwstawiajgc sie z jednej strony wszelkim
tendencjom alienacyjnym warstwy naczelnikéw, z drugiej zas sprowa-
dzajgc kontrole dziatalnosci naczelnikéw przez zaleznych od nich
czlonkow grupy do rozmiaréw nie zagrazajacych ustalonej strukturze.

Poniewaz przygotowanie potlatchu wymagalo duzo wysitku ze stro-
ny wszystkich czlonkéw grupy, akt wstepny polegal na zakomunikowa-
niu im intencji wodza oraz apelu o wspoélprace i pomoc. Odbywalo sie
to w ten sposob, ze naczelnik zapraszal swoich ludzi na uczte z przygo-
towanych uprzednio zapasdéw, podczas ktéorej oglaszal im swdj plan,
podajac jednoczesnie do wiadomosci, jakg ilos¢ dobr zdotal juz sam
zgromadzi¢ i zwracajac sie do nich z nastepujacym wezwaniem: ,,Pro-
sze was, abyscie dolaczyli do tego i waszg wlasnos¢, abym moégl zapro-
si¢ wielu gosci, potlatch ten bowiem odbedzie sie nie w moim imieniu,
lecz w waszym, i staniecie sie stawni ws$réd plemion, gdy zostanie
ogloszone, co daliscie od siebie” 8.

Bylo to jakby ogloszenie ostrego pogotowia dla grupy spotecznej
w zakresie jej aktywno$ci gospodarczej i — jak dalej zobaczymy —
nie tylko gospodarczej.

Wspédlnie ustalano liste gosci oraz plan dzialan i program uroczy-
stosci. Po zakonczeniu uczty, dziekujac za przybycie i obiecang pomoc,
naczelnik obdarowywal wszystkich zywnoscig. U plemion pélnocnej
czeSci wybrzeza odbywalo sie jeszcze osobne przyjecie dla czlonkoéw
rodu ojca (nie nalezacych do gospodarzy), w celu ustalenia form i za-
kresu pomocy, jakiej od nich oczekiwano. Jakkolwiek bowiem sforma-
lizowana solidarnos¢ grupowa wyznaczana tam byla matrylinealnie, to
jednak bezposrednio$¢ wiezéw rodzinnych nakladala réwniez na bliz-
szych krewnych ze strony ojca obowigzek okazania pewnej pomocy.

Najblizszy sezon lub pare to okres intensywnych wysitkéw, aby
oprocz normalnych zapaséw na zime zgromadzi¢ dostateczng ilo$¢ nad-
wyzek na dary i przyjecia dla gosci, a jednoczeénie okres przygotowan
do wystepoéw artystycznych, nierozigeznie z potlatchem zwigzanych.
Jezeli we wlasnym plemieniu brakowalo utalentowanego poety-pie-
$niarza, to sprowadzano go na ten czas z innego plemienia, aby wyuczyl
chér odpowiednich $piewdéw. Jedne z nich powtarzaly sie tradycyjnie
w niezmiennej formie (zwigzane z mitologig), inne znéw komponowano
na kazda okazje, uwzgledniajac aktualne wydarzenia, $Smiesznosci, ty-
tuly do chwatly itp. Do nich, obok pochwalnych piesni na cze$é gospo-
darza, jego bogactwa, hojnosci, szlachetno$ci rodu itp., nalezaly tzw.

8 F. Boas, Ethnology of the Kwakiutl, ,,Annual Report of the Bureau of Ame-
rican Ethnology” (1913—1914), t. 35: 1921, cz. II, s. 1342.



POTLATCH 347

taunting songs — piesni urggliwe, wyszydzajagce wady i potkniecia pre-
stizowe gosci. U Indian Nootka mialy one charakter raczej zartobliwy,
podezas gdy u Kwakiutlow zawieraly sporo autentycznej zlosliwosci
i cheeci upokorzenia adresata.

) Bogate dramatyzacje mitéw i herbéw rodowych wymagaly rowniez
starannych przygotowan, zwlaszecza ze strony snycerzy, do ktérych
nalezalo wykonanie lub od$wiezanie masek, rzezbienie stupa przydo-
mowego lub nagrobnego, jesli potlatch mial by¢ polaczony z jego po-
stawieniem, oraz zdobienie wszelkich drewnianych czy rogowych przed-
miotéw przeznaczonych na dary. Rzemieslnicy wszelkiego rodzaju mieli
przed potlatchem pelne rece roboty 9.

Nie zapominano tez o elementach rozrywkowych. Wedlug Druckera
u Nootkéw istnieli ludzie pelnigecy role jakby zawodowych blaznéw,
ktorych zadaniem byto rozémieszanie gosci za pomocg zabawnych tan-
cow, przySpiewow lub sztuczek. Brak jest blizszych danych na ten te-
mat w odniesieniu do innych plemion, jakkolwiek wszedzie mozna spo-
tka¢ wzmianki o réznych zartobliwych wystgpieniach podczas potlatchu.

Po zakonczeniu przygotowah uroczyscie zapraszano go$ci. Przyby-
wali oni w swych ozdobnych canoe (visiting .canoes) i zanim wysiedli,
odbywala sie ceremonia powitania. Na spotkanie go$ci wychodzila naj-
czeSciej siostra gospodarza w towarzystwie kobiet, tanczgc i Spiewajac.
Wykonywala przy tym ruchy lapania czego$ z powietrza; ,.chwytata”
w ten sposdb swego opiekunczego ducha pokoju, ,rzucajgc” go nastep-
nie w kierunku przybyltych todzi, a naczelnik z najblizszego canoe od-
rzucal go znowu ku niej. Kobieta ta nosila maske wyobrazajgcg owego
ducha.

Dopiero po tym zapewnieniu sobie. wzajemnych pokojowych in-
tencji goscie wysiadali z lodzi i udawali sie na przyjecie powitalne,
rozpoczynajace cala serie uczt urozmaiconych tancami, spiewami, przed-
stawieniami mitow oraz wielkg iloscig okolicznosciowych przemowien,
ktérych gléwnym celem bylo przypomnienie zebranym historii rodu
i jego Swietnosci, wyliczenie zastug i tytuldw poszczegélnych przodkow
oraz praw wlasnosSciowych i przywilejéw rodowych. Bylo to tak wazne
zadanie, ze powstal specjalny ,urzgd” mowcy, swoistego kronikarza
rodu, znajgcego doskonale tradycje rodowe i umiejacego je w odpo-
wiedniej formie podaé. Umiejetnosci krasomoéweze cieszyly sie u tych
Indian wyjatkowym uznaniem, totez bardzo dbano o ich rozwijanie
w wychowywaniu mlodych nobilow. Goscie musieli byé réwniez po-
informowani, w czyim imieniu odbywa sie potlatch i z jakiej okazji.

— . -

% Ryc. 6, 7, 9, 10.



348 KRYSTYNA MALKOWSKA

Ryc. 3. Plyta miedziana
wg Boas; op. cit

Po kilkudniowym zwykle ucztowaniu nastepowal akt kulminacyjny
1 zarazem ostatni: oficjalne, publiczne objecie przez osobe (lub osoby),
w ktoérej imieniu odbywal sie potlatch, posiadania nowych przywilejow
i uznanie jej nowej pozycji spotecznej. Towarzyszylo temu rozdawanie
gosciom-swiadkom zgromadzonych w tym celu débr, wedlug wspomnia-
nej -juz zasady, ze wysoko$¢ daru musi odpowiadaé statusowi spotecz-
nemu osoby, dla ktorej jest on przeznaczony. Brano jednak przy tym
pod uwage zobowiazania diuznicze gospodarza wzgledem goscia i vice
versa oraz wszelkiego rodzaju ,zaptaty” z tytulu naleznosci za wyko-
nane prace (np. pomoc przy budowie domu) i przystugi. Zaplaty te
(payments) byly jednak bardzo wyraznie odrozniane od tego, co ofia-



POTLATCH 349

rowywano jako gift, dar potlaczowy. Gospodarz wreczal zwykle pre-
zenty mezczyznom, a jego zona, matka lub siostra — kobietom.

Miejsca potlaczowe, tj. kolejnosé, w jakiej usadzano gosci, byly
niezmiernie wazng oznaks rangi spotecznej i w jezyku tubylezym In-
dian czesto stuzyly wrecz do jej okredlania (,,pierwszy po X", ,drugi
po Y” itp.). Wedlug tej samej hierarchii ustalano tez kolejno$¢ wre-
czania dardéw, z tym ze wedlug danych V. Garfield ! u Tsimshian naj-
pierw otrzymywali naczelnicy, a nastepnie dopiero, w tej samej kolej-
nosci, cztonkowie ich grup. Fakt ten zasluguje na uwage z tego wzgle-
du, ze H. Codere!! powolujgc sie na odmienng zasade u Kwakiutlow
hierarchizowania catych grup, bez wydzielania naczelnikow 12, uzywa
jej jako jednego z argumentéw przeciw zarysowywaniu sie w tym
~ spoleczenstwie podzialtu klasowego. .

Uchybienia w stosunku do kodeksu honorowego obowigzujgcego na
potlatchach zdarzaly sie bardzo rzadko i uwazano je za ujme dla god-
nosci obu stron: goscia, ktérego ponizono przyznaniem mu nizszej rangi
niz ta, jaka mu sie wedlug przyjetej opinii nalezala, i gospodarza
skompromitowanego z.powodu nieuwagi lub braku orientacji. Drucker
opisuje takg sytuacje u Nootkéw. Gosé, ktérego, spotkalo uchybienie,
powinien byl — zgodnie z wymogami etykiety — zajaé wyznaczone
mu miejsce, ale zaraz przez swego moéwce oznajmi¢ o doznanym de-
spekcie. Dla podniesienia swej godnosci w oczach zebranych musial
ofiarowaé¢ drobne prezenty gospodarzowi i kilku jeszcze znaczniejszym
osobistosciom z jego grupy. (Rozdawanie lub niekiedy niszczenie pew-
nej ilosci mienia w sytuacjach rozumianych jako ponizenie godnosci
bylo, jak zobaczymy dalej, powszechnie stosowanym zabiegiem dla
.,odzyskania twarzy”’.) Gospodarz ze swej strony skladal poszkodowa-
nemu gosciowi dodatkowy dar, nazywany ,odpokutowaniem za blad”.

Zanim przystagpiono do rozdzielania daréw ukazywano gosciom cate.
zgromadzone mienie, wyliczajac kolejno wklady poszczegélnych osbb.
Pretendenci do nowych tytuléw i przywilejow siedzieli podczas tej
uroczysto$ci na podwyzszeniu, ubrani w ceremonialne stroje, jedno-
czesnie bardzo szczegdlowo wyliczano wszystkie przywileje, jakie mia-
ly odtad sta¢ sie ich prawng wiasnoscig. Potlatch konczyl sie przemé-
wieniami méwedéw w imieniu najstarszych rangg wodzéw sposréd
gosci, ktorzy w ozdobnych i dlugich mowach (niekiedy parogodzinnych)

0V, Garfield, Tsimshian Clan and Society, ,University of Washington
Publications in Anthropology”, t. 7: 1939 z. 3, s. 167—340.

1 H Codere, Kwakiutl Society: Rank without Class, ,,Am. Anthr.”, t. 59:
1957, '

12 Niestety, autorce niniejszego artykulu nie udalo sie odszuka¢é¢ w dostepnych
jej materialach Boasa wzmianki na ten temat.



350 KRYSTYNA MALKOWSKA

rozwodzili sie nad szczytnymi tradycjami rodu gospodarza i jego osobi-
stymi zaletami, potwierdzali jego prawa do nowych przywilejow i wia-
snosci oraz dziekowali za przyjecie i hojne dary. Po odplynieciu gosci
naczelnik ponownie spraszal swych wspoirodowcow na uczte, aby im
podziekowaé za pomoc i rozda¢ podarunki zywnosciowe jako wyraz
wdziecznosci.

Odtad nowe prawa wystawcy potlatchu byly spolecznie zaakcepto-
wane i publicznie honorowane. Ostatecznym tego potwierdzeniem sta-
wal si¢ potlatch urzadzany przy najblizszej okazji przez $wiadkujacych
gosci, na ktéorym podwyzszona pozycja spoleczna poprzedniego gospo-
darza znajdowala wyraz w przyznawaniu odpowiadajacego jej miejsca
potlaczowego. Tak wygladal podstawowy schemat ceremonii powta-
rzajacy sie u wiekszos$ci plemion tego obszaru; poszczegdlne potlatche,
nawet w tym samym plemieniu, mogly w detalach od opisanego wzoru
odbiegaé, w wiekszosci przypadkéw nie byly to jednak roéznice istotne.

Wyjatek stanowili Kwakiutle, ktérych potlatche mialy szczegélny
charakter. Niezwykle mocno zaakcentowany moment rywalizacji spra-
wial, iz przypominaly one raczej jakie$ zapasy czy turnieje, w ktérych
tak diugo licytowano sie wzajemnie wlasna zamoznoscia i rozrzutnoscia,
dopdki wyzwany przeciwnik nie zostal catkowicie pokonany. ,,We are
fighting with property” (walczymy za pomoca wlasnosci), jak okreslali
to sami Indianie Kwakiutl. Sukces odniesiony w tej walce przynosit
wzrost prestizu jednostki w grupie spolecznej.

Jedng z form =zaakcentowanej rywalizacji, wystepujaca roéwniez
u Tsimshian z okolic Port Simpson, byla ceremonialna uczta, zwana
grease feast lub challenge feast, na ktérej podawano gosciom wielkie
chochle drewniane, wypelnione olejem rybim lub mieszaning oleju ze
$niegiem; kazdy, pod grozba utraty prestizu, byl zobligowany do zje-
dzenia calej porcji. Towarzyszyly temu taunting songs, piesni pochwal-
ne na czesS¢ gospodarza, zarty, docinki itp. W poéZniejszym okresie za-
miast oleju podawano rum. Niekiedy uczta taka polgczona bywala
z paleniem znacznych ilosci oleju.

Potlatchem, ktéry podnosil do maksimum prestiz wystawcy, byt ten,
na ktérym zamiast (lub obok) rozdawania mienia odbywalo sie jego
niszczenie, co pozwalalo jednocze$nie osiggnaé szczytowe zwyciestwo
nad rywalem. Jezeli nie mo6gl on zniszezyé rownej lub wiekszej. ilosci
débr, imie jego zostawalo ,zlamane”. Ten typ potlatchu, jakkolwiek
wystepujacy roéwniez w pewnych okoliczno$ciach w poélnocnej grupie
plemion, nigdzie nie by? tak czesty i tak zywiolowy, jak u Kwakiutlow.
F. Boas i V. Garfield sg zgodni w opinii, ze dla tubylcow okazane
w ten sposdb lekcewazenie wlasnosci stanowito oznake najwiekszej
potegi. Jest sprawa oczywista, ze na niszczenie débr na wieksza skale



POTLATCH 351

Ryec. 4. Kapa chilkat
wg Ph. Druckner; Indians of the North-west Coast, New York 1955

mogli sobie pozwoli¢ jedynie najbogatsi. Wrocimy jeszcze do tego te-
matu przy koncu artykutu.

Niszczenie polegalo najczesciej na paleniu; w dawnych czasach za-
bijano rowniez niewolnikéw, lecz bodaj juz w 1 pol. XIX w. wypadki
takie zdarzaly sie jedynie sporadycznie, zabijanie zastgpiono oddawa-
niem niewolnikéw w formie daru lub obdarzaniem ich wolnoscig. Ptyty
miedziane, kute z miedzi samorodnej i zdobione znakami heraldycz-
nymi, tzw. coppers 13, lamano lub wrzucano do morza. Posiadanie nad-
tamanej tarczy stanowilo powdd do dumy, dowodzilo bowiem, iz wla-
$ciciel lub jego przodek mogt sobie pozwoli¢ na niszczenie wlasnosci.
Coppers bywaly rowniez, podobnie jak dawniej niewolnicy, zakopy-
wane pod stupami przydomowymi, tzw. totemowymi. Nazywano to
,,ceng placong za dom lub stup”. Kazdy taki akt znaczono odpowiednig
rzezbg na stupie: zabicie lub podarowanie niewolnika symbolizowano
odwrocong postacig lub glowa ludzks; zakopanie wzglednie darowanie

13 Patrz rye. 4.



352 KRYSTYNA MALKOWSKA

plyty — wyrzezbiong plyta, zwykle trzymang przez zwierze (totem?
duch opiekunczy pod postacig zwierzecia?).

U Indian Nootka niemal dordéwnujacych Kwakiutlom pod wzgle-
dem zamoznosci, podobnie jak u opisywanego przez Collinsa 14 ubozszego
odlamu Salishéw, potlatche nie tgczyly sie ani z oznakami zaakcento-
wanej rywalizacji, ani (z wyjatkiem posmiertnych) z niszczeniem
mienia.

II. ZWIAZEK POTLATCHU Z RANGA I POZYCJA SPOLECZNA

Przejdzmy z kolei do wyjasnienia, kto i w jakich okolicznosciach
mogt urzadza¢ potlatche oraz kto i jakie ta droga osiggal korzysci.

Jak wynika z materiatéw, przywilej urzgdzania potlatchu nalezal
poczatkowo, tj. w okresie pierwszych kontaktéw z Bialymi, wylgcznie
lub prawie wylacznie do tubylczej ,arystokracji”’, czyli warstwy dzie-
dzicznych naczelnikéw. Ta elitarnosé potlatchu miala podwdjne uza-
sadnienie: z jednej strony w tym, ze byl on ustalong na mocy tradycji
formg legalizacji aktéw przejmowania dziedzicznych przywilejow,
z drugiej za$ w tym, ze ta warstwa spoleczna dysponowala odpowiednig
iloscia srodkéw materialnych. Jedyng kategorig ludzi, ktorzy nieza-
leznie od pochodzenia spolecznego mogli w owym okresie osiggnagé zna-
czne wplywy i spore zasoby materialne, byli szamani. O ile mozna
zorientowa¢ sie na podstawie danych Zrédtowych, oni réwniez niekiedy
urzgdzali potlatche, np. w chwili zdobycia pelnego wtajemniczenia
i oficjalnego rozpoczecia praktyki szamanskiej, a wiec uzyskania nowej
pozycji spotecznej. Dopiero zmiany ekonomiczne wywolane rozwojem
handlu futerkowego i zwiazanymi z nim nowymi formami zarobkowa-
nia, utatwiajgcymi bogacenie sie réwniez pewnej liczbie ludzi z pospol-
stwa, oraz masowe wymieranie ludnosci wskutek przywleczonych tam
przez biatych ludzi.chordb, stworzyly sprzyjajace warunki dla awansu
spotecznego. Wiek XIX (szczegdlnie 2 jego potowa) stal sie wiec okre-
sem coraz liczniejszego pojawiania sie nuworyszéow, jak w kazdym
ustroju stanowym, tak i tutaj niechetnie widzianych przez tych, ktorzy
pochodzenie swoje mogli wywiesé¢ od ,, wielkich” .przodkoéw. Dzieki lep-
szej koniunkturze wzrosta tez ogromnie czestotliwosé potlatchow,
osiggajagc najwieksze nasilenie mniej wiecej w latach siedemdziesigtych
ubieglego stulecia. W pozniejszych latach coraz dalej posuwajaca sie
ingerencja ludzi bialych w zycie tutejszych Indian objeta rowniez pot-
latche; poczatkowo poszczegdlne misje usitowaly zlikwidowaé ten zwy-
czaj na swoich terenach, zreszts — jak sie zdaje — bez wiekszego

14 3, McC. Collins, Growth of Class Distinction and Political Authority
Among the Skagit Indians During the Cotact Period, ,,Am. Anthr.”, t. 52: 1950.



POTLATCH 353

powodzenia, stopniowo zaczely réowniez ingerowaé wladze administra-
cyjne, az wreszcie w 1913 r. wydano oficjalny zakaz urzadzania pot-
latchéw. Nie bylo to wprawdzie jednoznaczne z ich zupelnym wyga$-
nieciem, jednak zawazylo w sposob bardzo istotny na zmniejszeniu sie
ich czestotliwosci i jawnosci.

Omowienie sytuacji, w jakich urzadzano potlatche, warto poprze-
dzié podsumowaniem tresci, ktére skladaly sie u tubylcow na pojecie
dziedzictwa, poniewaz sprawy te wiazg sie blisko ze sobg. Kazdy roéd
posiadal pewnsg, zasadniczo staly sume wartosci przekazywanych dzie-
dzicznie z pokolenia na pokolenie. Byly to wartoéci dwojakiego rodzaju:
materialne i niematerialne. Pierwsze obejmowaly tereny rybackie
i zbierackie, domy, rodzaj skarbu, jakim byly plyty miedziane, przed-
mioty uzytkowe oraz maski i wszelkiego rodzaju parafernalia; w sktad
drugich wchodzily mity i legendy rodowe oraz prawo do zwigzanych
z nimi znakow heraldycznych, imiona $wieckie i sakralne, duchy opie-
kuncze, odrebne pieéni, inwokacje, rytualy. Z kazdym z tych imion
czy tytulow zwigzane byly okreslone warto$ci i przywileje. Przyjecie
nowego imienia wigzalo sie zatem z nowymi uprawnieniami. Kazdy
rod mial zasadniczo stalg liste imion, istnialy jednak przypadki utraty
lub uzyskania imienia wskutek nie uregulowanych zobowigzan diuz-
niczych.

Jednostka nalezaca do warstwy elitarnej otrzymywala swoje upra-
wnienia stopniowo, ,na raty”’, poczawszy od wieku dzieciecego az po
zupelng dojrzalosé, za kazdym razem otrzymujgc odpowiednie imie.
Tak odbywalo sie wrastanie jednostki w spoleczehstwo, jej petna akty-
wizacja i osigganie coraz wyzszego prestizu. Rezultatem tego procesu
bylo posiadanie przez naczelnika niekiedy imponujgcej liczby imion.
Mialy one charakter wyraznie oficjalny i uzywano ich tylko w uroczy-
stych sytuacjach, podczas ceremonii potlaczowych, inicjacyjnych itp.
Na codzienn uzywano imienia czesto pochodzacego od miejsca urodzenia,
ktére bez wiekszych ceremonialéw nadawano niemowleciu zaraz po
urodzeniu. Bylo to jedyne rzeczywiste imie wlasne, nie zwigzane przy
tym z zadnymi prerogatywami. Dopiero w jaki§ czas po urodzeniu,
najczesciej po roku, dziecko otrzymywalo pierwsze imie oficjalne na
potlatchu urzadzonym w tym celu przez ojca lub wuja. Zostawalo ono
w ten sposoéb publicznie przedstawione grupie spolecznej i formalnie
uznane jako nowy czlonek spoteczeristwa., Byly to jakby drugie, juz
nie biologiczne, a spoteczne narodziny.

Kazdorazowe przyjecie nowego imienia i nowych przywilejow oraz
kazda zmiana w zZyciu jednostki o wyraZnym znaczeniu spolecznym
(dojrzaloéé, maltzenstwo itp.) — to etapy znaczone potlatchami. Wszyst-
kie te wazne wydarzenia nabieraly mocy obowigzujgcej dopiero przez

23 — Etnogratia Polska, t. X



354 KRYSTYNA MALKOWSKA

Ryc. 5. Drewniane naczynia Kwakiutloéw uzywane podczas

uczt ceremonialnych
wg Druckner, op. cit.

podanie ich do wiadomosci publicznej i poswiadczenie przez zaproszo-
nych gosci. Szczegdlng waznoScig odznaczaly sie te potlatche, na kto-
rych gléwne dziedzictwo wraz z pozycja spoleczng i miejscem potla-
czowym przejmowane bylo przez mlodego nastepce — brata, czesciej
syna lub (na pélnocy) siostrzenca. Ten charakter mialy zwykle pot-
latche pos$miertne, ale réwnolegle bardzo rozpowszechniony byl zwyczaj
przekazywania miejsca potlaczowego i odpowiadajacych mu przywile-
jow jeszcze za zycia naczelnika na rzecz jego mlodocianego nastepcey,
ktory odtad zasiadal na eksponowanym miejscu, otrzymujac naleine
honory. Rzeczywiste rzady w grupie sprawowal jednak nadal do§wiad-
czony poprzednik tak dlugo, dopdki nastepca nie stal si¢ w peini do



POTLATCH 355

tej roli dojrzaly. W ten sposob mlodzi ludzie mieli okazje zawczasu
zapoznaé sie ze wszystkimi sprawami plemienia i sposobem kierowania
nimi.

Bardzo uroczyscie odbywaly sie réwniez potlatche polaczone z bu-
dowg domu lub stawianiem stupa ,,totemowego”. Budowla domu ozna-
czala najczeSciej utworzenie sie nowego, samodzielnego odgalezienia
rodu (grupy domowej), a zatem i awans inicjatora budowy na zwierzch-
nika samodzielnej grupy lokalnej. Potlatche zwigzane z budowg domu
ciagnely sie nieraz przez kilka tygodni, stanowily bowiem swoiste ze-
spolenie potlatchu wlasciwego z czym$ w rodzaju tioki budowlane]j
(house-building bee). Wszystkie czynnosci, od wyszukania i sptawienia
odpowiedniego budulca, poprzez przygotowanie stupéw, krokwi i dranic,
az po wykonczenie wnetrza, byly rozdzielane miedzy krewnych i gosci
wedlug sciSle tradycjg okreslonych zasad. Na przyklad u Tsimshian
prace zwigzane z gléwng konstrukcjg domu wykonywali goscie, nato-
miast wykonczenie wnetrza nalezalo do gospodarzy. Inicjator budowy
prosbe o wykonanie odpowiednich zadah kierowal do naczelnikéw
w grupie gosci, ci z kolei wszystkie prace powierzali swoim ludziom,
dobierajgc odpowiednich fachowcéw, ktérym potem placili za wykonang
robote specjalnie na ten cel otrzymanymi od gospodarza w czasie pot-
latchu realiami lub dolarami. Potlatche takie wymagaly szczegélnie
duzych zasob6w, a stanowigc dowod wielkich mozliwosci -organizatora,
stawaly sie zrodilem dodatkowego prestizu.

Podobnie rzecz sie miala z potlatchami pogrzebowymi, podczas kté-
rych dodatkowo nagradzano wszelkie zwigzane z pogrzebem ustugi.
Czes¢ rzeczy zmarlego palono, m. in. canoce, w dawniejszych czasach
zabijano réwniez niewolnikéw. Nawet u nieskorych do niszczenia wlas-
nosci Nootkéw palono canoe i wykreslano badz tylko zawieszano na
jaki§ czas pewne rytualy, bedace wlasnoscig zmarlego. Réwniez przez
pewien czas (zwykle rok) po Smierci naczelnika nie wolno bylo wy-
mawia¢ jego imienia; okres ten kohczyl sie potlatchem, na ktérym
anulowano tabu i oficjalnie oglaszano koniec zaloby 15 .

Dziedzictwo przechodzilo w linii prostej z ojca na najstarszego
syna w poludniowej grupie plemion, a w pélnocnej na najstarszego
siostrzenca. Jezeli jednak wlasciwy kandydat nie odznaczal sie od-
powiednimi zaletami charakteru albo mial jakie§ szczegblne zeszpece-
nia, czynigce go nie dosé reprezentacyjnym, wéwczas dziedziczny tytut
i przywileje otrzymywal jego mlodszy brat. Niektére warto$ci bracia
mogli dziedziczyé wspodlnie, inne stanowily przywilej jednostkowy.

15 Ph. Drucker, The Northern and Central Nootkan Tribes, ,,Smithsonian
Institution Bureau of American Ethnology”, t. 144: 1951, s. 148.



356 KRYSTYNA MALKOWSKA

Zawsze pewne przywileje czy zaszezytne funkcje przeznaczane byly
i dla mlodszych synéw — np. wodzowie wojenni, méwey itp. rekru-
towali sie zwykle sposrod owych ,mtodszych braci’. W kazdym razie
kolejnosé przychodzenia na §wiat w duzym stopniu wyznaczata przy-
szlg range spoleczna. .

W braku kandydatéw w prostej linii mogli dziedziczyé inni bliscy
krewni albo osoby adoptowane. Akty adopcji byly tu zjawiskiem cze-
stym, a dokonywano ich réwniez podczas potlatchu. Adopcje wsrod
plemion po6inocnych miaty do$é dziwaczny charakter, np. nie posiada-
jac siostrzencéw jako prawomocnych dziedzicow naczelnik adoptowat
wlasne dzieci jako siostrzencow albo zone jako swoja siostre, przez
co dzieci mogly juz byé automatycznie uznane za siostrzencow itp.
Adoptowano tu najczeéciej parami: chlopca jako bezposredniego spad-
kobierce i dziewczynke dla zapewnienia dalszych nastepcow.

Corki (siostrzenice) dziedziczyly najczesciej tylko dobra niemate-
rialne, jednak zdarzalo sie, zwlaszcza po okresach epidemii, ze i wtas-
nosé terytorialna przypadala im w udziale.

U Kwakiutlow i Nootkdéw pewne wartosci przekazywano roéwniez
zigciom na uzytek przyszitych wnukow. Dotyczylo to débr otrzymanych
uprzednio w analogiczny sposob, tj. od tescia.

Wszystkie potlatche zwigzane z omoéwionymi wyzej wydarzeniami
mozna zaliczy¢é do wspbdlnej kategorii - potlatchéw zwiekszajacych upra-
wnienia jednostki, jej prestiz, slowem jej ciezar gatunkowy w spo-
leczenstwie; nazwijmy je potlatchami krescytywnymi.

Obok nich istnial jeszcze inny typ potlatchow, ktére mozna by na-
zwaé wyréwnawczymi albo rehabilitacyjnymi. Zadaniem ich bylo przy-
wroécenie utraconej godnosci. Sytuacje, ktére czlonek warstwy naczel-
nikéw odczuwal jako obnizajgce jego prestiz, zdarzaly si¢ bardzo czesto.
Naczelnik nie moégl narazi¢ sie na jakgkolwiek $mieszno$é; wystarczyto
na przyklad, aby potkngl sie lub upadl wobec $wiadkéw, zwlaszcza
podezas uroczysto$ci. ceremonialnych, a juz musial ratowaé¢ swéj honor
rozdaniem pewnej ilo§ci prezentéw albo zniszezeniem jakich$ przed-
miotéw. Tym wiekszy powdd stanowily wszelkie drwiny czy szyder-
stwa, jak tez uchybienia wobec obowigzujacej etykiety. Potlatche tego
rodzaju nie odznaczaly sie zwykle szczegdlng wystawnoscig, a rozda-
wanie prezentéw miato charakter raczej symboliczny (u Haidéw na
przyklad kazdy otrzymywal po kawatku podartego na strzepy koca).
Najokazalszym rodzajem potlatchéw rehabilitacyjnych byty te, ktore
urzadzali wykupieni z niewoli jehcy, wracajac do swego imienia i przy-
wilejow.

Konfiskata imienia za nie splacone dlugi, badz tez przekazywanie
czeSci wiasnych terytoriéw z tytutu rekompensaty za wyrzadzone krzy-



POTLATCH 357

wdy wymagaly réwniez sankcji potlaczowej. Organizator potlatchu
moégl go wystawia¢ w imieniu wilasnym albo — i to najczesciej —
w imieniu dzieci, podnoszac stopniowo ich range w hierarchii spo-
lecznej. o

Korzyéci, jakie dawat potlatch naczelnikom, sg oczywiste, ale i po-
zostali cztonkowie grupy mieli w nich swoé6j udzial w zamian za trud
i wysilki. Do najwazniejszych pozytywdéw w tym zakresie nalezaly:

1. Czlonkowie grupy, ktérzy nie mieli mozliwo$ci samodzielnego
urzgdzenia potlatchu, mogli — przy odpowiednio wiekszym wktadzie —
uzyskiwa¢ na potlatchu naczelnika niektére przywileje dla swoich
dzieci.

2. Zorganizowanie wystawnego potlatchu podnosito nie tylko pre-
. stiz wodza, ale réwniez znaczenie i range catej grupy — stanowilo
sprawe honoru calej zbiorowosci.

3. Potlatch, normujac stosunki prawno-wlasnosciowe w grupie, byl
czynnikiem !adu spolecznego. } ]

4, Przyczynial sie do zwiekszenia wiezi i solidarnosci grupowej.

5. Stwarzal okazje do wyjatkowo bujnego zycia towarzyskiego
i szerokich kontaktéw miedzygrupowych i miedzyplemiennych.

6. Zawieral szereg elementéw rozrywkowych i zaspokajal potrzeby
artystyczne, dajac okazje do popisywania sie uzdolnieniami.

III. ZAGADNIENIA EKONOMICZNE ZWIAZANE Z POTLATCHEM

Przygotowywane daréow potlaczowych oraz zapasow zywnosci po-
trzebnych dla ugoszczenia wszystkich zebranych os6b wymagalo ogrom-
nefj pracy w ciggu kilku nieraz lat. Widoczna jest tu rola potlatchu
jako wybitnego stymulatora w zakresie zycia gospodarczego, wplywa-
jacego na intensyfikacje wysitkéw zaré6wno w dziedzinie prac podsta-
wowych, jak zbieractwo i ryboléwstwo, jak tez w produkcji rekodziel-
niczej.

Co skiladalo sie na ofiarowywane dary? Pierwotnie, tj. przed
zetknieciem sie z ludzmi bialymi oraz w okresie wczesnych kontaktéow,
uzywane byly do tego celu wzorzyste kapy wlasnego wyrobu z welny
koztéw goérskich, zwane chilkat18, skoéry futerkowe, olej rybi, suszone
lososie i ryby-$§wiece oraz wszelkiego rodzaju wyroby rzemie$lnicze,
specjalnie starannie wykonane i zdobione herbowymi motywami (crests)
gospodarza, a wiec: skrzynie drewniane do przechowywania mienia 17,

16 [..]drei Frauen hatten ein ganzes Jahr lang daran gearbeitet. Der Werth
dieses Kleidungsstiickes wird auf ‘fiinf Pferde’ gesch#tzt.” (Catlin bei den Nayas,
Plattkopfen und Krdhen-Indianern in Nord-America, ,,Der Globus”, {. 15: 1869).

7 Rye. 7. .



358 KRYSTYNA MALKOWSKA

canoe, naczynia drewniane, lyzki z rogu i wszelkiego rodzaju wyroby
plecionkarskie — koszyki, maty itp.

Wsréd przedmiotéw cenionych przez tubylezych Indian szezeg6lng
wartosé przypisywano ptytom kutym z miedzi; zajmowalty one naczelng
pozycje w darach potlaczowych. Wartosé takiej ptyty byla — wedlug
relacji Boasa — tym wigksza, im, cze$ciej zmieniala ona wlasciciela
w drodze darowizny lub sprzedazy. Dla niektérych ptyt w okolicy Fort
Rouppert Boas podaje wartosé (w 1893 r.) 5000—7500 kocéw fabrycz-
nych! Cenniejszym ptytom nadawano imiona wiasne 18, Niblack podaje
za Lisianskim, ze u Tlingitéw za takg tarcze dawano 20—30 cennych
skor wydry morskiej (sea otter — katan). Najcenniejsze tarcze, we-
dlug danych Dunna (1834), mialy wartos¢ 9 niewolnikéw, podczas gdy
zwykle, najmniej cenione, réwnaly sie wartosci jednej skéry '°. Odreb-
ng kategorie daréw stanowili niewolnicy.

W XIX w, oryginalne kapy chilkat zostaly stopniowo wyparte przez
masowo dostarczane Indianom koce fabryczne o ustalonej wartoéci
w dolarach, stanowigce podstawowy srodek platniczy Kompanii Zatoki
Hudsona. Coraz wiekszym powodzeniem w zastosowaniu do potlatchu
cieszyly sie rowniez plétna fabryczne, naczynia itp. wyroby otrzymy-
wane w faktoriach Kompanii. Napoje alkoholowe, zwlaszcza rum,
znalazly réwniez zastosowanie podczas uczt ceremonialnych. Kute cop-
pers coraz czeSciej zastepowano tanimi plytami z blachy fabrycznej.
W 2 pol. XIX w. rozpowszechnily sie dary pieniezne w dolarach.

Interesujgcy jest mechanizm zdobywania wymienionych bogactw
przez organizatora potlatchu, czyli rozbudowana sie¢ sposobéw, jakimi
nadwyzki produkcyjne przechodzily w rece jednostki, by w postaci
rozdanych prezentéw staé sie srodkiem do uzyskania przez nig okreslo-
nych przywilejow.

W materialach zrédlowych mozna doszukaé sie kilku sposoboéw zdo-
bywania przez naczelnikéw $rodkéw materialnych koniecznych (po
zaspokojeniu potrzeb zasadniczych) do urzadzenia potlatchu:

1. Pewna, niejednokrotnie znaczna, cze$é dochodu byla rezultatem
wysitkéw samego naczelnika 2, jego najblizszej rodziny i nalezacych do

18 F. Boas, The Social Organization and the Secret Societies of the Kwakiutl
Indians, ,,Smithsonian Institution, United States National Museum Report for 1895”7,
1897,

1 A. Niblack, The Coast Indians of Southern Alaska and Notthern British
Columbia, ,,Smithsonian Institution Report for the year 1888”.

20 Dane Boasa o Kwakiutlach i Druckera o Nootkach (op. cit., s. 244) §wiad-
czg o tym, ze wodzowie wykonywali zwykle czynnoSci jedynie w wyjatkowych
wypadkach. ,,A chief did not work” — jak méwi informator Druckera. Do nich
natomiast nalezala rola przywoédcéw w takich zajeciach, jak wyprawy na wielo-
ryby, wydry morskie itp. Zasadnicze ich obowigzki obejmowaly zarzadzanie czyn-



POTLATCH 359

niego niewolnikéw. Duzg role odgrywatla tez jego przemys$lnosé w odpo-
wiednim zainwestowaniu swego ,kapitalu” przed planowanym potlat-
chem tak, aby we wlasciwym czasie przyniosto mu to mozliwie wysokie
zyski. System ten rozwingt sie u Kwakiutlow i oméwimy go dalej szcze-
goétowo.

2. Drugg grupe stanowily wklady ze strony wspdiplemiencéw czy
wspolrodowcow; wklady te regulowane byly szeregiem norm zwyczajo-
wych z licznymi niuansami, o sporych nieraz roéznicach miedzy po-
szczegblnymi plemionami:

a) czesé wplywajacych w ten sposéb débr miala charakter bezzwrot-
nych trybutéw w naturze, skladanych w zamian za prawo uzytkowania
teren6w nalezacych do domeny naczelnika;

b) czlonkowie rodu wzglednie klanu, do ktérego nalezal inicjator
potlatchu, zwlaszcza blizej z nim spokrewnieni (w przypadku wodza
plemienia wszyscy wspoétplemiency), obowigzani byli okaza¢ mu jak naj-
dalej idgcg pomoc; miala ona badz charakter bezzwrotnego wkladu
(Tsimshian, Kwakiutl), badz tez wynagradzana byla kaZdorazowo sto-
sunkowo nieduzymi podarunkami (Nootka). Wklady te nazywano assis-
tance albo help — pomoc;

c¢) u Kwakiutléw rozwingl sie wyspecjalizowany ‘system kredytowo-
pozyczkowy jako gléwne Zzrodlo powiekszania ,kapitalu”- (por. punkt 1);

d) odrebng forme wkladéw stanowily wieksze udzialy niektérych
wspélrodowceéw, ktérych nie staé bylo na samodzielne wystawienie pot-
latchu i ktérzy wystepowali tu jakby w roli wspdlorganizatoréow, uzys-
kujac w ten sposob pewne przywileje dla swoich dzieci (nadawanie
imienia, perforacja uszu u dziewczat lub przegrody nosowej u chltop-
cow, u niektérych plemion tatuaz itp.); ‘

e) u poélnocnej grupy plemion okreslone obowigzki obejmowaly row-
niez réd ojca oraz wszystkich ,,przyzenionych” do rodu gospodarza (np.
szwagrow); od krewnych zony tez oczekiwano okazania okreslonej zwy-
czajem pomocy. Te przystugi byly zawsze wynagradzane, nie koniecznie
jednak w réownej wysokosci i zwykle na raty, przy okazji;

f) nalezacy do tego samego plemienia czlonkowie innych klanoéw
(obszar pélnocny) nie byli wprawdzie obowigzani do udzielania pomocy
— wyjatek stanowil jedynie naczelnik plemienia, ktéremu wszyscy mu-
sieli nie§¢ pomoc — jednak zwykle i oni dodawali od siebie jaka$ nie-
wielkg ilo$¢ zasobéw, najczesSciej w postaci produktéw spozywcezych,
np. jednorazowy zbiér jagdd. Przystugi te réowniez zobowigzywaly do
,,zaptaty”;

no$ciami czlonkéw grupy, planowaniem uroczysto$ci obrzedowych oraz wykonywa-
niem w nich okreS§lonych funkcji.



360 KRYSTYNA MALKOWSKA

g) wypadaloby tu jeszcze dodaé dobra, ktdére organizator potlatchu
otfrzymywal jako go$é na potlatchach urzadzanych w poprzedzajgcym
okresie przez innych.

3. Te produkty badz wyroby rekodzielnicze, jakich brakowalo na
wlasnym terenie, trzeba bylo zdoby¢ w drodze wymiany z innymi ple-
mionami, a w okresie naplywu towaréw fabrycznych i produktow, takich
jak maka, kasze, ziemniaki itp., zdobywaé je w zamian za skory w fak-

toriach Kompanii Zatoki Hudsona lub jeszcze pdzniej — w miare roz-
woju osadnictwa ludzi bialych i pojawienia sie nowych form zarobko-
wania — kupowaé w sklepach za dolary.

4. Warto rowniez wspomnie¢, ze w pewnych sytuacjach nlewolmcy
mogli stanowi¢ dodatkowe Zrodlo wplywow (poza efektami pracy) po-
chodzacych ze sprzedazy ich innemu wlascicielowi albo ze skiadanych
za nich przez rodziny wykupow.

Niektére z wymienionych wyzej punktéw wymagaja blizszego omo-
wienia. Trzeba podkresli¢, ze w ciggu XIX w., przy coraz intensywniej-
szym wlaczaniu tych terenéw w obszar gospodarki czlowieka bialego,
zmienily sie znacznie proporcje miedzy dochodami objetymi punktem 1
a tymi, ktore stanowily pomoc i wklad grupy, na korzys¢ zarobkéw
indywidualnych. Nie moglo to pozostaé bez wplywu na intensywnos$é
wiezi grupowej, przynajmniej w zakresie wspéldzialania gospodarczego,
jak réwniez na znaczne uniezaleznienie potlatchéw od poparcia grupy
. spolecznej, a co za tym idzie, wybitne zwiekszenie ich czestotliwosci
przy jednoczesnej deprecjacji zasadniczej funkcji spolecznej.

Sprawa wszelkiego rodzaju powinnosci, trybutéw wigze sie $cisle
z zagadnieniem wiasnos$ci terytorialnej, ktore w literaturze jest uwzgled-
nione w sposbb bardzo niezadowalajacy, w szczegdlnosci w Zrédiach
XIX-wiecznych, traktujacych problem wlasnoéci marginesowo i nie-
precyzyjnie. Prace poézniejsze, poczawszy od lat trzydziestych XX w.,
kiedy aspekt ekonomiczny szeregu zjawisk kulturowych stawal sie
przedmiotem coraz zywszych zainteresowan wsrod etnograféw amery-
kanskich, jakkolwiek wnoszgce wiele ciekawych informacji, natrafialy
na szereg trudno$ci w odtworzeniu ,klasycznych” stosunkéw wlasnos-
ciowych, z biegiem czasu bowiem pod wptywem przemian historycznych
ulegly one znacznym przeksztalceniom.

Boas opierajac sie na materiatach dotyczacych Kwakiutlow, mimo
iz sklonny byl w pewnym sensie przeakcentowywaé¢ ekonomiczny aspekt
potlatchu 2!, nie docenial jednak tego zagadnienia od strony wtasciwych,
szczegdlowych powigzan z caloksztaltem zycia gospodarczego i jako ba-

21 Podstawowg zasadag jest przynoszace zyski zainwestowanie wlasnoéci” (Boas,
op. cit., 1897, s. 341).



POTLATCH 361

dacz terenowy nie po$wiegcil tym sprawom specjalnej uwagi. Nie uczynili
tego rowniez inni wspolczesni mu etnografowie, V. Garfield zwraca
uwage na szczegOlnie niskg pod tym wzgledem wartos¢ informacyjng
materialéw dotyczacych Indian Haida i Tlingit 22

W tym samym artykule, poswieconym omoéwieniu brakéw w dotych-
czasowej literaturze dotyczacej Indian Péinocno-Zachodniego Wybrzeza
Kanady i brzegéw poludniowej Alaski, V. Garfield pisze: ,,Potlatch jest
zjawiskiem unikalnym, jednakze informacje, jakie mozemy zdoby¢ na
temat organizacji produkcji w przygotowaniach do potlatchu oraz wlas-
nosci terytoriow, z ktérych dobra potlaczowe pochodza, sg bardzo nie-
zadowalajgce. To samo dotyczy ekonomicznej wartosci niewolnikow,
ktérzy nie tylko pracg swoja powiekszali bogactwa ich pana, lecz mo-
gli réwniez sami stanowié dobra potlaczowe”. I dalej: ,Potrzebne sa
szczegOlowe informacje na temat wiasnosci zasobéw i organizacji pro-
dukcji w przygotowaniu tych zasobéw do potlatchu. Informacje te po-
winny zawieraé¢ dokladne wyszczegé6lnienie posiadanych i eksploatowa-
nych tferytoriéw oraz indentyfikacje uzytkownikéw wraz z wynikami
starannych badan, dotyczacych uprawnien naczelnika do kierowania
praca wykonywang przez czlonkéw jego klanu i do otrzymywania od
nich produktow. Prawa terytorialne przekazywane na potlatchu powinny
by¢ réwniez lepiej zbadane. Wielu autoréw zostawilo nam opisy za-
bijania, uwalniania lub rozdawania niewolnikéw wraz z inng wlasnoscia,
lecz nikt nie zwrocil uwagi na ich warto§¢ jako producentéw doébr pot-
laczowych” 23,

Oddajmy teraz glos badaczowi 2 pol. XIX w., G. Dawsonowi. Jego
wypowiedZ mozZze byé pewnym usprawiedliwieniem tamtego pokolenia
badaczy terenowych: ,Prawa rzadzgce potlatchem i zwigzanym z nim
ceremoniatlem tak sie skomplikowaly, Zze nawet osoby blisko zzyte
z tubylcami nie moga ich we wszystkich szczegélach zrozumieé, a nie-
kiedy nawet sami tubylcy majg trudno$ci w rozstrzygnieciu niektérych
kwestii...” 24,

W kazdym razie dane, jakimi dysponujemy, zdaja sie $wiadczy¢
o tym, ze przy do$¢ silnym jeszcze poczuciu wlasnosci grupowej wy-
stepowala na tym terenie coraz wyrazniejsza tendencja do indywiduali-
zacji praw wlasnosciowych, przy czym pewien zakres witasnosci podlegat
szybszemu procesowi prywatyzacji, podczas gdy inne stanowily nadal
dobro zbiorowe. Mamy tu wyraznie do czynienia nie z ustalonymi,

22 Garfield, op. cit., 1945.

23 Ibidem.

24 G, Dawson, Notes and Observations of the Kwakiool People of Vancouver
Island, Montreal 1888; cyt. za: Wik e, op. cit.



362 KRYSTYNA MALKOWSKA

sztywnymi zasadami, lecz z procesem, ktorego stopienh zaawansowania
byl nieraz rézny u poszeczegdlnych grup plemiennych w tym samym
przekroju czasowym.

Rozréznienie tych dwu typéw wlasnosci jest tym trudniejsze, ze
w przypadku wlasnosci grupowej nie wystepuje tu nigdzie forma kolek-
tywnego zarzagdzania, zawsze wlasnos¢ taka pozostaje pod opiekg i za-
rzgdem jednostki, ktéra uprawnienia swoje w tym zakresie otrzymuje
w spadku razem z innymi przywilejami dziedzicznymi. Jednostka taka,
nalezagca z reguly do warstwy naczelnik6w Inb nobilow, wystepuje
w tym wypadku w charakterze gwaranta i opiekuna mienia zbiorowego,
stajgc sie nominalnym jego spadkobiercy. Rozroéznienie takie byloby
jednak bardzo wazne ze wzgledu na interesujgce nas w zwigzku z pot-
latchem powinnosci.

Uchwyceniu réznic najbardziej sprzyjaly sytuacje konfliktowe, spor-
ne, z nich tez korzystata V. Garfield ustalajgc, ze u Tsimshian domy
i place, na ktérych byly one pobudowane, stanowily wlasnosé zbiorowa
rodu, wielkiej rodziny lub plemienia (siedziba naczelnika plemienia).
Mniej jasno rysuje sie sprawa teren6éw towieckich, rybackich itp. Wsp6l-
wystepuja. trzy podstawy prawne do ich uzytkowania: a) wtasnosé zbio-
rowa, b) wlasnos¢ indywidualna i ¢) prawo uzytkowania okreslonego
terenu (usufruct) udzielone przez wlasciciela najczesciej blizszym krew-
nym lub pospélstwu w zamian za szczegdlne zastugi; moglo ono byé
stale lub okresowe, catkowite lub tylko czesciowe, tj. dotyczace nie-
ktérych naturaliow.

Dane na temat terenéw polowu lososi u Tsimshian wskazujg, ze
mniejsze strumienie stanowily zwykle wlasnosé jednostek lub grup do-
mowych, natomiast wieksze rzeki dzielono na odcinki, z ktérych jedne
nalezaty do prywatnych wlascicieli, z innych znéw mogli korzystaé
wszyscy bez ograniczen 25,

Prawo wlasnosci w odniesieniu do terenow stanowiacych zrodto
utrzymania miaty jedynie rody lub jednostki nalezace do warstwy eli-
tarnej, z tym ze istnialy wéréd nich ogromne zréznicowania majatkowe
i prestizowe. ,Doly” tej warstwy, nie majac wiekszych terenéw na
wlasny uzytek, korzystaly — jak sie zdaje — w duzym stopniu z pew-
nych form dzierzawy u swych wybitniejszych krewnych. Pospolstwo
nie mialo zadnej wtasnosci, korzystalo jedynie z terenéw wspoinych,
z nadawanych im przywilejow uzytkowania, albo tez pracowalo po
prostu na rzecz swego naczelnika, otrzymujac od niego w zamian $rodki
konieczne do Zzycia. Sytuacja tej warstwy spotecznej jest, niestety, naj-
mniej nas$wietlona w literaturze i trudna przez to do zanalizowania.

% Garfield, op. cit.,, 1945,



POTLATCH 363

Udzielanie zezwolen na dorazne uzytkowanie terenow, w okreslonych
warunkach i na ustalonych zasadach, bylo raczej powszechne.

U Nootkéw Drucker moéwi o powszechnym wystepowaniu wlasnosSci
prywatnej. ,,U Nootkéw pojecie wlasnosci zostalo doprowadzone do nie-
wiarygodnych granic. Nie tylko rzeki i miejsca polowéw polozone w bez-
posrednim sgsiedztwie, lecz wody morskie na mile od brzegu, tereny
ladowe, domy, rzezby na stupach domowych, prawo zawierania mal-
zenstw w okre$lony sposob badZz prawo omijania pewnych czesci zwy-
klych ceremonii zaslubin, imiona, piesni, tance, leki i rytuaty — wszystko
to stanowilo wlasnos¢ prywatng” 2. Podobnie jak u innych plemion tego
obszaru, tak i u Nootkéw najwazniejszg wlasnoscig byly szlaki ciagéw
lososi, glownej podstawy utrzymania.

Wysokos¢ danin (trybutéw) na rzecz naczelnikéw bylta rézna w roz-
nych plemionach. U Nootkéw nie byla ona $ciSle oznaczona i kazdy
dawal tyle, ile moégl, starajac sie dostarczy¢ jak najwiecej, aby pozyskaé
sobie zyczliwo$¢ wodza. Naczelnicy Kwakiutlow pobierali wyjatkowo
duze daniny.

Niezaleznie od calego systemu danin u Kwakiutlow rozwinal sie
szczegblny sposéb pomnazania ,kapitalu” zwiazany specjalnie z pot-
latchem; polegal on na lokacie kapitalu w pozyczkach przynoszacych
po pewnym czasie bardzo wysokie zyski. Stopa procentowa byla Scisle
ustalona i zalezala od czasu trwania dlugu. Na przyklad za 5 pozyczo-
nych kocéw po uplywie paru miesiecy nalezalo zwrdci¢ 6; po szeSciu
miesigcach — 7; po roku lub wiecej za 5 kocoéw otrzymywano 10,
a wiec zwrot ze 100-procentowym zyskiem. Czlowiek nie cieszacy si¢
szczegblnym zaufaniem zdobywal pozyczki w zamian za wlasne imie,
oddane jako zastaw na okres roczny, tracac na ten czas prawo do jego
uzywania. Wowczas jednak, aby odzyskaé¢ imie (utrata imienia uwaza-
na byta za wielki despekt), musial np. za 30 pozyczonych kocow zwrdcié
az 100. Jedynie bardzo krétkoterminowe pozyczki nie podlegaly opro-
centowaniu. Przy rewanzach  potlaczowych obowigzywala stuprocentowa
nadwyzka.

Boas podaje przyklad zdobycia w ten sposéb majatku przez chtopca
przygotowujacego swoj pierwszy potlatch. Punktem wyjscia bylo za-
ciggniecie diugu u wspélplemiencow — przyjmijmy, ze mogt otrzymac
w sumie 100 kocow. Nastepnie rozdal on te 100 kocéow wsrod czlonkéw
swego plemienia, dajac naczelnikowi nieco wiecej niz innym. Mialo to
charakter jakby wstepnego potlatchu — zapowiedzi wlasciwej cere-
monii, ktéra miata nastapi¢ rok poézniej. Kazdy, kto otrzymat koce, obo-

% Drucker, op. cit.,, s. 247.



364 KRYSTYNA MALKOWSKA

wigzany byl oddaé chlopcu trzykrotnie wiecej, przy czym punktem
honoru bylo odda¢ te nalezno$é w ciggu miesigca. W ten sposéb chto-
piec stawal sie juz wihascicielem 300 kocow, z ktoérych po roku bedzie
musial odda¢ 200 swoim wierzycielom. W tym czasie rozpozyczal ile
sie dalo swoim przyjaciotom, dzieki czemu po roku, podczas uroczy-
stosci splacania dtugéw mogt w sumie dysponowaé¢ okolo 400 kocami.
Na uroczystosci tej mlodzieniec uzyskiwal ,imie potlaczowe” i uwaza-
-ny byt odtad za dorostego czionka plemienia. Po pewnym czasie otrzy-
mywal w rewanzu na réznych potlatchach podwojona liczbe rozdanych
przez siebie kocéw i w ten sposob, angazujac sie kolejno w system po-
zyczek i daréw, dochodzil z czasem do znacznego majgtku 27,

IV. FUNKCJE POTLATCHU'. UWAGI OGOLNE

Z danych przytoczonych poprzednio wida¢, ze potlatch jest zjawis-
kiem wieloaspektowym, totez wszelkie préby analizy tej instytucji
powinny ten jej charakter uwzglednia¢. Poniewaz zas$ poszczegélne
aspekty sg u réznych grup plemiennych w réinym stopniu zaakcento-
wane, przestaniajac nieraz pozostale, nie mozna w poszukiwaniu odpo-
wiedzi na pytanie, czym byl potlatch w spoleczenstwie Indian Péinocno-
-Zachodniego Wybrzeza Ameryki Poélnocnej, opiera¢ sie na danych do-
tyczacych tylko jednej z tych grup.

Przez aspekty bedziemy tu rozumieli zaréwno funkcje potlatchu,
jak 1 jego uwarunkowania w okre$lonych dziedzinach kultury. Tak
wiec moéwiage o aspekcie ekonomicznym rozréznimy warunki ekono-
miczne, w ktorych potlatch w tej formie, jakg znamy, moégl zaistniee,
oraz funkcje ekonomiczne, tj. jego gospodarcze oddzialywania. Podob-
nie mozna moéwi¢ o uwarunkowaniach i funkcjach spoteczno-prawnych,
psychologicznych itd.

Kiedy staramy sie zrozumie¢, co to jest potlatch, szukamy poza
wszelkimi lokalnymi zréznicowaniami jakiej§ jego funkcji powtarza-
jacej sie niezmiennie u wszystkich plemion, funkeji stanowigcej zasad-
niczg tres¢ tej instytucji; nazwijmy ja funkcjg jstotng albo zasadnicza.
Materialy do$§¢ wymownie wskazujg, iz istote potlatchu stanowilo jego
dzialanie jako instytucji prawnej do spraw cywilnych, sankeji spolecz-
nej, koniecznej do uprawomocnienia wszelkich wazniejszych aktow,
zwigzanych ze zmiang stanu posiadania i pozycji spolecznej. Ten
prawny charakter potlatchu musial mie¢ swoje uwarunkowanie w po-
wolujacej go do zycia potrzebie spotecznej, powstatej w okreslonych

2" Boas, op. cit., 1897, s. 342,



POTLATCH 365

warunkach: ustroju rodowego i precyzujacego sie pojecia wlasnosci
(zwlaszcza terytorialnej, w zwiazku z zasadniczo osiadlym stylem zy-
cia) w stosunku do warto$ci przekazywanych z pokolenia na pokolenie.
Ta potrzeba spoleczna jako motyw glowny wytworzenia instytucji
regulujagcej sprawy wiasnosciowe i jednocze$nie podajacej je do pub-
licznej wiadomosci stanowila uwarunkowanie istotne potlatchu.

Oczywiscie, aby instytucja mogla funkcjonowaé, musi powstaé¢ pe-
wien zespol form, w jakich sie jej dziatanie, przejawia. O charakterze
elementéw formalnych decydowal! znéw okreslony zesp6l! uwarunko-
wan. Nazwijmy je uwarunkowaniami formalnymi. Jako wazniejsze -
mozna wsréod nich wyréznié: ekonomiczne, psychologiczne, $wiatopo-
gladowe, spoleczno-kulturowe. (Okreslony uklad stosunkéw spotecz-
nych z jednej strony zrodzil potrzebe takiej instytucji, z drugiej zas
wplyng! réowniez na strone formalng, np. hierarchia spoleczna znalazla
wyraz w obowiazujacej etykiecie).

Kompleks form potlaczowych, wymagajacych od grupy spolecznej
okreslonych zabiegéw, stawal sie zrodlem szeregu funkcji dodatkowych,
ktére w miare petryfikowania sie formy potlatchu stawaly sie coraz
bardziej nierozdzielnie z nim zwigzane, co moglo wplynaé na zbyt moze
latwe utozsamianie niektérych z nich z istotg tej instytucji. Do takich
najbardziej organicznie zwigzanych z potlatchem elementéw formal-
nych nalezalo rozdawanie daréw i jego reperkusje ekonomiczne.

Przy bardzo szczegélowej analizie funkcje dodatkowe, a przynaj-
mniej niektére z nich, mozna by jeszcze podzieli¢ na bezposrednie i po-
$rednie (wtérne). Na przyklad bezposrednig funkcjg ekonomiczng potla-
tchu bylo uksztaltowanie systemu wzajemnych $wiadczen i pozyczek
oraz podzial dochodu spolecznego, posrednig natomiast — stymulujacy
wplyw na aktywnosé tych Indian w dziedzinie gospodarczej, rozwoj
produkeji rekodzielniczej itp., a co za tym idzie na intensyfikacje go-
spodarki,

Podobnie bezposrednia funkecja kulturalna (w wezszym znaczeniu
tego wyrazu) polegala na stwarzaniu okazji do szerokich kontaktow to-
warzyskich i wyzycia sie artystycznego oraz dostarczaniu rozrywki,
a posrednia — to wplyw na rozwéj sztuki plastycznej, dramatycznej,
oratorskiej itp.

WspomnieliSmy poprzednio o wplywie stosunkéw spolecznych na
pewne formy potlaczowe, trzeba réwniez podkre$li¢ zjawisko odwrotne:
niektéore formy — mamy tu na mys$li przede wszystkim rozdawanie
darow — ewokujag pewne zjawiska o duzym znaczeniu spolecznym.
Chodzi tu gtéwnie o dodatkowe znaczenie hojnosci dla prestizu oraz
o zaakcentowanie elementu rywalizacji. O ile wplyw potlatchu i hoj-



366 KRYSTYNA MALKOWSKA

nosci daréw na prestiz jednostki lub grupy jest powszechny 28, to pod-
kreslona rywalizacja wystepuje nie wszedzie, z r6znym zabarwieniem 2°
i w réznym stopniu nasilenia, osiggajgc najwiekszg intensywnosé
u Kwakiutlow z konca XIX w.

Aby uniknaé nieporozumien, nalezy podkreslié, ze potlatch bedac
sankcja spoleczng nie jest jedynym czynnikiem okre$lajgcym prestiz
spoteczny; decyduje o nim zespdél trzech wyznacznikéw: urodzenie
(szlachectwo rodu i kolejno§¢ w rodzenstwie), ilos¢ i wystawnosé po-
tlatchéw oraz — i to w dosé znacznym stopniu — walory osobiste, jak
odwaga, hojnosé, uzdolnienia itp. Sposdb, w jaki potlatch wplywa na
prestiz, jest dwojaki: przez urealnienie praw dziedzicznych oraz przez
czestotliwo$é 1 hojnosé daréow.

Poszczegélnych funkeji potlatchu nie sposob rozpatrywaé niezalez-
nie od przemian historycznych, ktére wywieraly ogromny wplyw na
dynamicznosé¢ tych czy innych przejawow. Jednoczesnie wydaje sie, iz
oparta na faktach analiza strukturalna moze byé bardzo pomocnym
schematem logicznym, ktéry pozwala z kolei lepiej rozumieé¢ transfor-
macje i przeakcentowania, zachodzace w tej strukturze pod wplywem
czynnikéw historycznych.

Mozna by sprowadzajgc historyczny punkt widzenia do skrajnego
relatywizmu stwierdzi¢, ze w ogéle nie da si¢ moéwié¢ o jakiej$ ,ponad-
czasowe]” istocie potlatchu, ze w kazdym okresie i w poszczegélnych
grupach spetniat on mniej lub wiecej odmienng role. Przeciw takiemu
pogladowi zdaje sie jednak $wiadezy¢ niezmienne powtarzanie sie okre-
Slonej funkcji spolecznej, omoéwionej poprzednio, ktérg wlasnie ze
wzgledu na jej nieodigczno$é od potlatchu w réznych warunkach zde-
cydowaliSmy sie uzna¢ za jego tresé istotna.

Fakt, ze w ostatnich dziesigtkach lat XIX w. zaczely sie coraz licz-
niej pojawiaé¢ potlatche ,,puste”, nie zwigzane z legalizacjg dziedziczo-
nych praw, a urzgdzane jedynie w celu uzyskania pewnego prestizu
przez samo tylko popisanie sie bogactwem i hojnosciag wzglednie dla
pokonania rywala, nie obala nasze] tezy. Byl to bowiem rezultat cha-
rakterystycznego dla owego okresu zjawiska inflacji w odniesieniu do
potlatchu, a wiec i jego dewaluacji (w zwigzku z ogromnym zwieksze-
niem sie posiadanej przez Indian masy towarowej). W dobie, kiedy

28 Najstabiej wystepuje on u Salishéw, u ktérych potlatch peinil role jedynie
uprawomochienia dziedzicznych przywilejéw, dokonywanego nieraz po uplywie
dtuzszego czasu od przejecia dziedzictwa (uwarunkowane to bylo wyjatkowo niskim
stopniem zamoinoSci opisanego odlamu Salishéw). H. G. Barnett, The Coast
Salish of Canada, ,,Am. Anthr.”, t. 40: 1938; Collins, op. cit.

2% Np. u Haidéw element rywalizacji wystepowal raczej dla nadania potlatcho-
wi pewnej ,,pikanterii”.



POTLATCH 367

jednostka staje sie coraz mniej uzalezniona ekonomicznie od swojej
grupy lokalnej, sposréd trzech czynnikéw decydujgcych o pozycji spo-
lecznej potlatch — rozumiany jako popisywanie sie wlasnym potencja-
lem gospodarczym — wysuwa sie na pierwsze miejsce. Znaczne mozli-
wosci zarobkowe, przy tradycyjnej stopie zyciowej, a wiec znikomych
" potrzebach konsumpcyjnych, prowadzily niekiedy do istnych orgii roz-
dawania lub niszezenia zgromadzonych débr.

Rozdawanie débr podczas potlatchu wigze sie blisko z szerokim za-
gadnieniem znaczenia daréw u ludoéw ,pierwotnych”, majgcym juz
swoja pozycje w literaturze etnologicznej i socjologicznej 3. Szczego-
lowa analiza i dyskusja tego problemu to temat do odrebnego opraco-
wania. W niniejszej pracy zwrécimy tylko uwage na role rozdawania
i niszczenia wlasnosci jako motywu przewodniego w dociekaniach nie-
ktérych badaczy nad geneza potlatchu.

Ciekawym przykiadem takich préb jest praca L. Adama 3. Autor,
opierajgc sie gléwnie na materialach Swantona dotyczacych Tlingitow
i Haida, zajmuje sie w swoich rozwazaniach przede wszystkim pogrze-
bows postacig potlatchu, zwigzang pierwotnie z niszczeniem cze$ci mie-
nia i zabijaniem niewolnikéw. L. Adam widzi w tym z jednej strony
»Totenflirsorge”, z drugiej za$ lek przed zmarlym, wyrazajacy sie nie-
checia do uzywania pozostalych po nim rzeczy. Rozdawanie mienia
uwaza za poézniejszg, zastepczag w stosunku do niszczenia doébr, forme
potlatchu.

W odniesieniu do potlatchow zwigzanych z innymi okazjami autor
przyznaje, iz -znacznie trudniej jest wywie$é¢ ich geneze, przypuszcza
jednak, ,ze genezy i tych potlatchow ostatecznie nalezaloby szukaé
w szeroko rozumianych ideach religijnych”. I dalej: ,,Nie wydaje mi sie
réwniez nieprawdopodobne, ze [..] potlatch moégt pierwotnie pelnié¢
role zabezpieczenia przed szkodliwym dzialaniam czaréw’ 32,

Nie tylko rozbudowang funkcje ekonomiczng potlatchu, ale tez
i jego role spoleczno-prawng Adam uwaza za wtérng i stosunkowo
pdzng. Stanowisko to, jak widaé, r6zni sie do$é¢ zasadniczo od'zajetego
w pracy niniejszej. Podstawowa przyczyna tych rozbieznosci zdaje sie
leze¢ w wigzaniu ze slowem potlatch odmiennych tresci; na podstawie
bowiem pracy Adama mozna sgdzié, iz przez potlatch rozumie on samo
rozdawanie lub niszczenie dobr. W kazdym razie oba te pojecia (po-
tlatch i rozdawanie) w przeprowadzonym przez autora rozumowaniu
stale ze soba interferuja, co sprawia, ze podana analiza pochodzenia

30 Por. Mauss, op. cit.

31 I,, Adam, Potlatch, eine Ethnologisch-Rechtswissenschaftliche Betrachtung,
[w:] Festschrift Eduard Seler, Stuttgart 1922.

32 Ibidem, s. 36-—37.



368 KRYSTYNA MALKOWSKA

potlatchu sprowadza sie jedynie do szukania genezy daréw w okreslo-
nych okolicznosciach (obrzedy posmiertne). Nic dziwnego, ze przy tym
zalozeniu Adam widzial duze trudnosci w interpretacji potlatchéow
zwigzanych z innymi wydarzeniami spolecznymi.

Wszelkie préby genetycznych powigzan potlatchu ze sferg zjawisk
religijnych budzg powazne zastrzezenia. Juz choc¢by dlatego, ze jest
to calkowicie sprzeczne z postawg samych tubylcow, ktorzy powszech-
nie i bardzo konsekwentnie rozdzielajg te sprawy, podkre$lajac wyra-
znie $wiecki charakter potlatchu. Imiona zwigzane z obrzedami reli-
gijnymi, sacred names, sa zdecydowanie odrézniane od imion potlaczo-
wych, stanowigcych wtlasciwie tytuly do réznych uprawnien w grupie
oraz wyznaczajacych range i pozycje spoteczng. Podobnie same ceremonie
potlaczowe odrozniane sg przez Indian Wybrzeza od obrzedéw o cha-
rakterze religijnym czy inicjacyjnym, co znajduje wyraz m. in. w ok-
reSlaniu ich przy uzywaniu odrebnych nazw. Jaskrawe podkreslanie
rozdzielnosci tych dziedzin zycia wystepuje u Kwakiutlow, ktorzy rok
dzielili na dwa ré6zne okresy: letni — poswiecony zdobywaniu zZywnosci
i przygotowywaniu zapaséw na zime, uwazany za czas spraw $wieckich,
w ktorym obowigzywalo wylgczne uzywanie imion potlaczowych, oraz
zimowy — poswiecony kontaktom z duchami, czas krélowania tajnych
stowarzyszen, dokonywania inicjacji i uzywania imion sakralnych. Jesli
nawet tak ostre rozgraniczenie w czasie nie wystepowalo u innych ple-
mion, moglo to stanowi¢ jedynie pewng komplikacje dla badaczy; jak
podkresla V. Garfield, sami Indianie odrézniali te sfery spraw bardzo
wyraznie. W wiekszo$ci grup najchetniej urzgdzano potlatche wczesng
jesienig, u konica okresu zbioréw i polowdéw, majgc do dyspozycji Swie-
zo zgromadzone zapasy. :

J. P. Averkijeva domysla sie zwigzku dramatyzacji i daréw potla-
czowych z obrzedami totemowymi33, Wydaje sie to niemniej ryzy-
kowne, a w kazdym razie przedwczesne, jesli sie zwazy, ze totemizm na
tym obszarze nie zostal jeszcze dostatecznie wyjasniony i pozostaje na-
dal zagddnieniem otwartym. Ponadto wszelkie proby poszukiwan ewo-
lucjonistycznie rozumianej genezy zjawisk kulturowych, oparte z ko-

3 J. P. Averkijeva, Razlozenie rodovoj obszczyny i formirowanie rannie-
-klassowych otnoszenij v obszczestvie Indiejcev sieviero-zapadmogo pobieriezia sie-
viernoj Amieriki, ,,Trudy Instituta Etnografii”, t. 70: 1961, s. 35-—36: ,,Jego [potla-
tchu — K. M.] tematyka byta blisko zwigzana z rodowym kultem totemicznym. [...]
Rozdawane dobra symbolizowaty futro, skoére, mieso zwierzecego totemu. [...]
W calej tej obrzedowo$ci zachowata sie niewatpliwie forma archaicznego obrzedu
totemicznego, ktdérego pierwowzér mozna widzieé w obrzedzie totemicznym Austra-
lijezyk6éw”; tenze, K istorii obszczestviennogo stroja u Indiejciev sieviero-zapad-
nogo pobieriezia sieviernoj Ameriki, ,, Amerikanskij Etnograficzeskij Sbornik”, t. 1:
1960.



POTLATCH 369

niecznoéci na zbyt wielkiej liczbie przestanek hipotetycznych, prowa-
dzg do wnioskéw, ktére mogg byé przyjmowane jedynie jako mniej lub
bardziej prawdopodobne supozycje.

F. Boas nie znajdujgc w swoich wieloletnich i szczegdélowych bada-
niach na wybrzezu pacyficznym Ameryki Pélnocnej wystepowania
prze$wiadczenia o pochodzeniu od zwierzecego przodka ani zakazow
(tabu) spozywania miesa zwierzgt totemowych wyraza opinie, ze to, co
okre$la sie tam mianem totemizmu, jest najprawdopodobniej przenie-
sieniem na grupe klanowsg pojecia indywidualnych ,,duchéw opiekun-
czych”, szeroko rozpowszechnionego wsréd Indian Ameryki Pélnocnej.
A zatem totem bylby tam wystepujgcym w zwierzecej postaci duchem
opiekunczym calego klanu, a nie bezposrednim protoplasty 34

Zapewne u zrdédel potrzeby rozdzielania daréw wsréd szeregu in-
nych czynnikéw odgrywaly pewng role, byé moze znaczng, elementy
magiczne, na ktére zwraca uwage L. Adam. W materiatach dotycza-
cych omawianych Indian trudno jednak znalezé jakie§s wyraZniejsze na
ten temat wskazowki, ktére by pozwolily wyjs¢ poza sfere domystow
opartych jedynie na ogdlnej znajomo$ci psychiki i zwyczajow ludow
niepiSmiennych. Wydaje sie zatem, iz na razie, dopoki nie zostanie do-
konana wnikliwa analiza $cislego zwigzku, jaki zachodzi miedzy potla-
tchem (rozumianym jako instytucja) a rozdawaniem daréw, bezpiecznie]j
jest pozostaé mimo duzych uproszczen, przy minimalizmie Druckera
i in., zakladajacym, ze dary potlaczowe byly wyrazem wdziecznosci za
okreslone $wiadczenia oraz checi zapewnienia sobie na przyszlos¢ zy-
czliwosci obdarowanych osob.

Znacznie trudniej jest znaleié¢ wytlumaczenie dla niszczenia débr
1 tu wydaje sie konieczne odwotlanie sie nie tyle do obrzedow o podiozu
religijnym, ile raczej do Swiatopogladu tubylcéw czy — jesli kto
woli — ich filozofii lezgcej u podstaw wszelkich przejawéw ich zycia
i zwyczajow. ‘

Blizsze zapoznanie sie z literaturg Zrédlows, zwlaszcza z tekstami
modlitw, inwokacji, mitéw, pozwala w znacznym stopniu na odtworze-
nie zasadniczych elementéw $wiatopogladu tych Indian. Jednym takim
podstawowym skladnikiem bylo dualistyczne przekonanie o istnieniu
§wiata wzglednie nietrwatych form cielesnych oraz §wiata duchéw, poj-
mowanego raczej materialistycznie, a odr6zniajgcego sie od poprzednie-
go trwaloscig bytu, aktywng mocg oraz zdolnoscig wecielania sie w naj-
rozniejsze formy. Drugim niemniej waznym elementem bylo ocenianie
realnosci bytéw na podstawie kryterium trwalosci, a nie ,,dotykalnosci”.

# F. Boas, Tsimshian Mythology, ,,Ann. Rep. B. Am. Ethnol.”, t. 31: 1916,
s. 530, passim.

24 — Etnografia Polska, t. X



370 KRYSTYNA MALKOWSKA

W konsekwencji ,,gatunek” mial w Swiadomosci tubylca wyzszy sto-
pienn realnosci niz jego indywidualni przedstawiciele; réd byl bytem
bardziej rzeczywistym niz jednostka ludzka. Z rodem, rozumianym nie
tylko jako grupa wspdlczesnie zyjacych krewnych pochodzacych od
wspolnego przodka, ale réwniez jako istnoé¢ obdarzona cechg cigglosci
czasowe]j, liczono sie przede wszystkim.

Poglady te znajdujg réwniez wyraz w stosunku tubylcow do przy-
rody: zabicie zwierzecia, zlowienie ryby czy $ciecie cedru wymagalo
specjalnego rytualu, aby niczym nie urazi¢ Gatunku. Wszelkie uchybie-
nie, zlekcewazenie mogloby spowodowaé gniew tego Gatunku, co ozna-
czaloby grozbe kleski; L.oso$ nie przystalby w nastepnym sezonie swoich
przedstawicieli lososi, Cedr moéglby spowodowaé uschniecie cedrow
w najblizszej okolicy itp. Iustrujg to teksty okolicznoSciowych mo-
dlitw i inwokacji, czesto pelnych poezji. Wigza sie z tym roéwniez liczne
przepisy dotyczace sposobu spozywania niektdrych zwierzat i ryb
(szczegllnie lososi).

Wroémy teraz do zwyczaju niszczenia dobr podczas niektérych -
potlatchéw. Jezeli do tego, co zostalo przed chwilg powiedziane, dodamy
jeszcze przekonanie Indian o wyzwalaniu duchéw z ich materialne]j
powloki z chwila zniszczenia tejze oraz zwrécimy uwage na fakt, iz
niszczenie mienia na potlatchach oznaczalo uzyskanie maksimum pre-
stizu, z duzg doza prawdopodobienstwa mozemy wysunaé nastepujaca
interpretacje. Niszczenie dobr bylo réwnoznaczne z nadaniem im cechy
wiekszej trwalosci przez przeniesienie ich do $wiata duchéw i prze-
kazanie zmartym przodkom. Akt ten uzyskiwal moc nie tylko aktualna,
ale tez w pewnym sensie metafizyczna, podnoszac prestiz rodu w sensie
ponadczasowym i w sposdb bardziej ponadczasowy (a wiec trwatly) niz
zwykle dary. Ten element metafizyczny zawarty w niszczeniu zgroma-
dzonego mienia oznaczalby osigganie ta drogg szczytu mozliwosci.

Tak szeroko rozumiane motywy niszczenia rzeczy pozwalalyby ttu-
maczy¢ jego zwigzek zar6wno z obrzedami pogrzebowymi, jak i innymi
potlatchami. Jest sprawg zrozumialg, ze na niszczenie staé bylo tylko
najbogatszych naczelnikéw, jednak interpretacja tego zwyczaju jedy-
nie jako wyrazu lekcewazenia posiadanych débr (m. in. V. Garfield)
sprawia wrazenie zbyt powierzchownej, a w kazdym razie dajacej sie
zastosowat¢ tylko do potlatchow w ostatniej fazie ich wystepowania,
kiedy w hierarchii waznosci réd zaczal ustepowaé¢ na rzecz indywidual-
nej rodziny badz jednostki.

Nasuwa sie roOwniez przypuszczenie, iz w 2 pol. XIX w. w niekto-
rych przypadkach to, co z naszego punktu widzenia bylo niszczeniem,
nie musialo nim byé z punktu widzenia tubylcéw; np. jesli sie zwazy,
ze uzytkowa wartosé kocow miala stosunkowo male znaczenie w po-



POTLATCH 371

rownaniu z ich wartoscig jako $rodka platniczego, a wiec odpowiednika
pienigdza, darcie ich przy okazji mniej waznych potlatchéw rehabili-
tacyjnych (np. u Haidéw) moglo byé analogiczne do dzielenia na ka-
walki monet srebrnych w sredniowieczu (siekance). Wielu z tych przy-
puszczen i watpliwosci zapewne nie da sie na podstawie posiadanych
materialow w ostateczny sposob wyjasnié.

' V. ZAKONCZENIE

Szereg trudnosci interpretacyjnych, z jakimi spotkaliSmy sig
w zwigzku z potlatchem, a jakie wystepuja rowniez — i to nieraz w jas-
krawszej jeszcze postaci — w opracowaniach i dyskusjach dotyczacych
innych dziedzin tej kultury, wywoluje zastanowienie i pobudza do szer-
szej refleksji. Braki w materialach opisowych sg tylko czesciowa przy-
czyng tych f{rudnosci, gléwne zrodlo zdaje sie tkwi¢ immanentnie
w same]j specyfice tej kultury, w charakterystycznych dla niej sprzecz-
nosciach.

Wyraznie wystepuja one w sferze uprawnien naczelnikéw i upraw-
nien grupy oraz wzajemnego ich stosunku, w stosunkach wlasnoscio-
wych oraz w kwestiach zwigzanych z zagadnieniem stratyfikacji spo-
lecznej 35. W tej zadziwiajacej pod wieloma wzgledami kulturze istniejg
obok siebie i nawzajem sie ograniczajg, tworzgc harmonijng caltosé,
elementy nalezgce do rdéznych formacji spoteczno-ekonomicznych.

W jaki spos6b moglo sie to staé, ze plemiona zbieracko-rybackie
wytworzyly tak zroznicowang kulture spoteczng z dziedziczng elita,
obdarzong szczegdlnymi przywilejami, z wyraznie zarysowujacg sie
wlasnoscia prywatng oraz uformowanym niewolnictwem? Jest to, jak
sie zdaje, jedyny tego rodzaju przypadek notowany przez etnografow.

Dla wytlumaczenia tego zjawiska nasuwa sie pewna hipoteza. Jezeli
inne znane ludy zbieracko-lowieckie nie wytworzyly tak bogatej
i skomplikowanej kultury, to zapewne rodzaj gospodarki przyswajaja-
ce] reprezentowanej na obszarze Poélnocno-Zachodniego Wybrzeza réz-
nit sie pod jakim$ wzgledem od pozostalych. Najbardziej charaktery-
styczne jej cechy datyby sie ujaé w kilku punktach: 1) oparcie na obfi-
tosci i réznorodnosci naturalnych srodkéw utrzymania, jak ryby mor-
skie i stodkowodne, ptactwo wodne, jagody, kraby, malze, zwierzeta
le$ne i wodne oraz olbrzymie drzewa cedrowe i jodlowe, dostarczajace
zarowno doskonalego, lupliwego drewna, jak i lyka, ktére po odpo-
wiednim spreparowaniu dawalo sie przerobi¢ na widkno; 2) znaczna
izolacja terytorium od obszaréw sgsiednich; 3) stosunkowo duza gestosé

3% M. in. prace: Codere, op. cit.,; Collins, op. cit.



372 . KRYSTYNA MALKOWSKA

zaludnienia; 4) polosiadty tryb zycia mieszkancow; 5) dobra komunika-
cja wewnatrz obszaru (szlaki wodne), ulatwiajaca kontakty miedzy-
plemienne i wymiane handlowsa; 6) system spoleczny zapewniajacy
taka organizacje zdobywania $rodkéw utrzymania, ktéra pozwalala
w ciggu kilkumiesiecznego sezonu zbierackiego zgromadzi¢é nie tylko
produkty niezbedne do zaspokojenia potrzeb podstawowych, ale i pewne
nadwyzki; 7) istnienie pewnych mechanizméw spotecznych o charakte-
rze bodZzcowym (stymulujgca rola potlatchu). -

Ten zespdl cech wyznacza szczegblne stadium gospodarki zbieracko-
-towieckiej, ktére mozna by okresli¢ jako gospodarke przyswajajaca
intensywng 36,

Samo stwierdzenie intensywno$ci ekonomiki nie jest jeszcze niczym
innym, jak tylko prostym podsumowaniem faktéw. Ale na ich podsta-
wie przy znajomos$ci zaawansowanych i skomplikowanych form zycia
spolecznego tych plemion w poréwnaniu z innymi ludami zbierackimi,
narzuca nam sie nastepujgce twierdzenie ogbélne na prawach hipotezy
teoretycznej:

Gospodarka przyswajajaca w miare jej intensyfikacji stwarza
mozliwo$¢ powstawania takich form spolecznych, ktére przy zachowa-
niu szeregu elementéw wlasciwych tej formacji pod wieloma wzgle-
dami wyprzedzaja ja, stanowigc w postaci zalazkowej instytucje i formy
charakterystyczne dla poéZniejszych formacji spoleczno-ekonomicznych.

Wspolwystepowanie tak réznych elementéw daje w wyniku zja-
wiska kulturowe zlozone i ,nietypowe”, trudne nieraz do rozszyfrowa-
nia bez przyjecia wyzej sformutowanej hipotezy. Zycie spoleczne wy-
stepuje tam w dziwnej, jakby zageszczonej formie, funkcjonujac jedno-
czeSnie na zasadzie swoistego ekwilibrium (homeostasis), wskutek ha-
mujacego dzialania tradycyjnych nawykéw na pelne wyksztalcenie sie
nowych form, ktére moglyby te strukture rozsadzié. Oscylacja wokol
tej réwnowagi zdaje sie byé charakterystycznym rysem kultury oma-
wianych Indian w okresie wczesnych kontaktéw z Europejczykami.
Wraz z bialymi ludZzmi przyszly jednak.zmiany — przede wszystkim
w stosunkach ekonomicznych, potem roéwniez polityczno-administra-
cyjnych. Na sprzecznosci wlasciwe tej kulturze, na skomplikowane
wspblistnienie form charakterystycznych dla réznych formacji nalozyty
sie czynniki historyczne, poddajac te elementy wtérnym: przeksztalce-

3% Przez intensywna gospodarke przyswajajaca rozumiany tu jest taki jej
poziom, ktéry jedynie w oparciu o dary natury w stanie dzikim (brak hodowli
i uprawy roli) i przy poslugiwaniu sie najprymitywniejszymi narzedziami pozwala
nie tylko na zaspokojenie calorocznych potrzeb konsumpcyjnych, ale réwniez na
uzyskanie: a) pewnych nadwyzek produkcyjnych (produktu dodatkowego), b) od-
powiedniej ilo§ci wolnego czasu, ktéry mozna poswiecié na inne formy dziatalno$ci.



POTLATCH 373

niom. Stad, obok $wiadomego rozrdzniania przejawéw typowych i za-
lazkowych (w réznym stadium ich zaawansowania), koniecznosé roz-
patrywania zjawisk omawianej kultury jako procesu dokonujacych sie
przeobrazen.

Problemy te wystepujg wyraZnie rowniez w potlatchu, i to nie tylko
w szerokich jego powiazaniach z caloksztaltem zycia, ale réwniez w za-
kresie jego funkcji zasadniczej. Potlatch oddajgc bezposrednie ustugi
warstwie naczelnikéw byl jednoczesnie wyrazem ich zaleznosci od calej
grupy spolecznej, zaleznosci nie tylko ekonomicznej, ale wyrazajace]
sie zarazem w koniecznosci uzyskania sankcji spotecznej dla uprawnien
dziedzicznych. Uprawnienia te z kolei dajac znaczne przywileje jed-
nostkom odnosily sie jednocze$nie do catej grupy lokalnej. Przy koncu
XIX w. rola potlatchu jako instytucji nadrzednej w stosunku do jed-
nostki ulega znacznemu ostabieniu; coraz czeSciej, miast wyznaczaé
prestiz catego rodu, sluzy on jedynie podwyzszeniu statusu jednostki,
jej selfmaximation.

Najwazniejsze przemiany, jakie dokonaly sie w potlatchu pod wpty-
wem czynnikéw historycznych na przestrzeni z gérg stu lat, tj. od kon-
ca XVIII do poczatkéw XX w. dalyby sie stre$ci¢ w nastepujgcych
punktach:

1. Przeksztalcenia aspektu ekonomicznego w zwigzku z ogdélnymi
zmianami w gospodarce Indian Péinocno-Zachodniego Wybrzeza Ame-
ryki Péinocnej. U Kwakiutlow powstaje regularny system kredytowy
o ustalonej stopie procentowej.

2. Stopniowe rozszerzenie sfery spraw honorowanych urzadzaniem
potlatchéw w zwigzku ze zwiekszeniem sie potencjalu gospodarczego.
Coraz czesciej obejmuje ona wydarzenia o ‘mniejszej donioslosci spo-
lecznej (np. upolowanie przez chlopca pierwszej zwierzyny itp.).

3. Pojawienie sie potlatchéw nie zwigzanych z sankcjg uprawnien
dziedzicznych w rodzie, a majacych na celu samo tylko popisanie sie
bogactwem jako dalsze nastepstwo indywidualnych mozliwosci zarob-
kowych. Nastepuje deprecjacja dotychczasowego znaczenia potlatchu.

4. Wystgpienie u niektérych grup silnie zaakcentowanego momentu
rywalizacji, zmieniajgcego potlatch w rodzaj pojedynku — ,,ﬂghting
with property’ 87. :

37 Zasluguje na uwage fakt podkre$lany przez Ph. Druckera (Indians of the
Northwest Coast, New York 1955, s. 128—129), ze najbardziej ekstremalna rywa-
lizacja wystepuje jedynie u Kwakiutléw z okolic Fort Rouppert i u Tsimshian
z Port Simpson. W obu miejscach wytworzyly sie analogiczne sytuacje: po zaloZeniu
stacji Kompanii Zatoki Hudsona -okoliczne plemiona przysunely tam swoje sie-
dziby dla latwiejszego prowadzenia wymiany. Powstaly w ten spos6b wieksze sku-
pienia Indian nalezgcych do réinych plemion, ktére polgczyly sie nastepnie w kon-



374 KRYSTYNA MALKOWSKA

5. Zanik zwyczaju zabijania niewolnikéw — zapewne jako rezultat
urzedowych zakazow.

6. Zmiany substancjalne daréw potlatchowych: stopniowe wypiera-
nie wyrobow rekodzielniczych przez nabyte fabryczne (koce, naczynia,
ptotna itd.), a w koncu XIX w. czesciowe zastgpienie realiéw dolarami.

Juz na podstawie tak bardzo ogdlnikowo podanej charakterystyki
kultury Indian Pélnocno-Zachodniego Wybrzeza mozna dostrzec, jakg
stanowi ona kopalnie tematéw dla etnograféw, nic wiec dziwnego, ze
wcigz przycigga ich uwage i zainteresowania. Jednoczesnie zlozonosé
i wyjatkowosé tej kultury sprawia, ze ogromna wiekszos¢ autorow bgdz
unika prob szerszej syntezy, badZz tez podejmowane przez nich préby
sa zbyt fragmentaryczne, aby mogly w pelni zadowolié.

Krystyna Matkowska

POTLACH. ITS ROLE IN THE CULTURE OF THE INDIANS OF THE NORTH-
WEST COAST OF CANADA

Summary

Potlatch is an institution whose role has not been adequately explained in
ethnographical literature. Owing to its colourful and spectacular character, and
the exceptionally ritualised form of gifts as an important part of the ceremonies,
emphasis has been placed on the way potlatch functions, rather than on its
essential role in the social structure of the Indians of the Northwest Coast.

A comparison of several tribes of the seacoast who differ from each other in
certain respects suggests strongly that potlatch was essentially a legal institution
used in civil cases, a social sanction which added the power of the law to all
important acts concerning change of property or of social position. The legal cha-
racter of potlatch must be due to a social need that gave rise to it, and that arose in
certain definite conditions — that is, in a social system based on the clan, where
the concept of property was taking shape in relation to property handed down
from generation to generation. '

federacje. Przy okazji potlatchéw zapraszano pozostale plemiona, co wywolywalo
trudnoSci w wyznaczaniu hierarchii miejsc na potlatchu; rzecz ustalona i dobrze
znana w odniesieniu do poszczegélnych klanéw lub grup lokalnych w obrebie ple-
mienia okazala sie skomplikowana i najezona sytuacjami konfliktowymi w skali
miedzyplemiennej. Niejednokroinie po paru naczelniké6w pretendowalo do tych sa-
mych honoré6w — i tu lezy, zdaniem Druckera, Zrédlo wybujalej rywalizacji: kon-
flikty trzeba bylo rozstrzygaé w drodze swoistego pojedynku. Nasuwa sie réwniez
przypuszczenie, ze wobec -surowego tepienia przez wladze i misje walk miedzy-
plemiennych moglo nastgpié u znanych z wojowniczo$ei Indian wybrzeza prze-
niesienie instynktu walki na potlatiche. Bylby to rodzaj transformacji walk miedzy-
plemienych w potlatche rywalizacyjne.



POTLATCH 375

The complex of potlatch forms that required certain actions on the part of
the social rgoup became the source of a number of additional functions. One of
the formal elements most organically connected with potlatch was the presentation
of gifts, with its psychological-social significance (involving the question of
prestige, rivalry, etc.), and its extensive economic function. From the economic
point of view, this was a form of social distribution of the surplus products. It
simultaneously had a stimulating effect on the whole of the economic system and
made society more productive. Potlatch, therefore, became one of the elements
which made the economy of the Indian Seacoast what one might call a self-
subsistent intensive economy. This is rather a rare case among peoples who derive
their living from hunting and food gathering.

Potlatch is by no means an easy subject for study, in view of its great comple-
xity, and all the more so since some of its functions became gradually and at times
markedly transformed under the influence of the economic and politico-adminis-
trative changes imposed by white people. These led to depreciation of the principal
role of this institution towards the end of the 19th century and to the accretion
of certain additional functions, such as the development of usury in the Kwakiutl
tribe, or the eépansion of elements of rivalry to exaggerated proportions. Here
functional analysis must always take the historical factors into account, to pre-
vent secondary and later elements from being taken as the essential and cha-
racteristic element of potlatch.

Ttum. K. Kozlowska



