
K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

POTLATCH. JEGO R O L A W K U L T U R Z E I N D I A N 
PÓŁNOCNO-ZACHODNIEGO WYBRZEŻA K A N A D Y 

W zakresie tzw. k u l t u r p r y m i t y w n y c h istnieje dość pokaźna liczba 
wytworów i ins ty tuc j i , które — choć poświecono i m sporo miejsca 
w l i teraturze etnograficznej i cytuje się je wie lokrotnie jako zjawiska 
znane i oczywiste — nie zostały dostatecznie zbadane i naświetlone 
z p u n k t u widzenia wymagań dzisiejszej etnologii , operującej doskonal­
szymi metodami i zmierzającej do bardziej holistycznego widzenia zja­
wisk k u l t u r o w y c h w ich wzajemnej zależności i powiązaniach. 

Ogromna ilość źródłowych, spisanych materiałów etnograficznych 
pochodzi z 2 poł. X I X w., k iedy przy bardzo nieraz drobiazgowym opisie 
poszczególnych, wyodrębnionych elementów nie zwracano uwagi na ich 
związek z kontekstem k u l t u r o w y m ; strona formalna była, siłą rzeczy, 
wyeksponowana najbardziej — funkc jonalny aspekt zjawisk nie wcho­
dził jeszcze w rachubę. Inne obciążenie t ych materiałów polega na t y m 
(przynajmniej w odniesieniu do niektórych społeczeństw), że nie uwzglę­
dniały one lub uwzględniały niedostatecznie te przekształcenia, jakie 
się w ku l tu rach t ych społeczeństw dokonały w ciągu trwającego od 
pewnego czasu kon tak tu z ludźmi białymi. Dzisiejszy k r y t y c y z m w sto­
sunku do monograficznych prac źródłowych, pochodzących z ostatnich 
dziesiątków la t ubiegłego stulecia i początków bieżącego, skłania do 
rewiz j i szeregu uformowanych poprzednio poglądów. 

Jednym z przykładów takich ins ty tuc j i , których rola nie została 
całkowicie wyjaśniona, jest pot latch u Ind ian Północno-Zachodniego 
Wybrzeża A m e r y k i Północnej, zamieszkujących wąski pas przybrzeżny 
z przylegającymi doń wyspami na przestrzeni między zatoką Yakutat 
na południowej Alasce a ujściem rzeki K o l u m b i i \ Indianie ci, reprezen­
tujący nie jednol i ty t y p antropologiczny, zróżnicowani pod względem 
językowych i zgrupowani w 7 większych zespołach plemiennych, w y -

1 Pa t rz mapka . 



340 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

125° W 

Mapka 1. Zasięgi plemion indiańskich północno-zachodniego wybrzeża 
A m e r y k i Północnej 

w g C . D . Г o r d e ' a , H a b i t a t , S o c i e t y and Economy, L o n d o n 1949 ( z a B o a s e m , 

G o d d a r d e m i J e n n e s s e m ) 

twor zy l i stosunkowo jednolitą i z w i e lu względów zdumiewającą kulturę 
zarówno materialną, jak duchową. Na jednolitość tej k u l t u r y złożyły 
się zapewne takie czynnik i , jak względnie jednorodne środowisko przy-
rodniczo-geograficzne, bogate w różne płody naturalne, a przede wszyst­
k i m w r y b y (łososie), oraz dobra komunikac ja wodna wzdłuż wybrzeży, 
która dzięki dużym, sprawnym canoe, wydrążanym po mistrzowsku 
przez tubylców w ogromnych pniach cedrowych, ułatwia intensywne k o n ­
t a k t y międzyplemienne. Nie znając uprawy z iemi ani hodowl i tuby l c y 
wyspecjal izowali się w rybołówstwie, prowadząc przy t y m półosiadły 



P O T L A T C H 341 

t r y b życia, to jest skupiając się w okresie z imowym, wo lnym od zajęć 
zbierackich, w stałych osadach złożonych z paru lub k i l k u w ie lk i ch , 
cedrowych domów 2 zamieszkanych przez g rupy wielkorodzinne liczące 
nierzadko po kilkadziesiąt osób. Bujność i ch k u l t u r y , wysoki poziom 
rękodzielnictwa i sztuki , zwłaszcza w zakresie ciesielstwa i snycerstwa, 
zróżnicowana s t ruk tura społeczna, bogata mito logia i barwna obrzędo­
wość zwracały już uwagę wczesnych podróżników, jacy docieral i t am 
w końcu X V I I I i na początku X I X w., a od schyłku X I X w. stały się 
przedmiotem szczególnego zainteresowania etnografów. 

Potlatch, który ma być tematem zamierzonych t u rozważań, jest 
j ednym z najciekawszych przejawów życia społecznego tych Ind ian. 
Organiczną część ceremoniału potlaczowego stanowiło uroczyste, wysoce 
zrytual izowane, publiczne rozdawanie darów, od którego też pochodzi 
przyjęta w l i teraturze etnograficznej nazwa całej uroczystości, bowiem 
„potlatch" — „patshatl" oznacza w jednej z gwar tubylczych dawanie, 
obdarowywanie. Najbardziej u c h w y t n y m znaczeniem pot latchu dla życia 
tubylczych Ind ian był jego związek z kształtowaniem się ich rang i i po­
zycj i społecznej. Te dwie szczególnie ostro rysujące się cechy pot latchu 
złożyły się na sformułowanie jego najczęściej używanej d e f i n i c j i 3 . 

D l a ułatwienia zrozumienia działania pot latchu war to podać krótką 
charakterystykę s t r u k t u r y społecznej omawianych Indian. S t r u k t u r a ta 
nie jest jednol i ta i pozwala, z grubsza biorąc, wydzielić dwie zasadnicze 
grupy: północną i południową. D l a obszaru północnego, zamieszkanego 
przez ludy Haida, T l ing i t , Tsimshian i Haisla, charakterystyczne jest 
występowanie rodów rnatry l inea lnych jako jednostek podstawowych, 
autonomicznych pod względem gospodarczym i najczęściej również po l i ­
t ycznym. Liczniejsze z nich dzieliły się na „domy", t j . g rupy k rewnych , 
tworzących wielką rodzinę i lokujących się w j ednym domostwie (20—40 
osób). Rody Haida i T l ing i t grupowały się w dwie egzogamiczne „poło­
w y " (moieties), symbolizujące się odrębnymi znakami (uważanymi przez 
jednych autorów za totemy, przez innych znowu jedynie za znaki her­
bowe) i wywodzące się od wspólnego mitycznego przodka. U Tlingitów 
podział na „połowy" koegzystował z podziałem na k lany , również egzo­
gamiczne i matry l inea lne . Indianie Tsimshian nie dz ie l i l i się na „poło­
w y " , a jedynie na 4 k l any (zwane niekiedy f ra t r iami ) , te z ko le i na 
rody i „domy"; u mówiących dialektem K w a k i u t l Ind ian Haisla wy ­
stępował podział na 6 klanów. 

2 P a t r z r yc . 1—3. 
3 „Potlatch jest to ceremoniał rozdawania lub niszczenia własności w ce lu pod­

nies ienia statusu społecznego u Ind ian Północno-Zachodniego Wybrzeża..." (Ch . 
W i n n i с к, Dictionary of Antropology, New Y o r k 1956). 



342 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

W grupie południowej, składającej się z Kwakiutlów, Bel la Coola, 
Nootków i Salishów, pochodzenie i dziedziczenie wyznaczane było 
w znacznym stopniu bi lateralnie, z si lniejszym zaakcentowaniem pat ry -
linealności. Jednostkę autonomiczną stanowiła t am wie lka rodzina two­
rząca grupę lokalną i mieszkająca we wspólnym domu. Takie wie lko-
rodzinne g rupy domowe miały, podobnie jak rody na północy, własne 
tereny zbierackie i rybackie oraz prawa do odrębnych znaków herbo­
wych, mitów, masek, tańców, pieśni i imion . Pieczę nad t y m i dobrami 
sprawowal i dziedziczni naczelnicy. 

R y c . 1. Domy w Port S impson 
w g F . B o a s ; Tsimshlan Mythology, „ A n n . R e p . B . A m . E t h n o l . " . t . 31 : 1916 

W większości przypadków owe podstawowe g rupy lokalne — rody 
lub wie lk ie rodziny — łączyły się w dość luźne związki plemienne, nie 
stanowiło to jednak reguły; stosunkowo r zadk im zjawiskiem były k o n ­
federacje międzyplemienne. Ogólnie biorąc, nie wykształciła się na t y m 
terenie jakaś szersza forma więzi pol i tycznej . 

Niezmiernie charakterystycznym rysem tej k u l t u r y jest gradacja 
rang i społecznej i związanych z nią przywilejów, nasuwająca bliskie 
analogie do średniowiecznej „drabiny społecznej" na terenie Europy. 
Jakko lwiek „szczeble" te j drab iny dadzą się zgrupować w cztery za­
sadnicze wars twy społeczne: naczelników (chiefs) — odpowiednik ary ­
stokracj i , nobilów — odpowiadających warstwie szlacheckiej, pospólstwo 
(commoners) i niewolników, nie ma między n i m i ostrych granic, z wy -



P O T L A T C H 343 

jątkiem przedziału, j a k i dziel i całkowicie wyjętych spód prawa n iewo l ­
ników od wars tw pozostałych. Ta gradacja rangi przebiega w każdym 
klanie, rodzie bądź wie lkie j rodzinie, a wyznaczana jest przede wszyst­
k i m przez urodzenie, t j . przez stopień pokrewieństwa względem naczel­
n ika najwyższej rangi oraz wynikające stąd uprawnienia dziedziczne. 
Instytucją regulującą i zatwierdzającą te uprawnienia był właśnie pot­
latch. 

L i t e ra tura na jego temat, mimo że dość obszerna, składa się w więk­
szości z prac opisowych, stanowiących f ragmenty dużych monograf i i 
ogólnych; publ ikacje poświęcone specjalnie pot latchowi są nieliczne 
i reprezentują w zasadzie jednostronne zainteresowania określonym pro­
blemem związanym z t y m zjawiskiem społecznym, np . jego genezą lub 
systematyką. M imo że opracowania te wnoszą wiele ciekawych in for ­
macj i i sugestii, brak i m najczęściej oparcia o dostatecznie wnikliwą 
i krytyczną analizę materiałów źródłowych i powiązania je j z jedno­
czesnym uwzględnieniem procesu przemian historycznych. L i t e ra tura , 
która powstała w w y n i k u badań terenowych przeprowadzonych na prze­
łomie X I X i X X w., zajmuje się n iemal wyłącznie obrzędowością pot­
latchu; wszelkich funkcjonalnych powiązań tej ins ty tuc j i z całością k u l ­
t u r y trzeba mozolnie szukać wśród danych dotyczących innych dziedzin 
życia. Szczególną trudność sprawia przy t y m niezmierna drobiazgowość 
większości monograf i i , zamierzonych na gigantyczną skalę, które w prak­
tyce nie mogły być wolne od poważnych niedociągnięć. Najważniejsze 
z nich — to nierównomierne potraktowanie różnych dziedzin k u l t u r y 
lub zupełne pominięcie niektórych jej wycinków, nadmiernie rejestra­
cy jny opis faktów, bez hipotetycznego bodaj dostrzegania związków 
między n i m i zachodzących, co wpłynęło na przeoczenie ważnych nie­
k i edy danych oraz niedostateczne dostrzeganie przeobrażeń historycz­
nych. Te między i n n y m i zarzuty stawiają dzisiejsi antropologowie 
amerykańscy materiałom zebranym przez F. Boasa i jego współpracow­
ników 4 . W latach trzydziestych pojawia się nowy, ulepszony t y p mono­
gra f i i opartych na badaniach terenowych, opracowywanych według 
zasady: ,,[...] Etnograf powinien w swoich badaniach objąć wszystkie 
aspekty k u l t u r y w sposób równomierny [...] Następnie zebrany materiał 
powinien przedstawić w formie zwięzłej, uporządkowanej i dobrze prze­
trawionej monogra f i i " 5. Doskonałym przykładem takie j pracy jest The 
Northern and Central Nootkan Tribes Ph. Druckera, wydana w 1951 г., 
a oparta na materiałach zebranych w latach 1933—1936. 

4 V. G a r f i e l d , A Research Problem in Northwest Indian Economics, „Ame­
r ican Anthropologist" , t. 47: 1945; J . W i к e, More Puzles on the Northwest Coast, 
„Am. Anthr . " , t. 59: 1957. 

5 W i к e, op. cit. 



344 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

W publ ikacjach amerykańskich antropologów k u l t u r o w y c h z tego 
okresu pojawiać się zaczyna tendencja do dynamicznego rozumienia 
k u l t u r y jako procesu stale dokonujących się przeobrażeń oraz żywe 
zainteresowanie zagadnieniami ekonomicznymi. Wprawdzie potlatch nie 
doczekał się dotąd pełnej monograf i i , ale w k i l k u pracach napisanych 
na przestrzeni ostatnich 30 lat (skoncentrowanych zasadniczo na innych 
zagadnieniach) ukazuje się szereg bardzo cennych, choć t y l k o ogólniko­
wych sugestii na jego temat. Najważniejsze z n ich jest odbiegające od 
dotychczasowej t r adyc j i rozważania pot latchu jako zjawiska „samego 
w sobie" ocenianie go jako t w o r u węzłowego w tej ku l turze , w którym 
— jak w, soczewce —• zbiegają się i wiążą ze sobą różne dziedziny 
życia. Na szczególne wyróżnienie zasługują pod t y m względem prace 
V. Garf ie ld, J . McC. Collinsa i J . P. Averki jeve j . Niestety jednak mar­
ginesowy raczej charakter t y ch wypowiedz i nie pozwala na wykazanie 
w szczegółowy i usystematyzowany sposób, jak te powiązania pot latchu 
z całokształem k u l t u r y przebiegają. Ponadto wciąż daje się odczuć brak 
systematycznej anal izy porównawczej potlatchów, urządzanych w róż­
nych grupach p lemiennych tego obszaru, nawiązującej do istniejących 
różnic subkul turowych . 

R y c . 2. K o n s t r u k c j a domu Nootków 
w g P h . D r u c k n e r ; Northen and Central Nootkan Tribes, „ S m i t h s . I n s t . B . A m . E t h n o l . 

B u l i . " , t . 144: 1951 

Zestawienie materiałów dotyczących k i l k u odpowiednio dobranych 
plemion sugeruje możliwość innej koncepcji pot latchu niż dotychcza­
sowa, interpretująca go jako wyjątkowo zrytualizowaną formę darów 
i sprowadzająca ostatecznie zagadnienie pot latchu do ogólnej t eor i i daru 
w społeczeństwach „pierwotnych" 8. 

Por. M. M a u s s , The Gift, London 1954; tłum. łan Cunnison . 



P O T L A T C H 345 

Praca niniejsza na podstawie anal izy dostępnych materiałów źródło­
wych 7 i dostrzeżonych prawidłowości w zakresie sytuacj i społecznych, 
w jak ich organizowane bywały potlatche u różnych grup plemiennych 
tego zespołu kul turowego, próbuje przedstawić pot latch przede wszyst­
k i m jako instytucję o ściśle określonych zadaniach społecznych, w sto­
sunku do których rozdawnictwo darów jest jedynie oprawą zewnętrzną, 
choć bardzo ściśle zespoloną i mającą w y b i t n y udział w doniosłości pot­
la tchu dla w ie lu dziedzin życia. Stanowi ono, j ak się zdaje, formę 
działania te j ins ty tuc j i , a nie je j treść istotną. 

Na dość popu la rnym wyobrażeniu pot latchu jako f o rmy przejawiania 
się szczególnie zaakcentowanej rywal i zac j i , swoistego pojedynku, za­
ciążyła ekstremalna jego postać u Ind ian K w a k i u t l ; przyczyny tego 
leżą zapewne zarówno w wyjątkowo jaskrawych cechach pot latchu 
Kwakiutlów, jak i uprzywi le jowanej pozycji Kwakiutlów w l i teraturze 
etnograficznej. 

Przejście do bardziej szczegółowego omówienia prob lematyk i pot la­
tchu należy chyba rozpocząć od poinformowania czytelnika, j ak się ta 
procedura odbywała. 

I . P R Z E B I E G UROCZYSTOŚCI P O T L A C Z O W Y C H 

Ważną część ceremoni i pot latchu stanowiło, j ak wiemy, obdarowa­
nie zaproszonych gości, przy czym wielkość daru musiała odpowiadać 
wysokości rang i społecznej osoby, dla której był on przeznaczony. Goś­
cie r ek ru t owa l i się zwykle spośród członków innego rodu (klanu czy ple­
mienia) niż ten, do jakiego należał gospodarz ceremonii i który uważa­
n y był zbiorowo za gospodarzy całej imprezy. Liczba gości wahać się 
mogła znacznie w zależności od tego, czy pot latch był organizowany na 
poziomie plemienia, k l a n u czy rodu względnie grupy lokalne j ; to 
z ko le i zależało od rangi , pozycj i społecznej i ambic j i organizatora oraz 
od doniosłości spraw, z j a k i m i dany potlach był związany. Zasadniczo 
i m wyższa była pozycja społeczna organizatora, t y m szerszy krąg za­
proszonych gości. 

Zarówno sama ceremonia, j ak i przygotowania do niej są wyrazem 
więzi grupowej , solidarności g rupy z je j naczelnikiem i wzajemnej ich 

7 Do porównań posłużyły materiały dotyczące trzech grup p l emiennych : T s i m ­
shian, K w a k i u t l i Nootka, z kontro lnym i mnie j szczegółowym uwzględnieniem 
czwarte j — p lemienia z grupy Salishów (częściowo również Haidów). Wybór p l e ­
mion został dokonany na podstawie następujących kryteriów: a) reprezentatywności 
ze względu na różnice w ekonomicznych uwarunkowan iach pot latchu i w s t r u k t u ­
rze społecznej; b) jakości istniejących materiałów etnograf icznych d la poszczegól­
nych grup; c) dostępności tych materiałów w naszych w a r u n k a c h . 



346 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

od siebie zależności. Ta obustronna zależność stanowiła ważny czynnik 
równowagi społecznej, przeciwstawiając się z jednej strony wsze lk im 
tendencjom al ienacyjnym wars twy naczelników, z drugiej zaś sprowa­
dzając kontrolę działalności naczelników przez zależnych od nich 
członków grupy do rozmiarów nie zagrażających ustalonej s t rukturze . 

Ponieważ przygotowanie pot latchu wymagało dużo wysiłku ze stro­
n y wszystkich członków grupy, akt wstępny polegał na zakomunikowa­
n i u i m intenc j i wodza oraz apelu o współpracę i pomoc. Odbywało się 
to w ten sposób, że naczelnik zapraszał swoich ludz i na ucztę z przygo­
towanych uprzednio zapasów, podczas której ogłaszał i m swój plan, 
podając jednocześnie do wiadomości, jaką ilość dóbr zdołał już sam 
zgromadzić i zwracając się do n ich z następującym wezwaniem: „Pro­
szę was, abyście dołączyli do tego i waszą własność, abym mógł zapro­
sić w i e lu gości, pot latch ten bowiem odbędzie się nie w mo im imien iu , 
lecz w waszym, i staniecie się sławni wśród plemion, gdy zostanie 
ogłoszone, co daliście od siebie" 8 . 

Było to jakby ogłoszenie ostrego pogotowia dla g rupy społecznej 
w zakresie je j aktywności gospodarczej i — jak dalej zobaczymy — 
nie t y l ko gospodarczej. 

Wspólnie ustalano listę gości oraz p lan działań i program uroczy­
stości. Po zakończeniu uczty, dziękując za przybycie i obiecaną pomoc, 
naczelnik obdarowywał wszystkich żywnością. U plemion północnej 
części wybrzeża odbywało się jeszcze osobne przyjęcie dla członków 
rodu ojca (nie należących do gospodarzy), w celu ustalenia f o rm i za­
kresu pomocy, jak ie j od n ich oczekiwano. Jakkolwiek bowiem sforma­
lizowana solidarność grupowa wyznaczana t a m była matry l inea ln ie , to 
jednak bezpośredniość więzów rodzinnych nakładała również na bliż­
szych k r ewnych ze strony ojca obowiązek okazania pewnej pomocy. 

Najbliższy sezon lub parę to okres in tensywnych wysiłków, aby 
oprócz normalnych zapasów na zimę zgromadzić dostateczną ilość nad­
wyżek na dary i przyjęcia dla gości, a jednocześnie okres przygotowań 
do występów artystycznych, nierozłącznie z potlatchem związanych. 
Jeżeli we własnym plemieniu brakowało utalentowanego poety-pie-
śniarza, to sprowadzano go na ten czas z innego plemienia, aby wyuczył 
chór odpowiednich śpiewów. Jedne z n ich powtarzały się t radycy jn ie 
w niezmiennej formie (związane z mitologią), inne znów komponowano 
na każdą okazję, uwzględniając aktualne wydarzenia, śmieszności, t y ­
tuły do chwały i tp . Do nich, obok pochwalnych pieśni na cześć gospo­
darza, jego bogactwa, hojności, szlachetności rodu i tp . , należały tzw. 

8 F . B o a s , Ethnology of the Kwakiutl, „Annual Report of the B u r e a u of A m e ­
r i can Ethno logy " (1913—1914), t. 35: 1921, cz. I I , s. 1342. 



P O T L A T C H 347 

taunting songs — pieśni urągliwe, wyszydzające wady i potknięcia pre­
stiżowe gości. U Ind ian Nootka miały one charakter raczej żartobliwy, 
podczas gdy u Kwakiutlów zawierały sporo autentycznej złośliwości 
i chęci upokorzenia adresata. 

Bogate dramatyzacje mitów i herbów rodowych wymagały również 
starannych przygotowań, zwłaszcza ze strony snycerzy, do których 
należało wykonanie lub odświeżanie masek, rzeźbienie słupa przydo­
mowego lub nagrobnego, jeśli pot latch miał być połączony z jego po­
stawieniem, oraz zdobienie wszelkich drewnianych czy rogowych przed­
miotów przeznaczonych na dary. Rzemieślnicy wszelkiego rodzaju mie l i 
przed potlatchem pełne ręce r o b o t y 9 . 

Nie zapominano też o elementach roz rywkowych . Według Druckera 
u Nootków istnie l i ludzie pełniący rolę j akby zawodowych błaznów, 
których zadaniem było rozśmieszanie gości za pomocą zabawnych tań­
ców, przyśpiewów lub sztuczek. Brak jest bliższych danych na ten te­
mat w odniesieniu do innych plemion, j akko lw iek wszędzie można spo­
tkać wzmiank i o różnych żartobliwych wystąpieniach podczas pot latchu. 

Po zakończeniu przygotowań uroczyście zapraszano gości. Przyby­
w a l i oni w swych ozdobnych canoe ( v is i t ing canoes) i zanim wysiedl i , 
odbywała się ceremonia powitania. Na spotkanie gości wychodziła na j ­
częściej siostra gospodarza w towarzystwie kobiet, tańcząc i śpiewając. 
Wykonywała przy t y m ruchy łapania czegoś z powietrza; „chwytała" 
w ten sposób swego opiekuńczego ducha pokoju, „rzucając" go następ­
nie w k i e r u n k u przybyłych łodzi, a naczelnik z najbliższego canoe od­
rzucał go znowu k u nie j . Kobieta ta nosiła maskę wyobrażającą owego 
ducha. 

Dopiero po t y m zapewnieniu sobie, wzajemnych pokojowych i n ­
tencj i goście wysiadal i z łodzi i udawal i się na przyjęcie powitalne, 
rozpoczynające całą serię uczt urozmaiconych tańcami, śpiewami, przed­
stawieniami mitów oraz wielką ilością okolicznościowych przemówień, 
których głównym celem było przypomnienie zebranym h is to r i i rodu 
i jego świetności, wyliczenie zasług i tytułów poszczególnych przodków 
oraz praw własnościowych i przywilejów rodowych. Było to tak ważne 
zadanie, że powstał specjalny „urząd" mówcy, swoistego kronikarza 
rodu, znającego doskonale tradycje rodowe i umiejącego je W odpo­
wiedniej formie podać. Umiejętności krasomówcze cieszyły się u t y ch 
Ind ian wyjątkowym uznaniem, toteż bardzo dbano o i ch rozwi janie 
w wychowywan iu młodych nobilów. Goście musie l i być również po­
in formowani , w czy im im ien iu odbywa się pot latch i z jakie j okazji. 

9 R y c 6, 7, 9, 10. 



348 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

R y c . 3. Płyta miedziana 
w g B o a s ; o p . c i t . 

Po k i l k u d n i o w y m zwykle ucztowaniu następował akt ku lminacy jny 
i zarazem ostatni: oficjalne, publiczne objęcie przez osobę ( lub osoby), 
w której im ien iu odbywał się pot latch, posiadania nowych przywilejów 
i uznanie je j nowej pozycji społecznej. Towarzyszyło t emu rozdawanie 
gościom-świadkom zgromadzonych w t y m celu dóbr, według wspomnia­
nej już zasady, że wysokość daru musi odpowiadać statusowi społecz­
nemu osoby, d la której jest on przeznaczony. Brano jednak przy t y m 
pod uwagę zobowiązania dłużnicze gospodarza, względem gościa i vice 
versa oraz wszelkiego rodzaju „zapłaty" z tytułu należności za wyko ­
nane prace (np. pomoc przy budowie domu) i przysługi. Zapłaty te 
(payments) były jednak bardzo wyraźnie odróżniane od tego, co ofia-



P O T L A T C H 349 

rowywano jako gift, dar potlaczowy. Gospodarz wręczał zwykle pre­
zenty mężczyznom, a jego żona, matka lub siostra — kobietom. 

Miejsca potlaczowe, t j . kolejność, w jakie j usadzano gości, były 
niezmiernie ważną oznaką rang i społecznej i w języku tuby l c zym I n ­
dian często służyły wręcz do je j określania („pierwszy po X " , „drugi 
po Y " i tp. ) . Według tej samej h ierarchi i ustalano też kolejność wrę­
czania darów, z t y m że według danych V. Garf ie ld 1 0 u Tsimshian na j ­
p i e rw o t r z ymywa l i naczelnicy, a następnie dopiero, w tej samej ko l e j ­
ności, członkowie ich grup. Fakt ten zasługuje na uwagę z tego wzglę­
du, że H . Codere 1 1 powołując się na odmienną zasadę u Kwakiutlów 
hierarchizowania całych grup, bez wydzielania naczelników 1 2, używa 
jej jako jednego z argumentów przeciw zarysowywaniu się w t y m 
społeczeństwie podziału klasowego. 

Uchybienia w stosunku do kodeksu honorowego obowiązującego na 
potlatchach zdarzały się bardzo rzadko i uważano je za ujmę dla god­
ności obu stron: gościa, którego poniżono przyznaniem m u niższej rangi 
niż ta, jaka m u się według przyjętej op in i i należała, i gospodarza 
skompromitowanego z powodu nieuwagi lub b raku orientacj i . Drucker 
opisuje taką sytuację u Nootków. Gość, którego spotkało uchybienie, 
powinien był — zgodnie z wymogami e tyk ie ty — zająć wyznaczone 
m u miejsce, ale zaraz przez swego mówcę oznajmić o doznanym de-
spekcie. D la podniesienia swej godności w oczach zebranych musiał 
ofiarować drobne prezenty gospodarzowi i k i l k u jeszcze znaczniejszym 
osobistościom z jego grupy. (Rozdawanie lub niekiedy niszczenie pew­
nej ilości mienia w sytuacjach rozumianych jako poniżenie godności 
było, jak zobaczymy dalej, powszechnie stosowanym zabiegiem dla 
„odzyskania twarzy" . ) Gospodarz ze swej strony składał poszkodowa­
nemu gościowi dodatkowy dar, nazywany „odpokutowaniem za błąd". 

Zan im przystąpiono do rozdzielania darów ukazywano gościom całe. 
zgromadzone mienie, wyliczając kole jno wkłady poszczególnych osób. 
Pretendenci do nowych tytułów i przywilejów siedzieli podczas tej 
uroczystości na podwyższeniu, ubran i w ceremonialne stroje, jedno­
cześnie bardzo szczegółowo wyl iczano wszystkie przywi le je , jakie m ia ­
ły odtąd stać się ich prawną własnością. Pot latch kończył się przemó­
wien iami mówców w im ien iu najstarszych rangą wodzów spośród 
gości, którzy w ozdobnych i długich mowach (niekiedy parogodzinnych) 

1 0 V . G a r f i e l d , Tsimshian Clan and Society, „University of Washington 
Publ icat ions i n Anthropology" , t. 7: 1939 z. 3, s. 167—340. 

1 1 H . C o d e r e , Kwakiutl Society: Rank without Class, ,,Am. Anthr . " , t. 59: 
1957. 

1 2 Niestety, autorce niniejszego artykułu nie udało się odszukać w dostępnych 
jej materiałach Boasa w z m i a n k i na ten temat. 



350 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

rozwodzi l i się nad szczytnymi t radyc jami rodu gospodarza i jego osobi­
s t ym i zaletami, potwierdzal i jego prawa do nowych przywilejów i wła­
sności oraz dziękowali za przyjęcie i hojne dary. Po odpłynięciu gości 
naczelnik ponownie spraszał swych współrodowców na ucztę, aby i m 
podziękować za pomoc i rozdać podarunki żywnościowe jako wyraz 
wdzięczności. 

Odtąd nowe prawa wystawcy pot latchu były społecznie zaakcepto­
wane i publicznie honorowane. Ostatecznym tego potwierdzeniem sta­
wał się pot latch urządzany przy najbliższej okazj i przez świadkujących 
gości, na którym podwyższona pozycja społeczna poprzedniego gospo­
darza znajdowała wyraz w przyznawaniu odpowiadającego j e j miejsca 
potlaczowego. Tak wyglądał podstawowy schemat ceremonii powta­
rzający się u większości plemion tego obszaru; poszczególne potlatche, 
nawet w t y m samym plemieniu, mogły w detalach od opisanego wzoru 
odbiegać, w większości przypadków nie były to jednak różnice istotne. 

Wyjątek stanowi l i Kwak iu t l e , których potlatche miały szczególny 
charakter. N iezwykle mocno zaakcentowany moment rywal i zac j i spra­
wiał-, iż przypominały one raczej jakieś zapasy czy turnie je , w których 
tak długo l icytowano się wzajemnie własną zamożnością i rozrzutnością, 
dopóki wyzwany przeciwnik nie został całkowicie pokonany. „We are 
f i gh t ing w i t h p roper t y " (walczymy za pomocą własności), j ak określali 
to sami Indianie K w a k i u t l . Sukces odniesiony w tej walce przynosił 
wzrost prestiżu jednostki w grupie społecznej. 

Jedną z f o rm zaakcentowanej rywal i zac j i , występującą również 
u Tsimshian z okolic Port Simpson, była ceremonialna uczta, zwana 
grease feast lub challenge feast, na której podawano gościom wie lk ie 
chochle drewniane, wypełnione olejem r y b i m lub mieszaniną ole ju ze 
śniegiem; każdy, pod groźbą u t r a t y prestiżu, był zobligowany do zje­
dzenia całej porc j i . Towarzyszyły t emu taunting songs, pieśni pochwal­
ne na cześć gospodarza, żarty, doc inki i t p . W późniejszym okresie za­
miast ole ju podawano r u m . Niekiedy uczta taka połączona bywała 
z paleniem znacznych ilości o le ju. 

Potlatchem, który podnosił do maks imum prestiż wystawcy, był ten, 
na którym zamiast ( lub obok) rozdawania mienia odbywało się jego 
niszczenie, co pozwalało jednocześnie osiągnąć szczytowe zwycięstwo 
nad rywa lem. Jeżeli nie mógł on zniszczyć równej lub większej ilości 
dóbr, imię jego zostawało „złamane". Ten t y p pot latchu, j akko lw iek 
występujący również w pewnych okolicznościach w północnej grupie 
plemion, nigdzie nie był tak częsty i tak żywiołowy, jak u Kwakiutlów. 
F. Boas i V. Garf ie ld są zgodni w op in i i , że dla tubylców okazane 
w ten sposób lekceważenie własności stanowiło oznakę największej 
potęgi. Jest sprawą oczywistą, że na niszczenie dóbr na większą skalę 



P O T L A T C H 351 

R y c . 4. K a p a chi lkat 
w g P h . D r u c k n e r ; I n d i a n s o j t h e North-west Coast, N e w Y o r k 1955 

mogl i sobie pozwolić jedynie najbogatsi. Wrócimy jeszcze do tego te­
matu przy końcu artykułu. 

Niszczenie polegało najczęściej na paleniu; w dawnych czasach za­
bijano również niewolników, lecz bodaj już w 1 poł. X I X w. wypadk i 
takie zdarzały się jedynie sporadycznie, zabijanie zastąpiono oddawa­
niem niewolników w formie daru lub obdarzaniem ich wolnością. Płyty 
miedziane, ku te z miedzi samorodnej i zdobione znakami heraldycz­
n y m i , tzw. coppers 1 3 , łamano lub wrzucano do morza. Posiadanie nad­
łamanej tarczy stanowiło powód do dumy, dowodziło bowiem, iż wła­
ściciel lub jego przodek mógł sobie pozwolić na niszczenie własności. 
Coppers bywały również, podobnie jak dawniej niewolnicy, zakopy­
wane pod słupami przydomowymi , tzw. to temowymi . Nazywano to 
„ceną płaconą za dom lub słup". Każdy t ak i akt znaczono odpowiednią 
rzeźbą na słupie: zabicie lub podarowanie n iewoln ika symbolizowano 
odwróconą postacią lub głową ludzką; zakopanie względnie darowanie 

1 3 Pa t r z ryc . 4. 



352 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

płyty — wyrzeźbioną płytą, zwykle trzymaną przez zwierzę (totem? 
duch opiekuńczy pod postacią zwierzęcia?). 

U Ind ian Nootka niemal dorównujących K w a k i u t l o m pod wzglę­
dem zamożności, podobnie j ak u opisywanego przez Coll insa 1 4 uboższego 
odłamu Salishów, potlatche nie łączyły się an i z oznakami zaakcento­
wanej rywal i zac j i , an i (z wyjątkiem pośmiertnych) z niszczeniem 
mienia. 

I I . Z W I Ą Z E K P O T L A T C H U Z R A N G Ą I POZYCJĄ S P O Ł E C Z N Ą 

Przejdźmy z kole i do wyjaśnienia, k t o i w jak i ch okolicznościach 
mógł urządzać potlatche oraz k t o i jakie tą drogą osiągał korzyści. 

Jak wyn ika z materiałów, przywi le j urządzania pot latchu należał 
początkowo, t j . w okresie pierwszych kontaktów z Białymi, wyłącznie 
lub prawie wyłącznie do tubylczej „arystokracji", czyl i wa rs twy dzie­
dzicznych naczelników. Ta elitarność pot latchu miała podwójne uza­
sadnienie: z jednej strony w t y m , że był on ustaloną na mocy t radyc j i 
formą legalizacji aktów przejmowania dziedzicznych przywilejów, 
z drugie j zaś w t y m , że ta warstwa społeczna dysponowała odpowiednią 
ilością środków mater ia lnych. Jedyną kategorią ludzi , którzy nieza­
leżnie od pochodzenia społecznego mog l i w o w y m okresie osiągnąć zna­
czne wpływy i spore zasoby materialne, b y l i szamani. O i le można 
zorientować się na podstawie danych źródłowych, on i również niekiedy 
urządzali potlatche, np. w chw i l i zdobycia pełnego wtajemniczenia 
i oficjalnego rozpoczęcia p r a k t y k i szamańskiej, a więc uzyskania nowej 
pozycji społecznej. Dopiero zmiany ekonomiczne wywołane rozwojem 
handlu futerkowego i związanymi z n i m nowymi f o rmami zarobkowa­
nia, ułatwiającymi bogacenie się również pewnej liczbie ludz i z pospól­
stwa, oraz masowe wymieranie ludności wskutek przywleczonych tam 
przez białych ludz i . chorób, stworzyły sprzyjające w a r u n k i d la awansu 
społecznego. Wiek X I X (szczególnie 2 jego połowa) stał się więc okre­
sem coraz liczniejszego pojawiania się nuworyszów, j ak w każdym 
ustro ju stanowym, tak i tuta j niechętnie widz ianych przez tych , którzy 
pochodzenie swoje mog l i wywieść od „wielkich" przodków. Dzięki lep­
szej kon iunkturze wzrosła też ogromnie częstotliwość potlatchów, 
osiągając największe nasilenie mnie j więcej w latach siedemdziesiątych 
ubiegłego stulecia. W późniejszych latach coraz dalej posuwająca się 
ingerencja ludz i białych w życie tutejszych Ind ian objęła również pot­
latche; początkowo poszczególne misje usiłowały zlikwidować ten zwy­
czaj na swoich terenach, zresztą — jak się zdaje — bez większego 

1 4 J . McC . C o l l i n s , Growth of Class Distinction and Political Authority 
Among the Skagit Indians During the Cotact Period, „Am. Anthr . " , t. 52: 1950. 



P O T L A T C H 353 

powodzenia, stopniowo zaczęły również ingerować władze administra­
cyjne, aż wreszcie w 1913 r. wydano of ic ja lny zakaz urządzania pot-
latchów. Nie było to wprawdzie jednoznaczne z i ch zupełnym wygaś­
nięciem, jednak zaważyło w sposób bardzo is totny na zmniejszeniu się 
ich częstotliwości i jawności. 

Omówienie sytuacj i , w jak i ch urządzano potlatche, warto poprze­
dzić podsumowaniem treści, które składały się u tubylców na pojęcie 
dziedzictwa, ponieważ sprawy te wiążą się bl isko ze sobą. Każdy ród 
posiadał pewną, zasadniczo stałą sumę wartości przekazywanych dzie­
dzicznie z pokolenia na pokolenie. Były to wartości dwojakiego rodzaju: 
materialne i niematerialne. Pierwsze obejmowały tereny rybackie 
i zbierackie, domy, rodzaj skarbu, j a k i m były płyty miedziane, przed­
mio t y użytkowe oraz maski i wszelkiego rodzaju parafernalia; w skład 
drug ich wchodziły m i t y i legendy rodowe oraz prawo do związanych 
z n i m i znaków heraldycznych, imiona świeckie i sakralne, duchy opie­
kuńcze, odrębne pieśni, inwokacje, rytuały. Z każdym z t ych im ion 
czy tytułów związane były określone wartości i przywi le je . Przyjęcie 
nowego imienia wiązało się zatem z nowymi uprawnieniami . Każdy 
ród miał zasadniczo stałą listę imion, istniały jednak przypadki u t r a t y 
lub uzyskania imienia wskutek nie uregulowanych zobowiązań dłuż-
niczych. 

Jednostka należąca do wars twy e l i tarnej otrzymywała swoje upra­
wnienia stopniowo, „na r a t y " , począwszy od w i eku dziecięcego aż po 
zupełną dojrzałość, za każdym razem otrzymując odpowiednie imię. 
Tak odbywało się wrastanie jednostki w społeczeństwo, je j pełna ak t y ­
wizacja i osiąganie coraz wyższego prestiżu. Rezultatem tęgo procesu 
było posiadanie przez naczelnika niekiedy imponującej l iczby im ion . 
Miały one charakter wyraźnie o f ic ja lny i używano ich t y lko w uroczy­
stych sytuacjach, podczas ceremonii potlaczowych, in ic jacy jnych i tp . 
Na codzień używano imienia często pochodzącego od miejsca urodzenia, 
które bez większych ceremoniałów nadawano niemowlęciu zaraz po 
urodzeniu. Było to jedyne rzeczywiste imię własne, nie związane przy 
t y m z żadnymi prerogatywami. Dopiero w jakiś czas po urodzeniu, 
najczęściej po r oku , dziecko otrzymywało pierwsze imię oficjalne na 
pot latchu urządzonym w t y m celu przez ojca lub wuja . Zostawało: ono 
w ten sposób publicznie przedstawione grupie społecznej i formalnie 
uznane jako nowy członek społeczeństwa. Były to j akby drugie, już 
nie biologiczne, a społeczne narodziny. 

Każdorazowe przyjęcie nowego imienia i nowych przywilejów oraz 
każda zmiana w życiu jednostki o wyraźnym znaczeniu społecznym 
(dojrzałość, małżeństwo itp.) — to etapy znaczone pot latchami. Wszyst­
k ie te ważne wydarzenia nabierały mocy obowiązującej dopiero przez 

23 — E t n o g r a f i a P o l s k a , t . X 



354 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

R y c . 5. D rewn i ane naczyn ia Kwakiutlów używane podczas 
uczt ceremonia lnych 

w g D г  u с к n e r , o p . c i t . 

podanie i ch do wiadomości publicznej i poświadczenie przez zaproszo­
nych gości. Szczególną ważnością odznaczały się te potlatche, na któ­
r ych główne dziedzictwo wraz z pozycją społeczną i miejscem potla-
czowym przejmowane było przez młodego następcę — brata, częściej 
syna l ub (na północy) siostrzeńca. Ten charakter miały zwykle pot­
latche pośmiertne, ale równolegle bardzo rozpowszechniony był zwyczaj 
przekazywania miejsca potlaczowego i odpowiadających m u przyw i l e ­
jów jeszcze za życia naczelnika na rzecz jego młodocianego następcy, 
który odtąd zasiadał na eksponowanym miejscu, otrzymując należne 
honory. Rzeczywiste rządy w grupie sprawował jednak nadal doświad­
czony poprzednik t ak długo, dopóki następca nie stał się w pełni do 



P O T L A T C H 355 

tej r o l i dojrzały. W ten sposób młodzi ludzie m ie l i okazję zawczasu 
zapoznać się ze wszystk imi sprawami plemienia i sposobem kierowania 
n i m i . 

Bardzo uroczyście odbywały się również potlatche połączone z b u ­
dową domu lub stawianiem słupa „totemowego". Budowla domu ozna­
czała najczęściej utworzenie się nowego, samodzielnego odgałęzienia 
rodu (grupy domowej), a zatem i awans inic jatora budowy na zwierzch­
nika samodzielnej g rupy lokalnej . Potlatche związane z budową domu 
ciągnęły się nieraz przez k i l k a tygodni , stanowiły bowiem swoiste ze­
spolenie pot latchu właściwego z czymś w rodzaju tłoki budowlanej 
(house-building bee). Wszystkie czynności, od wyszukania i spławienia 
odpowiedniego budulca, poprzez przygotowanie słupów, k r o k w i i dranic, 
aż po wykończenie wnętrza, były rozdzielane między k r ewnych i gości 
według ściśle tradycją określonych zasad. Na przykład u Tsimshian 
prace związane z główną konstrukcją domu wykonywa l i goście, nato­
miast wykończenie wnętrza należało do gospodarzy. In ic jator budowy 
prośbę o wykonanie odpowiednich zadań kierował do naczelników 
w grupie gości, c i z ko le i wszystkie prace powierzal i swoim ludziom, 
dobierając odpowiednich fachowców, którym potem płacili za wykonaną 
robotę specjalnie na ten cel o t r zymanymi od gospodarza w czasie pot­
latchu rea l iami lub dolarami. Potlatche takie wymagały szczególnie 
dużych zasobów, a stanowiąc dowód wie lk i ch możliwości organizatora, 
stawały się źródłem dodatkowego prestiżu. 

Podobnie rzecz się miała z pot latchami pogrzebowymi, podczas któ­
r y ch dodatkowo nagradzano wszelkie związane z pogrzebem usługi. 
Część rzeczy zmarłego palono, m . i n . canoe, w dawniejszych czasach 
zabijano również niewolników. Nawet u nieskorych do niszczenia włas­
ności Nootków palono canoe i wykreślano bądź t y l k o zawieszano na 
jakiś czas pewne rytuały, będące własnością zmarłego. Również przez 
pewien czas (zwykle rok) po śmierci naczelnika nie wolno było w y ­
mawiać jego imienia; okres ten kończył się potlatchem, na którym 
anulowano tabu i of icjalnie ogłaszano koniec żałoby 1 5 . 

Dziedzictwo przechodziło w l i n i i prostej z ojca na najstarszego 
syna w południowej grupie plemion, a w północnej na najstarszego 
siostrzeńca. Jeżeli jednak właściwy kandydat nie odznaczał się od­
powiednimi zaletami charakteru albo miał jakieś szczególne zeszpece­
nia, czyniące go nie dość reprezentacyjnym, wówczas dziedziczny tytuł 
i przywi le je otrzymywał jego młodszy brat . Niektóre wartości bracia 
mogl i dziedziczyć wspólnie, inne stanowiły przywi le j jednostkowy. 

1 5 Ph . D r u c k e r , The Northern and Central Nootkan Tribes, . .Smithsonian 
Inst itut ion B u r e a u of A m e r i c a n Ethnology" , t. 144: 1951, s. 148. 



356 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

Zawsze pewne przywi le je czy zaszczytne funkcje przeznaczane były 
i dla młodszych synów — np. wodzowie wojenni , mówcy i tp . r e k r u ­
towa l i się zwykle spośród owych „młodszych brac i " . W każdym razie 
kolejność przychodzenia na świat w dużym stopniu wyznaczała przy­
szłą rangę społeczną. 

W b r a k u kandydatów w prostej l i n i i mog l i dziedziczyć i n n i bl iscy 
k r e w n i albo osoby adoptowane. A k t y adopcji były t u zjawiskiem czę­
s tym, a dokonywano ich również podczas pot latchu. Adopcje wśród 
plemion północnych miały dość dziwaczny charakter, np. nie posiada­
jąc siostrzeńców jako prawomocnych dziedziców naczelnik adoptował 
własne dzieci jako siostrzeńców albo żonę jako swoją siostrę, przez 
co dzieci mogły już być automatycznie uznane za siostrzeńców i tp . 
Adoptowano t u najczęściej parami : chłopca jako bezpośredniego spad­
kobiercę i dziewczynkę dla zapewnienia dalszych następców. 

Córki (siostrzenice) dziedziczyły najczęściej t y l ko dobra niemate­
r ia lne, jednak zdarzało się, zwłaszcza po okresach epidemii, że i włas­
ność tery tor ia lna przypadała i m w udziale. 

U Kwakiutlów i Nootków pewne wartości przekazywano również 
zięciom na użytek przyszłych wnuków. Dotyczyło to dóbr otrzymanych 
uprzednio w analogiczny sposób, t j . od teścia. 

Wszystkie potlatche związane z omówionymi wyżej wydarzeniami 
można zaliczyć do wspólnej kategor i i potlatchów zwiększających upra­
wnienia jednostki , je j prestiż, słowem jej ciężar gatunkowy w spo­
łeczeństwie; nazw i jmy je pot latchami krescy tywnymi . 

Obok nich istniał jeszcze i nny t y p potlatchów, które można b y na­
zwać wyrównawczymi albo rehabi l i tacy jnymi . Zadaniem ich było przy­
wrócenie utraconej godności. Sytuacje, które członek wars twy naczel­
ników odczuwał jako obniżające jego prestiż, zdarzały się bardzo często. 
Naczelnik nie mógł narazić się na jakąkolwiek śmieszność; wystarczyło 
na przykład, aby potknął się lub upadł wobec świadków, zwłaszcza 
podczas uroczystości, ceremonialnych, a już musiał ratować swój honor 
rozdaniem pewnej ilości prezentów albo zniszczeniem jakichś przed­
miotów. T y m większy powód stanowiły wszelkie d r w i n y czy szyder­
stwa, jak też uchybienia wobec obowiązującej etykiety . Potlatche tego 
rodzaju nie odznaczały się zwykle szczególną wystawnością, a rozda­
wanie prezentów miało charakter raczej symboliczny (u Haidów na 
przykład każdy otrzymywał po kawałku podartego na strzępy koca). 
Najokazalszym rodzajem potlatchów rehabi l i tacy jnych były te, które 
urządzali wykup i en i z n iewo l i jeńcy, wracając do swego imienia i przy­
wilejów. 

Konf iskata imienia za nie spłacone długi, bądź też przekazywanie 
części własnych terytoriów z tytułu rekompensaty za wyrządzone k r zy -



P O T L A T C H 357 

wdy wymagały również sankcji potlaczowej. Organizator pot latchu 
mógł go wystawiać w imien iu własnym albo — i to najczęściej -— 
w im ien iu dzieci, podnosząc stopniowo ich rangę w hierarchi i spo­
łecznej. 

Korzyści, jakie dawał pot latch naczelnikom, są oczywiste, ale i po­
zostali członkowie grupy mie l i w nich swój udział w zamian za t r u d 
i wysiłki. Do najważniejszych pozytywów w t y m zakresie należały: 

1. Członkowie grupy, którzy nie m i e l i możliwości samodzielnego 
urządzenia pot latchu, mogl i — przy odpowiednio większym wkładzie — 
uzyskiwać na pot latchu naczelnika niektóre przywi le je dla swoich 
dzieci. 

2. Zorganizowanie wystawnego pot latchu podnosiło nie t y lko pre­
stiż wodza, ale również znaczenie i rangę całej g rupy — stanowiło 
sprawę honoru całej zbiorowości. 

3. Potlatch, normując stosunki prawno-własnościowe w grupie, był 
czynnikiem ładu społecznego. 

4. Przyczyniał się do zwiększenia więzi i solidarności grupowej . 
5. Stwarzał okazje do wyjątkowo bujnego życia towarzyskiego 

i szerokich kontaktów międzygrupowych i międzyplemiennych. 
6. Zawierał szereg elementów roz rywkowych i zaspokajał potrzeby 

artystyczne, dając okazję do popisywania się uzdolnieniami. 

I I I . Z A G A D N I E N I A E K O N O M I C Z N E Z W I Ą Z A N E Z P O T L A T C H E M 

Przygotowywane darów potlaczowych oraz zapasów żywności po­
trzebnych dla ugoszczenia wszystkich zebranych osób wymagało ogrom-
nejj pracy w ciągu k i l k u nieraz lat. Widoczna jest t u ro la pot latchu 
jako wybitnego stymulatora w zakresie życia gospodarczego, wpływa­
jącego na intensyfikację wysiłków zarówno w dziedzinie prac podsta­
wowych, j ak zbieractwo i rybołówstwo, jak też w produkc j i rękodziel­
niczej. 

Co składało się na of iarowywane dary? Pierwotnie, t j . przed 
zetknięciem się z ludźmi białymi oraz w okresie wczesnych kontaktów, 
używane były do tego celu wzorzyste kapy własnego wyrobu z wełny 
kozłów górskich, zwane chilkat16, skóry futerkowe, olej r yb i , suszone 
łososie i ryby-świece oraz wszelkiego rodzaju wyroby rzemieślnicze, 
specjalnie starannie wykonane i zdobione herbowymi mo t ywami (crests) 
gospodarza, a więc: skrzynie drewniane do przechowywania m i e n i a 1 7 , 

1 6 „[...] drei F r a u e n hatten e in ganzes J a h r lang daran gearbeitet. Der Werth 
dieses Kleidungsstückes w i rd auf 'fünf P i e rde ' geschatzt." (Catl ir i bei den N a y a s , 
Plattkópfen und Krahen-Indianern in Nord-America, „Der Globus" , t. 15: 1869). 

, 7 Ryc . 7. 



358 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

canoe, naczynia drewniane, łyżki z rogu i wszelkiego rodzaju wyroby 
plecionkarskie — koszyki, m a t y i t p . 

Wśród przedmiotów cenionych przez tuby lczych Ind ian szczególną 
wartość przypisywano płytom k u t y m z miedzi ; zajmowały one naczelną 
pozycję w darach potlaczowych. Wartość takie j płyty była — według 
re lac j i Boasa — t y m większa, im, częściej zmieniała ona właściciela 
w drodze darowizny lub sprzedaży. D la niektórych płyt w okol icy For t 
Rouppert Boas podaje wartość (w 1893 r.) 5000—7500 koców fabrycz­
nych ! Cenniejszym płytom nadawano imiona własne 1 8. Niblack podaje 
za L is ianskim, że u Tlingitów za taką tarczę dawano 20—30 cennych 
skór w y d r y morskiej (sea otter — kałan). Najcenniejsze tarcze, we­
dług danych Dunna (1834), miały wartość 9 niewolników, podczas gdy 
zwykłe, najmnie j cenione, równały się wartości jednej skóry 1 9 . Odręb­
ną kategorię darów stanowi l i n iewolnicy. 

W X I X w. oryginalne kapy chilkat zostały stopniowo wyparte przez 
masowo dostarczane Indianom koce fabryczne o ustalonej wartości 
w dolarach, stanowiące podstawowy środek płatniczy Kompan i i Zatok i 
Hudsona. Coraz większym powodzeniem w zastosowaniu do pot latchu 
cieszyły się również płótna fabryczne, naczynia i t p . wy roby o t rzymy­
wane w faktor iach Kompani i . Napoje alkoholowe, zwłaszcza r u m , 
znalazły również zastosowanie podczas uczt ceremonialnych. K u t e cop­
pers coraz częściej zastępowano tan im i płytami z blachy fabrycznej. 
W 2 poł. X I X w. rozpowszechniły się dary pieniężne w dolarach. 

Interesujący jest mechanizm zdobywania wymien ionych bogactw 
przez organizatora pot latchu, czyl i rozbudowana sieć sposobów, j a k i m i 
nadwyżki produkcyjne przechodziły w ręce jednostki, b y w postaci 
rozdanych prezentów stać się środkiem do uzyskania przez nią określo­
nych przywilejów. 

W materiałach źródłowych można doszukać się k i l k u sposobów zdo­
bywania przez naczelników środków mater ia lnych koniecznych (po 
zaspokojeniu potrzeb zasadniczych) do urządzenia pot latchu: 

1. Pewna, nie jednokrotnie znaczna, część dochodu była rezultatem 
wysiłków samego naczelnika 2 0 , jego najbliższej rodz iny i należących do 

1 8 F . B o a s , The Social Organization and the Secret Societies of the Kwakiutl 
Indians, . .Smithsonian Inst itut ion, Un i ted States National Museum Report for 1895", 
1897. 

1 9 A. N i b l a c k , The Coast Indians of Southern Alaska and Northern British 
Columbia, „Smithsonian Inst itut ion Report for the year 1888". 

2 0 Dane B o a s a o K w a k i u t l a c h i D rucke ra o Nootkach (op. cit., s. 244) świad­
czą o tym, że wodzowie w y k o n y w a l i zwykłe czynności jedynie w wyjątkowych 
wypadkach . „A chief did not w o r k " —• j ak mówi informator Druckera . Do n ich 
natomiast należała ro la przywódców w tak ich zajęciach, j a k w y p r a w y na w i e l o ­
ryby, w y d r y morsk ie itp. Zasadnicze ich obowiązki obejmowały zarządzanie c z y n -



P O T L A T C H 359 

niego niewolników. Dużą rolę odgrywała też jego przemyślność w odpo­
w iedn im zainwestowaniu swego „kapitału" przed p lanowanym pot la t -
chem tak, aby we właściwym czasie przyniosło m u to możliwie wysokie 
zyski. System ten rozwinął się u Kwakiutlów i omówimy go dalej szcze­
gółowo. 

2. Drugą grupę stanowiły wkłady ze s trony współplemieńców czy 
współrodowców; wkłady te regulowane były szeregiem norm zwyczajo­
wych z l i c znymi niuansami, o sporych nieraz różnicach między po­
szczególnymi p lemionami: 

a) część wpływających w ten sposób dóbr miała charakter bezzwrot­
nych trybutów w naturze, składanych w zamian za prawo użytkowania 
terenów należących do domeny naczelnika; 

b) członkowie rodu względnie k l anu , do którego należał in ic jator 
pot latchu, zwłaszcza bliżej z n i m spokrewnieni (w przypadku wodza 
plemienia wszyscy współplemieńcy), obowiązani b y l i okazać m u j ak na j ­
dalej idącą pomoc; miała ona bądź charakter bezzwrotnego wkładu 
(Tsimshian, K w a k i u t l ) , bądź też wynagradzana była każdorazowo sto­
sunkowo niedużymi podarunkami (Nootka). Wkłady te nazywano assis­
tance albo help — pomoc; 

c) u Kwakiutlów rozwinął się wyspecjalizowany system kredytowo-
pożyczkowy jako główne źródło powiększania „kapitału" (por. punkt 1); 

d) odrębną formę wkładów stanowiły większe udziały niektórych 
współrodowców, których nie stać było na samodzielne wystawienie pot­
latchu i którzy występowali t u j akby w r o l i współorganizatorów, uzys­
kując w ten sposób pewne przywi le je dla swoich dzieci (nadawanie 
imienia, perforacja uszu u dziewcząt lub przegrody nosowej u chłop­
ców, u niektórych plemion tatuaż i tp . ) ; 

e) u północnej g rupy plemion określone obowiązki obejmowały rów­
nież ród ojca oraz wszystkich „przyżenionych" do rodu gospodarza (np. 
szwagrów); od k r ewnych żony też oczekiwano okazania określonej zwy­
czajem pomocy. Te przysługi były zawsze wynagradzane, nie koniecznie 
jednak w równej wysokości i zwykle na raty , przy okazj i ; 

f) należący do tego samego plemienia członkowie innych klanów 
(obszar północny) nie b y l i wprawdzie obowiązani do udzielania pomocy 
— wyjątek stanowił jedynie naczelnik plemienia, któremu wszyscy m u ­
siel i nieść pomoc — jednak zwykle i on i dodawal i od siebie jakąś nie­
wielką ilość zasobów, najczęściej w postaci produktów spożywczych, 
np. jednorazowy zbiór jagód. Przysługi te również zobowiązywały do 
„zapłaty"; 

nościami członków grupy, p lanowaniem uroczystości obrzędowych oraz wykonywa ­
n iem w n ich określonych funkc j i . 



360 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

g) wypadałoby t u jeszcze dodać dobra, które organizator pot latchu 
otrzymywał jako gość na potlatchach urządzanych w poprzedzającym 
okresie przez innych. 

3. Te produkty bądź wyroby rękodzielnicze, j ak i ch brakowało na 
własnym terenie, trzeba było zdobyć w drodze wymiany z i n n y m i ple­
mionami , a w okresie napływu towarów fabrycznych i produktów, tak ich 
jak mąka, kasze, z iemniaki i tp . , zdobywać je w zamian za skóry w fak­
tor iach Kompan i i Zatok i Hudsona lub jeszcze później — w miarę roz­
wo ju osadnictwa ludz i białych i pojawienia się nowych f o r m zarobko­
wania — kupować w sklepach za dolary. 

4. War to również wspomnieć, że w pewnych sytuacjach niewolnicy 
mog l i stanowić dodatkowe źródło wpływów (poza efektami pracy) po­
chodzących ze sprzedaży ich innemu właścicielowi albo ze składanych 
za n ich przez rodziny wykupów. 

Niektóre z wymienionych wyżej punktów wymagają bliższego omó­
wienia. Trzeba podkreślić, że w ciągu X I X w., przy coraz in tensywnie j ­
szym włączaniu t y ch terenów w obszar gospodarki człowieka białego, 
zmieniły się znacznie proporcje między dochodami objętymi punktem 1 
a t y m i , które stanowiły pomoc i wkład grupy, na korzyść zarobków 
indyw idua lnych . Nie mogło to pozostać bez wpływu na intensywność 
więzi grupowej , przynajmnie j w zakresie współdziałania gospodarczego, 
jak również na znaczne uniezależnienie potlatchów od poparcia grupy 
społecznej, a co za t y m idzie, wyb i tne zwiększenie ich częstotliwości 
przy jednoczesnej deprecjacji zasadniczej funkc j i społecznej. 

Sprawa wszelkiego rodzaju powinności, trybutów wiąże się ściśle 
z zagadnieniem własności terytor ia lne j , które w l i teraturze jest uwzględ­
nione w sposób bardzo niezadowalający, w szczególności w źródłach 
XIX-wiecznych, traktujących problem własności marginesowo i n ie­
precyzyjnie. Prace późniejsze, począwszy od lat trzydziestych X X w., 
k iedy aspekt ekonomiczny szeregu zjawisk k u l t u r o w y c h stawał się 
przedmiotem coraz żywszych zainteresowań wśród etnografów amery­
kańskich, jakko lw iek wnoszące wiele c iekawych in formacj i , natrafiały 
na szereg trudności w odtworzeniu „klasycznych" stosunków własnoś­
ciowych, z biegiem czasu bowiem pod wpływem przemian historycznych 
uległy one znacznym przekształceniom. 

Boas opierając się na materiałach dotyczących Kwakiutlów, mimo 
iż skłonny był w pewnym sensie przeakcentowywać ekonomiczny aspekt 
pot latchu 2 1 , nie doceniał jednak tego zagadnienia od strony właściwych, 
szczegółowych powiązań z całokształtem życia gospodarczego i jako ba-

2 1 „Podstawową zasadą jest przynoszące zysk i za inwestowanie własności" (В o a s, 
op. cit., 1897, s. 341). 



P O T L A T C H 361 

dacz terenowy nie poświęcił t y m sprawom specjalnej uwagi . Nie uczyni l i 
tego również i n n i współcześni m u etnografowie. V. Garf ie ld zwraca 
uwagę na szczególnie niską pod t y m względem wartość informacyjną 
materiałów dotyczących Ind ian Haida i T l i n g i t 2 2 . 

W t y m samym ar tyku le , poświęconym omówieniu braków w dotych­
czasowej l i teraturze dotyczącej Ind ian Północno-Zachodniego Wybrzeża 
Kanady i brzegów południowej A laski , V. Garf ie ld pisze: „Potlatch jest 
z jawiskiem un ika lnym, jednakże informacje, jakie możemy zdobyć na 
temat organizacji produkc j i w przygotowaniach do pot latchu oraz włas­
ności terytoriów, z których dobra potlaczowe pochodzą, są bardzo nie­
zadowalające. To samo dotyczy ekonomicznej wartości niewolników, 
którzy nie t y l ko pracą swoją powiększali bogactwa i ch pana, lecz mo­
gl i również sami stanowić dobra potlaczowe". I dalej : „Potrzebne są 
szczegółowe informacje na temat własności zasobów i organizacji pro­
dukc j i w przygotowaniu t y ch zasobów do pot latchu. Informacje te po­
w inny zawierać dokładne wyszczególnienie posiadanych i eksploatowa­
nych terytoriów oraz indentyfikację użytkowników wraz z w y n i k a m i 
starannych badań, dotyczących uprawnień naczelnika do kierowania 
pracą wykonywaną przez członków jego k l anu i do o t rzymywania od 
n ich produktów. Prawa terytor ia lne przekazywane na pot latchu powinny 
być również lepiej zbadane. Wie lu autorów zostawiło nam opisy za­
bijania, uwalniania lub rozdawania niewolników wraz z inną własnością, 
lecz n i k t nie zwrócił uwagi na ich wartość jako producentów dóbr pot-
laczowych" 2 3. 

Oddajmy teraz głos badaczowi 2 poł. X I X w., G. Dawsonowi. Jego 
wypowiedź może być pewnym usprawiedl iwieniem tamtego pokolenia 
badaczy terenowych: „Prawa rządzące potlatchem i związanym z n i m 
ceremoniałem tak się skomplikowały, że nawet osoby bl isko zżyte 
z tuby lcami nie mogą' i ch we wszystkich szczegółach zrozumieć, a nie­
k iedy nawet sami tuby l cy mają trudności w rozstrzygnięciu niektórych 
kwest i i . . . " M . 

W każdym razie dane, j a k i m i dysponujemy, zdają się świadczyć 
o t y m , że przy dość s i lnym jeszcze poczuciu własności grupowej wy ­
stępowała na t y m terenie coraz wyraźniejsza tendencja do indyw idua l i ­
zacji p raw własnościowych, przy czym pewien zakres własności podlegał 
szybszemu procesowi prywatyzac j i , podczas gdy inne stanowiły nadal 
dobro zbiorowe. Mamy t u wyraźnie do czynienia nie z ustalonymi, 

2 2 G a r f i e l d , op. cit., 1945. 
23 Ibidem. 
2 4 G . D a w s o n , Notes and Observations of the Kwakiool People of Vancouver 

Island, Montreal 1888; cyt. za : W i k e , op. cit. 



362 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

s z t ywnymi zasadami, lecz z procesem, którego stopień zaawansowania 
był nieraz różny u poszczególnych g rup plemiennych w t y m samym 
przekro ju czasowym. 

Rozróżnienie t ych d w u typów własności jest t y m trudniejsze, że 
w przypadku własności grupowej nie występuje t u nigdzie forma kolek­
tywnego zarządzania, zawsze własność taka pozostaje pod opieką i za­
rządem jednostki , która uprawnienia swoje w t y m zakresie o t rzymuje 
w spadku razem z i n n y m i p r zyw i l e j ami dziedzicznymi. Jednostka taka, 
należąca z reguły do wars twy naczelników lnb nobilów, występuje 
w t y m wypadku w charakterze gwaranta i opiekuna mienia zbiorowego, 
stając się nomina lnym jego spadkobiercą. Rozróżnienie takie byłoby 
jednak bardzo ważne ze względu na interesujące nas w związku z pot-
latchem powinności. 

Uchwyceniu różnic najbardziej sprzyjały sytuacje konf l ik towe , spor­
ne, z n ich też korzystała V . Garf ie ld ustalając, że u Tsimshian domy 
i place, na których były one pobudowane, stanowiły własność zbiorową 
rodu, w ie lk ie j rodziny lub plemienia (siedziba naczelnika plemienia). 
Mnie j jasno rysuje się sprawa terenów łowieckich, rybackich i t p . Współ-
występują t r zy podstawy prawne do i ch użytkowania: a) własność zbio­
rowa, b) własność indywidua lna i c) prawo użytkowania określonego 
terenu (usufruct) udzielone przez właściciela najczęściej bliższym krew­
n y m lub pospplstwu w zamian za szczególne zasługi; mogło ono być 
stałe lub okresowe, całkowite lub t y l k o częściowe, t j . dotyczące nie­
których naturaliów. 

Dane na temat terenów połowu łososi u Tsimshian wskazują, że 
mniejsze strumienie stanowiły zwykle własność jednostek lub grup do­
mowych, natomiast większe rzek i dzielono na odcinki , z których jedne 
należały do p rywa tnych właścicieli, z i nnych znów mog l i korzystać 
wszyscy bez ograniczeń 2 5 . 

Prawo własności w odniesieniu do terenów stanowiących źródło 
utrzymania miały jedynie rody lub jednostki należące do wars twy e l i ­
tarne j , z t y m że istniały wśród nich ogromne zróżnicowania majątkowe 
i prestiżowe. „Doły" te j warstwy, nie mając większych terenów na 
własny użytek, korzystały — jak się zdaje — w dużym stopniu z pew­
nych f o rm dzierżawy u swych wybitnie jszych k rewnych . Pospólstwo 
nie miało żadnej własności, korzystało jedynie z terenów wspólnych, 
z nadawanych i m przywilejów użytkowania, albo też pracowało po 
prostu na rzecz swego naczelnika, otrzymując od niego w zamian środki 
konieczne do życia. Sytuacja te j wars twy społecznej jest, niestety, na j ­
mnie j naświetlona w l i teraturze i t rudna przez to do zanalizowania. 

2 5 G a r f i e l d , op. cit., 1945. 



P O T L A T C H 363 

Udzielanie zezwoleń na doraźne użytkowanie terenów, w określonych 
warunkach i na ustalonych zasadach, było raczej powszechne. 

U Nootków Drucker mówi o powszechnym występowaniu własności 
prywatne j . „U Nootków pojęcie własności zostało doprowadzone do nie­
wiarygodnych granic. Nie t y l k o rzek i i miejsca połowów położone w bez­
pośrednim sąsiedztwie, lecz wody morskie na mi le od brzegu, tereny 
lądowe, domy, rzeźby na słupach domowych, prawo zawierania mał­
żeństw w określony sposób bądź prawo omijania pewnych części zwy­
kłych ceremonii zaślubin, imiona, pieśni, tańce, l ek i i rytuały — wszystko 
to stanowiło własność prywatną" 2 6 . Podobnie j ak u innych plemion tego 
obszaru, tak i u Nootków najważniejszą własnością były szlaki ciągów 
łososi, głównej podstawy utrzymania. 

Wysokość danin (trybutów) na rzecz naczelników była różna w róż­
nych plemionach. U Nootków nie była ona ściśle oznaczona i każdy 
dawał ty le , i le mógł, starając się dostarczyć jak najwięcej, aby pozyskać 
sobie życzliwość wodza. Naczelnicy Kwakiutlów pobieral i wyjątkowo 
duże daniny. 

Niezależnie od całego systemu danin u Kwakiutlów rozwinął się 
szczególny sposób pomnażania „kapitału" związany specjalnie z pot-
latchem; polegał on na lokacie kapitału w pożyczkach przynoszących 
po pewnym czasie bardzo wysokie zyski. Stopa procentowa była ściśle 
ustalona i zależała od czasu t rwan ia długu. Na przykład za 5 pożyczo­
nych koców po upływie paru miesięcy należało zwrócić 6; po sześciu 
miesiącach — 7; po r oku lub więcej za 5 koców otrzymywano 10, 
a więc zwrot ze 100-procentowym zyskiem. Człowiek nie cieszący się 
szczególnym zaufaniem zdobywał pożyczki w zamian za własne imię, 
oddane jako zastaw na okres roczny, tracąc na ten czas prawo do jego 
używania. Wówczas jednak, aby odzyskać imię (utrata imienia uważa­
na była za w i e l k i despekt), musiał np. za 30 pożyczonych koców zwrócić 
aż 100. Jedynie bardzo krótkoterminowe pożyczki nie podlegały opro­
centowaniu. Przy rewanżach , potlaczowych obowiązywała stuprocentowa 
nadwyżka. 

Boas podaje przykład zdobycia w ten sposób majątku przez chłopca 
przygotowującego swój pierwszy potlatch. Punktem wyjścia było za­
ciągnięcie długu u współplemieńców — p r zy jm i jmy , że mógł otrzymać 
w sumie 100 koców. Następnie rozdał on te 100 koców wśród członków 
swego plemienia, dając naczelnikowi nieco więcej niż i n n y m . Miało to 
charakter j akby wstępnego pot latchu — zapowiedzi właściwej cere­
moni i , która miała nastąpić rok później. Każdy, k to otrzymał koce, obo-

2 6 D r u c k e r , op. cit., s. 247. 



364 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

wiązany był oddać chłopcu t r zykro tn ie więcej, przy czym punktem 
honoru było oddać tę należność w ciągu miesiąca. W ten sposób chło­
piec stawał się już właścicielem 300 koców, z których po r o k u będzie 
musiał oddać 200 swoim wierzycielom. W t y m czasie rozpożyczał i le 
się dało swoim przyjaciołom, dzięki czemu po roku , podczas uroczy­
stości spłacania długów mógł w sumie dysponować około 400 kocami. 
Na uroczystości tej młodzieniec uzyskiwał „imię potlaczowe" i uważa­
ny był odtąd za dorosłego członka plemienia. Po pewnym czasie otrzy­
mywał w rewanżu na różnych potlatchach podwojoną liczbę rozdanych 
przez siebie koców i w ten sposób, angażując się kolejno w system po­
życzek i darów, dochodził z czasem do znacznego majątku 2 7 . 

I V . F U N K C J E P O T L A T C H U . U W A G I O G Ó L N E 

Z danych przytoczonych poprzednio widać, że pot latch jest zjawis­
k i em wieloaspektowym, toteż wszelkie próby analizy tej ins t y tuc j i 
pow inny ten je j charakter uwzględniać. Ponieważ zaś poszczególne 
aspekty są u różnych g rup plemiennych w różnym stopniu zaakcento­
wane, przesłaniając nieraz pozostałe, nie można w poszukiwaniu odpo­
wiedzi na pytanie, czym był pot latch w społeczeństwie Indian Północno-
-Zachodniego Wybrzeża A m e r y k i Północnej, opierać się na danych do­
tyczących ty lko jednej z t ych grup. 

Przez aspekty będziemy t u rozumie l i zarówno funkcje pot latchu, 
jak i jego uwarunkowania w określonych dziedzinach k u l t u r y . Tak 
więc mówiąc o aspekcie ekonomicznym rozróżnimy w a r u n k i ekono­
miczne, w których pot latch w tej formie, jaką znamy, mógł zaistnieć, 
oraz funkcje ekonomiczne, t j . jego gospodarcze oddziaływania. Podob­
nie można mówić o uwarunkowaniach i funkcjach społeczno-prawnych, 
psychologicznych i t d . 

K i edy staramy się zrozumieć, co to jest pot latch, szukamy poza 
wszelk imi l oka lnymi zróżnicowaniami jakiejś jego funkc j i powtarza­
jącej się niezmiennie u wszystkich plemion, funkc j i stanowiącej zasad­
niczą treść tej ins ty tuc j i ; nazw i jmy ją funkcją ^stotną albo zasadniczą. 
Materiały dość wymownie wskazują, iż istotę pot latchu stanowiło jego 
działanie jako ins t y tuc j i prawnej do spraw cywi lnych , sankcji społecz­
nej, koniecznej do uprawomocnienia wszelkich ważniejszych aktów, 
związanych ze zmianą stanu posiadania i pozycj i społecznej. Ten 
p rawny charakter pot latchu musiał mieć swoje uwarunkowanie w po­
wołującej go do życia potrzebie społecznej, powstałej w określonych 

2 7 B o a s , op. cit., 1897, s. 342. 



P O T L A T C H 365 

warunkach: ustro ju rodowego i precyzującego się pojęcia własności 
(zwłaszcza tery tor ia lne j , w związku z zasadniczo osiadłym stylem ży­
cia) w stosunku do wartości przekazywanych z pokolenia na pokolenie. 
Ta potrzeba społeczna jako m o t y w główny wytworzenia ins ty tuc j i 
regulującej sprawy własnościowe i jednocześnie podającej je do pub­
licznej wiadomości stanowiła uwarunkowanie istotne pot latchu. 

Oczywiście, aby instytuc ja mogła funkcjonować, musi powstać pe­
wien zespół fo rm, w jak ich się je j działanie, przejawia. O charakterze 
elementów formalnych decydował znów określony zespół uwarunko ­
wań. Nazw i jmy je uwarunkowan iami f o rma lnymi . . Jako ważniejsze 
można wśród n ich wyróżnić: ekonomiczne, psychologiczne, światopo­
glądowe, społeczno-kulturowe. (Określony układ stosunków społecz­
nych z jednej strony zrodził potrzebę takie j ins ty tuc j i , z drugiej zaś 
wpłynął również na stronę formalną, np. hierarchia społeczna znalazła 
wyraz w obowiązującej etykiecie). 

Kompleks f o r m potlaczowych, wymagających od g rupy społecznej 
określonych zabiegów, stawał się źródłem szeregu funkc j i dodatkowych, 
które w miarę petry f ikowania się f o rmy pot latchu stawały się coraz 
bardziej nierozdzielnie z n i m związane, co mogło wpłynąć na zbyt może 
łatwe utożsamianie niektórych z n ich z istotą tej ins ty tuc j i . Do tak ich 
najbardziej organicznie związanych z potlatchem elementów formal ­
nych należało rozdawanie darów i jego reperkusje ekonomiczne. 

Przy bardzo szczegółowej analizie funkcje dodatkowe, a przynaj ­
mnie j niektóre z nich, można by jeszcze podzielić na bezpośrednie i po­
średnie (wtórne). Na przykład bezpośrednią funkcją ekonomiczną potla­
tchu było ukształtowanie systemu wzajemnych świadczeń i pożyczek 
oraz podział dochodu społecznego, pośrednią natomiast — stymulujący 
wpływ na aktywność t y ch Indian w dziedzinie gospodarczej, rozwój 
p rodukc j i rękodzielniczej i tp . , a co za t y m idzie na intensyfikację go­
spodarki. 

Podobnie bezpośrednia funkcja ku l tu ra lna (w węższym znaczeniu 
tego wyrazu) polegała na stwarzaniu okazji do szerokich kontaktów to ­
warzyskich i wyżycia się artystycznego oraz dostarczaniu r o z r ywk i , 
a pośrednia — to wpływ na rozwój sztuki plastycznej, dramatycznej, 
oratorskiej i t p . 

Wspomnieliśmy poprzednio o wpływie stosunków społecznych na 
pewne f o rmy potlaczowe, trzeba również podkreślić zjawisko odwrotne: 
niektóre f o rmy — mamy t u na myśli przede wszystk im rozdawanie 
darów — ewokują pewne zjawiska o dużym znaczeniu społecznym. 
Chodzi t u głównie o dodatkowe znaczenie hojności dla prestiżu oraz 
o zaakcentowanie elementu rywal izac j i . O ile wpływ pot latchu i ho j -



366 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

ności darów na prestiż jednostki l ub g rupy jest powszechny 2 8 , to pod­
kreślona rywal izacja występuje nie wszędzie, z różnym zabarw i en i em 2 9 

i w różnym stopniu nasilenia, osiągając największą intensywność 
u Kwakiutlów z końca X I X w . 

A b y uniknąć nieporozumień, należy podkreślić, że pot latch będąc 
sankcją społeczną nie jest j edynym czynnikiem określającym prestiż 
społeczny; decyduje o n i m zespół trzech wyznaczników: urodzenie 
(szlachectwo rodu i kolejność w rodzeństwie), ilość i wystawność po-
tlatchów oraz — i t o w dość znacznym stopniu — walory osobiste, jak 
odwaga, hojność, uzdolnienia i t p . Sposób, w j a k i pot latch wpływa na 
prestiż, jest dwo jak i : przez urealnienie p raw dziedzicznych oraz przez 
częstotliwość i hojność darów. 

Poszczególnych funkc j i pot latchu nie sposób rozpatrywać niezależ­
nie od przemian historycznych, które wywierały ogromny wpływ na 
dynamiczność t y c h czy innych przejawów. Jednocześnie wydaje się, iż 
oparta na faktach analiza s t ruktura lna może być bardzo pomocnym 
schematem logicznym, który pozwala z ko le i lepiej rozumieć transfor­
macje i przeakcentowania, zachodzące w te j s trukturze pod wpływem 
czynników historycznych. 

Można b y sprowadzając historyczny punk t widzenia do skrajnego 
r e l a t yw i zmu stwierdzić, że w ogóle nie da się mówić o jakiejś „ponad­
czasowej" istocie pot latchu, że w każdym okresie i w poszczególnych 
grupach spełniał on mnie j l ub więcej odmienną rolę. Przeciw tak i emu 
poglądowi zdaje się jednak świadczyć niezmienne powtarzanie się okre­
ślonej f unkc j i społecznej, omówionej poprzednio, którą właśnie ze 
względu na je j nieodłączność od pot latchu w różnych warunkach zde­
cydowaliśmy się uznać za jego treść istotną. 

Fakt , że w ostatnich dziesiątkach lat X I X w. zaczęły się coraz l icz­
niej pojawiać potlatche „puste", nie związane z legalizacją dziedziczo­
nych praw, a urządzane jedynie w celu uzyskania pewnego prestiżu 
przez samo t y l k o popisanie się bogactwem i hojnością względnie dla 
pokonania rywala , nie obala naszej tezy. Był to bowiem rezultat cha­
rakterystycznego dla owego okresu zjawiska in f l ac j i w odniesieniu do 
pot latchu, a więc i jego dewaluacj i (w związku z ogromnym zwiększe­
n iem się posiadanej przez Ind ian masy towarowej ) . W dobie, k i edy 

2 8 Najsłabiej występuje on u Salishów, u których potlatch pełnił rolę jedynie 
uprawomocnienia dziedzicznych przywilejów, dokonywanego nieraz po upływie 
dłuższego czasu od przejęcia dziedzictwa (uwarunkowane to było wyjątkowo n i sk im 
stopniem zamożności opisanego odłamu Salishów). H . G . В a r n e 11, The Coast 
Salish of Canada, „Am. Anthr . " , t. 40: 1938; C o l l i n s , op. cit. 

2 9 Np. u Haidów element rywa l i zac j i występował raczej dla nadania potlatcho-
w i pewnej „pikanterii". 



P O T L A T C H 367 

jednostka staje się coraz mn ie j uzależniona ekonomicznie od swojej 
g rupy lokalnej , spośród trzech czynników decydujących o pozycj i spo­
łecznej pot latch — rozumiany jako popisywanie się własnym potencja­
łem gospodarczym — wysuwa się na pierwsze miejsce. Znaczne możli­
wości zarobkowe, przy t radycy jne j stopie życiowej, a więc znikomych 
potrzebach konsumpcyjnych, prowadziły niekiedy do is tnych org i i roz­
dawania lub niszczenia zgromadzonych dóbr. 

Rozdawanie dóbr podczas pot latchu wiąże się bl isko z szerokim za­
gadnieniem znaczenia darów u ludów „pierwotnych", mającym już 
swoją pozycję w l i teraturze etnologicznej i socjologicznej 3 0 . Szczegó­
łowa analiza i dyskusja tego prob lemu to temat do odrębnego opraco­
wania. W niniejszej pracy zwrócimy t y l k o uwagę na rolę rozdawania 
i niszczenia własności jako m o t y w u przewodniego w dociekaniach nie­
których badaczy nad genezą pot latchu. 

C iekawym przykładem tak ich prób jest praca L . A d a m a 3 1 . Autor , 
opierając się głównie na materiałach Swantona dotyczących Tlingitów 
i Haida, zajmuje się w swoich rozważaniach przede wszystkim pogrze­
bową postacią pot latchu, związaną pierwotnie z niszczeniem części mie­
nia i zabijaniem niewolników. L . Adam widz i w t y m z jednej strony 
„Totenfursorge", z drugiej zaś lęk przed zmarłym, wyrażający się nie­
chęcią do używania pozostałych po n i m rzeczy. Rozdawanie mienia 
uważa za późniejszą, zastępczą w stosunku do niszczenia dóbr, formę 
pot latchu. 

W odniesieniu do potlatchów związanych z i n n y m i okazjami autor 
przyznaje, iż znacznie t rudn ie j jest wywieść ich genezę, przypuszcza 
jednak, „że genezy i t ych potlatchów ostatecznie należałoby szukać 
w szeroko rozumianych ideach r e l i g i j nych " . I dalej : „Nie wydaje m i się 
również nieprawdopodobne, że [...] pot latch mógł p ierwotnie pełnić 
rolę zabezpieczenia przed szkodl iwym działaniam czarów" 3 2 . 

Nie t y l k o rozbudowaną funkcję ekonomiczną pot latchu, ale też 
i jego rolę społeczno-prawną Adam uważa za wtórną i stosunkowo 
późną. Stanowisko to, j ak widać, różni się dość zasadniczo od zajętego 
w pracy niniejszej. Podstawowa przyczyna t y ch rozbieżności zdaje się 
leżeć w wiązaniu ze słowem pot latch odmiennych treści; na podstawie 
bowiem pracy Adama można sądzić, iż przez pot latch rozumie on samo 
rozdawanie l u b niszczenie dóbr. W każdym razie oba te pojęcia (po­
t la t ch i rozdawanie) w przeprowadzonym przez autora rozumowaniu 
stale ze sobą in te r f e ru j ą, co sprawia, że podana analiza pochodzenia 

3 0 Por. M a u s s, op. cit. 
3 1 L . A d a m , Potlatch, eine Ethnologisch-Rechtswissenschaftliche Betrachtung, 

[w:] Festschrift Eduard Seler, Stuttgart 1922. 
32 Ibidem, s. 36—37. 



368 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

pot latchu sprowadza się jedynie do szukania genezy darów w określo­
nych okolicznościach (obrzędy pośmiertne). Nic dziwnego, że przy t y m 
założeniu Adam widział duże trudności w interpretac j i potlatchów 
związanych z i n n y m i wydarzeniami społecznymi. 

Wszelkie próby genetycznych powiązań pot latchu ze sferą zjawisk 
re l i g i jnych budzą poważne zastrzeżenia. Już choćby dlatego, że jest 
to całkowicie sprzeczne z postawą samych tubylców, którzy powszech­
nie i bardzo konsekwentnie rozdzielają te sprawy, podkreślając wy ra ­
źnie świecki charakter pot latchu. Imiona związane z obrzędami r e l i ­
g i jnymi , sacred names, są zdecydowanie odróżniane od imion potlaczo-
wych, stanowiących właściwie tytuły do różnych uprawnień w grupie 
oraz wyznaczających rangę i pozycję społeczną. Podobnie same ceremonie 
potlaczowe odróżniane są przez Ind ian Wybrzeża od obrzędów o cha­
rakterze r e l i g i j nym czy in ic jacy jnym, co znajduje wyraz m. i n . w ok­
reślaniu ich przy używaniu odrębnych nazw. Jaskrawe podkreślanie 
rozdzielności t y ch dziedzin życia występuje u Kwakiutlów, którzy rok 
dziel i l i na dwa różne okresy: l e tn i — poświęcony zdobywaniu żywności 
i przygotowywaniu zapasów na zimę, uważany za czas spraw świeckich, 
w którym obowiązywało wyłączne używanie im ion potlaczowych, oraz 
z imowy — poświęcony kontaktom z duchami, czas królowania ta jnych 
stowarzyszeń, dokonywania in ic jac j i i używania im ion sakralnych. Jeśli 
nawet tak ostre rozgraniczenie w czasie nie występowało u innych ple­
mion, mogło to stanowić jedynie pewną komplikację dla badaczy; jak 
podkreśla V. Garf ie ld, sami Indianie odróżniali te sfery spraw bardzo 
wyraźnie. W większości grup najchętniej urządzano potlatche wczesną 
jesienią, u końca okresu zbiorów i połowów, mając do dyspozycji świe­
żo zgromadzone zapasy. 

J . P. Averk i jeva domyśla się związku dramatyzacj i i darów potla­
czowych z obrzędami t o t e m o w y m i 3 3 . Wydaje się to niemniej ryzy­
kowne, a w każdym razie przedwczesne, jeśli się zważy, że totemizm na 
t y m obszarze nie został jeszcze dostatecznie wyjaśniony i pozostaje na­
dal zagadnieniem o twar t ym. Ponadto wszelkie próby poszukiwań ewo-
lucjonistycznie rozumianej genezy zjawisk ku l tu rowych , oparte z ko-

3 3 J . P. A v e r k i j e v a , Razłożenie rodovoj obszczyny i formirowanie rannie-
-kłassowych otnoszenij v obszczestvie Indiejcev sieviero-zapadnogo pobierieżia sie-
viernoj Amieriki, „Trudy Instituía Etnogra f i i " , t. 70: 1961, s. 35—36: „Jego [potla­
tchu — К. M.] tematyka była blisko związana z rodowym kul tem totemicznym. [...] 
Rozdawane dobra symbolizowały futro, skórę, mięso zwierzęcego totemu. [...] 
W całej tej obrzędowości zachowała się niewątpliwie forma archaicznego obrzędu 
totemicznego, którego pierwowzór można widzieć w obrzędzie totemicznym A u s t r a ­
lijczyków"; t e n ż e , К  istorii obszczestviennogo stroją u Indiejciev sieviero-zapad-
nogo pobierieżia sieviernoj Ameriki, „Amerikanskij Etnograf iczeski j Sborník", t. 1: 
1960. 



P O T L A T C H 369 

nieczności na zbyt w i e lk i e j liczbie przesłanek hipotetycznych, prowa­
dzą do wniosków, które mogą być przyjmowane jedynie jako mnie j lub 
bardziej prawdopodobne supozycje. 

F. Boas nie znajdując w swoich wie lo letnich i szczegółowych bada­
niach na wybrzeżu pacyf icznym A m e r y k i Północnej występowania 
przeświadczenia o pochodzeniu od zwierzęcego przodka an i zakazów 
(tabu) spożywania mięsa zwierząt totemowych wyraża opinię, że to, co 
określa się t am mianem totemizmu, jest najprawdopodobniej przenie­
sieniem na grupę klanową pojęcia indywidua lnych „duchów opiekuń­
czych", szeroko rozpowszechnionego wśród Indian A m e r y k i Północnej. 
A zatem totem byłby t am występującym w zwierzęcej postaci duchem 
opiekuńczym całego k lanu , a nie bezpośrednim protoplastąM. 

Zapewne u źródeł potrzeby rozdzielania darów wśród szeregu i n ­
nych czynników odgrywały pewną rolę, być może znaczną, elementy 
magiczne, na które zwraca uwagę L. Adam. W materiałach dotyczą­
cych omawianych Ind ian t rudno jednak znaleźć jakieś wyraźniejsze na 
ten temat wskazówki, które by pozwoliły wyjść poza sferę domysłów 
opartych jedynie na ogólnej znajomości psychiki i zwyczajów ludów 
niepiśmiennych. Wydaje się zatem, iż na razie, dopóki nie zostanie do­
konana w n i k l i w a analiza ścisłego związku, j a k i zachodzi między pot la-
tchem (rozumianym jako instytucja) a rozdawaniem darów, bezpieczniej 
jest pozostać mimo dużych uproszczeń, przy min imal i zmie Druckera 
i i n . , zakładającym, że dary potlaczowe były wyrazem wdzięczności za 
określone świadczenia oraz chęci zapewnienia sobie na przyszłość ży­
czliwości obdarowanych osób. 

Znacznie t rudn ie j jest znaleźć wytłumaczenie dla niszczenia dóbr 
i t u wydaje się konieczne odwołanie się nie t y l e do obrzędów o podłożu 
re l i g i jnym, i le raczej do światopoglądu tubylców czy — jeśli k to 
wo l i — ich f i lozof i i leżącej u podstaw wszelkich przejawów ich życia 
i zwyczajów. 

Bliższe zapoznanie się z literaturą źródłową, zwłaszcza z tekstami 
modl i tw, inwokac j i , mitów, pozwala w znacznym stopniu na odtworze­
nie zasadniczych elementów światopoglądu t y ch Indian. Jednym t a k i m 
podstawowym składnikiem było dualistyczne przekonanie o is tn ieniu 
świata względnie nietrwałych f o rm cielesnych oraz świata duchów, po j ­
mowanego raczej material istycznie, a odróżniającego się od poprzednie­
go trwałością b y t u , aktywną mocą oraz zdolnością wcielania się w na j ­
różniejsze fo rmy. D r u g i m niemniej ważnym elementem było ocenianie 
realności bytów na podstawie k r y t e r i u m trwałości, a nie „dotykalności". 

3 4 F . B o a s , Tsimshian Mythology, „Ann. Rep . B. A m . Ethno l . " , t. 31: 1916, 
s. 530, pass im. 

24 — E t n o g r a f i a P o l s k a , t . X 



370 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

W konsekwencj i „gatunek" miał w świadomości tuby lca wyższy sto­
pień realności niż jego i ndyw idua ln i przedstawiciele; ród był by tem 
bardziej rzeczywistym niż jednostka ludzka. Z rodem, rozumianym nie 
t y l k o jako grupa współcześnie żyjących k r ewnych pochodzących od 
wspólnego przodka, ale również jako istność obdarzona cechą ciągłości 
czasowej, liczono się przede wszystkim. 

Poglądy te znajdują również wyraz w stosunku tubylców do przy­
rody: zabicie zwierzęcia, złowienie r y b y czy ścięcie cedru wymagało 
specjalnego rytuału, aby niczym nie urazić Gatunku. Wszelkie uchybie­
nie, zlekceważenie mogłoby spowodować gniew tego Gatunku, co ozna­
czałoby groźbę klęski; Łosoś nie przysłałby w następnym sezonie swoich 
przedstawiciel i łososi, Cedr mógłby spowodować uschnięcie cedrów 
w najbliższej okol icy i t p . Ilustrują to teksty okolicznościowych mo­
d l i t w i inwokac j i , często pełnych poezji. Wiążą się z t y m również liczne 
przepisy dotyczące sposobu spożywania niektórych zwierząt i r yb 
(szczególnie łososi). 

Wróćmy teraz do zwyczaju niszczenia dóbr podczas niektórych 
potlatchów. Jeżeli do tego, co zostało przed chwilą powiedziane, dodamy 
jeszcze przekonanie Indian o wyzwalan iu duchów z i ch mater ia lnej 
powłoki z chwilą zniszczenia tejże oraz zwrócimy uwagę na fakt , iż 
niszczenie mienia na potlatchach oznaczało uzyskanie maks imum pre­
stiżu, z dużą dozą prawdopodobieństwa możemy wysunąć następującą 
interpretację. Niszczenie dóbr było równoznaczne z nadaniem i m cechy 
większej trwałości przez przeniesienie i ch do świata duchów i prze­
kazanie zmarłym przodkom. A k t ten uzyskiwał moc nie t y l k o aktualną, 
ale też w pewnym sensie metafizyczną, podnosząc prestiż rodu w sensie 
ponadczasowym i w sposób bardziej ponadczasowy (a więc trwały) niż 
zwykłe dary. Ten element metaf izyczny zawarty w niszczeniu zgroma­
dzonego mienia oznaczałby osiąganie tą drogą szczytu możliwości. 

Tak szeroko rozumiane m o t y w y niszczenia rzeczy pozwalałyby tłu­
maczyć jego związek zarówno z obrzędami pogrzebowymi, jak i i n n y m i 
pot latchami. Jest sprawą zrozumiałą, że na niszczenie stać było t y l k o 
najbogatszych naczelników, jednak interpretacja tego zwyczaju jedy­
nie jako wyrazu lekceważenia posiadanych dóbr (m. i n . V . Garfield) 
sprawia wrażenie zbyt powierzchownej, a w każdym razie dającej się 
zastosować t y l k o do potlatchów w ostatniej fazie i ch występowania, 
k iedy w h ierarch i i ważności ród zaczął ustępować na rzecz i ndyw idua l ­
nej rodziny bądź jednostki . 

Nasuwa się również przypuszczenie, iż w 2 poł. X I X w. w niektó­
r y ch przypadkach to, co z naszego p u n k t u widzenia było niszczeniem, 
nie musiało n i m być z p u n k t u widzenia tubylców; np. jeśli się zważy, 
że użytkowa wartość koców miała stosunkowo małe znaczenie w po-



P O T L A T C H 371 

równaniu z i ch wartością jako środka płatniczego, a więc odpowiednika 
pieniądza, darcie ich przy okazj i mnie j ważnych potlatchów rehab i l i ­
tacy jnych (np. u Haidów) mogło być analogiczne do dzielenia na ka­
wałki monet srebrnych w średniowieczu (siekance). W ie lu z t y ch przy­
puszczeń i wątpliwości zapewne nie da się na podstawie posiadanych 
materiałów w ostateczny sposób wyjaśnić. 

V. Z A K O Ń C Z E N I E 

Szereg trudności interpretacy jnych, z j a k i m i spotkaliśmy się 
w związku z potlatchem, a jakie występują również — i to nieraz w jas-
krawszej jeszcze postaci — w opracowaniach i dyskusjach dotyczących 
innych dziedzin tej k u l t u r y , wywołuje zastanowienie i pobudza do szer­
szej re f leks j i . B r a k i w materiałach opisowych są t y l ko częściową przy­
czyną t y ch trudności, główne źródło zdaje się tkwić immanentnie 
w samej specyfice te j k u l t u r y , w charakterystycznych dla niej sprzecz­
nościach. 

Wyraźnie występują one w sferze uprawnień naczelników i upraw­
nień g rupy oraz wzajemnego i ch stosunku, w stosunkach własnościo­
wych oraz w kwestiach związanych z zagadnieniem straty f ikac j i spo­
łecznej 3 5 . W tej zadziwiającej pod wie loma względami ku l tu r z e istnieją 
obok siebie i nawzajem się ograniczają, tworząc harmonijną całość, 
elementy należące do różnych formacj i społeczno-ekonomicznych. 

W j a k i sposób mogło się to stać, że plemiona zbieracko-rybackie 
wytworzyły tak zróżnicowaną kulturę społeczną z dziedziczną elitą, 
obdarzoną szczególnymi przywi l e jami , z wyraźnie zarysowującą się 
własnością prywatną oraz u fo rmowanym niewolnictwem? Jest to, jak 
się zdaje, j edyny tego rodzaju przypadek notowany przez etnografów. 

D la wytłumaczenia tego zjawiska nasuwa się pewna hipoteza. Jeżeli 
inne znane ludy zbieracko-łowieckie nie wytworzyły tak bogatej 
i skompl ikowanej k u l t u r y , to zapewne rodzaj gospodarki przyswajają­
cej reprezentowanej na obszarze Północno-Zachodniego Wybrzeża róż­
nił się pod jakimś względem od pozostałych. Najbardziej charaktery­
styczne j e j cechy dałyby się ująć w k i l k u punktach: 1) oparcie na ob f i ­
tości i różnorodności na tura lnych środków utrzymania , j ak r y b y mor­
skie i słodkowodne, ptactwo wodne, jagody, kraby , małże, zwierzęta 
leśne i wodne oraz o lbrzymie drzewa cedrowe i jodłowe, dostarczające 
zarówno doskonałego, łupliwego drewna, j ak i łyka, które po odpo­
w i edn im spreparowaniu dawało się przerobić na włókno; 2) znaczna 
izolacja t e r y t o r i u m od obszarów sąsiednich; 3) stosunkowo duża gęstość 

M. in . prace : С  o d e r e, op. cit.; C o l l i n s , op. cit. 



372 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

zaludnienia; 4) półosiadły t r y b życia mieszkańców; 5) dobra komunika­
cja wewnątrz obszaru (szlaki wodne), ułatwiająca kon tak t y między-
plemienne i wymianę handlową; 6) system społeczny zapewniający 
taką organizację zdobywania środków utrzymania, która pozwalała 
w ciągu kilkumiesięcznego sezonu zbierackiego zgromadzić nie t y lko 
p rodukty niezbędne do zaspokojenia potrzeb podstawowych, ale i pewne 
nadwyżki; 7) istnienie pewnych mechanizmów społecznych o charakte­
rze bodźcowym (stymulująca ro la potlatchu). 

Ten zespół cech wyznacza szczególne stadium gospodarki zbieracko-
-łowieckiej, które można by określić jako gospodarkę przyswajającą 
intensywną 3 6 . 

Samo stwierdzenie intensywności ekonomiki nie jest jeszcze niczym 
i n n y m , jak t y lko prostym podsumowaniem faktów. Ale na ich podsta­
wie przy znajomości zaawansowanych i skompl ikowanych f o rm życia 
społecznego t ych p lemion w porównaniu z i n n y m i ludami zbierackimi, 
narzuca nam się następujące twierdzenie ogólne na prawach hipotezy 
teoretycznej: 

Gospodarka przyswajająca w miarę je j intensyf ikac j i stwarza 
możliwość powstawania tak ich f o rm społecznych, które przy zachowa­
n i u szeregu elementów właściwych tej formacj i pod wieloma wzglę­
dami wyprzedzają ją, stanowiąc w postaci zalążkowej instytucje i f o rmy 
charakterystyczne dla późniejszych formacj i społeczno-ekonomicznych. 

Współwystępowanie tak różnych elementów daje w w y n i k u zja­
wiska ku l tu r owe złożone i „nietypowe", t rudne nieraz do rozszyfrowa­
nia bez przyjęcia wyżej sformułowanej hipotezy. Życie społeczne w y ­
stępuje tam w dziwnej , j akby zagęszczonej formie, funkcjonując jedno­
cześnie na zasadzie swoistego e k w i l i b r i u m (homeostasis), wskutek ha­
mującego działania t radycy jnych nawyków na pełne wykształcenie się 
nowych f o rm, które mogłyby tę strukturę rozsadzić. Oscylacja wokół 
tej równowagi zdaje się być charakterystycznym rysem k u l t u r y oma­
wianych Indian w okresie wczesnych kontaktów z Europejczykami. 
Wraz z białymi ludźmi przyszły jednak zmiany — przede wszystk im 
w stosunkach ekonomicznych, potem również pol i tyczno-administra­
cy jnych. Na sprzeczności właściwe tej ku l turze , na skomplikowane 
współistnienie f o rm charakterystycznych dla różnych formacj i nałożyły 
się czynnik i historyczne, poddając te elementy wtórnym przekształce-

3 6 P rzez intensywną gospodarkę przyswajającą rozumiany tu jest taki jej 
poziom, który jedynie w oparciu o dary natury w stanie dz ik im (brak hodowli 
i up rawy roli) i przy posługiwaniu się na jp rymi tywn ie j s zymi narzędziami pozwala 
nie tylko na zaspokojenie całorocznych potrzeb konsumpcy jnych , ale również na 
uzyskanie : a) pewnych nadwyżek produkcy jnych (produktu dodatkowego), b) od ­
powiedniej ilości wolnego czasu, który można poświęcić na inne formy działalności. 



P O T L A T C H 373 

niom. Stąd, obok świadomego rozróżniania przejawów typowych i za­
lążkowych (w różnym stadium ich zaawansowania), konieczność roz­
patrywania zjawisk omawianej k u l t u r y jako procesu dokonujących się 
przeobrażeń. 

Problemy te występują wyraźnie również w potlatchu, i to nie t y l k o 
w szerokich jego powiązaniach z całokształtem życia, ale również w za­
kresie jego funkc j i zasadniczej. Potlatch oddając bezpośrednie usługi 
warstwie naczelników był jednocześnie wyrazem ich zależności od całej 
grupy społecznej, zależności nie t y l ko ekonomicznej, ale wyrażającej 
się zarazem w konieczności uzyskania sankcji społecznej dla uprawnień 
dziedzicznych. Uprawnienia te z ko le i dając znaczne przywi le je j ed­
nostkom odnosiły się jednocześnie do całej g rupy lokalnej . Przy końcu 
X I X w. rola pot latchu jako ins ty tuc j i nadrzędnej w stosunku do j ed­
nostki ulega znacznemu osłabieniu; coraz częściej, miast wyznaczać 
prestiż całego rodu, służy on jedynie podwyższeniu statusu jednostki , 
je j selfmaximation. 

Najważniejsze przemiany, jakie dokonały się w pot latchu pod wpły­
wem czynników historycznych na przestrzeni z górą stu lat, t j . od koń­
ca X V I I I do początków X X w., dałyby się streścić w następujących 
punktach: 

1. Przekształcenia aspektu ekonomicznego w związku z ogólnymi 
zmianami w gospodarce Ind ian Północno-Zachodniego Wybrzeża Ame­
r y k i Północnej. U Kwakiutlów powstaje regularny system kredy towy 
o ustalonej stopie procentowej. 

2. Stopniowe rozszerzenie sfery spraw honorowanych urządzaniem 
potlatchów w związku ze zwiększeniem się potencjału gospodarczego. 
Coraz częściej obejmuje ona wydarzenia o mniejszej doniosłości spo­
łecznej (np. upolowanie przez chłopca pierwszej zwierzyny itp. ) . 

3. Pojawienie się potlatchów nie związanych z sankcją uprawnień 
dziedzicznych w rodzie, a mających na celu samo t y l ko popisanie się 
bogactwem jako dalsze następstwo indywidua lnych możliwości zarob­
kowych. Następuje deprecjacja dotychczasowego znaczenia pot latchu. 

4. Wystąpienie u niektórych grup silnie zaakcentowanego momentu 
rywal izac j i , zmieniającego pot latch w rodzaj po jedynku — „fighting 
w i t h p rope r t y " 3 1 . 

3 7 Zasługuje na uwagę fakt podkreślany przez P h . D r u c k e r a (Indians of the 
Northwest Coast, New Y o r k 1955, s. 128—129), że najbardziej ekst remalna r y w a ­
l izac ja występuje j edynie u Kwakiutlów z okolic F o r t Rouppert i u T s i m s h i a n 
z Port S impson. W obu mie jscach wytworzyły się analogiczne sytuac je : po założeniu 
stacj i K o m p a n i i Zatok i Hudsona okoliczne p lemiona przysunęły tam swoje s i e ­
dziby d la łatwiejszego prowadzenia w y m i a n y . Powstały w ten sposób większe s k u ­
pienia Ind ian należących do różnych plemion, które połączyły się następnie w k o n -



374 K R Y S T Y N A M A Ł K O W S K A 

5. Zanik zwyczaju zabijania niewolników — zapewne jako rezultat 
urzędowych zakazów. 

6. Zmiany substancjalne darów pot latchowych: stopniowe wypiera­
nie wyrobów rękodzielniczych przez nabyte fabryczne (koce, naczynia, 
płótna itd.) , a w końcu X I X w. częściowe zastąpienie realiów dolarami. 

Już na podstawie tak bardzo ogólnikowo podanej charakterystyk i 
k u l t u r y Ind ian Północno-Zachodniego Wybrzeża można dostrzec, jaką 
stanowi ona kopalnię tematów dla etnografów, nic więc dziwnego, że 
wciąż przyciąga ich uwagę i zainteresowania. Jednocześnie złożoność 
i wyjątkowość tej k u l t u r y sprawia, że ogromna większość autorów bądź 
unika prób szerszej syntezy, bądź też podejmowane przez n ich próby 
są zbyt fragmentaryczne, aby mogły w pełni zadowolić. 

K r y s t y n a Małkowska 

P O T L A C H . I T S R O L E I N T H E C U L T U R E O F T H E I N D I A N S O F T H E N O R T H ­
W E S T C O A S T O F C A N A D A 

S u m m a r y 

Pot latch is an institution whose role has not been adequately expla ined in 
ethnographical l i terature. Owing to its colourful and spectacular character, and 
the exceptional ly r i tua l ised form of gifts as an important part of the ceremonies, 
emphasis has been placed on the w a y potlatch functions, rather than on its 
essential role in the social s t ructure of the Ind ians of the Northwest Coast. 

A comparison of severa l tribes of the seacoast who differ from each other in 
certain respects suggests strongly that potlatch was essential ly a legal institution 
used in c i v i l cases, a social sanction w h i c h added the power of the l a w to a l l 
important acts concerning change of property or of social position. The legal c h a ­
racter of potlatch must be due to a social need that gave r ise to it, and that arose i n 
certain definite conditions — that is, in a social system based on the clan, where 
the concept of property was taking shape in relation to property handed down 
from generation to generation. 

federacje. P r z y okazj i potlatchów zapraszano pozostałe plemiona, co wywoływało 
trudności w wyznaczan iu h ie ra rch i i mie jsc na pot latchu; rzecz ustalona i dobrze 
znana w odniesieniu do poszczególnych klanów lub grup loka lnych w obrąbie p l e ­
mien ia okazała się skompl ikowana i najeżona sytuac jami konf l ik towymi w ska l i 
międzyplemiennej. Niejednokrotnie po paru naczelników pretendowało do tych s a ­
m y c h honorów — i tu leży, zdaniem Drucke ra , źródło wybujałej r ywa l i z ac j i : k o n ­
f l ikty trzeba było rozstrzygać w drodze swoistego pojedynku. Nasuwa się również 
przypuszczenie, że wobec - surowego tępienia przez władze i mis je w a l k między -
p lemiennych mogło nastąpić u znanych z wojowniczości Indian wybrzeża prze ­
niesienie ins tynktu w a l k i na potlatiche. Byłby to rodzaj t ransformacj i wa lk między-
p lemienych w potlatche rywa l izacy jne . 



P O T L A T C H 375 

The complex of potlatch forms that required certa in actions on the part of 
the social rgoup became the source of a number of addit ional functions. One of 
the formal elements most organical ly connected w i th potlatch was the presentation 
of gifts, w i th its psychological -socia l signif icance ( involving the question of 
prestige, r iva l ry , etc.), and its extensive economic function. F r o m the economic 
point of v iew, this was a form of social distr ibution of the surplus products. It 
s imultaneously had a s t imulat ing effect on the whole of the economic system and 
made society more productive. Potlatch, therefore, became one of the elements 
w h i c h made the economy of the Ind ian Seacoast what one might cal l a self -
subsistent intensive economy. T h i s is rather a rare case among peoples who derive 
their l i v ing from hunting and food gathering. 

Pot latch is by no means an easy subject for study, in v i ew of its great comple ­
x i ty , and a l l the more so since some of its functions became gradual ly and at t imes 
marked ly transformed under the influence of the economic and pol i t ico -adminis ­
t rat ive changes imposed by white people. These led to depreciation of the pr inc ipa l 
role of this institution towards the end of the 19th century and to the accretion 
of certain additional functions, such as the development of usury in the K w a k i u t l 
tribe, or the eépansion of e lements of r i v a l r y to exaggerated proportions. Here 
functional analysis must a lways take the histor ica l factors into account, to p r e ­
vent secondary and later elements from being taken as the essential and c h a ­
racter ist ic element of potlatch 

Tłum.  К.  Kozłowska 


