
A R T Y K U Ł Y 

„Etnografia Po l ska " , t. X X I V z. 2 
I S S N 0071-1861 

Z B I G N I E W B E N E D Y K T O W I C Z 

O NIEKTÓRYCH Z A S T O S O W A N I A C H 
M E T O D Y F E N O M E N O L O G I C Z N E J W S T U D I A C H N A D RELIGIĄ, 

S Y M B O L E M I K U L T U R Ą 

CZĘSC I 

Jako pierwszy o dyscypl inie zwanej fenomenologią mówił, żyjący 
współcześnie z Kantem, n iemieck i fi lozof Johann He inr i ch Lamber t 
(Neues Organum, L ipsk 1764). Swoje rozumienie fenomenu odnosił on 
do i luzorycznych wymiarów doświadczenia ludzkiego i w następstwie 
tego definiował fenomenologię jako teorię i l u z j i (złudzenia). K a n t użył 
dwukro tn i e t e r m i n u „fenomenologia", wiążąc z n i m zupełnie inne, nowe, 
szersze rozumienie „fenomenu". K a n t odróżnił przedmioty i zdarzenia 
tak, j ak się one ukazują w naszym doświadczeniu, od przedmiotów i zda­
rzeń, j a k i m i są one same w sobie, niezależnie od f o rm nakładanych na 
nie przez naszą zdolność poznawczą. Pierwsze nazwał „fenomenami", 
drugie „noumenami" l ub też „rzeczami samymi w sobie". Według Kanta 
wszystko, co możemy wiedzieć, dotyczy t y l ko fenomenów. Pomiędzy 
nami a światem rzeczy samych w sobie istnieje przegroda apr iorycznych 
kategor i i i f o rm naoczności. W przeciwieństwie do pesymizmu poznaw­
czego charakteryzującego teorię Kanta , fenomenologia, o której t u bę­
dzie mowa, jest próbą przezwyciężenia takiego stanowiska. Podejmowal i 
takie próby również niemieccy fi lozofowie romantyczni — Hegel, Schel-
l ing , Fichte, Schopenhauer. „Każdy z n i ch — jak przedstawia to obra­
zowo R. Ingarden — próbował na swój sposób, inaczej niż i nn i , uzyskać 
dostęp do rzeczy samych w sobie. Chciano jakoś przebić tę ścianę między 
nami a rzeczywistością" 1. 

1 R. I n g a r d e n , Wprowadzenie do fenomenologii Husserla (Wykłady n a 
un iwersytec ie w Oslo), Z niemieckiego przeł. A . Półtawski, W a r s z a w a 1974, s. 133. 
Szerze j na temat fenomenologii por. także odpowiednie rozdziały w International 
Encyclopaedia of the Social Sciences (t. 12), M a c m i l l a n and F r e e P ress 1968; The 
Encyclopaedia of Philosophy (t. 6), M a c m i l l a n and F r e e P ress 1967; W. T a t a r ­
k i e w i c z , Historia filozofii, t. 3 W a r s z a w a 1960, A . P ó ł t a w s k i , Świat, spostrze­
żenie, świadomość. Fenomenologiczna koncepcja świadomości a realizm, W a r s z a w a 



10 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

Pierwsza znaczniejsza praca Hegla, jaką była Fenomenologia ducha, 
mówiła o rozwoju ducha (myśli, umysłu) poprzez różne etapy, w których 
ukazywał się on jako fenomen aż do p u n k t u całkowitego wypełnienia, 
w którym był świadom siebie, osiągnął samopoznanie siebie jako tego, 
co jest w n i m samym, jako noumenu. Fenomenologia w ujęciu Hegla 
jest nauką, w której się dochodzi do znajomości ducha, t a k i m , j a k i m jest 
on w sobie, poprzez studiowanie sposobów, w jak i ch się on nam objawia. 
To rozumienie Hegla podporządkowane było w is totny sposób całemu 
nadrzędnemu, szerszemu systemowi f i lozoficznemu, a także historiozo­
f icznemu, pojęcia zaś fenomenu używali hegliści w sposób luźny, dla 
określenia czegokolwiek obserwowanego, nie rozpatrywanego pod wzglę­
dem ważności. W ten sposób rozszerzała się w X I X w. def inicja feno­
menu, aż przeszedł on w synonim faktu . I tak pod koniec X I X w. umac­
nia się owo szersze rozumienie fenomenologii jako czysto opisowego s tu­
d i u m danego przedmiotu. Z t a k i m rozumieniem spotykamy się u W. 
Hami l tona w jego Lectures on metaphysics (1858), gdy mówił on o czy­
s tym, d e sk r yp t ywnym s tud ium myśli, lub też u Edmunda Har tmanna 
w Phenomenology of Moral Consciousness (1878), gdzie zadaniem feno­
menologi i jest pełny opis moralne j świadomości. U amerykańskiego f i l o ­
zofa C. S. Peirce'a powraca do głosu problem realności. Fenomenologię 
rozumiał on nie t y l k o jako opisowe s tud ium wszystkiego, co się da obser­
wować, ale raczej tego, co jest przedmyślowo-intelektualnym doświad-
niem tego, co realne. W t y m ujęciu fenomenologia miała dotyczyć też 
złudzeń, wyobrażeń, marzeń, snów, miała za zadanie rozwinąć w miarę 
pełną listę kategor i i wplątanych w j ak iko lw i ek sposób w najbardziej 
szeroki sens tego, co znaczy istnieć. 

Wszystkie wyżej wymienione rozumienia fenomenologii mają na celu 
opis, ale fenomenologia, o której t u będzie mowa, wywodząca się od 
E. Husserla, jest opisem wymagającym szczególnego rodzaju nastawie­
nia. Nie jest to prosty fenomenalizm, opis ograniczający się do danych 
tradycy jn ie , empirycznie — pozytywistycznie pojmowanego doświadcze­
nia. Samo słowo „opis" dość rzadko spotykane jest w pracach fenomeno­
logów. Znacznie częściej mamy t u do czynienia z t a k i m i słowami, j ak 
„prezentacja", „ukazanie", u jawnienie " , „odsłanianie". W t y m znaczeniu 
język fenomenologów znajdujemy znacznie bliżej tego, co zawiera się 
w greck im źródłosłowie phainein = świecić, przyświecać, wydobyć na 
światło, ujawnić, phainomenon = to, co się ukazuje. Można by t u mówić 
nawet o szczególnym akcencie położonym na to, co się (samoistnie) po­
kazuje. Ten akcent zdaje relację z pewnej receptywności doświadczenia 

1973; „Studia F i lozo f iczne" , n r 1, 1976: zeszyt poświęcony R . Ingardenowi ; A . Z a -
d r o ż y ń s k a - B a r ą c z , Fenomenologiczna koncepcja historii i kultury. Zasto­
sowanie w polskich badaniach etnograficznych, „Etnografia P o l s k a " , t. 12: 1968; 
S . C i c h o w i c z , Czytając Husserla, „Studia F i lozo f iczne" , n r 3: 1964; t e n ż e , 
T e n sam Husserl, „Nowe Książki", n r 3: 1975. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ l l 

poznawczego, co wyraźnie pozwala odróżnić fenomenologię od kan i ow­
skiej t eor i i poznania, gdzie akcent położony jest na poznającym podmio­
cie. „Kantyzm rozumiał poznanie jako czynny akt umysłu, fenomenolo­
gia właśnie jako b i e r n y " (Tatarkiewicz). 

A l e oddajmy głos samym fenomenologom: 

„Co rozumie się przez fenomenologię pochodzącą od H u s s e r l a ? Na jp i e rw czysto 
formalnie : jest to odrębny sposób podejścia do zagadnień fenomenologicznych, 
a za razem odrębna t echn ika językowego przedstawiania wyników, u z y s k a n y c h 
dzięki t ak iemu podejściu do świata czy też rozważaniu świata. Krótko mówiąc 
jest to metoda fenomenologiczna. Oczywiście nie każdy, kto stanie się fenomeno­
logiem, będzie nią operował w ten sam sposób. Istnieją różne odmiany tej metody, 
powstałe w zależności od ta lentu i p sych ik i uprawiającego ją fenomenologa. W s z y ­
stkie te odmiany posiadają j ednak rdzeń łączący wszys tk i ch nas fenomenologów, 
mimo tego, iż nie zgadzamy się między sobą co do różnych twierdzeń szczegóło­
w y c h . Można j ednak mówić o fenomenologii w i n n y m znaczen iu : mianowic ie jako 
o zespole twierdzeń czy systemie teori i , będących w y n i k a m i fenomenologicznego 
sposobu badania . T u zaś na p i e rwszym mie jscu znajduje się fenomenologia husse r -
l owska jako całość dla siebie, która odróżnia się pod wie loma is totnymi względami 
od fenomenologii M a k s a Sche l l e r a czy tak z w a n y c h Monachijczyków (A. P fandera , 
M. Geigera , D. v. H i l deb randa i in.), czy wreszc ie od fi lozofii Heideggera. Między 
t y m i fenomenologami istnieją duże różnice w szczegółach. Młodsi badacze nie po­
wtarzają ty lko słów ojca fenomenologii, lecz chcą za pomocą jego metody iść 
dalej naprzód; i dlatego dochodzą oni n iek iedy do wyników i n n y c h niż te, j a k i c h 
życzyłby sobie Husse r l . Nie jest to zatem «szkola» 2 " . 

Ze względu na cel naszych rozważań — przedstawienie fenomeno­
logicznego podejścia do zjawisk re l i g i jnych i myśli symbolicznej — nie 
będziemy mówić t u o fenomenologii w t y m d r u g i m znaczeniu: jako teor i i 
czy zespole twierdzeń; będziemy natomiast stara l i się odtworzyć zasad­
nicze cechy fenomenologicznego podejścia i sposobu badania, który za­
wsze wyprzedza i staje się podstawą istnienia zespołu twierdzeń czy 
systemu teor i i . 

Można więc to nastawienie wydobyć z tego, j ak fenomenologia Hus­
serla wyrastała ze swej współczesności przeciwstawiając się z jednej 
strony regresywnej f i lozof i i pojęć, z drugie j zaś empirycznej psycho­
log i i 3. 

Po katastrofie szkoły Hegla i ideal izmu niemieckiego nastąpił okres 
f i lozof i i sprowadzającej się do nauk i o h i s t o r i i myśli fi lozoficznej. Była 
to tzw. fi lozofia pojęć — analizująca poszczególne prądy filozoficzne. 
Siłą rzeczy stawała się substytutem żywej, ak tywne j f i lozof i i , „nawią­
zywała wciąż t y l ko do dzieł, do książek f i lozoficznych. Pracowano t u 
stale nad cudzymi pojęciami i twierdzeniami.. . Preparowano, opracowy­
wano, kombinowano i t d . cudze pojęcia" 4. Postępowało to coraz dalej 

2 I n g a r d e n , op. cit., s. 13. 
» Obszernie j omawia to I n g a r d e n w I i I I wykładzie — (Zarys rozwoju 

fenomenologii. Tło historyczne fenomenologii) op. cit., s. 7-55. 
4 I n g a r d e n , op. cit., s. 45. 



12 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

i oddalało od rzeczywistości. Jednocześnie t e m u kryzysow i f i lozo f i i t o ­
warzyszył rozwój poszczególnych nauk przyrodniczych — f i zyk i , chemii , 
biologi i , które zgodnie z tradycją pozy tyw i zmu uznawały j edyny rodzaj 
poznania — poznanie empiryczne opierające się na doświadczeniu. M i e j ­
sce do uprawiania f i lozo f i i widziano przeto albo w syntezie wyników 
nauk przyrodniczych, albo też, zgodnie z sytuacją — po opanowaniu 
dziedziny świata materialnego przez wyżej wspomniane nauk i — w psy­
chologii. W psychologii obowiązywał również pozytywistyczny model 
nauk i . Jak w każdej nauce empirycznej polegano wyłącznie na metodach 
stosowanych w przyrodoznawstwie. Husserl wykroczył znacznie poza 
jednostronne rozumienie doświadczenia, jakie obowiązywało w empirycz­
nej psychologii (psychofizjologii), uznającej t y l k o spostrzeżenie zewnętrz­
ne oparte na doświadczeniu zmysłowym (widzenie, słyszenie, czucie itd. ) . 
Zdaniem fenomenologii istnieją różne t y p y doświadczenia poznawczego 
nie dające się zredukować do doświadczenia przyrodniczego, czy też, j ak 
w w y p a d k u pozytywistycznie nastawionej psychologii, do spostrzeżenia 
zewnętrznego opartego na wrażeniach. Przemawiało za t y m „doświad­
czenie", jakiego dostarczało samo istnienie f i lozof i i już to nastawionej, 
j ak w rozumien iu platońskim, na oglądanie istoty rzeczy 5 , już to zna­
jącej różne rodzaje poznań takich, j ak poznanie aprioryczne, czy też 
intuic ja . Dlatego też zadanie, jakie sobie stawiała fenomenologia Husser-
la jako nauka: systematyczny przegląd różnych rodzajów doświadczenia 
poznawczego, pozwalający uchwycić istotne cechy tak i ch aktów poznaw-

6 Mówi o t y m P la ton us t ami Sokra tesa w Fajárosle dwukrotn ie : w a l e ­
gori i o wędrówce poznającej duszy i o duszy filozofa. „Miejsce to za jmuje 
n ieubrana w barwy , a n i w kształty, an i w słowa, istota istotnie istniejąca, którą 
s a m ty lko jeden rozum, duszy k i e rown ik oglądać może. Naokoło nie j świat p r zed ­
miotów prawdz iwe j wiedzy. A że bosk i umysł rozumem się k a r m i i najczystszą 
wiedzą, a podobnie umysł każdej duszy, która chce przyjmować to, co je j odpo­
wiada , przeto każda się radością napełnia, k iedy byt od czasu do czasu zobaczy, 
w idok iem p r awdy się k a r m i i rozradowuje, aż ją obręcz drogi znów na to samo 
miejsce przynies ie . A podczas tego obiegu ogląda sprawiedliwość samą, ogląda 
władzę nad sobą, ogląda wiedzę nie tę, która się z wo lna tworzyć mus i , a jest 
różna o różnych rzeczach, które m y dziś by tami nazywamy , ale wiedzą r zeczy ­
wiście istniejącą o tym, co jest i s totnym b y t e m " ( X X V I I ) . „Bo człowiek m u s i 
rozumieć pojęcia rodzajów, k iedy rozumowanie od w i e l u spostrzeżeń rozpoczyna, 
a potem te myślą w jedno zbiera . A to jest przypominanie sobie tego, co niegdyś 
oglądała nasza dusza, k iedy z bogami wędrowała i nie patrzyła nawet na to, co 
m y dziś rzeczywistością nazywamy , k iedy wychylała głowę w sferę bytu istotnego. 
Toteż słusznie jedynie dusza filozofa ma skrzydła. Bo jej pamięć zawsze wedle sił 
do tego w r a c a co nawet bogu boskości użycza. Człowiek, który w tak ich p rzypo ­
mnien iach żyje j ak należy i doskonałych zawsze święceń dostępuje, ty lko on jeden 
istotnie doskonałym się s ta je " ( X X I X ) . Potem, odrzuc iwszy alegorie, mówi o t y m 
wprost : „A tak spojrzeć z góry i sprowadzić j ednym r zu tem oka szczegóły tu 
i tam rozsypane do jednej istoty rzeczy; potem by człowiek każdy szczegół określił 

i dopiero byłoby jasne, o c z y m za każdym r a zem mówi" ( X L I X ) . Por . też k o ­
mentarz W. W i t w i c k i e g o w: Platon, Fajdros, W a r s z a w a 1958. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 13 

czych, j ak spostrzeżenie wewnętrzne, spostrzeżenie immanentne, przypo­
minanie, domniemywanie i tp . , wiązało się ściśle z a k t y w n y m uprawia ­
n iem f i lozof i i . Fenomenologię Husserla charakteryzuje się jako próbę 
budowania f i lozof i i opartej na in tu i c j i . Właściwy sens tego słowa to 
wgląd. 

Podobne próby podejmowal i Bergson, Kartezjusz, św. Augustyn. 
U św. Augustyna osiągnięcie tego rodzaju poznania (wglądu) wymagało 
w p i e r w pewnego rodzaju nastawienia, nie było w y n i k i e m czystego r o ­
zumowania, j ak u Arystotelesa, ale przede wszys tk im uważnego przy ­
pat rywania się w t y m sensie, j a k i oddaje łacińskie słowo contempla-
tio — przypatrywanie się w skupieniu, rozmyślanie, medytacja, rozwa­
żanie. Poznanie in tu icy jne wymagało spotęgowania władz poznawczych, 
sam zaś ogląd był czymś danym. Konkre tn i e u św. Augustyna był to 
dar łaski Bożej. „Wiedzy, o którą na próżno zabiegamy przyrodzonymi 
władzami naszego umysłu, Bóg udziela duszy drogą oświecenia {illumi-
natio). Teorię tę nazywano później i l u m i n i z m e m . Umysł wedle 
niej w id z i bezpośrednio prawdę, j ak oczy widzą rzeczy (visio intellectu-
alis)" 6. Na tę samą cechę i n t u i c j i — je j receptywność — zwraca uwagę 
przyznający się do rodz iny fenomenologów twórca analitycznej psycho­
log i i C. G. Jung. 

„Wymawiając je {słowo intuic ja ] większość ludz i doznaje przyjemnego u c z u ­
c i a , j ak gdyby coś zostało rozstrzygnięte. A l e nie biorą oni pod uwagę tego, że 
to nie m y da jemy początek intu ic j i . P rzec iwn ie , zawsze po jaw ia się ona sama przez 
się. M a m y jakiś pomysł, który wziął się s a m z siebie, i możemy go t y lko po­
chwycić, jeśli jesteśmy dostatecznie s zybcy " 7 . 

Z tej re f leks j i , że intu ic ja nie jest czymś zależnym wyłącznie od 
człowieka, ale także od przedmiotu poznania, który u jawnia z siebie coś 
do te j pory nie spostrzeganego — niezależnie, czy przedmiotem t y m 
będzie Bóg, j ak u św. Augustyna, czy też treści należące do nieświado­
mej części życia psychicznego, j ak u Junga — lub j ak dla nas, j a k i k o l ­
w i ek przedmiot k u l t u r y , zjawisko re l ig i jne, symbol, wysnuć można za­
sadę łączącą wszystkie odmiany fenomenologii, a mianowicie, postulat 
powro tu do pierwotnego, bezpośredniego doświadczenia. U Husserla w y ­
raziło się to w haśle „z powrotem do rzeczy!", u Heideggera — „z powro­
t em do źródeł!". Wcześniej, d la Kartezjusza, znaczyło to — porzucić 
całą wiedzę zdobytą na studiach, gdy zrodziło się w n i m przeświadcze­
nie, że żadna nauka nie była taka, jak ie j m u się pozwolono spodziewać. 
Odtąd Kartezjusz sam „zaczął czytać w księdze świata, a pierwszą za­
sadą jego metody było nie przyjmować żadnej rzeczy za prawdziwą, za­
n i m je j nie pozna z całą oczywistością jako tak i e j : tzn., aby unikać 
starannie pośpiechu i uprzedzeń i nie obejmować swoim sądem niczego 

6 T a t a r k i e w i c z , op. cit., t. 1, 1958, s. 263. 
7 C . G . J u n g , Psychologia a religia. (Wybór pism), W a r s z a w a 1970, s. 133. 



14 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

poza t y m , co się przedstawi umysłowi tak jasno i wyraźnie, iż nie 
miałby żadnego powodu podania tego w wątpliwość" 8. 

Bolesław Miciński we fragmencie swego eseju Podróże do piekieł 
porównuje kartezjańskie wątpienie i pierwsze księgi Rozprawy o meto­
dzie do księgi Eklezjastesa. A le nie t y l ko na wątpieniu polega to istotne 
podobieństwo. Znajduje się ono również w o w y m a k t y w n y m zwróceniu 
się do świata, ustawicznym pr zypa t r ywan iu się, doświadczaniu świata 
w całej jego różnorodności i pełni. W księdze Eklezjastesa jest to „przy­
łożenie serca", w Księdze mądrości Syracha „zbliżenie się całą duszą", 
by dojść mądrości, która, j ak powiada Syrach, „zgodnie ze swą nazwą 
nie dla w i e l u będąc dostrzegalna jest zwracaniem u w a g i " 9 . Stąd tak 
częste, powtarzające się jak refren, słowa Koheleta „i obróciłem się 
i ujrzałem pod słońcem", „zobaczyłem", „widziałem" nie jest t y l k o pustą, 
retoryczną frazą, poetyck im ornamentem, ale poprzedza każde odrębne 
rozważanie jako wyraz przyjętej metody, którą moglibyśmy nazwać 
skierowaniem uwag i w przeżyciu na istotę danego przedmiotu. „ I przy ­
łożyłem do tego serce moje, abym poznał mądrość, umiejętność, szaleń­
stwo i głupstwo... Rzekłem ja do serca mego: nuże, teraz doświadczę 
cię w wese lu" 1 0. Przywołujemy tu ta j wcześniejsze tradycje filozoficzne, 
sięgając odległej starożytności w t y m celu, aby wskazać jak fenomeno­
logia Husserla, która przyjęła quasi-kartezjański p u n k t wyjścia (epoche), 
a także każdy i n n y war iant metody fenomenologicznej mieści w sobie 
ową cechę filozoficzną. To znaczy wskazać, j ak fenomenologia jest bar ­
dziej rozważaniem istoty rzeczy, aniżeli dowodzeniem czegoś, iż zada­
niem, jakie sobie stawia, nie jest mówienie: co jest rzeczą?, ale j ak istnie­
je dana rzecz, l u b mówiąc inaczej, fenomenologia jest dochodzeniem 
„co" poprzez „jak" danej rzeczy. Przykładem i ilustracją takiego u jmo ­
wania mogą być słowa Kartezjusza o rozumie. Zamiast mówić, co to 
jest rozum, budować uczone i naukowe definicje rozumu, rozpoczyna od 
uchwycenia wprost jego istotnej cechy, od tego, j ak on istnieje. „Roz­
sądek jest to rzecz ze wszystkich na świecie naj lepiej rozdzielona, każdy 
bowiem sądzi, że jest w nią t ak dobrze zaopatrzony, iż nawet ci, których 
we wszys tk im i n n y m na j t rudnie j jest zadowolić, nie z w y k l i go pragnąć 
więcej, niż posiadają". (Jak zobaczymy później, w pracach fenomenolo­
gów re l i g i i rzadko spotkamy definicję re l ig i i ) . 

W t y m sensie fenomenologia jako rozważanie i skierowanie uwagi 
w przeżyciu—doświadczeniu na istotę danego przedmiotu różni się też 
pod względem f o r m a l n y m od naukowego, czy też uważanego za nauko-

8 K a r t e z j u s z , Rozprawa o metodzie. Przełożył i wstępem opatrzył T. Ze-
leński-Boy, W a r s z a w a 1934. 

3 Syrach 6, 22. Użyty w t y m tekście hebra j sk i w y r a z 'hocgma' zdaje n a m 
sprawę z nierozłączności doświadczenia poznawczego i jego w y m i a r u i sensu etycz ­
nego w koncepc j i starożytnych filozofów. 

10 Ecclesiastes 1, 17; 2, 1. • 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 15 

wy, sposobu prezentacj i swych wyników. Jest to tego samego rodzaju 
różnica, którą jesteśmy w stanie uchwycić pomiędzy sposobami, w j a ­
k i ch wypowiada się fi lozofia, a w jak i ch nauk i szczegółowe n . W op in i i 
J . P. Sartre'a największym odkryc iem fenomenologii było to, iż „Husserl 
przywrócił rzeczom grozę i urok, gdyż ujął podmiot jako przeżywający 
świat, nienawidzący go, kochający i obawiający się" 1 2. Forma, w której 
wypowiada się m. i n . fenomenologia r e l i g i i (M. Eliade), j ak i inne od­
miany fenomenologii (Heidegger, Bachelard, Miciński), jest adekwatna 
do metody opartej na doświadczeniu — próba, esej. 

Nie znaczy to wszystko, że fenomenologia nie jest nauką lub że re ­
zygnuje z ambic j i bycia nauką. Znaczy to t y l k o ty le , że jest ona swo­
istą, oryginalną nauką, jak jest też swoistą filozofią. 

W bardzo szkicowy, uproszczony siłą rzeczy sposób, dałoby się to 
przedstawić jako „znajdowanie się pośrodku" pomiędzy dwoma porząd­
k a m i poznania: inte lektualno-rozumowo-racjonal istycznym 1 3 , a sensuali-

1 1 Por. E . H u s s e r l , Kryzys nauki europejskiej a transcendentalna fenome­
nologia, przeł. z n iem. J a n Szewczyk , przejrzał i zinterpretował R. Ingarden, 
„Studia F i lozof iczne" , nr 9: 1976. 

1 2 J . P. S a r t r e , Une ideé fundaméntale de la phenomenologie de Husserl. 
Situations, I P a r i s 1947, s. 35. 

1 8 „Husserl najwięcej zajmował się fenomenologią aktów, a że a k t a m i z a j ­
muje się też psychologia, więc wywołał zarzut , że choć zwalczał psychologizm, 
s a m m u uległ. Było to jednak nieporozumienie. Psycholog ia i fenomenologia roz ­
ważają akty każda inaczej , psychologia i n concreto, a fenomenologia e idetycznie" 
(Władysław Ta ta rk i ew icz ) . „'Racjonalna' jest ta psychologia w t y m znaczeniu, że 
wedle oświadczenia Husse r l a , s tara się uzyskać swe opisowe w y n i k i ana l i zy feno­
menologicznej przeżyć świadomych wprawdz ie w spostrzeżeniu immanentnym, 
ale za razem w nas taw ien iu ' e idetycznym' , tzn. w postawie usiłującej uchwycić 
istotę tych przeżyć. Z ' r ac jona l i zmem' w rozumieniu filozofii X V I I i X V I I I w. m a 
to n iewie le wspólnego, gdyż ta ' rac jona lna ' psychologia w y n i k i swe zdobywa n i e ­
wątpliwie przy pomocy specja lnie rozumianego doświadczenia, jest zaś j ak n a j ­
dalsza od czysto myślowych speku lac j i r ac jona l i zmu przeciwstawiającego się nie 
ty lko emp i ryzmowi ang ie l sk iemu, ale i wsze lk ie j postaci badań korzystających 
z doświadczenia w szerok im słowa tego rozumien iu " (R. I n g a r d e n , Przedmowa 
do Idei..., Husse r l a , s. X V I I I ) . W wystąpieniu H u s s e r l a można widzieć też odro­
dzenie tego typu rac jona l i zmu, j a k i znała starożytna filozofia grecka, który spo­
t y k a m y w Dialogach P latona, w e idetycznym sposobie u jmowan ia zagadnień f i lo­
zof icznych przez Sokratesa , gdzie obok uznan ia p rymatu rozumu, szukan ia i zna j ­
dowania w n i m p rawdy wyjaśniającej rozważany świat, życiowego wręcz ku l tu 
rozumu, równie ważna d la tego rodzaju rozważań jest w iedza rzeczowa, szczegół 
i konkret życiowy (por. przypis 5, F a j d r o s a i Ucztę P latona , a także Wstęp tłu­
macza do Uczty P latona , W a r s z a w a 1975, gdzie Władysław W i t w i c k i kreśli s y l ­
wetkę Sokratesa ) . Podobny typ rac jona l i zmu czy też formułę niepodzielności do­
świadczenia poznawczego znała starożytność hebra jska . Reprezentują ją wspom­
niane już Księgi mądrości, а także poezja re l ig i jna, o której tak pisze A . Kamień­
s k a po omówieniu rac jona lne j strony koncepc j i człowieka w P s a l m a c h (A. K a ­
m i e ń s k a , Przestrzeń ludzka, „Twórczość", nr 5: 1976, s. 56-76): „Aby dopełnić 
koncepc j i człowieka w P sa lmach , n ie można pominąć sp r awy życia, a zwłaszcza 



16 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

styczno-empirycznym. W t y m „pośrodku" znajduje się fi lozofia św. A u ­
gustyna, która przeciwstawiała się in te l ek tua l i zmowi systemu Arysto te ­
lesa, kwestionując impl i c i t e zasadność rozumowego poznania Boga, z j ed ­
nej strony, z drug ie j zaś anty in te l ek tua lnemu mis tycyzmowi , polegają­
cemu na bezrozumnej ekstazie i zjednoczeniu się z bóstwem w zachwy­
cie (Fi lon, neoplatonizm). 

Odnajdujemy t u też Kartezjusza, który wystąpił przeciw atmosferze 
oderwanego od świata i skostniałego rac jonal izmu scholastyki, o twie ­
rając drogę dla nauk i opartej na doświadczeniu. Tak samo jest t u m i e j ­
sce dla fenomenologii Husserla, która na planie lokalno-historycznym 
przeciwstawiała się f i lozof i i pojęć i psychologii, a na planie bardziej 
ogólnym rozumowo-spekulatywnym systemom: wyłączności kaniowskie­
go poznania a priori z jednej strony, z drugie j zaś wyłączności p r zy rod -
niczo-naturalistycznego nastawienia f i lozof i i pozytywistycznej i nauk 
pozytywnych. Bliżej jednak i precyzyjnie j tę odmienność fenomenologii 
od psychologií i nauk empirycznych określa Husserl we wstępie do 
Idei...: 

„Psychologia jest nauką doświadczalną. Zawierają się w t y m przy zwykłym 
znaczeniu słowa doświadczenie d w a momenty : 1) jest nauką o faktach , of matters 
of fact w sensie D. Hume ' a , 2) jest nauką o przedmiotach r ea lnych . 'Fenomeny ' , 
którymi jako psychologiczna ' fenomenologia ' za jmuje się, są r e a l n y m i zdarzeniami , 
a te jako takie, jeżeli mają rzeczywis te istnienie, są włączone w r a z z r e a l n y m i 
przedmiotami , do j a k i c h przynależą, w jeden przestrzenno-czasowy świat j ako 
w omnitudo real i tat is . W przeciwieństwie do tego czys ta albo t ranscendenta lna 
fenomenologia zostanie ugruntowana n ie j ako n a u k a o faktach , lecz jako n a u k a 
o istocie ( jako 'e idetyczna ' nauka ) , j ako nauka , która chce ustalać wyłącznie 
'poznania dotyczące istoty' , a byna jmnie j n ie ' fakty ' . Odpowiednią redukcją, p rze ­
prowadzającą od psychologicznego fenomenu do czyste j ' istoty', resp. w myśleniu 
wyrażającym się w sądach od faktyczne j ( ' empirycznej ' ) ogólności do ogólności 
charakte rys tyczne j d la 'istot', jest r edukc j a e idetyczna. Po drugie, fenomeny 
transcendenta lne j fenomenologii zostaną scharakte ryzowane jako i r r e a l ne " 

Przeciwstawienie f a k t u i is toty nie wyczerpuje różnic dzielących 
fenomenologię od nauk empirycznych. Ważny jest tu t a j też i nny sposób 
myślenia, i n n y sposób budowania uogólnień, dochodzenia do wyników 
poznawczych. Nauk i empiryczne to nauk i indukcy jne stosujące induk -
СУ1 ПУ sposób rozumowania, polegający na wyjściu od obserwacji szcze­
gółowych faktów i dalszym ich s topniowym rozszerzaniu i uogólnianiu 
w postaci budowanych twierdzeń i sądów. I n n y m rodzajem rozumowa-

osadzenia człowieka w ciele. Rac jona l i s tyczna czy też inte lektua lna — z jednej 
strony, z drugiej zaś — jest t a koncepc ja n a wskroś somatyczna. Słowa człowieka 
są w duchu języka hebrajskiego nie a b s t r akcy jnymi słowami, lecz słowami warg , 
myśli są myślami serca , duch duchem jego wnętrzności. Oko i ucho są sp r aw ­
dz ianami p rawdy " . 

1 4 E . H u s s e r l , Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii, 
księga I , przekład D. G i e ru l anka , tłumaczenie przejrzał oraz przedmową opatrzył 
R . Ingarden, W a r s z a w a 1967. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 17 

nia, przec iwstawnym do indukc j i , jest dedukcja, wyprowadzająca sądy 
szczegółowe z sądów ogólnych, rozumowanie, które wywodz i z pewnych 
zdań (prawdz iwych przesłanek) wynikające z nich logicznie następstwa 
(prawdziwe wnioski ) . Ta pośrodkowość czy też oryginalność, o której 
była wyżej mowa, charakteryzująca miejsce fenomenologii pomiędzy 
poznaniem empirycznym a poznaniem apr iorycznym, znajduje i tu ta j 
swoje konsekwentne odbicie. Metoda fenomenologiczna to tertium da­
tum: z d w u różnych sposobów rozumowania, spomiędzy indukc j i i de­
dukc j i , obiera ona własną drogę, drogę r edukc j i eidetycznej. Możemy 
więc tymczasowo redukcję określić negatywnie: nie jest to ani droga 
przebiegająca od szczegółu do ogółu, ani wyprowadzająca z ogólnych 
pojęć logicznie wynikające następstwa szczegółowe. Można też dodać, 
że jest to droga wychodząca od faktów i rzeczy, która zmierza do 
poznania ich istoty. 

Obok przeciwstawienia f ak tu i is toty rozważania je j na drodze re ­
dukc j i istnieje szereg cech pozwalających odróżnić podejście fenome­
nologiczne i ten t yp dochodzenia do wyników poznawczych, j a k i m jest 
sama redukcja fenomenologiczna, od nastawienia charakterystycznego 
dla nauk empirycznych. Trzecią taką cechą, obok d w u wyżej wymie ­
nionych, jest zawieszenie i wyłączenie rozważań przyczynowo-skutko-
wych. Czwarta, na którą chcemy t u zwrócić uwagę, to zasadniczo inne 
rozumienie doświadczenia przez fenomenologię. Dla empiryków doświad­
czenie, które jest podstawowym rodzajem wszelkiego poznania, spro­
wadzało się praktycznie do doświadczenia zmysłowego. O ile w empi ­
rycznej f i lozof i i angielskiej (Locke) obok spostrzeżenia zewnętrznego 
uznawano spostrzeżenie wewnętrzne, introspekcję czy tzw. refleksję, 
o ty le twórca pozy tyw i zmu August Comte zdecydowanie wypowiadał 
się przeciw t emu drug i emu t y p o w i doświadczenia. Dążeniem pozyty­
w i z m u było uwolnić poznanie od przesądów, ido l i , wierzeń krępujących 
postęp badań naukowych. Pozy tywizm to także dążenie do obiekty­
w i zmu, do wyłączenia uczuć, emocji z postępowania naukowego posze­
rzającego świat wiedzy o faktach pozytywnych. Introspekcja jest czymś 
sztucznym wobec naturalnego procesu obserwacji, jest jego przerwa­
niem, zakłóceniem. Introspekcja, ref leksja, doświadczenie wewnętrzne 
mogą zniekształcić i zniszczyć obserwowany i poznawany przedmiot. Chcąc 
poznać, czy to świat przyrody, czy to człowieka, czy to świat myśli, 
trzeba nań spojrzeć ob i ek tywnym, chłodnym, rzeczowym — jak powia­
da poeta — uzbro jonym „w szkiełko" okiem obserwatora. Introspekcja, 
doświadczenie wewnętrzne może być dodaniem, wpro jek towan iem — 
jak by można było powiedzieć językiem psychologii analitycznej — sta­
nów, treści, znaczeń wcale nie przynależących do poznawanego przed­
mio tu . Liczą się t y l ko f ak ty pozytywne. Niepotrzebna już teraz filozofia. 
Po stadium mito log icznym, r e l i g i j nym, f i lozof icznym, czas na epokę w i e ­
dzy ścisłej. Filozofię zastąpi rozwi janie poszczególnych nauk ścisłych 

2 — Etnografia Polska t. XX IV , z. 2 



18 ZBIGNIEW BENEDVKTOWICZ 

i synteza i ch wyników. Doświadczenie w ścisłych naukach p r zy rodn i ­
czych to eksperyment. Przy zachowaniu względnie stałych warunków 
doświadczenia obserwuje się zmiany, po włączeniu określonego czynni ­
ka, który, gdy nastąpią zmiany, można uznać za przyczynę nowego stanu 
rzeczy. Każda nauka przyrodnicza, f izyka, chemia, biologia, poszukuje 
przyczyn. 

„Zadanie polega właśnie n a zna lez ieniu owych czynników przyczynowych , z a ­
zwycza j d la pewnego danego faktu istnie je i c h w ie le i r a z em składają się n a 
pełną przyczynę względnie prowadzą do pewnego skutku . Zagadnienia genetycz­
ne — i to takie , które prowadzą do genetycznych ogólnych p r a w p r zyczynowych — 
stanowią rdzeń prob lematyk i badań przyrodn iczych . Całe doświadczenie, doświad­
czenie bezpośrednie, w szczególności spostrzeżenie zmysłowe, j e s t t u t y l k o 
p o c z ą t k i e m , o d k t ó r e g o p r z e c h o d z i s i ę d o c z e g o ś z u p e ł n i e i n ­
n e g o — p o c z ą t k i e m , p r z y k t ó r y m j u ż n i e z w r a c a s i ę z b y t n i o 
u w a g i n a p e ł n ą o b e c n o ś ć t e g o , c o s i ę p o j a w i a [podkr. moje] . B a ­
dacz skup ia się zawsze ty lko n a p e w n y c h momentach , p e w n y c h stronach tego, co 
dane — momentach , które d z i w n y m zbiegiem okoliczności są zmienne, natomiast 
inne c zynn ik i zostają w sposób sztuczny, dzięki sposobowi prowadzenia ekspery ­
mentu, względnie ustalone. Nie trzeba przy t y m widzieć całości rozgrywającego 
się procesu, lecz wys t a r c zy uważać na to, j a k zmien ia się odnośny moment przy 
włączeniu pewnego c z y n n i k a przyczynowego. Można by już wtedy zrezygnować 
ze spostrzegania: w y s t a r c z y mieć aparaty , które to samo widzą i stwierdzą, co 
zmienia się przy włączeniu pewnego określonego czynn ika , np. prądu e l ek t rycz ­
nego o określonym napięciu. Zbudowano też bardzo dokładne aparaty pomiarowe 
o subtelności i czułości przekraczającej znacznie możliwości l udzk i ch zmysłów. 
W p e w n y m sensie robią to te raz wszys tko maszyny : człowiek jest ty lko po to, 
by uruchomić całość, dalej zaś wszys tko odbywa się samo — i w y n i k i są już go­
towe. Można je nawet za raz obliczyć..." l s . 

Empiryczna psychologia, rozwijająca się na gruncie pozytywizmu, 
przyjęła za przyrodoznawstwem ten sam t yp doświadczenia. Jest to ten 
sam rodzaj eksperymentu wychodzący od spostrzeżenia zewnętrznego, 
eksperyment nastawiony jak w fizyce na badanie przebiegu przyczyna— 
skutek, czy jak w biologi i — bodziec—reakcja. Zadania też są podobne: 
genetyczne ogólne prawa indukcyjne, prawa przyczynowe. 

Paradoksalne jest to, iż rezu l ta ty i w y n i k i , do jak ich dochodziła tak 
uprawiana psychologia, stały w jawnej sprzeczności wobec deklaracj i 
pozytywistycznego dążenia do ob iektywizmu, naukowej ścisłości oczysz­
czonej z uczuć, emocji, wrażeń. W i emy też, na czym polega psycholo-
gizm w tłumaczeniu naukowym i do jakiego obrazu sprowadza świat 
badanych zjawisk. Impresjonizm, dowolność, przypadkowość oto rezu l ­
ta ty psychologistycznych wyjaśnień. Tłumacząc jakiś fakt , np. zacho­
wanie pana X psycholog powiada: „pan X przeżył takie to a takie za­
działanie, teraz było tak, i n n y m razem może być inaczej". 

Trzeba t u wyraźnie raz jeszcze zaznaczyć, iż Husserl ze swą fenome­
nologią wystąpił zdecydowanie przeciw psychologizmowi właśnie w imię 

1 5 I n g a r d e n , Wprowadzenie..., s. 51. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 19 

ob iek tywizmu (por. przypis 13). Rozgrywało się to na dwóch planach. 
Zasygnalizowanie t y ch dwóch planów pozwol i uchwycić strategię podejś­
cia fenomenologicznego: te dwa plany to nastawienie na konkret , na to, 
co szczególne, na to, co generalne i ogólne. Pozwol i to także uchwycić 
różnicę pomiędzy redukcjonizmem a redukcją. Pierwszy p lan — jak 
wspominaliśmy na początku — to k r y t y k a przyjętej przez pozy tywizm 
koncepcji doświadczenia, dążenie do systematycznego badania i sk rupu ­
latnego opisu różnych rodzajów i typów doświadczenia poznawczego. D r u g i 
p lan to zadanie, jakie stawiała sobie fenomenologia na wzór kartezjań-
skiego zamierzenia — dążenie do stworzenia mathesis universalis — 
nauk i o ogólnych zasadach poznania, zasadach, które obowiązywałyby 
zarówno w naukach ścisłych, j ak i w f i lozof i i . 

Zaczni jmy od pierwszego planu, od konkre tu . Doświadczenie w empi ­
rycznej psychologii to posiadanie, doznawanie wrażeń wywołanych przy­
czynowo przez bodźce fizyczne. 

„...z drugiej j ednak strony pozwalano sobie n a określenie jako 'pochodzące 
z doświadczenia' tego, co dane było konkretn ie w spostrzeżeniu zmysłowym, z a ­
r azem jednak nie dało się utożsamić z 'wrażeniami'. Pokazywano np. komuś w i n ­
stytucie psycholog icznym różnobarwnie oświetlone krążki, nie pozwalano m u na 
opisanie, j ak owe krążki konkretn ie m u się pojawiały, lecz ty lko na stwierdzenie, 
że w idz i czerwonawo, z ie lonkawo, niebiesko itd. Wszystk ie inne konkretne opisy, 
np. że w idz i się gładki, biały, ale czerwono oświetlony papier, kw i towane były 
natychmiast dezawuującą uwagą, że tego w ogóle nie można widzieć, że 'w iemy ' 
ty lko z doświadczenia, że to papier i że papier ten jest gładki. Oczywiście bowiem 
słowo 'widzieć' mogło według empirystyczno-psychologicznego sposobu mówienia 
znaczyć jedynie 'posiadać dane wrażeniowe' " w . 

K r y t y k a fenomenologiczna przeciwstawiając się tej jednostronności, 
jednowymiarowości w rozumieniu doświadczenia przez psychologię em­
piryczną, wskazywała na to, że już takie pojmowanie doświadczenia było 
zapośredniczone i ograniczone przez teorię poznania. Owocem tej k r y t y k i 
i hasła powro tu do bezpośredniego doświadczenia było otwarcie dróg 
do nowej prob lematyk i , do nowych badań i studiów, a w dalszej k on ­
sekwencj i do podtrzymania rozwo ju nowych dziedzin w psychologii, obok 
dotychczasowej psychofizjologii , tak ich jak psychologia postaci, psycho­
logia głębi. Rozważania czynione przez fenomenologów na d rug im w y ­
mien ionym planie — dotyczącym ogólnych zasad poznania — pozwoliły 
zwrócić uwagę na k i l k a szczególnych faktów. Pozytywista jako badacz 
przyrody w praktyce nie zastanawiał się, j ak w ogóle możliwe jest do­
świadczenie zewnętrznej przyrody, które w ramach swych badań upra­
wia, odrzuca wszelki f i lozoficzny sceptycyzm w t y m przedmiocie. Pozy­
tywis ta uchyla i wyłącza wszelkie filozoficzne teorie sceptyków. Stosuje 
się dokładnie do zasady wszelkich zasad sformułowanych przez feno­
menologię Husserla: 

16 Tamże, s. 67. 



20 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

„Żadna teoria, jaką by można wymyślić, n ie może nas zwieść n a manowce co do 
tej z a s a d y w s z y s t k i c h z a s a d : że każda źródłowo prezentująca naoczność 
jest źródłem prawomocności poznania, że wszystko , co się n a m w ' in tu ic j i ' źródło­
wo (by się t ak wyrazić w swej c ie lesnej rzeczywistości) przedstawia , należy po 
prostu przyjąć jako to, jako co się prezentuje, a le także jedynie w t y c h g r an i ­
cach , w j a k i c h się tu p rezentu je " 1 7 . 

Z chwilą jednak, gdy pozy tyw i zm wykracza poza swoje granice, za­
miast dążyć do doskonalenia praktycznego swojej metody poznawania 
przyrody i staje się refleksją epistemologiczną, „teorią poznania", jak 
np. w przypadku empirycznej psychologii, ogranicza t y m samym nie-
wyczerpywalną wartość doświadczenia bezpośredniego ( intuic j i ) , na które 
fenomenologia wskazuje jako na źródło wszelkiego poznania. Jeżeli na­
stawienie fenomenologiczne można nazwać an tynaukowym czy nienauko­
w y m , to jedynie w t y m sensie, że uchyla wszelkie naukowe teorie, w y ­
rażające się w słowach „to jest nic jak t y lko . . . " ograniczających prawo 
p i e rwo tnych danych i rolę doświadczenia bezpośredniego. Na planie k o n ­
k r e t u to wyłączenie (epoche), jakiego dokonała fenomenologia, korygo­
wało teorię doświadczenia, do jak ie j zmierzała czysto empirycznie nasta­
wiona psychologia. Było to przeciwstawieniem się empirycznemu ogra­
niczeniu rozumienia doświadczenia do „to jest nic, j ak t y l k o doznawa­
nie wrażeń". 

„Istnieją różne możliwe granice; inne przy spostrzeżeniach wzrokowych , inne 
przy słuchowych itd. P r z y t y m — rzecz szczególna — nie m a w gruncie rzeczy 
spostrzeżenia czysto wzrokowego, czysto dotykowego, czysto słuchowego itd. Wszys t ­
k ie one nie jako się wza jemnie modyfikują. Wykazał to kiedyś W. Schapp w s k a ­
zując na to, że w idz imy strukturę materiału pewnej rzeczy Widzę np. że to stół i to 
stół drewniany, gładko polerowany. Mogę to zobaczyć. Dostępny m i jest w idz i a lny 
fenomen drzewa tak, j ak gładkość dostępna jest zarówno wzrokowo, j ak i doty­
kowo. D a v i d K a t z badał później świat dotykowy, zanalizował on w szczególności 
spostrzeżenie dotykowe i wykazał znów, że dana w n i m jest nie ty lko gładkość 
lub szorstkość i nie ty lko to, że coś jest cieplejsze lub z imnie jsze od czegoś innego, 
lecz również bycie t w a r d y m lub miękkim. Jeśli naprawdę pos iadamy wprawę 
w poznawaniu rzeczy za pomocą dotyku — możemy odróżnić dotykowo jedwab 
od wełny. Nasza zdolność spostrzegania zmienia się. Można jednak również zoba­
czyć, czy coś jest wełną, czy jedwabiem, czy blachą. Do tego samego przedmiotu 
przynależy zatem mnogość różnych, a także różniących się między sobą rodza ­
jowo postrzeżeń. Poznanie zaś dokonuje się dopiero w całym przebiegu t y c h róż­
n y c h dojść do jednej i tej samej rzeczy. W miarę tego przebiegu coraz bardzie j 
rozbudowuje się też uprawn ien ie danego rodzaju bezpośredniego poznania — 
względnie jego n ieuprawnienie . T u jednak znajduje się początek i źródło poznania : 
to, co się tu dzieje, m a decydujące znaczenie d la wszystkiego innego, co możemy 
następnie przedsięwziąć w poznan iu " 1 B. 

Fenomenologia zatem wskazuje na to, iż istnieje ważny związek po­
między sposobem istnienia badanego przedmiotu i jego prze jawami — 
sposobem doświadczania a sposobem prezentacji. Metoda fenomenologicz-

1 7 H u s s e r l , Idee..., s. 79. 
1 8 I n g a r d e n , Wprowadzenie..., s. 71-72. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 21 

na to poszukiwanie na drodze szeregu prób te j najbardziej uprawnione j 
drog i do prezentacj i istoty badanego przedmiotu. Poznanie w ujęciu 
fenomenologicznym przebiega t u po kręgu epistemologicznym, wychodząc 
od przejawów badanego przedmiotu, bezpośredniego doświadczenia, re ­
f l ektu je własne sposoby doświadczania przedmiotu, zmierzając do pre -
zestancji jego sposobu istnienia. 

Jeśli powiedziano wyżej, w próbie określenia fenomenologii, że is tnie­
ją różne odmiany te j metody ,,w zależności od ta l entu i psych ik i upra ­
wiającego ją fenomenologa", to także prawdą jest, że istnieje ty le od­
m ian fenomenologii, i le przedmiotów, rodzajów przedmiotów czy też 
dziedzin. Obok uprawiane j przez Husserla „czystej fenomenologi i " — 
fenomenologii doświadczenia poznawczego można t u przykładowo w y ­
mienić fenomenologię egzystencji i mowy (Heidegger, Mer leau Ponty) , 
fenomenologię egzystencji w jej trzech sposobach przejawiania się (sta­
diach) estetycznym, etycznym i r e l i g i j nym, czy też właściwiej powie­
dziawszy, fenomenologię doświadczenia w i a r y w pismach filozofów po­
przedzających wystąpienie Husserla (Kierkegaard Albo albo, Bo jaźń 
i drżenie, Pascal Człowiek bez Boga, Człowiek z Bogiem). Ramy ani 
przedmiot naszych rozważań nie pozwalają na bardziej drobiazgowe uza­
sadnienie i wykazanie elementów fenomenologicznych w metodzie i spo­
sobie prowadzenia wykładu szczególnie d w u ostatnio wymien ionych 
myślicieli, ale pragniemy spożytkować t u część i ch wypowiedz i dla u k a ­
zania wspólnego nastawienia charakterystycznego d la metody fenomeno­
logicznej, obecnego w najbardziej interesującym nas t u zastosowaniu te j 
metody, t j . w fenomenologii r e l i g i i (Otto, Eliade). 

Charakterystyczne d la wszystkich t y c h fenomenologii jest to, że w y ­
żej nad naukę cenią sobie życie i to jest ostatecznie głównym motywem 
dającym się śledzić, jeśli już nie w losach wspomnianych myślicieli 
porzucających naukę a zwracających się z powrotem w swych rozwa­
żaniach do doświadczenia, jakie niesie krąg życia, to przynajmnie j w zwró­
ceniu uwag i na heterogeniczność sfery myślenia i egzystowania, odręb­
ność i autonomię „porządku r o z u m u " i „porządku serca" jako świa­
dectwa bogatszej nawet, niż sugerowałyby te dwa t y p y poznania, różno­
rodności i różnowymiarowości doświadczenia poznawczego (mówi o t y m 
zwłaszcza Albo albo Kierkegaarda, j ak i wstępne podrozdziały Myśli 
Pascala: „Zdolność rozeznania", „Zmysł matematyczny i przyrodzona 
bystrość", „Umysł logiczny", „Prawidła wyrokowan ia " , „Różnorodność 
i jedność", „Prawidła mowy" ) . 

Wszystkie te fenomenologie, w ramach swego przedmiotu i dziedzin, 
w których się obracają, głoszą powrót do „pierwotnego" w sensie bez­
pośredniości doświadczenia. Stąd t ak częsty w n ich m o t y w antynauko-
wości, a może ściślej — antysystemowości: „...nie biorę tego wedle sy­
stemu, ale wedle sposobu, w j a k i stworzone jest serce człowieka..." 
(Pascal). 



22 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

„Trzeba powiedzieć w ogóle: 'to się dzieje przez kształt i r u c h ' — to bowiem 
l e s t prawda . A l e mówić przez j ak i , i składać machinę — to śmieszne... T o bez ­
użyteczne, n iepewne i p rzykre . A gdyby nawet to była prawda , nie sądzę, aby 
cała filozofia była w a r t a godziny t r u d u " ( P a s c a l ) 1 9 . 

„Piszący ninie jsze w c a l e nie jest filozofem, nie rozumie systemu, o i le istnieje 
takowy , o i le jest już gotów; wys ta r czy jego słabej głowie pojęcie o tym, j ak 
potężną mus i mieć dziś głowę każdy, jeżeli każdy m a tak potężne myśli. G d y b y 
dało się wyrazić w formie pojęć całą treść w i a ry , nie w y n i k n i e z tego, że się 
wiarę pojęło, że się pojęło j a k się w nią w n i k a l ub też j a k ona w kogoś w n i k a . 
Piszący ninie jsze n ie jest an i trochę fi lozofem; jest on poetice et eleganter p i s a ­
r z e m amatorem, który nie układa systemów an i nawet szkiców systemu; n ie z a ­
pisuje się do systemu an i n ie dopisuje się do systemu. P isze , bo to jest d l a niego 
luksus , który t y m jest p rzy jemnie j szy i oczywistszy , i m mnie j osób kupu je i c zy ta 
jego pismo. Łatwo m u przewidzieć własne losy w czasie, k iedy ucichną namięt­
ności i zostanie służba nauce, w czasie, k iedy pisarz, który będzie chciał mieć 
czytelników, będzie musiał się starać pisać tak, aby łatwo było jego książkę 
przejrzeć podczas poobiedniej d r zemki i uważać, aby zewnętrznie podobny był do 
grzecznego ogrodniczka, który z j aw ia się na ogłoszenie z kape luszem w ręku 
i z dobrymi re fe renc jami z mie j sca ostatniej pracy, polecając swe usługi p rze ­
świetnej publiczności [...] p rzeczuwa te przerażające momenty, k iedy zazdrosna 
k r y t y k a da m u porządnie parę razy w skórę; drży przed perspektywą jeszcze 
s t rasznie j szych rzeczy, k iedy ten lub ów przedsiębiorczy sk ryba , łykacz pa rag ra ­
fów [...] — potnie go na kawałki w z n a k i §§, nieugięty j a k tamten człowiek, który, 
aby służyć wiedzy i in terpunkc j i , liczył słowa, t ak aby mieć i ch trzydzieści pięć 
do średnika, a pięćdziesiąt do kropk i . Składam w t y m mie jscu głęboki ukłon 
przed każdym sys t ematycznym nudz i a r zem: 'to nie jest system, to nie m a nic 
wspólnego z żadnym systemem' " ( K i e r k e g a a r d ) 2 0 . 

Trzeba by t u podkreślić, że te antysystemowe wypady nie dotyczą 
t y l ko próby opisu doświadczenia w ia r y , nie dającej się zaniknąć w sy­
stemy, ale mogą też dla nas być wyrazem swoistego rozumienia do­
świadczenia poznawczego: podobnie j ak wiara, poznanie oparte t u jest 
na głęboko z interna l i zowanym przeżyciu, jest niemalże jak ta pierwsza 
namiętnością, walką i sporem, manifestacją własnych doświadczeń, prze­
myśleń i przekonań. Ma to swoje odbicie w języku, w sposobie prezen­
tacj i , pełnym osobistego tonu wyznań, gdzie przedmiot poznania jest 
przedmiotem umiłowania i uwielbienia. Oto przykładowo tematem roz­
p rawy Kierkegaarda staje się jego „ulubione twierdzenie, że spośród 
wszystkich klasycznych dzieł Mozartowski Don Juan stoi najwyżej". 

„To, co m a m o t y m do powiedzenia, zawdzięczam jedynie i wyłącznie Mozar ­
towi. G d y b y więc t en i ów czyte ln ik był na ty le uprze jmy, żeby mój zamia r z a ­
aprobować, n ie mogąc się jednak pozbyć wątpliwości, czy rzeczywiście to w s z y s t ­
ko znajdzie u Mozarta , czy też racze j , że to j a układam do m u z y k i Mozarta treść 
własną, mogę go zapewnić, że nie ty lko t a odrobina, którą j a ukazać potrafię, 

1 9 B. P a s c a l , Myśli. Przekład T . Żeleńskiego (Boya) w n o w y m układzie 
według w y d a n i a Jacques C h e v a l i e r a przygotował do d ruku M. Tazb i r , W a r s z a w a 
1953, s. 192. 

2 0 S. K i e r k e g a a r d , Bojaźń i drżenie, z oryginału duńskiego przełożył 
i wstępem opatrzył J . Iwaszk iew icz , W a r s z a w a 1972. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 23 

ale nieskończenie więcej zawar te jest w muzyce Mozarta ; mogę go zapewnić, że 
właśnie ta myśl dodaje m i odwagi, aby poświęcić się wyjaśnieniom szczegółów 
m u z y k i Mozarta . To, co pokochało się w młodzieńczych marzen iach , co się po­
dziwiało w młodzieńczym entuzjazmie, co zamieszkało w najgłębszych p r zyby tkach 
duszy, w t a j emn iczym zagadkowym obcowaniu, napełnia nas przy zbliżeniu z a ­
wsze bojaźnią i niepewnością, k iedy w iemy, że n a m chodzi o i ch zrozumienie. To , 
czegoś uczył się fragment po fragmencie, zbierał razem, j a k ptak na jmnie jsze 
źdźbło słomy zbiera , ciesząc się na jdrobnie j szym szczegółem bardzie j niż cała 
reszta świata; to, coś chłonął z akochanymi uszami , samotny w ciżbie ludzkie j , 
nie zauważony w swo im kącie, to, co chłonne ucho pojmało, nigdy n ie nasycone, 
co chc iwe ucho w swo im wnętrzu gromadziło, nigdy siebie niepewne, to, co n a j ­
lżejszym echem drzemiącego u c h a nigdy nie oszukało; co za dnia zaznane, po 
nocy powtórnie przeżyte, co sen mąciło i spędzało z powiek, to, o c z y m się m u ­
siało marzyć na jawie , co nocą wyganiało cię z łóżka w obawie, że o t y m z a ­
pomnisz, to, co było c i w y r a z e m najwyższego natchnienia , co miałeś zawsze przy 
sobie, j ak n iewias ta robótkę; co towarzyszyło jasną, księżycową nocą w pustych 
l a sach nad brzegiem morza , w c i emnych u l i c zkach , w nocy i o świtaniu, co na 
j ednym koniu z tobą jechało, co i w powozie dotrzymywało c i towarzys twa , co 
dom twój wypełniało, aż po na jmnie j s zy zakątek, w uchu c i pobrzmiewało, duszę 
dźwiękiem napełniało, co duszę najdelikatniejszą tkaniną oplatało, to j a w i się 
teraz konkretn ie w myśli; [...] T o tak, j a k b y rozstawać się z przy jac ie lem, by go 
już nigdy n ie spotkać an i w czasie, an i w wieczności. Czu je sz się j a k ktoś, kto 
nie dochował wierności, zaparł się ślubowania, czujesz się j a k już nie t en sam, 
nie t a k i młody, n ie t a k i dziecinnie prosty; powstaje lęk o siebie, o to, co sprawiało 
tyle radości, dawało szczęście, było bogactwem; obawa o to, co ukochane, i że 
szkody by mogło doznać przy tej przemianie , okazać się mnie j doskonałym, nie 
odpowiedzieć na ty le pytań, a wtedy ach... wszystko stracone, czar p r y s k a i nie 
daje się przywrócić. A l e wo lna od wszy s tk i ch trosk jest miłość moja, bezgraniczne 
zaufanie do Mozarta . To, co z jego m u z y k i dotąd pojąłem, to ty lko cząstka, a tego, 
co k r y j e się pod mg l i s tymi postaciami przeczucia , dość jeszcze zostaje, i j es tem 
przekonany, że gdybym kiedyś całkowicie zrozumiał Mozarta , wtedy dopiero byłby 
dla mnie całkiem niezrozumiały" 2 1 . 

Nie powinna nas t u zmylić pozorna, a w innych miejscach wręcz non­
szalancka, nienaukowość problemu i języka. Czas okazał się lepszym sę­
dzią, aniżeli przypuszczenia i obawy autora co do uznania jego rozważań. 
S tud ium o Don Juanie Mozarta ma swą niepowtarzalną i niezastąpioną 
wartość pośród cenionych analiz estetycznych w dziedzinie muzykologi i . 
Wykracza ono zresztą poza muzykologię. „Ulubione twierdzenie, że spo­
śród wszystkich klasycznych dzieł Mozartowski Don Juan stoi najwyżej", 
wywołuje szereg poszczególnych kwest i i , których rozważanie może być 
godne polecenia antropologom k u l t u r y . A więc, jakie są k ry t e r i a w y ­
dzielenia kategor i i „dzieła klasycznego" spośród innych dzieł, co stanowi 
o klasyczności dzieła, a także co sprawia, że jedne w y t w o r y k u l t u r y osią­
gają tę pełnię wyrazu, „która cudownie objawia się w kojarzeniu tego, 
co do siebie przynależy: Aksela z Valborga, Homera z Wojną trojańską, 
Rafaela z katol icyzmem, Mozarta z Don Juanem". Au to r rozważa tu ta j 

2 1 S . K i e r k e g a a r d , Albo-Albo, I , z oryginału duńskiego przełożył 
J . Iwaszk iew icz , W a r s z a w a 1976, s. 64-65. 



24 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

ideę Don Juana na t le innych ide i — m. i n . Faustusa, które są odpo­
wiednio konkretyzac jami tak ich idei , j ak zmysłowość i duchowość, „me­
d i a " — środki w y r a z u użyte do wyrażenia t ych idei , specyfikę tak ich 
„mediów", j ak słowo, język, poezja, dramat, komedia, malarstwo, rzeźba, 
archi tektura , muzyka. Rozpatruje ideę zmysłowości i duchowości spotyka­
jące się z bardziej l ub mnie j t r a f n y m i środkami wyrazu, na t le epok i k u l ­
t u r ; przebiega przez antyk , chrześcijaństwo, średniowiecze, sięga do m i t o ­
log i i i f o l k l o ru śledząc obecność t y c h idei w dziełach k u l t u r y e l i tarnej 

i w ku l turze ludowej , a wszystko to żyje własnym życiem, a wszystko t u jest 
sobą: k u l t u r a grecka i mitologia — kulturą i mitologią grecką, chrześci­
jaństwo — chrześcijaństwem, obaj „tytani średniowiecza" Faustus, bliższy 
duchowości i ku l turze niemieckiej , dający się pomyśleć i odtworzyć w i n ­
nych epokach, pokoleniach, dziełach, bardziej Niemcem, aniżeli un iwe r ­
salny, ponadczasowy, dający się ująć t y l ko muzycznie Don Juan Hiszpa­
nem. Podobnie rzecz się ma i w s tud ium o bohaterze r e l i g i j nym, o „ry­
cerzu w i a r y " Abrahamie, znów rozważanym na t le herosów i postaci m i ­
tycznych, na t le „bohaterów trag icznych" , począwszy od dzieł d ramatu 
antycznego poprzez Szekspira do współczesności. Mógłby zatem skorzystać 
z t y ch rozpraw niejeden student etnograf i i zajęty połykaniem (przyrzą­
dzonej bez żadnego smaku w t y g l u antropologicznych analiz porównaw­
czych) pigułki, gdzie buddyzm niewiele, a czasem prawie w ogóle nie 
różni się od chrześcijaństwa, a chrześcijaństwo od pogańskiego m i t u grec­
kiego, bo wszystko rozpoczyna się i sprowadza do wszechrządzącej „opo­
zycj i b i na rne j " góra — dół, ziemia — niebo, l ewy — prawy, męski — 
żeński i tp . Mógłby zwłaszcza skorzystać z t y ch rozpraw i ów profesor 
l i teraturoznawstwa, tak widać przejęty s t ruk tura l i zmem, że na pytanie 
zadane w audyc j i rad iowe j : „panie profesorze, kto to jest bohater?", od­
powiedział: „bohater jest znakiem". 

Ale nie to wszystko przecież jest powodem przytoczenia tak obszer­
nych fragmentów z rozważań Kierkegaarda. Główną przyczyną była t u 
chęć ukazania, j ak w języku t y c h rozważań odzwierciedla się, powtórz­
my : oparte na głębokim przeżyciu doświadczenie poznawcze, stające się 
niemal namiętnością pełną nie przemilczanego niepokoju i niepewności, 
czy aby rozumienie, do którego doszło się, jest prawdziwe, zdające sobie 
sprawę z cząstkowego charakteru poznania, a przecież poszukujące te j 
najlepszej cząstki. Ten sposób wypowiedz i kształtujący się na naszych 
oczach, tak jak metoda stosownie do danego przedmiotu, zawiera w sobie 
niepokój i troskę o odpowiednie słowo. Znamienną bowiem cechą języka 
fenomenologii, wszystkich fenomenologii, niezależnie od przedmiotu roz­
ważań, jest owa troska o słowo. Często zasadniczym rozważaniom towa­
rzyszy wewnętrzna ref leksja nad słowem, nad sposobem wyrazu. 

„'Zgasić zarzewie buntu ' — nazbyt bogato. 'Niepokój geniuszu ' — zanadto 
dwa w ie lk ie słowa na raz [...] -Nie umiałbym osądzić tej samej rzeczy ściśle jednako; 
nie mogę sądzić o własnym dziele pracując nad n im, muszę czynić tak, j ak m a -



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 25 

larze, oddalić się od niego; a le nie nadto. I l e t e d y ? Zgadni jc ie . [...] K i e d y oglą­
damy namiętność lub wrażenie odmalowane w słowach, zna jdu jemy w sobie s a ­
m y c h prawdę tego, co słyszymy; prawdę, o której i s tn ien iu w nas nie wiedzieliś­
my wprzódy. Stąd czu jemy sympatię do tego, który dał n a m to uczuć, ukazał n a m 
bowiem nie swoje dobro, a le nasze; to dobrodziejstwo czyn i go n a m sympatycz ­
n y m , poza tym, iż ta wspólność duchowa skłania nieodzownie serce k u n i e m u " 
( P a s ca l ) 2 2 . 

„Nie jest moim z a m i a r e m powiedzieć o Don J u a n i e czegoś szczególnego; oby 
mnie wszys tk ie dobre duchy ustrzegły, abym nie wypuścił ro ju nic-nie-mówiących 
hałaśliwych orzeczeń i w zapale o ra torsk im odsłonił bezsilność języka; zapał ten 
zresztą uważam nie za brak, a le przec iwnie , z a siłę słowa, której chętnie na 
pochwałę m u z y k i w je j g ran icach użyję. Natomiast mo im jest z amia r em oświetle­
nie tej idei z t y lu stron, i le to będzie możliwe, a także jej s tosunku do języka, 
i stopniowe ogarnięcie coraz większego te rytor ium, n a którym m u z y k a panuje, 
aby wreszc ie osaczona ukazała się n a m w e własnej osobie, chociaż k iedy da m i 
się słyszeć, nie potrafię n ic więcej powiedzieć, j ak : cyt , słuchaj! ,[...] T y l k o od 
czasu do czasu będę j ednym słowem, mimochodem podawał rysopis tej muzyk i , 
mający dopomóc w jej wyśledzeniu, nie zapominając jednak, an i czy te ln ikowi 
o t y m zapomnieć n ie dając, że kto m a w ręku ty lko l ist gończy nie m a jeszcze 
tego, którego ten l ist dotyczy. Także cały układ opery, je j wewnętrzna budowa, 
zostaną oddzielnie omówione, nie tak jednak, b y m ciągle miał wykrzykiwać: ach 
brawo, ciężka cholera, do diabła, b rav i ss imo — lecz stale będę na to patrzył, by 
podkreślić muzykę, i myślę, że w ten sposób dokonam najwyższego, co w este­
t ycznym rozumieniu m u z y k i jest do osiągnięcia" ( K i e r k e g a a r d ) 2 3 . 

Język rozważań fenomenologicznych, pełen osobistego tonu wyznań, 
odsłania głęboko ukrytą dialogiczną strukturę doświadczenia poznawcze­
go. Jak ktoś słusznie zwrócił uwagę, monologiczna postać Wyznań 
św. Augustyna w gruncie rzeczy jest dialogiem, w przeciwieństwie do 
zbudowanego na dialogu monologicznego w rezultacie t r a k t a t u O pań­
stwie Platona; tak poznanie w ujęciu fenomenologicznym ma strukturę 
dialogiczną. Trzeba t u podkreślić pierwiastek twórczy doświadczenia po­
znawczego. Jednocześnie zaś to, iż namiętności, uczuciu, towarzyszy t u 
nieustannie metodyczny dystans. 

„Husserl przywrócił rzeczom grozę i urok , gdyż ujął podmiot jako 
przeżywający świat, nienawidzący go, kochający i obawiający się" (Sar­
tre , Situations, I , s. 35). 

A k t o m doświadczenia przedmiotu odpowiada transcendencja — ze-
wnętrzność i zdolność wymykan ia się przedmiotu poza granice naszego 
doświadczenia. Transcendencji, wykraczan iu przedmiotu poza granice 
naszych aktów doświadczenia mus i zatem odpowiadać zdolność podmiotu 
poznawczego do transcendowania siebie, do przekraczania samego siebie 
w procesie poznawania. To przekraczanie siebie musi polegać też m. i n . 
na zamilknięciu, na dopuszczeniu rzeczy do słowa — t y l k o na te j drodze 
jest szansa, by poznanie stawało się dialogiem i rzeczywistym samopozna-
niem. Husserl czytał i znał pisma Kierkegaarda. 

2 2 P a s c a l , Myśli, 60 28, 44. 
2 8 K i e r k e g a a r d , Albo-Albo. I , s. 95. 



26 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

Wszystkie próby fenomenologiczne zwracają niezwykłą uwagą na sło­
wo, dążąc do maksymalnej precyzj i w wyrażaniu swych ref leksj i . Przy 
czym rzecz znamienna — nie pokładają nadziei w językach sformalizo­
wanych, osiągając często przec iwny i m biegun. Myśli Pascala należą nie 
t y l ko do h is to r i i f i lozof i i czy h i s to r i i l i t e r a tu r y pięknej jednego narodu, 
ale do ogólnoludzkiej sztuki słowa, tak samo j ak pisma Kierkegaarda, 
które dla w i e lu są przede wszys tk im przykładem szczytowych osiągnięć 
l i t e ra tu ry romantycznej . 

Przykładem precyzj i mogą t u być cytowane powyżej f ragmenty 
z Idei Husserla, dotyczące zasady wszelkich zasad, obejmującej także po­
zytywistyczną zasadę poznania: „nie ma wiedzy bez doświadczenia", 
w którym słowo „doświadczenie", rozumiane przez pozytywistów jako 
empiryczne doświadczenie (doświadczenie zmysłowe l u b eksperyment 
w dziedzinie f i z yk i , neurof iz jologi i , chemi i e tc ) , zastąpione zostało przez 
„każdą prezentującą źródłowo naoczność" — „każda źródłowo prezentu­
jąca naoczność jest źródłem prawomocności poznania, że wszystko, co się 
w i n t u i c j i źródłowo (by się t ak wyrazić w swej cielesnej samoobecności) 
przedstawia, należy po prostu przyjąć, jako to, co się prezentuje, ale 
także jedynie w t y ch granicach, w jak ich się t u prezentuje" . 

W zdaniu t y m Husserl odsłonił wewnętrzne sprzeczności pozytywizmu, 
wykazując, iż wbrew własnym deklaracjom pozy tyw i zm posługuje się 
poznaniem eidetycznym, intuicją, do takiego bowiem t y p u należy wszelka 
zasada; nie da się ona wywieść ani nie w y n i k a z doświadczenia empirycz­
nego. Mówi się t u , iż należy przyjąć to, co jest dane, w t y c h granicach, 
w j ak i ch jest dane. Dokonuje się t u wyłączenia sceptycyzmu, a także pro ­
b lemu fałszywości i prawdziwości, prob lemu „pozytywnych faktów" cha­
rakterystycznego dla rozważań pozytywistycznych. Przykładem w y k r a ­
czania poza granice tego, co dane, mogą być właśnie rozmaite teorie w y ­
rosłe pod wpływem pozytywistycznego k r y t y c y zmu , dotyczące re l i g i i , 
w których re l ig ia jest już to w y t w o r e m na tury — w y n i k a ze strachu w o ­
bec sił na tu ry — już to spowodowana niedostateczną wiedzą w myśleniu, 
produktem sub iek tywnych wrażeń i doznań. K r y t y c y z m i odrzucanie w y ­
jaśnień re l i g i jnych , wierzeń i przesądów było racją rozwoju nauk przy ­
rodniczych. Proste i powierzchowne przeniesienie pozytywistycznego k r y ­
tycyzmu w dziedzinę badań nad religią było nierzadko wykroczeniem 
poza granicę tego, co dane, stawało na płaszczyźnie sądów, rodząc „nau­
kowe przesądy". 

„Ponieważ to, o c z y m będę mówił, m a charakte r racze j niecodzienny, nie 
mogę więc przyjąć, że moi słuchacze są w pełni świadomi metodologicznego punk ­
tu widzenia psychologi i — powiada J u n g — którą reprezentuję. T e n punkt w i ­
dzenia m a charakte r wyłącznie fenomenologiczny, t j . za jmuje się ty lko zdarze ­
niami , w y p a d k a m i i doświadczeniami, j e dnym słowem — faktami . Jego prawdą 
jest fakt, nie zaś sąd. Mówiąc np. o motywie narodz in z dziewicy, psychologia 
interesuje się wyłącznie f ak tem is tn ien ia tak ie j idei , n ie zaś kwestią, czy idea ta 
jest p r awdz iwa lub fałszywa w j a k i m k o l w i e k i n n y m znaczeniu . Idea t a jest p sy -



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 27 

chologicznie p r awdz iwa o ty le , o i le istnieje. Egzys tenc j a psychologiczna m a c h a ­
rakte r sub iektywny o tyle, o i le jakaś idea występuje ty lko w pojedynczej j ed ­
nostce. Natomiast m a charakte r ob iektywny, o i l e dzięki consensus gent ium staje 
się udziałem jakiejś większej grupy. [...] Psycholog ia za jmuje się ideami i i n n y m i 
z j a w i s k a m i psych icznymi , tak j ak np. zoologia za jmuje się różnymi gatunkami 
zwierząt. Słoń jest p rawdz iwy , ponieważ istnieje. Co więcej, nie jest on a n i w y ­
n ik i em wnioskowania , an i ty lko twierdzeniem, an i też czyimś sub i ek tywnym są­
dem. Jest po prostu z j aw i sk iem. A l e tak bardzo przywykliśmy do przekonania , 
że fakty psychiczne są czymś samowo lnym i a rb i t r a lnym, a nawet czymś w y ­
myślonym przez ludzi , iż z t rudem ty lko potraf imy uwolnić się od przesądu, j ako ­
by p sych ika i je j treści były jedynie a r b i t r a l nym myśleniem czy też mnie j lub 
więcej i l u zo rycznym w y t w o r e m naszych przypuszczeń i sądów. F a k t e m jest, że 
określone idee istnieją n i ema l wszędzie i w e w s z y s t k i c h epokach oraz że mogą 
powstawać spontanicznie i najzupełniej niezależnie od migrac j i i t radyc j i . Nie 
są one w y t w o r e m jednostki , lecz racze j pojawiają się — a nawet wręcz narzucają 
się świadomości jednostki . N ie jest to byna jmnie j platońska filozofia, lecz p sy ­
chologia e m p i r y c z n a " u . 

Dokonuje się t u wyłączenia rozważań przyczynowo-skutkowych, które 
niechybnie przeniosłyby nas na płaszczyznę sądu. T u nie powiada się, że 
rel ig ia (idea rel ig i jna) jest „naturalna", że powoduje strach wobec sił na­
tu r y , czy też błąd w myśleniu, tak samo jak nie mówi się, że ją objawił 
Bóg. Uchyla się t u wszystkie takie zdania, ponieważ byłyby nie dającymi 
się dowieść sądami. T u stwierdza się n i mnie j n i więcej istnienie tak ich 
idei i przy jmuje się je tak, j ak one istnieją — ponieważ świadectwa, do­
kumenty dotyczące idei r e l i g i jnych powołują się na zewnętrzne objawie­
nie, stwierdzając istnienie fenomenolog powiada ani mnie j , ani więcej, 
niż to, że one pojawiają się. 

Proste i powierzchowne przeniesienie pozytywistycznego k r y t y cy zmu 
w dziedzinę nauk humanistycznych dokonało niemałego zamętu, którego 
ślady możemy obserwować w niektórych teoriach naukowych na gruncie 
etnograf i i , a przede wszystk im w ich języku. M a m y t u na myśli n a t u ­
ra l i zm (poszukiwanie „zarodków" re l i g i i — teoria animizmu), biologiczny 
determin izm (Mal inowski — teoria potrzeb, freudowska psychoanaliza), 
uprzedmiotowienie („kultura jest aparatem ins t rumenta lnym" ) — kon ­
tynuowane do dziś „mechanizmy myślenia", w których dochodzą do gło­
su dwa wie lk ie odkrycia XIX-wiecznego scientyzmu: Natura i Maszyna. 
Trzeba mieć świadomość, że były to mnie j lub bardziej udane metafory. 

„XIX wiek stworzył mit filozofii naukowe j — był to zwykły maąuillage, nie 
miał bowiem w sobie naukowe j ścisłości, a odznaczał się całą ohydą s ty lu proto­
kołów po l i cy jnych i aktów urzędowych. [...] S t y l f i lozoficzny narodził się z amb i ­
c j i naukowe j ścisłości — nonsens — słowa 'miłość', ' i ronia ' , ' rozpacz ' bardzie j są 
jednoznaczne niż 'p rzyczyna ' , 'kore lac ja ' , 'związek'. Wys ta r czy powiedzieć słowo 
'miłość', aby każdy potrafił odnaleźć w sobie treść wypełniającą zakres tego po­
jęcia" (B. Miciński) 2 5 . 

J u n g , op. c i i . , s. 133. 
B . M i c i ń s k i , Pisma, Kraków 1970, s. 194. 



28 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

Takie pomieszanie języków wykazywał Pascal, z t y m że szło m u 
o rzecz podstawową, określającą kondycję ludzkiego poznania. 

„A niemocy nasze j w poznaniu rzeczy dopełnia to, iż są one proste same 
w sobie, m y zaś jesteśmy złożeni z dwóch p r z ec iwnych i różnorakich natur , z d u ­
szy i ciała. Niepodobna bowiem, aby ta część, która w nas rozumuje , była inne j 
na tury niż duchowa ; a gdyby ktoś twierdził, że jesteśmy ty lko cieleśni, to by 
nas odsunęło od poznania rzeczy, i le że nie m a nic bardzie j niepojętego niż rzec, 
że mater ia zna siebie samą: niepodobna n a m pojąć, w j a k i sposób ona mogłaby 
się pojąć. T a k więc jeśli jesteśmy po prostu materią, nie możemy zgoła n ic po­
znać, jeśli zaś składamy się z ducha i mater i i , nie możemy poznać do gruntu 
rzeczy prostych c i e l e snych czy duchowych . Stąd pochodzi, iż p raw ie w s z y s c y 
fi lozofowie mieszają pojęcia rzeczy i mówią o rzeczach c ie lesnych duchowo, a o d u ­
chowych cieleśnie. Powiadają lekko, że ciała dążą k u dołowi, że ciągną do swego 
środka, że bronią się przed zn iweczeniem, że lękają się próżni, że mają skłonności, 
sympatie , antypat ie : wszystko rzeczy właściwe jedynie duchom. Mówiąc zaś o du ­
chach uważają je jakoby będące w j ednym mie j scu i przypisują i m poruszanie się: 
rzeczy właściwe jedynie ciałom. Zamias t odbierać czyste pojęcia t ych rzeczy ba r ­
w i m y je jedynie n a s z y m i właściwościami i na sycamy naszą złożoną istotą w s z y s t ­
k ie rzeczy proste, które zważamy" 2 6. 

Natural istyczne przeakcentowanie moglibyśmy znaleźć, gdyby nie 
wynikało to t y l ko z właściwości języka francuskiego, we fragmencie roz­
ważań Comte'a, stanowiących motto Totemizmu Lévi-Straussa: „Prawa 
logiczne, które ostatecznie rządzą światem in te l ek tua lnym, są w zasadzie 
z na tu ry swej niezmienne i powszechne..." Comte używa t u słowa „na­
t u r a " w t a k i m samym znaczeniu, j ak Husser l słowa „istota" {eidos); 
o ile jednak Husserl pozostaje w zgodzie ze sobą, o ty le Comte przeczy 
sobie powołując się na „eidetyczną intuicję", czy l i na coś, co w myśl po­
z y t yw i zmu nie istnieje, gdy uznaje się t y l ko jeden rodzaj doświadczenia. 

„Gdy oni [pozytywiści], p rawdz iw ie j ak filozofowie trzymający się określo­
nego s tanowiska i w j awne j sprzeczności z własną zasadą wolności od przesądów 
wychodzą od nie wyjaśnionych przeświadczeń, m y rozpoczynamy [...] od tego 
wszystkiego, co można bezpośrednio widzieć i uchwycić — właśnie gdy się po­
wziętym z góry sądom nie pozwa la oślepić i powstrzymać się od uwzględnienia 
całych k l a s rzete lnych danych. Jeżeli ' pozytywizm' znaczy tyle, co absolutnie po­
zbawione przesądów oparcie ws zy s tk i ch nauk na t ym , co 'pozytywne' , to jest n a 
tym, co da się źródłowo uchwycić, to p r a w d z i w y m i pozytywis tami jesteśmy my. 
M y nie pozwa lamy naprawdę żadnemu autorytetowi, by odbierał n a m prawo do 
uznawan i a w s z e l k i c h rodzajów naoczności za równoważne źródła prawomocności 
poznania — autorytetowi , 'nowoczesnego przyrodoznawstwa ' także na to nie pozwa­
l a m y " 2 7. 

Jak wie lka była presja nauk przyrodniczych i pozy tywizmu, widać to 
w cy towanym wyżej zdaniu Junga, które jest echem i powtórzeniem 
zdania Husserla o zasadzie wszelkich zasad. Być nauką to tak zajmować 
się fak tami , „jak czynią to n a u k i przyrodnicze" , nauk i empiryczne — „nie 

2 6 P a s c a l , Myśli, 84. 
2 7 H u s s e r l , Idee... s. 70. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 29 

jest to bynajmnie j platońska filozofia, jest to psychologia empiryczna". 
Możliwość takiego sprowadzenia, jakiego dokonuje Jung (łamiącego prze­
ciwstawienie f a k t u i istoty, różnicy pomiędzy sądami empi rycznymi a zda­
n iami fenomenolog icznymi 2 S ) , odsłania nam t u wyżej wspomniane dwa 
wymia ry , eidetyczny i konkre tny . Język fenomenologii uwikłany jest 
w polemikę i powstaje z po l emik i z pozytywizmem, jest świadectwem 
c h w i l i j ak i jednocześnie refleksją nad poznaniem w ogóle, posiada swój 
aspekt ahistoryczny. Następną cechą, obok dążenia do precyz j i w fenome­
nologicznych rozważaniach, jest b rak metafor; nie wprowadza się t u żad­
n y c h terminów „ścisłych" zapożyczonych bez pokrycia, b rak technik sta­
tystycznych, brak schematów, wzorów, zapisów symbol icznych (jeśli te 
ostatnie nie stanowią przedmiotu badań), co pozwala widzieć utrzymującą 
się różnicę w sposobie wypowiedz i pomiędzy nauką empiryczną a rozwa­
żaniem fenomenologicznym. Jest to język dosłowny. Wszystko się t u dzie­
j e w zasięgu ludzkiego rozumu i wzroku . Jedynie konsekwentnie rozwi ja ­
ną metaforą jest metafora słonia, którą odnajdujemy we wstępie do 
Traktatu o historii religii M . Eliadego: 

„Nowoczesna n a u k a zrehabilitowała zasadę, która w X I X w. została mocno 
podważona na skutek pomieszania p e w n y c h pojęć, a która głosi, że «skala tworzy 
zjawisko». H e n r y k Po incare zapytywał nie bez ironi i , czy przyrodnik , który bada 
słonia jedynie przez mikroskop, może stwierdzić, że dostatecznie poznał naturę 
tego zwierzęcia? Mikroskop o d k r y w a strukturę i mechan i zm komórek, które są 
identyczne dla wszy s tk i ch organizmów wielokomórkowych. Słoń jest niewątpliwie 
organizmem wielokomórkowym. A l e czy ty lko t y m ? W ska l i mikroskopu można 
by zastanawiać się nad odpowiedzią. W s k a l i wz roku ludzkiego, który p r z y n a j ­
mnie j dostrzega w słoniu z jawisko zoologiczne, nie m a już mie j sca na wątpliwości. 
Podobnie z jawisko re l ig i jne ukaże się n a m jako takie ty lko wówczas, gdy będzie 
rozumiane według własnych warunków istnienia , c zy l i wówczas, gdy będzie ba ­
dane w ska l i r e l i g i jne j " 2 S. 

Po uznaniu istnienia następuje t u dalszy etap — poszukiwania odpo­
wiednie j drogi do rozumienia i prezentacj i przedmiotu badań. Postępo­
wanie fenomenologiczne przypomina nam spór o przyrodniczy bądź h u ­
manistyczny charakter etnograf i i (kształtowanie się d w u różnych t e n ­
dencj i naukowych: podział na nauk i ścisłe t y p u science odwołujące się 
do t r adyc j i nauk przyrodniczych i nauk i t y p u art, lettres, zbliżające się 

2 8 Różnicę pomiędzy sądem emp i rycznym a sądem fenomenologicznym można 
by było przedstawić następująco: sąd empi ryczny brzmiałby „a jest a " (a = a); 
natomiast sąd fenomenologiczny „istnieje droga w y k a z a n i a a " jest równoważny 
powyższemu sądowi empi rycznemu. Różnicę tę można by przedstawić za pomocą 
następującego przykładu: pewna kobieta została pięć razy oszukana przez r udych 
mężczyzn proponujących jej małżeństwo. Małżeństwo nie doszło do skutku , 
w związku z c z y m kobieta buduje indukcy jne uogólnienie (słuszne w gran icach 
pięciu wypadków) w postaci empirycznego sądu: „rudzi są w r edn i " . Sąd fenomeno­
logiczny w tej sy tuac j i brzmieć będzie: „istnieje przekonanie , iż rudz i są w redn i " . 

2 9 M. E 1 i a d e, Traktat o historii religii, W a r s z a w a 1970, s. 1. 



30 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

do s z t u k i 3 0 ) , a także d i l theyowskie rozróżnienie pomiędzy naukami przy­
rodniczymi, w których idzie o poznanie, a naukami humanistycznymi , 
których zadaniem jest rozumienie, W pierwszych wiedza oparta jest 
głównie na dyskursywne j myśli, w drug ich na bezpośrednim przeżywa­
n iu . Oto jak spotkanie się fenomenologicznej i n t u i c j i Husserla z rozumie­
n iem Di l theya i i ch konsekwencje w badaniach k u l t u r y komentuje Wła­
dysław Tatarkiewicz : 

„Nowe stanowisko wpłynęło też na rozumienie podstawowego pojęcia h u m a ­
n i s tyk i : pojęcia ku l tu ry . Doprowadziło do poglądu, że k u l t u r a oprócz składników 
mate r i a lnych i p sych icznych zaw i e r a również duchowe. I właśnie te są najważ­
niejsze. Bo d la państwa n a u k i czy sz tuk i i w ogóle dla wszy s tk i ch postaci ku l t u r y 
nie są istotne an i i ch mater i a lne formy, an i też przeżycia doznawane w związku 
z n im i przez poszczególne jednostki . K u l t u r y nie można rozumieć czysto psycho ­
logicznie tak samo, j ak czysto mater ia ln ie . W a l k a z psychologizmem, wszczęta 
w logice przez Husser l a , była też prowadzona w etyce przez Sche l l e ra , w n a u ­
k a c h gospodarczych przez Sombarta , w h istor i i społecznej przez Webera i T r o e l -
tscha, w h istor i i sz tuk i przez Worr ingera . T a k i e rozumienie ku l t u ry pociągało za 
sobą l iczne konsekwenc je [...] Przyjęła się myśl, że rozwój ku l t u ry jest auto ­
nomiczny : rozwój np. jakiegoś dogmatu zależy więcej od i n n y c h dogmatów, 
niż od warunków mate r i a lnych czy nastrojów psych icznych epoki. A tak samo 
każde odkrycie zależy przede w s z y s t k i m od poprzedzających odkryć, każdy ustrój 
społeczny od poprzedzających ustrojów, każdy sty l od poprzedzających stylów. 
T y l k o takie immanentne tłumaczenie dogmatów przez dogmaty, ustrojów przez 
ustroje, stylów przez style może kulturę naprawdę wyjaśnić. Da l e j : Postacie 
ku l tu ry w jakiejś epoce, choć zewnętrznie różne, są w osnowie swej identyczne, 
bo wspólny jest duch : scho lastyka m a hierarchiczną osnowę identyczną z feuda­
l i zmem i z gotykiem, kar tez j an izm z absolutyzmem, k a l w i n i z m z kap i ta l i zmem, 
deizm z l i bera l i zmem po l i tycznym i w o l n y m h a n d l e m " S 1. 

Obok nauk zbliżających się do sztuki , nauk rozumiejących, n u r t feno­
menologiczny posiada odrębną wartość: postępowanie fenomenologiczne 
moglibyśmy nazwać prezentującym czy też ontologizującym, jeżeli pod 
t y m ostatnim słowem będziemy rozumieć zmierzanie do uobecnienia tego, 
co w badanym z jawisku oryginalne. Postępowanie fenomenologiczne 
idzie t u nawet dalej. Postulat powro tu do rzeczy samej, do źródeł (ad 
originem) jest pro jektem o t w a r t y m na przyszłość wobec każdego postę­
powania badawczego i nieodłącznie wiąże się z postulatem wyłączenia 
wszelkich „nauk pozy tywnych" , ujęcia i ch poznawczych wyników w na­
wias (epoche) tak, by możliwe stało się uzyskanie pierwotnego, źródło­
wego doświadczenia. „Dla Mer lau Ponty'ego znaczyło to powrócić do tego 
świata, który poprzedza poznanie, a o którym poznanie stale mówi 
i w stosunku do którego wszelka determinacja naukowa jest abstrakcyjna, 
symboliczna i zależna, t ak j ak geografia w stosunku do pejzażu, gdzieśmy 

8 0 Por. Z. S o k o l e w i c z , Wprowadzenie do etnologii, W a r s z a w a 1974, roz­
dział 8, s. 281-291; także s. 174-175. 

8 1 T a t a r k i e w i c z , Historia filozofii, s. 195. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 31 

najp ierw sami poznali , co to jest las, łąka, czy rzeka" 3 2 . W ten sposób 
różne doświadczenia źródłowe narzucają nieraz konieczność „tworzenia" 
szeregu ontologi i regionalnych wymagających stosownego środka wyrazu. 
W ten sposób fenomenologiczna redukcja to zarówno wysiłek nastawiony 
na poszukiwanie źródłowego doświadczenia, j ak i „pierwotnego słowa", 
którego obecność śledzi Mer l au Ponty w po lu takiej właśnie regionalnej 
ontologi i , jaką wyznaczają zjawiska percepcji i mowy, odróżniając „słowo 
p i e rwotne " od „słowa wtórnego": 

„słowo pierwotne to wypowiedzenie pewne j myśli po raz p ie rwszy w wysiłku 
ref leksj i , utworzenie nowego związku pojęciowego, nowego sensu, nadanie ory ­
ginalnego sensu w y p o w i a d a n y m zdaniom, a słowo wtórne to tłumaczenie myśli już 
gotowej, mnie j lub ba rdz i e j . mechaniczne powielenie stereotypu, słowo wykła­
dowcy, który od szeregu lat mówi to samo studentom, w s k r a j n y m w y p a d k u oszu­
kanie , w mnie j s k r a j n y m banał, z w y k l e głupstwo, frazes, komunał, k iedy indziej 
zwietrzała dokt ryna i ideologia, a więc l en iwy plaster nakładany na sprzecz­
ności" 3 3 . 

Język fenomenologii Husserla pełen jest nieobciążonych żadną szcze­
gólną tradycją filozoficzną słów, „pierwotnych" sięgających greki , czy 
też, j ak u innych fenomenologów, pełen neologizmów właśnie w t y m 
celu, aby unieść cały wysiłek re f leksj i i doświadczenia zawartych w po­
szczególnych redukcjach. Husserl wyróżnił szereg etapów i typów reduk­
cj i fenomenologicznych. Byłoby niedorzeczne, a i chyba niemożliwe, po­
szukiwać w tekstach Otta czy Eliadego ich odzwierciedlenia, ważne t u 
jest raczej danie pewnego intuicyjnego poglądu na to, czym jest r eduk­
cja eidetyczna. W t y m celu chcemy t u połączyć obie rysujące się wcześ­
niej drogi : jedną — „absolutnie pozbawioną przesądów", pozwalającą 
wykluczyć i uchylić przesądy, drugą wprowadzającą pewne obrazowe 
przedstawienie mnie j grube aniżeli metafora słonia, ale być może bardziej 
adekwatne od niejednej ze wspomnianych już „naukowych metafor" . 
Ponieważ powiedzieliśmy wyżej, iż j edynymi „narzędziami" używanymi 
przez fenomenologię jest słowo i przeżycie, chcemy pojęcie o redukc j i 
eidetycznej zamknąć w haśle, jakie ątawiała sobie romantyczna poezja: 
„odpowiednie dać rzeczy słowo". Zestawienie fenomenologii z poezją ma 
dla nas też określony cel praktyczny : pozwol i wprowadzić nam do na ­
szych rozważań pewną ilość najbardziej fenomenologicznych naszym zda­
niem tekstów poetyckich, umożliwiających w skrócie wyodrębnienie pew­
nych istotnych cech charakterystycznych dla redukc j i eidetycznej. Przed­
tem jednak należałoby się pozbyć pewnego potocznego rozumienia poezji 
i przypomnieć to, na co zwraca uwagę Z. Bieńkowski: „poezja zmierza-

8 2 M. M e r 1 a u - P o n t y, Phenomenologie de la perception, P a r i s 1945, s. I I I , 
cytat za S. C i chow iczem [w:] Poezja świata, wprowadzenie do zbioru M. M e r l a u -
-Ponty'ego Proza świata, W a r s z a w a 1976, s. 9. 

3 3 A. Z a g a j e w s k i , Identyfikacja i dystans, „Odra", n r 1: 1976, s. 33. 



32 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

jąca do maksymalnej ścisłości w rozumieniu potocznym jest metaforą nie­
określoności wzruszeń... Słowo poezja będące synonimem precyz j i uży­
wane jest w mowie potocznej na przekór swojej f u n k c j i " 3 4 . Natomiast 
obrazowe skojarzenie, jakie nasuwa się nam dla przeciwstawienia pozy­
t y w i z m u i fenomenologii, jest następujące: pozytywizm, a także empi ­
ryczną psychologię z ich odkryc iami dotyczącymi „pozytywnej w iedzy " 
i „doznawania wrażeń" moglibyśmy porównać do odkrycia, j a k i m był 
n u r t malarstwa impresjonistycznego dający obraz „prawdziwego widze­
n ia " , „prawdziwej rzeczywistości"; fenomenologom w t y m zestawieniu 
przypisywać by należało jakiś szczególny rodzaj real izmu, jakiś t yp h i -
perreal izmu, gdzie zza powłoki realistycznego obrazu prześwieca światło 
tego, co ponadindywidualne i ponadczasowe, lub tego, co w obrazowym 
z jawisku typowe. Stanowisku pozytywistycznej t eo r i i poznania, w uzna­
n i u przez nią t y l k o jednego rodzaju doświadczenia, odpowiadałoby na 
po lu sztuki — co w rzeczywistości nie istniało — stanowisko impres jon i ­
stów, którzy by orzekl i : należy porzucić wsze lk i i nny rodzaj malarstwa. 
L iczy się t y l k o t en mający swe naukowo-przyrodniczo-doświadczalne uza­
sadnienie, odsłaniający prawdziwą rzeczywistość i prawdz iwy proces w i ­
dzenia, inne rodzaje widzenia to widzenie fałszywe. Sceptycznie i k r y ­
tycznie nastawiona ref leksja pozytywistyczna, j ak zobaczymy to później, 
operuje właśnie w przeciwieństwie do fenomenologii pojęciem fałszywej 
świadomości. Ref leksj i fenomenologicznej uznającej różne t y p y doświad­
czenia odpowiadałoby zwrócenie uwag i na prosty i oczywisty fakt , iż 
doświadczenie przyrodnicze, naukowe, t ak j ak impresjonistyczne, w y m a ­
ga przedtem szczególnego sposobu zachowania, zwrócenia uwagi , położe­
nia głowy blisko ziemi, by ujrzeć w upalny dzień rozedrganą w gorącym 
powie t rzu wstążkę asfaltu czy łąki. Rzeczywistość zmienia się zależnie 
od naszego sposobu zachowania, zwracania uwagi , patrzenia z bl iska lub 
z daleka, u jmowania czegoś we fragmencie; także f ragment zmienia się 
w zależności od tego, czy u jmuje się go w szerszym, dalszym l u b bliż­
szym tle. Dlatego też w imaginowanej t u sytuacj i stanowisko fenomeno­
logiczne „realistów" mówiłoby: p r zy jmujemy istnienie i prawomocność 
uprawiania różnych rodzajów malarstwa, każdy z n ich ma swą odrębną, 
oryginalną wartość w przedstawianiu rzeczywistości, na każde z nich na­
leżałoby spojrzeć pod względem tego, co w n i m typowe. 

Dla fenomenologów nie istnieje zatem, tak jak dla pozytywistów, 
jedna obiektywna rzeczywistość, jedna prawda. Rzeczywistość, prawda, 
racjonalność są t u pojmowane na miarę doświadczeń, w których się 
ujawniają. Łącząc rzeczywiste, konkre tne doświadczenie z próbą jedno­
czesnego spojrzenia na to, co w n i m typowe, fenomenologowie przypo­
minają t u nieznacznie — bez tak ogromnych nieporozumień i melancho­
l i j n y c h klęsk — romantycznych poetów, o których ktoś powiedział, że 

3 i Z. B i e ń k o w s k i , Ład, „Kultura", 12 X I 1972. s. 3. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 33 

gdy obejmują swe ukochane, to obejmują nie t y l k o rzeczywiste kobiety, 
ale przede wszystk im kryjące się w nich t y p y kobiet. 

„Jak widać z założenia... nie chodzi m i o prawdę historyczną ukrytą w legen­
dzie. «Prawda» jako fakt h is toryczny interesuje mnie ty lko drugorzędnie. Nato­
miast na p lan p ie rwszy w y s u w a się dążenie t y c h nasion, z których wyrósł «mit» 
o św. C e c y l i i , choćby one nic wspólnego nie miały z życiem rea lnym. N iep rawda 
bowiem świata realnego staje się n ieraz w wyobraźni ludzk ie j prawdą o napięciu 
0 wie le s i ln i e j szym niż wsze lk ie p rawdy niezbite i oczywiste, ale nie zapładniające 
twórczo fantazj i . W związku z t y m obojętne jest, czy św. C e c y l i a istniała k i edy ­
ko lw iek n a z iemi . To nie znaczy jednak, a b y m negowała taką możliwość" 4 5 . 

— pisze Cezaria Baudouin de Courtenay w swym s tud ium o patronce 
m u z y k i św. Cecyl i i , w którym przedstawia znany ze współczesnej t r a ­
dyc j i ludowej apokryf iczny t yp św. Cecyl i i jako ślepej, korne j , cichej 
dziewicy na t le udokumentowanej w zabytkach k u l t u r y rzymskie j 
1 w t r adyc j i hagiograficznej „liturgicznej" wers j i , ukazującej tę samą 
postać jako bogatą, dostojną, dumną przedstawicielkę możnego rodu Ce-
celiuszów Mete l l i , dochodząc dzięki tak i emu zestawieniu do wydobycia 
is totnych cech charakteryzujących tradycję ludową, tak i ch jak udramaty -
zowanie, przerysowanie postaci poprzez przypisanie je j ślepoty, pod­
kreślenie ułomności, upośledzenia, odsłaniając t y m samym zakorzenienie 
takiego w i z e runku w t radycy jne j ludowej w i z j i świętości, kojarzącej 
częstokroć świętość z ułomnością (kalecy, nawiedzeni, jurodiwyje, muzy ­
kujący ślepcy, żebracy, l i r n i c y e tc ) . 

Poszukując odpowiedzi na pytanie : „czym się tłumaczy zwycięstwo 
ślepej Cecy l i i " , autorka ukazuje a t r ybu t y św. Cecyl i i na t le specyficznego 
zjawiska, j a k i m jest twórcza ludowa etymologia wydobywająca z im ion 
świętych i kojarząca z n i m i odpowiednio patronaty. I t ak jak w niemiec­
k ie j t r adyc j i ludowej św. Jakub leczy ból głowy (Jakob — der Kopf), 
w ruskie j 'Gleb siejajet chleb' patronuje orce i pracom w polu, św. Eliasz 
zsyła deszcze ( I l ia — Ujati), św. Kuźma patronuje kowalom (kuzniecom), 
t ak zawarty potencjalnie w im i en iu gens Caecylia m o t y w bogactwa (in­
genua, nobilis, illustris, clarissima) ulega w ludowej apokryf icznej t r a ­
dy c j i przejściu (autorka odtwarza t u prawdopodobną drogę takiego prze j ­
ścia) w „caecilia" wydobywającego m o t y w ślepoty, który pozwala też 
tłumaczyć patronat św. Cecyl i i nad ślepcami, leczenie chorych oczu 
(ważne tu ta j jest też środowisko, w którym ów apokryf iczny wizerunek 
jest u t r z y m y w a n y i rozwi jany) , który nadaje wreszcie samej postaci 
jaskrawy wyróżnik, ową differentia specifica, wyodrębniającą ją z ze­
społu innych świętych. 

Mówiliśmy już uprzednio, że doświadczenie poznawcze w ujęciu fe­
nomenologicznym jest twórczym aktem, ważne t u są więc i wyobraźnia, 

3 5 C . Baudou in de C o u r t e n a y - E h r e n k r e u t z , Sw. Cecylia, „Lud", 
t. X X I : 1922, s. 103-324. 

3 — Etnografia Polska t. XXIV , z. 2 



34 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

domniemywanie, „przyjmowanie na próbę". S tud ium o św. Cecyl i i pozor­
nie wygląda na drobiazgową, zagrzebaną w skrupulatnie nagromadzonych 
dokumentach, źródłach, pracę historyka. Należy t u jednak zwrócić uwagę 
na zasadniczo inny stosunek fenomenologii do h i s to r i i i czasu. 

„Przedmiot n a u k i uważam więc za wytwór czynności naukowych. . . W etnologii 
czas i środowisko ludzk ie nie stanowią problemu, gdyż w jej mater ia le n a u k o w y m 
nie ty lko teren, lecz również i chronologia oraz zespoły ludzkie , spośród których 
badane wy two ry pochodzą są z góry wiadome. Jednakże — j ak to wyżej powie ­
działam — każdy wytwór ku l tu ry , który należy do zakresu badań etnologicznych, 
jest ty lko ostatnim ogniwem poprzedzającego go szeregu form, p r z e k a z y w a n y c h 
przez tradycję, ostatnim wykładnikiem tej t r adyc j i . Nie są n a m znane formy 
go poprzedzające, j ak i również jego pochodzenie n a d a n y m te ry to r ium i w danej 
społeczności" m . 

„W t a k i m ujęciu historię u jmu j emy jako nieprzerwaną tradycję, jako stopnio­
we kształtowanie się sensu, znaczenia , a nie jako empi ryczne następstwo f ak ­
tów"' 3 7. 

„Świat fenomenologiczny to byna jmnie j nie czysty byt, a le sens ukazujący się 
w punkcie przecięcia moich doświadczeń z doświadczeniami i n n y c h ludzi , jest 
więc nieodłączny od subiektywności i od intersubiektywności" s s . 

„Cała filozofia E d m u n d a H u s s e r l a rodzi się z jednego upartego pragnienia 
dotarcia do 'po raz p ie rwszy ' w s zy s tk i ch pojawień się świata wobec człowieka 
i człowieka wobec świata" 

„Doświadczenie początkowe jest w istocie swoje j fenomenem czasowym, two ­
rzącym w efekcie formy idealne, będące jego odzwierc iedleniem, stanowiące jego 
osądy, formy posiadające wa lo r wszechczasowy, w których 'oczywistość' jest r e ­
ak tywowana przez świadomość" 4 0 . 

Fenomenologia zatem nie t y l k o pod względem dążenia do precyzj i 
przypomina poezję, lecz także w t y m względzie, w j a k i m poezja biorąc 
swój początek z nastro ju, u lotnej chw i l i , będąc zapisem wydarzenia j e ­
dnocześnie stara się odsłonić w t y m zapisie wymia r wszechczasowy 
i uniwersalny. Fenomenologia przypomina t u poezję, o której mówi A r y ­
stoteles, gdy zestawia ją z historią: „dlatego też poezja jest filozoficzna, 
głębsza od h is tor i i , bo przedstawia to, co jest ogólne, a histor ia to, co 
szczegółowe, indyw idua lne " . Przedmioty eidetycznych rozważań fenome­
nologicznych („istoty dotyczące poznania", „sens", „istoty z jawisk" ) to 
przedmioty irrealne. Punktem wyjścia badań fenomenologicznych są także 
na początku: i ndyw idua lny byt , prze jawy irrealności, które następnie zo­
stają uchwycone eidetycznie. M a m y t u do czynienia ze swoistą dialektyką 
przypominającą na i n n y m planie rozważania Kierkegaarda, dotyczące 

8 6 C . Baudou in de C o u r t e n a y - E h r e n k r e u t z , Mate r i a l n aukowy 
i przedmiot etnologii, „Lud", t. X X I I : 1923. 

3 7 M. M e r l a u - P o n t y , F i lozo f ia egzystencja lna, zbiór pod redakcją L . K o ­
łakowskiego i K . Pomiana , W a r s z a w a 1965. 

8 8 Z a d r o ż y ń s k a - B a r ą c z , op. ext. 
3 9 S . C i c h o w i c z , Czytając Husse r l a , „Studia F i lozof iczne" , z. 3: 1964, s. 211. 
4 t Z a d r o ż y ń s k a - B a r ą c z , op. cit., s. 9. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 35 

d ia l ek t yk i c h w i l i i wieczności, jednostkowości i powszechności, egzysten­
c j i jednostkowej i absolutnej w kręgu doświadczenia w iary . Nie jest to 
pierwszy i j edyny moment, godny odnotowania, zdradzający jeśli nie 
bezpośrednią inspirację, jaką mogła czerpać fenomenologia z f i lozof i i r o ­
mantycznej (w jej późnym, k r y t y c z n y m wobec Hegla ujęciu duńskiego 
filozofa), to przyna jmnie j kontynuację tej samej prob lematyk i , owocu­
jącej własnymi rozwiązaniami na gruncie teor i i poznania. Podkreślenie 
tego powinowactwa może rzucić również światło na wspólne związki f i l o ­
zof i i egzystencjalnej, m imo dzielących je różnic, z fenomenologią, świa­
dome nawiązywanie w późniejszych wystąpieniach filozofów egzystencji 
do re f leks j i metodologicznej Husserla, tzn. na quasi-fenomenologiczny 
punk t widzenia rozmai tych odmian f i lozof i i egzystencji. 

„Chodzi tu bowiem o technikę bardzie j duchową, przystosowaną raczej do 
wyjaśniania teoretycznej treści, symbo l i i archetypów, wyjaśniania i uściślania 
tego, co jest a luzyjne, utajone lub f ragmentaryczne . Można by mówić o nowej 
majeutyce : podobnie j ak Sokrates podług Tea j teta dobywał z umysłu myśli, j ak ie 
umysł ów, s a m o t y m nie wiedząc, zawierał, t ak też histor ia re l ig i i mogłaby 
sprowadzić na świat człowieka nowego, bardzie j autentycznego i pełniejszego, s tu ­
diując bowiem t radyc je re l ig i jne człowiek współczesny nie ty lko mógłby odnaleźć 
postawę archaiczną, a le uświadomiłby sobie bogactwo duchowe, związane z taką 
właśnie postawą" 4 1 

— pisze M . Eliade o zadaniach fenomenologii re l ig i i . W wyżej zacy­
t owanym fragmencie splata się szereg cech charakteryzujących podejście 
fenomenologiczne. Zrazu uderza jego postulatywność. W przeciwieństwie 
do naukowego podejścia ukształtowanego w t radyc j i pozytywistycznej , 
zmierzającego do ob iektywizmu, czy też raczej w przeciwieństwie do nie­
spełnionej, j ak wykazała to polemika fenomenologiczna, deklarac j i w y ­
łączenia uczuć, wierzeń i przesądów — postępowaniu fenomenologicznemu 
uchylającemu w jeszcze bardziej r adyka lny sposób sądy, towarzyszy 
skierowanie uwag i na wartość. Tą wartością jest mądrość. Nauka zmie­
rzająca do badania empirycznych, ob i ek tywnych faktów, nie musi trosz­
czyć się o to, czy je j rezu l ta ty są mądre. Stanowisko fenomenologiczne 
powiada, iż nie każda nauka mus i być mądra. 

„Chcieć ustalić granice tego z j a w i s k a [ [zjawiska religi jnego — przyp. Z. В.] 
za pomocą fizjologii, psychologii , socjologii, ekonomii , językoznawstwa, sz tuk i — 
to znaczy sprzeniewierzyć m u się, pozwolić, by wymknęło się to, co właśnie w t y m 
z j aw i sku jest jedyne i oryginalne, n ie dające się sprowadzić do czegoś innego, 
czy l i właśnie jego cha rak te r s ak ra lny . Oczywiście, nie istnie je 'czyste ' z jawisko 
rel igi jne, nie m a z j a w i s k a wyłącznie i l i ty lko religijnego. Re l i g i a jest z j aw i sk i em 
ludzk im, a więc jest również z j a w i s k i e m społecznym, językowym i ekonomicznym, 
gdyż nie można wyobrazić sobie człowieka hez języka i poza życiem k o l e k t y w ­
nym. Byłoby jednak rzeczą złudną próbować wyjaśnić religię z a pomocą j ednych 
z t ych podstawowych funkc j i , które ostatecznie określają naturę człowieka. T a k 
samo złudna byłaby próba wyjaśnienia takiego z j aw i ska , j ak powieść Madame 

4 1 M. E l i a d e , Sacrum, mit, historia, W a r s z a w a 1970, s. 52. 



36 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

Bovary, za pomocą faktów społecznych, ekonomicznych , po l i tycznych — ważnych 
co prawda , ale nie mających wpływu na to dzieło l i te rackie . Wracając do naszego 
zagadnienia, nie m a m y zamia ru zaprzeczać, że z jawisko re l ig i jne może być w n i k l i ­
w ie zbadane pod różnymi kątami widzenia , a le najważniejszą rzeczą jest zbadanie 
z j aw i ska religi jnego samego w sobie, pod kątem widzenia tego, co w n i m jest 
oryginalne i nie dające się sprowadzić do czegoś innego" 4 2. 

Uznanie idiogenetycznego charakteru zjawiska wymaga dotarcia do 
jego wewnętrznych, immanentnych kategori i . Częstokroć przy t y m re ­
dukcję eidetyczna, która podejmuje to zadanie, my ln i e miesza się i utoż­
samia z redukcjonizmem. Sprowadzeniu do czegoś innego, tłumaczeniu 
i wyjaśnianiu rzeczywistości bardziej skompl ikowanej przez prostszą, 
znaną i bardziej zrozumiałą, naukowemu „to jest nic, jak t y lko . . . " feno­
menologia przeciwstawia „to jest t y l ko t y l e " , co w gruncie rzeczy często­
kroć oznacza: „to jest aż t y l e " . W teoretycznej pracy, jaką podejmuje 
nauka, nieodłączny jest również element twórczości. Tworzenie jednak, 
z j a k i m m a m y do czynienia na gruncie nauk i , jest skrótem, operuje me­
taforą, jest konstruowaniem modelu, schematu. Na metaforyczność języka 
fizyków, którzy używają tak ich określeń, j ak „cząstki e lementarne" l u b 
„orbity e l ek t r onu " — zwraca uwagę René Dubos 4 3 . 

Rozwój nauk ścisłych zna szereg tak ich niewystarczających czy też 
wręcz upadłych metafor. Przykładem może t u być właśnie pojęcie „or­
b i t y e l ek t ronu" , o którym mówi w j ednym ze swych wywiadów radziecki 
astrof izyk, J . S. Szkłowski 4 4 . W przeciwieństwie do tego redukcja eide­
tyczna jest raczej rozwinięciem („reaktywowaniem oczywistości", oży­
wien iem obrazu zjawiska) zmierzającym do pobudzenia świadomości czy­
te ln ika, słuchacza, doprowadzającym do takiego p u n k t u , w którym to 
zjawisko, wykazywana jego istota, sens, staną się zrozumiałe. Przypomina 
to t en rodzaj tworzenia, z j a k i m spotykamy się w l i teraturze i poezji. 
D o b r y m przykładem i zarazem ilustracją pewnych elementów redukc j i 
eidetycznej może t u być, najbardziej fenomenologiczna naszym zdaniem 
spośród w i e lu t r adyc j i poetyckich, poezja R. M . Rilkego. Tak j ak feno­
menologię na gruncie nauk i można widzieć jako próbę antymetaforycz-
nego sposobu prezentacji , podobnie i poezję Rilkego cechuje próba prze­
zwyciężenia metafory. Jest to poezja wyraźnie do-słowna. Są to odrębne 
zupełnie kwestie, o i le próba taka w ogóle jest możliwa wobec „natural­
nie meta forycznych" właściwości języka w równym stopniu, co związane 
z n i m zagadnienie dotyczące poznania: „na i le przedmiot może być przed-

4 2 E 1 i a d e, Traktat..., s. 2. 
4 8 R. D u b o s , Tyle człowieka co zwierzęcia, W a r s z a w a 1973, s. 97. 
** W f izyce istnieją tak ie z j aw i ska , które jeszcze sto lat temu wydawały się 

e lementarne, a le potem straciły j ak iko lw i ek sens. Wydawało się пр., że e lektron 
okrąża jądro atomowe po jakiejś określonej orbicie. A l e pojęcie orbity e lektronu 
okazało się bezsensowne, ponieważ jego r u c h jest tak złożony, iż nie można go opi ­
sać w zwykłych kategor iach szybkości". „Kultura", R. 1, 8 I 1978. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 37 

stawiony w strefie, w jak ie j sią go poznaje" — nie dające się w te j 
c h w i l i t u rozpatrywać. Ów siekierą robiony podział na poezję metafo­
ryczną i niemetaforyczną, j ak i zarówno dokonany poniżej rozbiór w i e r ­
sza, może wydawać się niedostateczny i szokujący z p u n k t u widzenia 
t eo r i i l i t e r a tu r y i j e j rozległych możliwości anal i tycznych. Gdy przy ­
pomn imy jednak, iż nie jest naszym celem powiedzenie t u czegoś o poezji 
Rilkego, ale ukazanie postępowania fenomenologicznego, pewnych istot­
nych cech redukc j i eidetycznej, a także zasygnalizowanie związanych 
z nią.zagadnień, którym Husserl poświęcił wiele miejsca — tak ich jak 
„epoche", „zawieszenie naturalnego nastawienia do świata zewnętrzne­
go", „problem kons t y tuc j i " — to nie ulega wątpliwości, że wiersz Wstęp, 
który jest wprowadzeniem do Księgi obrazów nadaje się do tego celu 
znakomicie. 

Wstąp 

[1] K t o k o l w i e k jesteś: Wyjdź dzis ia j w ieczorem 
[2] z twego pokoju, w którym wszys tko znasz, 
[3] najbliższy d la oddali jest twój dom: 
[41 ktoko lw iek jesteś. 
[5] Oczami zmęczonymi, które ledwie 
[6] uwalniają się od startego progu, 
[7] podnosisz z wo lna czarne drzewo 
[8] i s tawiasz j e samotne, smukłe na tle nieba. 
[9] I uczyniłeś świat. I ten jest w i e l k i 

[10] i j ak słowo, co jeszcze w mi l czen iu dojrzewa. 
[11] I w miarę j ak sens jego obejmujesz, 
[12] oczy twe czule odłączają się od niego... 

Przeł. M. J a s t r u n 

O ile każdy przekład poezji drogą analizy na język dyskursywny może 
budzić wątpliwości co do sensu takiego zamierzenia, to szczególnie silnie 
daje się to odczuć w t y m k o n k r e t n y m przypadku. Jest to wiersz tak 
jasny, k l a r owny i czysty, że wszelkie rozważania na temat, co autor miał 
na myśli, włączając w to nawet odczytywanie fenomenologicznych wąt­
ków, muszą się wydać drażniące w dopowiadaniu tego, co zamknięte zo­
stało z t a k i m umiarem, na j a k i może sobie pozwolić forma poetyckiego 
wyrazu . Nie bez te j p r zykre j świadomości odważamy się jednak to czy­
nić, by wskazać na wspomniane powyżej zagadnienia. 

Wiersz ten otwiera c y k l nazwany Księgą obrazów, j ak każdy wstęp 
jest przygotowaniem do tego, j ak należy czytać zawarte w tej Księdze 
następne obrazy. Jest zachętą i zaproszeniem do doświadczenia poetyc­
kiego, a jednocześnie opisem zasad, według których cała Księga została 
stworzona. Zawar t y więc t u jest obraz doświadczenia poetyckiego w t a ­
k i m rozumieniu, j ak u jmuje i w i d z i je autor. Jest to jednocześnie opis 
konkretnego doświadczenia poetyckiego samego dla siebie. I wtedy jest 
to t y l ko wiersz o zobaczeniu drzewa. Chcemy wskazać na podobieństwo 



38 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

pomiędzy tak rozumianym doświadczeniem poetyck im a redukcją eide­
tyczna. Jakie są więc i ch wspólne elementy i etapy? — Cały dwunasto-
l i n i j k o w y wiersz możemy podzielić na t r z y czterowersowe części stano­
wiące zamknięte fabularnie i tematycznie całości (I 1.2.3.4, I I 5.6.7.8, 
I I I 9.10.11.12). Pierwsze cztery wersy, które moglibyśmy nazwać „sytu­
acją wyjścia (I), mówią o „porzuceniu wszystkiego, co się zna" — to 
„epoche" i towarzysząca t emu konieczność „zmiany naturalnego nasta­
wienia do świata" — „najbliższy dla oddali jest twój d o m " — powiada 
poeta. Cztery następne wersy można by nazwać „sytuacją graniczną" 
rozgrywającą się pomiędzy uwoln ien iem się od sfery zadomowienia 
w świecie a odkrywan iem świata „podniesieni drzewa". Aczko lwiek d r u ­
ga część stanowi zamkniętą całość, na co wskazuje in terpunkc ja wydzie­
lająca ją od pierwszej części zakończonej kropką do następnej k r o p k i 
po wierszu 8, to jednak dwa pierwsze wersy te j części (5.6), gdzie znaj­
du jemy jeszcze temat „domu", nawiązują tematycznie i zanurzone są 
jeszcze fabularnie w części I , następne zaś dwie (7.8) przynależą fabu­
larnie do I I I części, którą moglibyśmy nazwać „przejściem do sfery 
eidetycznej". Wszystko to wskazuje, iż najtrudniejsza jest owa zmiana 
naturalnego nastawienia do świata. Wymaga ona koniecznego t r u d u i w y ­
siłku. Chociaż dom został już porzucony, to jednak zmęczone oczy ledwie 
uwalniają się od startego progu. Znaczy to, że porzucony dom i wszystko 
co znane, czym żyło się w zadomowionym, n a t u r a l n y m świecie nie prze­
stało istnieć, stale jest jakoś obecne, lecz t y l ko tak j akby zostało wzięte 
i usunięte w nawias. Nie ma t u co prawda graficznego odpowiedniego 
znaku, ale ten sam efekt daje wtrącenie do zdania głównego i umieszcze­
nie w zdaniu podrzędnym, pobocznym, wątku porzucenia progu („które 
ledwie uwalniają się od startego progu" ) , co sprawia, iż główny akcent 
pada t u na dominujące czynności zobaczenia, „podnoszenia", „stawia­
nia drzewa". 

Oczami zmęczonymi, 

podnosisz z wo lna czarne drzewo 
i s tawiasz je samotne, smukłe na tle nieba. 

Dzięki t emu w tej sytuacj i granicznej wzmaga się ostrość widzenia, 
oczy jednocześnie widzą t ak drobny szczegół, j ak s tar ty próg porzuco­
nego, oddalonego domu, i jednocześnie odkrywają, podnoszą z wolna 
czarne drzewo. Ostatnie cztery wersy to konstytucja i przejście do sfery 
eidetycznej: zobaczenie drzewa jest konstytuowaniem świata, jest utoż­
samione z aktem stworzenia, uczynienia świata (9). Nic jednak nie wska­
zuje na to, że zostało ono stworzone jako wytwór, fantasmagoria poe­
tyckiego natchnienia, złudna impresja zmęczonych oczu, ciemnej w ie ­
czornej pory (1). Jest to wiersz n iezwykle trzeźwy. Od początku nie 
może być co do tego wątpliwości, że chodzi t u o konkretne drzewo, które 
istniało, rosło, dojrzewało w milczeniu, zanim dom został porzucony. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 39 

O tej konkretności drzewa świadczyć może najbardziej zmysłowy cha­
rakter środkowego czterowiersza rejestrujący ruch „zmęczonych oczu", 
powiek „uwalniających się od startego p r o g u " (mówi się przecież często 
o spojrzeniu, czy też w idu je się ludz i z oczami, nie jednokrotnie ze zmę­
czenia w b i t y m i w ziemię pod nogi, konkretn ie w t y m wierszu — 5.6-
7.8 — tam, gdzie zwykł był znajdować się próg, być może jeszcze wspo­
minającymi go, szukającymi ins tynktownie pod stopami tam, gdzie już 
co najwyżej mógł zostać zeń t y l ko pył starty wędrowaniem), które pod­
noszą w górę czarne, smukłe drzewo. Można t u mówić raczej o od-two-
rzeniu drzewa. O zobaczeniu go od nowa, j akby po raz pierwszy t ak im , 
j a k i m było narzucając się zmęczonemu spojrzeniu. Ostatnie cztery wersy 
rozpoczynają przejście do sfery eidetycznej — „oczy czule odłączają 
się" od konkretnego, zmysłowo zobaczonego drzewa w miarę obejmowa­
n i a jego sensu. Zwróciliśmy t u uwagę t y lko n a zobaczenie drzewa, 
ale przecież jest ono utożsamione z uczynieniem świata, który „jest w i e l ­
k i j ak słowo, co jeszcze w mi lczeniu dojrzewa". M a m y więc t u do czy­
nienia z utożsamieniem drzewa — świata — słowa. „Zobaczenie" drze­
wa jest zobaczeniem i odkrywan iem świata, dojrzewaniem słowa, jest 
odkrywan iem wszechzwiązku. Otwiera się t u nieskończoność i niepo­
dzielność poetyckiego doświadczenia poznawczego. 

Zwróciliśmy t u uwagę na zmysłowe zobaczenie drzewa, n a konkre t ­
ność, rzeczowość drzewa, inicjujące i umożliwiające przejście do coraz 
rozleglejszych sfer świata, słowa, aż po sferę sensu i istoty. A le obie 
sfery są przecież nierozłączne ze sobą. Jedna uczestniczy w drugie j . 
Obie się wzajemnie przenikają, co sprawia, że wiersz przezwycięża k r y ­
teria i wychodzi poza podziały na kategorie zmysłowe — niezmysłowe 
(obrazowe, symboliczne); niemetaforyczne (naturalne, rzeczowe) — meta­
foryczne; empiryczne — eidetyczne, które tracą t u swoją wartość. Tak 
rozumiane w ujęciu poety doświadczenie poetyckie przypomina re f lek­
sję fenomenologiczną, co do doświadczenia poznawczego: jest ono nie­
podzielnym, in t eg ra lnym aktem duchowym. Wiersz ten przypomina dro ­
gę wyjścia od konkre tnych , jednostkowych faktów, „źródłowo prezen­
tujących naoczność" w k i e r u n k u ich eidetycznego rozumienia, a także 
pozwala rozumieć uprzednio już rysujące się trudności w związku z prze­
c iwstawieniem f a k t u i istoty, p lanu konkretnego empirycznego i feno­
menologicznego, eidetycznego, wskazując na swego rodzaju umowność 
tych podziałów. 

(Z tego, iż jedna sfera jest zanurzona w drug ie j , doświadczenie eide­
tyczne w doświadczeniu zmysłowym, w y n i k a t u już pewna wskazówka 
metodyczna, dotycząca najniższego, inicjującego poziomu doświadczenia, 
l iczy się t u każdy fakt , każda narzucająca się obserwacji i re f l eks j i 
„naoczność", każde najbardziej z pozoru subiektywne odczucie, i to, że 
dla poznania równie ważny może t u być każdy najbardziej jednostkowy 
fakt , i ten nieważny, i nie znaczący z p u n k t u widzenia statystycznej 



40 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

powtarzalności. Podobne rozumienie f ak tu ma na myśli Eliade, powia­
dając o t rop ien iu tego, co aluzyjne, fragmentaryczne, utajone, i gdy do 
faktów re l i g i jnych zalicza cokolwiek, co jest prze jawem sacrum, ope­
rując pojęciem „hierofania", „coś, co objawia sacrum". Takie szerokie 
rozumienie f ak tu pod względem jego zasadniczej f unkc j i — f u n k c j i h ie -
rofanicznej, umożliwia rozpatrywanie i odkrywanie wszechzwiązku po­
między szeregiem tak odmiennych od siebie s t ruktura ln i e faktów i d o k u ­
mentów re l i g i jnych. Zarówno ważny jest t u tekst m i t u , przesąd, gest 
l i turg iczny , działanie techniczne otoczone obrzędem, rytuał, w i z e runk i , 
słowa mod l i twy i zaklęcia, arch i tektura sakralna, muzyka i śpiew, szata 
kapłana, amulet , w y r y t y na n i m symbol, i t d . D la poznania zjawiska 
rel igi jnego, jego istoty, równie ważne są doktrynalne , teologiczne ujęcia 
idei re l i g i jnych, wypracowane przez e l i ty , j ak i wersje ludowe, apokry­
ficzne, niejasne, odbiegające od ortodoksyjnych wykładni. Wszystkie 
one udzielają sobie wzajemnie światła, uczestnicząc w dających się w y ­
dzielić zespołach, odmianach, typach sakralności, przynależąc do różnych 
„systemów r e l i g i j n y c h " podnoszą różne znaczenia i sensy tego, co świę­
te. Wszystkie zanurzone w h is tor i i , będąc k o n k r e t n y m i h is torycznymi 
przykładami kształtowania się stosunku człowieka do świętości, mogą 
stać się przedmiotem rozpatrywania i rozważania tego, co w n ich histo­
ryczne, lokalne i tego, co uniwersalne, pod względem swojej otwartości 
hierofanicznej i kryptofaniczności, tego, co je dzie l i i łączy). 

Wiersz t en pozwala zasygnalizować i zrozumieć inne, obok już w y ­
mienionych, trudności i paradoksy charakteryzujące redukcję eidetycz­
na. Jak powiedzieliśmy, cechuje ją skierowanie uwag i na mądrość, a j ed­
nocześnie zmierza ona do „reaktywowania oczywistości". Z ko le i owo 
„reaktywowanie oczywistości i sensu" wymaga, j ak widzieliśmy, podję­
cia koniecznego t r u d u i wysiłku zmiany naturalnego nastawienia do 
świata, wymaga epoche. Byłyby więc mądrość, sens i oczywistość r e zu l ­
tatem jakiegoś nienaturalnego, sztucznego sposobu zachowania się i spoj­
rzenia? Cóż zatem byłyby warte? Wszystkie te sprzeczności budzące n i e ­
pokój dadzą się usunąć, gdy p r zypomnimy o owej nadwyżce f i lozoficz­
nej, odróżniającej podejście fenomenologiczne od naukowego, czy też 
uważanego za naukowy, sposobu podejścia, a także to, co mówi wiersz 
o doświadczeniu poznawczym, iż jest ono in tegra lnym, niepodzie lnym 
aktem duchowym. W potocznej świadomości, opiniach i odczuciach czę­
stokroć podkreśla się ową nienaturalność postawy filozofa i poety 
względem świata, cechujący ich brak zmysłu praktycznego, i ch życie 
na opak. W potocznej świadomości f i lozof i poeta niezbyt mocno stą­
pają po ziemi. M o t y w b raku zadomowienia w świecie staje się w w i e r ­
szu naczelną zasadą i postulatem. Od niego zaczyna się Wstęp (Eingang), 
wejście do Księgi obrazów, do świata doświadczenia poetyckiego. To od 
porzucenia domu, wszystkiego, co się zna, rozpoczyna się możliwość 
„zobaczenia drzewa" w całym jego wszechzwiązku ze światem, słowem,. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 41 

sensem. O podobnej zasadzie w sferze doświadczenia poznawczego mówią 
Jung i mistrz re f leks j i , K ierkegaard: 

„Refleksji n ie należy tu rozumieć jako a k t u wyłącznie intelektualnego, lecz 
racze j j ako postawę. Re f l eks ja jest zastrzeżeniem, j ak ie l udzka wolność zgłasza 
wobec prawidłowości natury . Zgodnie ze znaczen iem słowa ref lexio (odgięcie, od ­
chylenie ) w re f l eks j i chodzi o akt duchowy w przeciwieństwie do procesu n a t u ­
ralnego, a mianowic ie o za t rzymanie się przy postrzeżeniu, zastanowienie się nad 
n im, stworzenie sobie jego obrazu, odniesienie się do niego i krytyczną z n i m 
rozprawę. Refleksję więc należy rozumieć jako akt zmierzający do osiągnięcia 
nowego stopnia świadomości" 4 5 (С. K . Jung) . 

„Mało się w ie rzy w ducha, a przecież t ak i wysiłek zależy od ducha , chodzi 
o to, aby to nie był jednostronny rezultat, duro necessitas, a i m bardzie j t a 
necessźtas jest obecna, t y m więcej budz i wątpliwości normalność wysiłku. Jeśli 
się chce j ednak myśleć, że z imna , jałowa konieczność mus i być obecna w t a k i m 
wysiłku, t y m s a m y m się stwierdza, że n i k t nie może przeżyć śmierci, z a n i m n a ­
prawdę nie umrze , co zdaje m i się g rubym m a t e r i a l i z m e m " 4 8 (S. K ie rkegaard ) . 

Powiedzieliśmy, że to jest wiersz o „zobaczeniu drzewa", ale możemy 
zaraz spojrzeć nań jako na wstęp — w jego wprowadzającej f unkc j i 
do następnych obrazów tej księgi, w t edy jest to wiersz o t y m , jak czytać 
następne obrazy, następne przedmioty. Zobaczenie drzewa można więc 
ująć przez chwilę w jego funkc j i metaforycznej , a wezwanie poety od­
nieść jako wezwanie do podobnego spojrzenia na inne przedmioty. (Po­
dobną refleksją można objąć i z podobnym nastawieniem spojrzeć na 
przedmioty znajdujące się w zasięgu zainteresowań etnografa, takie jak 
praca, podział i wartościowanie czasu — czas święta i czas dnia po­
wszedniego, stosunek do świata przyrody, do ziemi, do ludz i , uczucio­
wość, miłość, wrażliwość estetyczna, rzeczywistość świata baśni i f an ­
taz j i i rzeczywistość świata realnego w kręgu t radycy jne j k u l t u r y i td. ) . 
W każdym przypadku idzie o to, b y spojrzeć na każde zagadnienie z rów­
ną wrażliwością i świeżością spojrzenia, zawierzającą własnym doświad­
czeniom, obserwacjom, nasuwającym się in tu i c j om i pomysłom, uchy­
lając całą wiedzę, znane i wypowiedziane p rawdy na te tematy. Tak 
jak w wierszu konkretne, zmysłowe zobaczenie drzewa odkryło pole do 
ref leksj i , odkryło świat, słowo i sens w ich wszechzwiązku, ponownie 
stać się może, gdy na wszystkie te zagadnienia spojrzy się z nastawie­
n iem od-twarzania, doświadczania „po raz pierwszy" , o którym mówi 
polski poeta: 

„co dzień odnawiam spojrzenie 
co dzień naras ta mój dotyk 
łaskotany bliskością t y l u r z eczy " 

(Z. H e r b e r t ) 4 7 

4 5 C . G . J u n g , Archetypy i symbole, p i sma wybrał i przełożył J e r z y P r o -
kopiuk, Wa r s z awa 1976, s. 184. 

K K i e r k e g a a r d , Bójaźń i drżenie, s. 46. 
4 7 Z. H e r b e r t , Trzy wiersze z pamięci, B i b l . L i t . X X X - l e c i a , W a r s z a w a 

1973, s. 10. 



42 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

Gdy weźmiemy pod uwagę dążenie do precyz j i słowa, od którego 
zaczęliśmy snuć nasze porównanie pomiędzy fenomenologią a poezją, 
a także w świetle tego, co spotkaliśmy już wewnątrz wiersza Rilkego 
przy przechodzeniu do sfery eidetycznej, stanie się zrozumiałe, bliższe 
prawdy , wierniejsze jeszcze bardziej lapidarne sformułowanie, jakie znaj­
du jemy w wierszu innego poety, które w swej prostocie i realizmie nie 
u k r y w a całego patosu, grozy i u roku , związanych z t a k i m przedsięwzię­
ciem, gdzie doświadczenie poetyckie nazwane jest „odchodzeniem od 
zmysłów do słowa" 4 8 . Gdy pa t r zymy na wiersz Rilkego jako na wstęp 
i wprowadzenie do całego c y k l u obrazów, otwiera się przed nami rów­
nież nieskończoność znaczeniowa. W zależności od kontekstu rozpatry­
wania dających się wydzielić w t y m wierszu wątków, tematów, obrazów 
w świetle innych utworów i c y k l i odkrywa się t u nieskończona, n i ewy-
czerpywalna głębia znaczeniowa. A le nawet bez drobiazgowego odwoły­
wania się do t y c h wszystkich miejsc w poezji R. M. Rilkego — gdzie 
występują i wzajemnie oświetlają się wątki i tematy „odwykania od 
d o m u " (ziemi), „starego progu" , czy też „podnoszenia drzewa" („wzbiło 
się drzewo. O, czyste wzniesienie /О Orfej śpiewa! Wzniosłe drzewo 
w u c h u ! " — Tak zaczyna się pierwszy wiersz o schodzącym w krainę 
cieni i rzucającym wyzwanie śmierci Orfeuszu, otwierający c y k l Sone-
tów do Orfeusza) — na podstawie samego wiersza możemy dojść do 
jednego z najgłębszych jego znaczeń. Jest to wiersz ukazujący un iwe r ­
salną, ponadczasową, ostateczną sytuację człowieka. 

O uniwersal izmie i ponadczasowości przesądza specyficzny rodzaj 
użytej apostrofy, od której wiersz bierze swój początek. Użyty t u zwrot 
„Ktokolwiek jesteś", powtórzony parę wersów dalej podkreśla ów ponad­
czasowy charakter zawartego t u doświadczenia. Efekt ten wzmacnia 
poszerzone o „ktokolwiek" zwrócenie się w drugie j osobie, tak j ak to 
rzecz ma się w rozmowie z kimś b l i sk im, i tak jak w rozmowie z b l i sk im 
Ty sprawia, iż cały wiersz staje się dialogiem. (Cały pisany jest w d r u ­
giej osobie). Ta dialogiczną tonacja organizuje całość wiersza i panuje 
nad n i m tak dalece, iż umykają i unieważniają się w o w y m zwróceniu 
się do Ty tak odmienne od siebie f o rmy impera tywna i opisowa, w któ­
r y ch wiersz ten został napisany, łagodnie przechodząc jedna w drugą 
i użyczając jedna drug ie j swych cech: stanowczej postulatywności i obiek­
t yw i zmu . To dialogowe zwrócenie się do Ty, które nie wiadomo, czy 
nie jest immanentną cechą wszelkiej poezji i każdego zapisu poetyckie­
go, niezależnie od zastosowanych środków, konkretnie w t y m wierszu 
prowadzi do tego, iż nieważny nawet jest fakt , że mamy t u do czynienia 
z jedną osobą mówiącą, z jedną stroną dialogu. Zwrócenie się do Ty 
ustanawia i określa specyficzną jedność czasu. Zwro t „Ktokolwiek jesteś" 

4 4 W. T k a c z u k , Skrzydło liścia, I s k r y 1970. 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 43 

przerzuca pomost ponad czasem dzielącym poetę, podmiot l i r yczny i od­
biorcę, ustalając pomiędzy n i m i , czy też doprowadzając do świadomości 
szczególnego rodzaju więź ontologiczną. Analizując ten wiersz powyżej 
mówiliśmy o ko le jnych etapach, następujących po sobie wątkach fabu­
larnych, a przecież cały wiersz zapisany jest i dzieje się w j ednym cza­
sie teraźniejszym, zarówno gramatycznym, jak i poetyck im tempus pra 
sens. Owa dialogiczna tonacja sprawia, iż odczytywanie wiersza za każ­
d y m razem, w każdym czasie h istorycznym, mieści w sobie możliwość 
niewyczerpanego i nieskończonego odnawiania, reaktual izowania ze szcze­
gólnym napięciem zawartego w n i m doświadczenia. Ponadczasowość 
zwro tu „Ktokolwiek jesteś" przypomina t yp apostrofy, spotykany w po­
ezji wędrującego Wal ta Wi thmana, któremu to rodzajowi apostrofy 
poświęcił uwagę i zgromadził szereg przykładów (zacytujemy t u jeden 
z nich) J . L. Borges w swojej Notatce na temat WaZta Withmana49: 

Pełen życia teraz, spoisty, w idz i a lny 
J a w czterdz iestym roku życia, w osiemdziesiątym 

trzec im roku Stanów. 
Do kogoś, za w i e k l u t a z a wie le wieków, 
Do ciebie jeszcze nienarodzonego, s z u k a m Cię. 
K i e d y to czytasz, ja , który byłem widz ia lny , 

jestem staję się n iewidz ia lny . 
T e r a z to ty, spoisty w idz i a lny przeczuwasz 

moje wiersze i szukasz mnie, 
Myśląc, j a k i byłbyś szczęśliwy, gdybym mógł być z Tobą 

i stać się two im towarzyszem, 
Bądź tak szczęśliwy, j a k b y m był z Tobą (nie bądź 

zbyt pewien, czy nie jestem teraz z Tobą). 

Omawiając ten t yp apostrofy i wskazując na analogiczne przykłady 
zastosowania tego rodzaju zwrotów we wcześniejszej poezji anglosaskiej, 
Borges pominął milczeniem pewien szczególny rodzaj poezji, w którym 
m a m y do czynienia z podobnymi konsekwencjami w s t rukturze czaso­
we j i ontologicznej, z t y m co nazwaliśmy dialogiczna tonacją, z tego 
samego rodzaju zwrotem, co użyta w wierszu Rilkego apostrofa „Kto­
ko lw i ek jesteś". Nasuwa się t u mianowic ie na myśl epitaf ialna poezja 
nagrobna ze swo im „Byłem k i m jesteś, jesteś k i m byłem, jestem k i m 
będziesz". Idąc t y m t ropem jesteśmy w stanie dojrzeć nie t y l ko ponad­
czasowość i uniwersa l i zm zwartego i opisanego we Wstępie doświad­
czenia, ale również tę jedną z najgłębszych wars tw znaczeniowych w i e r ­
sza, ukazującą ponadczasową, uniwersalną, ostateczną sytuację człowie­
ka i wszelkiego doświadczenia ludzkiego. Znaczenia tego nie możemy 
pominąć, gdyż jest to również wiersz o przeżywaniu śmierci. Bez niego 

4 9 J . L . B o r g e s , Notatka na temat Walta Withmana, „Poezja", 1977, prze ­
kład Andrze j Sobo l - Ju rczykowsk i . Tłum. w ie r szy E . Petrajt is . 



44 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

nie sposób zdać w pełni relację z podniesionego przez nas podobieństwa 
pomiędzy doświadczeniem poetyck im a rozumieniem doświadczenia po­
znawczego w ujęciu fenomenologicznym. Wątek ten podjęły, rozwijały 
i akcentowały późniejsze odmiany fenomenologii egzystencji. Bez niego 
też t rudno by zrozumieć w pełni owo znamienne zdanie Sartre'a o Hus -
ser lu: „Husserl przywrócił światu grozę i u r ok " . Co zatem sprawia, iż 
możemy powiedzieć, że jest to zarazem wiersz o przeżywaniu śmierci. 
Przy p ierwszym czytaniu Wstępu, który nazwaliśmy wierszem o zoba­
czeniu drzewa, nic nie wskazuje na to, iż byłby to wiersz w jak iko lw iek 
sposób mówiący o śmierci. Dopiero po bliższym uświadomieniu sobie 
utożsamienia drzewa = świata = słowa muszą budzić niepokój ostatnie 
wersy : „ I w miarę j ak sens jego obejmujesz, oczy twe czule odłączają 
się od niego". Nie jest to jednak w żaden sposób wiersz pesymistyczny, 
wiersz o zwycięstwie śmierci. Nie kończy się martwą kropką, lecz po­
zostaje o twar ty . Bliższa, bardziej drobiazgowa i subtelna analiza, zwła­
szcza budowy wiersza, d la której nie ma t u miejsca, pozwoliłaby poka­
zać, w j ak i sposób jest t o wiersz o czystym ruchu, o przechodzeniu przez 
kolejne obrazy, o czystym ruchu dokonującym się pod powierzchnią 
obrazów. Cały wiersz zbudowany jest z ciągłego zakładania i ponow­
nego znoszenia tego, co założone, cały zbudowany jest ze stopniowych 
tez i antytez wewnątrz wydz ie lonych przez nas trzech części I , I I , I I I , 
które nazwaliśmy sytuacją wyjścia, sytuacją graniczną i sytuacją przejś­
cia do sfery istoty. Dokonujący się ruch w o w y m odłączeniu się od ko -

• l e jnych obrazów — od porzucenia domu do podniesienia drzewa, od 
drzewa — do świata — od świata do słowa, od słowa do sensu przypo­
mina pod t y m względem to, co w redukc j i eidetycznej Husserla jest 
s topniowym oczyszczaniem świadomości, osiąganiem czystej świadomości. 
W t y m podobieństwie wiersz ten jest i nie jest wierszem o śmierci. 
Możemy t y l k o powiedzieć, że jest właśnie wierszem o odchodzeniu od 
zmysłów do słowa, od słowa do niewysłowionego i jako t a k i posiada 
swoją czwartą nienapisaną część. Cały jest wstępem i wprowadzeniem 
do tego, co niewysłowione. Sprawia to nie t y l k o fakt , iż cały wiersz 
pozostaje o twar ty , niezakończony, ale również i to, że gdy weźmiemy 
pod uwagę ową zasadę rządzącą wierszem, to zobaczymy jak w wydz ie ­
lonej przez nas części I I I powraca ta sama „sytuacja wyjścia", co 
w I części ( I : porzucenie domu, uwaln ianie się oczu od progu — I I I : 
„oczy twe czule odłączają się od niego..."). W zakończeniu odzywa się 
t u początek. I tak, j ak po I części (po porzuceniu domu, uwo ln i en iu się 
oczu od progu) następuje część I I (zobaczenie drzewa, świata, słowa), 
t ak po części I I I , która jest końcem wiersza (gdzie znów „oczy czule 
odłączają się od niego...") spodziewać się należy kolejnego początku. 
Wiersz nie t y l ko w swojej budowie real izuje formułę, ale i odsłania dla 
świadomości tę prawdę, iż początek jest końcem, koniec jest począt-



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 45 

k i e m 5 0 . Dlatego też możemy powiedzieć, że wiersz t en jest wierszem 
o „jest" i „nie jest " śmierci. Rozpatrując m o t y w drzewa w świetle u t w o ­
rów i c y k l i wierszy Rilkego moglibyśmy w sposób bardziej przekony­
wający wykazać, j ak opisane w n i m czyste doświadczenie poetyckie jest 
również przezwyciężaniem i pokonywaniem śmierci. Moglibyśmy wska­
zać na to, co podkreśla M. Jastrun, „Rilke wbrew pozorom jest piewcą 
istnienia. Istnienia, które obejmuje również śmierć jako jeden z wa ­
runków ziemskiego by tu , wiecznej metamorfozy" 5 1 . To przecież w za­
kończeniu pierwszej Elegii Duinejskiej padają owe znamienne słowa 
poety: 

„Czyż jest n a darmo legenda, że w t renach po L inos i e 
p i e rwsza nieśmiała m u z y k a przemogła drętwą martwotę 
[...] 
ta , która dziś nas porywa , pociesza wspomaga. " 

(a w „pomyślanych jako epitafia dla Wery Ouckama K n o o p " Sonetach, 
do Orfeusza — bodźcem do i ch powstania była śmierć młodej dziew­
czyny) „śpiew t o is tn ienie" 5 2 . 

Bez dotarcia do tej najgłębszej sfery znaczeniowej Wstępu nasze 
porównanie fenomenologii do poezji nie byłoby pełne. Istnieją bowiem 
wątpliwości — podnoszone częstokroć przez krytyków fenomenologii — 
w j ak im stopniu zadania, które fenomenologia stawia sobie, są możliwe 
do spełnienia, i w jak ie j mierze cele, które w id z i przed sobą, są do 
osiągnięcia. Czy cele te i zadania nie przekraczają granic rozsądku, czy 
są sensowne. W j a k i m stopniu jest możliwe owo dochodzenie do „po raz 
p ierwszy" rzeczy, przedmiotów poznania, czy też mówiąc słowami na­
szego porównania: czy możliwa jest owa poezja niemetaforyczna i p re ­
zentacja przedmiotu w strefie, w jak ie j się go poznaje, tzn. m . i n . w j a ­
k ie j mierze jest możliwe zachowanie ciągłości pomiędzy przeżyciem 
a rzeczywistością, czy nie grozi ono zagubieniem się w subiektywizmie ; 
czy owo dążenie do precyz j i słowa, owo „odchodzenie od zmysłów do 
słowa" — zgodnie z t y m , co podpowiada t u pewne idiomatyczne rozu-

5 0 Na i n n y m mie j scu R i l k e odsłania tę samą prawdę, w której moglibyśmy 
szukać k lucza do z rozumienia zasady i formuły, wed le której Wstęp został n a p i ­
sany : 

„Pragnij metamorfozy. O zachwyć się płomieniem, gdzie u m y k a c i rzecz, co 
się pyszn i z przemienne j n a tu ry 
[...] 
K t o się j ak światło roz lewa tego poznaje poznanie i w zachwyc i e prowadz i go 
przez pogodę stworzenia 
co często początkiem kończy i końcem zaczyna swój kształt". 
R. M. R i l k e , Poezje wybrane, Kraków 1974, tłum. M. Jas t run . 
51 Tamże, posłowie M. J a s t r u n a , s. 498. 
5 2 Por. Sonety do Orfeusza, s. I , I I I , I X . 



46 ZBIGNIEW BENEDYKTOWICZ 

mienie — nie prowadzi do swego rodzaju obłędu językowego i e tymo­
logicznego (ten ostatni zarzut dotyka najczęściej f i lozof icznych rozpraw 
Heideggera), w j a k i m stopniu owa postawa fenomenologiczna nie p ro ­
wadz i do oderwania się od świata, od rzeczywistości i nie wiedzie do 
nadmiernego estetyzowania, czy taka postawa na gruncie f i lozof icznym 
może być impulsem dla wartościowych propozycj i i koncepcji etycz­
nych? 

Są to pytania nie obojętne chyba również dla antropologi i , której 
osobl iwym przedmiotem poznania jest człowiek, krąg życia ludzkiego 
manifestujący się w rozmai tych wy two rach k u l t u r y . Nie uprzedzając 
odpowiedzi, które wyłonią się w części pracy dotyczącej fenomenolo­
gicznych badań nad istotą symbolu, r e l i g i i i k u l t u r y , mus imy poprzestać 
na tych , które częściowo już t u padły, i na te j , której udziela Wstęp 
oraz wybrana przez nas przykładowo poezja Rilkego, w której doświad­
czenie poznawcze tak głęboko splecione jest z doświadczeniem śmierci: 
„Jesteśmy t u może t y l ko po to, by powiedzieć: dom, most, studnia, b ra ­
ma, dzbanek, owocowe drzewo, okno — najwyżej: ko lumna, wieża [...] 
A le powiedzieć, zrozum, o, powiedzieć tak, j ak nawet samym rzeczom 
nie marzyło się n igdy" . 

Ty lko na gruncie ustawicznej świadomości oporu, j ak i stawia to, 
co niewysłowione, t y l k o w m r o k u owej ostatecznej, ponadczasowej, 
uniwersalnej sytuacj i człowieka jesteśmy w stanie zrozumieć wagę odpo­
wiedz i wobec wszystkich t y c h wątpliwości, jakie j udziela fenomenologia 
w swych próbach. Użyjmy t u raz jeszcze słów Rilkego: „Wysławiać 
pomimo... A jednak wysławiać (dennoch preisen)". 

Zbigniew Benedyktowicz 

O N S O M E A S P E C T S O F P H E N O M E N O L O G I C A L M E T H O D 
A P P L I E D I N S T U D I E S O N S Y M B O L , R E L I G I O N A N D C U L T C J R E 

Pa r t I 

S u m m a r y 

The text presented is the first part of the study by Z. Benedyktowicz deal ing 
w i th appl icat ion of phenomenological method to researches of symbol, rel igion and 
culture . (C lass ics of this approach are C . G . Jung , R. Otto, M. E l i ade . G . van der 
Leeuw ) . T h i s part of Z. Benedyktowicz ' s study presents the histor ica l -phi losophic 
background ref lecting the essence of phenomenological approach. Depart ing point 
is here phenomenology of E d m u n d Husse r l interpreted by R o m a n Ingarden as 
a specific approach to the wor ld and a specific techniques of language in pre ­
senting results of research- Re fer r ing to the polemic of E d m u n d Husse r l against 
posit iv ism and psychologism and his opposition against contemporary philosopy 
and for active philosophizing, the author emphasizes that phenomenology, usua l l y 
considered as a method, contains a phi losophical surplus. Here is a s imi la r i ty 
between phenomenology and some older attempts of bui ld ing of phi losophy based 



O NIEKTÓRYCH ZASTOSOWANIACH METODY FENOMENOLOGICZNEJ 47 

on intuit ion (Descartes, St . August in ) as w e l l as some other phi losophical t r a ­
ditions emphas iz ing the va r i e ty of epistemological exper ience (Pascal , "order of 
reason" , "order of heart " , " the mathemat i ca l sense and na tu r a l acumen" ) w h i c h 
cannot be reduced to only one type of experience. T h e va lue of exper ience is here 
understood not in a na r row psycho log ica l - empir ica l sense but as a methodic act 
of concentrat ing attention i n exper ience (this is evident in the O ld Tes tament 
wisdom tradit ion, especia l ly i n the books of Ecc les i as tes and Ecc les ias t icus ) . F o r 
this reason phenomenology is r a ther consider ing the essence of matter than prov ­
ing of something. I t ' s task is not to bui ld up definitions but to demonstrate h o w 
an object exists ; it searches " w h a t " through " h o w " of the g iven object. 

T h e author refers to the dispute concerning the scienti f ic character of ethno­
graphy (two var ious tendencies : c lass i f icat ion of science as exact sciences ca l l ing 
for legit imation in na tu ra l sciences and sciences of arts and letters re lated to art, 
or D i l they ' s d ist inct ion of na tu r a l and humanis t ic sciences) . I n this reference 
the author emphasizes the tendency in phenomenology for precis ion and its de­
voted care for language; this is character is t ic of var ious types of phenomenology. 

T h i s tendency to prec is ion we f ind in the texts to E d m u n d H u s s e r l on "pure 
phenomenology", then i n phenomenology of epistemological experience, existence 
and language (Heidegger, Mer l au Ponty) as w e l l as i n wr i t ings of philosophers 
dealing w i th phenomenology of fa ith (K ie rkegaard " E i t h e r or", " F e a r and t r emb l ­
ing" , P a s ca l " M a n without God" , " M a n w i t h God" ) ; the last ones precede the 
phenomenology of re l ig ion of Rudo l f Otto, C a r l G u s t a v Jung , Mi rcea E l i ade , and 
help to discover some common m a r k s in understanding the epistemological ex ­
per iences i n the phenomenology of Hus se r l . 

The author analyses the above mentioned texts pay ing his attention to stages 
of the phenomenological procedure (epoché, suspension of problem true- fa lse , as 
we l l as of cause and effect, then of exp lanat ions reducing the essence of the 
g iven phenomenon etc.) I n this w a y it might be c l ea r ly demonstrated that phe ­
nomenology is a iming at a type of precis ion and exacteness w h i c h is completely 
different f rom approach of sciences based on posit ivist ic tradit ions. Phenome ­
nology doesn't put its hope on formal ized languages; it also doesn't use models 
nor schemes. F o r th is reason phenomenology is less metaphor ic t h a n exact sc ien ­
ces. T h e only tool of phenomenology is exper ience and word. 

A l l these motifs as w e l l as a s imi l a r i ty of phenomenology and romant ic t r a ­
dition, especia l ly expressed by K i e r k e g a a r d i n his opposition against Hege l l ead 
to the conclusion that there is an analogy between phenomenological approach 
and poetical experience. To demonstrate this observation the author gives a n 
ana lys is of a poem by R a i n e r M a r i a R i lke . T h i s poem under the title " E i n g a n g " 
represents i n the v i e w of the author the purest type of non-metaphor ic and 
dialogical poetry. 

T rans l a t ed by Zbigniew Benedyktowicz 


