
Lud, t. 92, 208038 

PRZEMYSŁAW HINCA 
Instytut Etnologii i Antropologii Kulturowej 
Uniwersytet im. A. Mickiewicza 
Poznań 

MONTAŻ LOKALNOŚCI. 
PRODUKCJE FILMOWE GÓRALI STANU HIMAĆAL W INDIACH 

W himalajskich miasteczkach i wioskach stanu Himaćal od kilku lat zmienia 
się pewna sfera kultury, towarzysząca góralom i ich gościom. Jest to muzyka. 
Współcześnie zaczyna ona nabierać innego niż dawniej znaczenia i pełni ważną 
funkcję dla Kanaurów (nazwa własna Kanauring), mieszkańców regionu, podzie¬
lonych na wiele społeczności lokalnych. Była i jest nadal stałym elementem auto¬
busowych podróży do osad w górskich dolinach. Obecnie nie sposób nie usłyszeć 
lokalnej muzyki także poza wnętrzem pojazdów. Na wiejskich uliczkach przez 
głośniki sprzętu nagłaśniającego lepszej lub, częściej, gorszej jakości, dociera 
ona do uszu przybyszów oraz mieszkańców. Trzeba chęci i wytrwałości, aby bez 
oporów zacząć wsłuchiwać się w specyficznie brzmiącą dla europejskiego ucha 
muzykę indyjską. I nie rzecz w samym instrumentarium, lecz w wyjątkowym 
wokalu, szczególnie żeńskim. Z założenia, im wyższą tonację opanuje wokalist¬
ka, tym bardziej doceniany jest jej warsztat. To zmierzenie się z zupełnie inną 
przestrzenią tonacji, tak bardzo pożądanej przez lokalnych odbiorców. 

Nieco inaczej jest z muzyką górali. Jej stylistyka różni się od produkcji indyj¬
skich. Głosy, zarówno żeńskie, jak i męskie, operują tonacjami bliższymi natu¬
ralnym. Możliwości techniczne, które stały się dostępne na przełomie wieków, 
wraz z pojawieniem się komputerów, pozwoliły na swobodniejsze tworzenie 
własnych „wizytówek" muzycznych. Z czasem przerodziły się one w prezenta­
cje audiowizualne. Rozpoczęto nagrywanie filmów do śpiewanych przez górali 
pieśni. Forma teledysków rozpowszechniła się w całym regionie. Mieszkańcy 
Himalajów na bieżąco śledzą indyjski rynek filmowy, lecz to, co tworzą, dalekie 
jest od wytworów z fabryki snów. Pierwsze wrażenie, jakie towarzyszy oglądają¬
cym, nie wykracza poza odczucie, iż materiał jest niezbyt interesujący czy wręcz 
nudny, przypominający naprędce zrobiony film o folklorze. Taniec, tradycyjne 
stroje, teksty ludowe, i naiwnie opowiedziana kamerą ckliwa historia, zazwyczaj 
o tematyce miłosnej. Pozostaje posmak egzotyki, spojrzenia w odmienność, ale 



284 Przemysław Hinca 

również naiwności wkraczającej w ramy kiczu. Ta „zabawa" nowym środkiem 
wyrazu zaczyna się dopiero rozwijać. W rzeczywistości ani taniec, ani pieśni 
ludowe, a tym bardziej strój, noszony dumnie przez górali, nie tylko od święta, 
nie są przeżytkiem. Są mocno związane z obrzędowością i żywo kultywowane 
przy stosownych okazjach. Novum, jak widać z obrazu jeszcze nieoswojone, to 
odgrywanie ludyczności przed obiektywem kamery. 

Ze względu na pięcioletnią przerwę, jaką miałem w badaniach terenowych 
w okręgu Kinnaur, trudno mi określić (góralom również), kiedy aranżacje utwo­
rów zaczęły przybierać dzisiejsze brzmienie. Obecnie w warstwie muzycznej 
powszechnie wykorzystuje się różnego rodzaju keyboardy, i to te instrumenty 
stanowią tło muzyczne, a nie tradycyjne karnale, shanay'e (instrumenty dęte) czy 
bębny. Tło dźwiękowe oraz wokal poddawane są obróbce tak, by słyszalny był 
efekt echa. W zamierzeniu ma oddawać warunki górskiej doliny, w rzeczywisto¬
ści jest sztucznym dodatkiem. 

Płyty i kasety z muzyką można kupić na straganach lub od handlarzy noszą¬
cych swój kram na własnych ramionach. Stoiska rozstawiane w czasie lokalnych 
targów i festiwali to właściwie punkty promujące poszczególne wydania, przy 
okazji oferujące dosyć szeroki wybór wcześniejszych produkcji. W mniejszych 
miejscowościach nie ma problemu, by nabyć nośniki na straganie spożywczym 
czy warzywnym. Jest to produkt dostępny powszechnie. 

Dlaczego akurat warto pisać o muzyce, o jej nowej formie medialnej? 
Otóż, w ciągu ostatnich pięciu lat przybrała ona inną postać i zaczęła pełnić do¬

datkową funkcję. Jest czynnikiem integrującym grupy lokalne. Oferowana jest też 
na nośnikach, symbolizujących pewien przełom technologiczny w sposobie zapisu 
danych. Koszt nie przekraczający dwóch dolarów nie stanowi wartości zaporowej. 
Płyty wideo-cd (vcd) można obejrzeć na domowych odtwarzaczach DVD. Urzą¬
dzenia te, do dzisiaj niezbyt powszechne nawet u nas, można spotkać w domach 
górali. Jeżeli w wiosce nie mieszka wielu zamożnych ludzi, to z pewnością odtwa¬
rzacz znajdzie się w dharamsali — świetlicy wiejskiej (dawniej służącej jako stanica 
pielgrzymkowa). Zawsze więc jest miejsce i sposobność, by obejrzeć kupione płyty. 
Najczęściej kupowane są nowości tworzone przez artystów z własnej doliny. W dru¬
giej kolejności — te płyty, które zdobyły sobie rozgłos w regionie. Konkurencja bol-
lywoodzka z nizin nie jest aż tak mocno odczuwalna. Inaczej traktuje się w górach 
muzykę filmową z wielkich ekranów, a inaczej własną twórczość. 

Warto przyjrzeć się też krótkiej historii rejestrowania muzyki i obrazu przez 
samych górali. Kasety magnetofonowe z utworami nagranymi przez Kanaurów we 
własnym języku pojawiły się na rynku w połowie lat 90. X X wieku. Początkowo 
były to głównie pieśni dewocyjne, poświęcane lokalnym bogom. Pokazywały się 
także zestawienia utworów tworzonych i pisanych przez młodych artystów. Co cie¬
kawe i niespotykane na płytach i kasetach kupowanych w naszym kraju, oprócz 
ścieżek dźwiękowych z utworami znajdują się też dźwiękowe reklamy lokalnych 
sklepów (np. obuwniczego, tekstylnego), zakładów usługowych (tapicerów, sto-



Montaż lokalności. Produkcje filmowe górali stanu Himaćal w Indiach 285 

larzy), a nawet kolejnych kaset lub płyt. Pieśniom dewocyjnym zwykle towa¬
rzyszy tradycyjny podkład muzyczny, odgrywany na instrumentach będących 
własnością świątyń w każdej osadzie. Te produkcje także nie są pozbawione 
komercyjnych ścieżek reklamowych. Utwory oparte o teksty ludowe lub pisa¬
ne współcześnie, aranżowane są w „nowoczesnej" oprawie dźwiękowej, którą 
tworzą keyboard z efektem echa i perkusja elektroniczna. Obecnie można nabyć 
także nowe produkcje rejestrowane na kasetach magnetycznych. Stanowią one 
alternatywę w możliwości odtwarzania oraz są atrakcyjne cenowo — połowa 
wydatku na płytę VCD z tym samym materiałem. 

W roku 2003 wydano pierwszą płytę wideo (VCD) w języku kinnauri. Zawie¬
rała kilka tradycyjnych pieśni śpiewanych w języku regionu, we współczesnej 
aranżacji. Od tego czasu rynek z twórczością filmową nabierał coraz większej 
dynamiki. Masowa produkcja płyt wideo-cd z regionalnym folklorem w ciągu 
zaledwie pięciu ostatnich lat zyskała status niemal koniecznego elementu za¬
znaczania własnej wyjątkowości i odrębności kulturowej. Co więcej, tego typu 
produkt staje się ważnym czynnikiem integrującym społeczności lokalne. Klient 
przeglądający płyty otrzymuje od handlarzy wskazówki, na co zwracać szcze¬
gólną uwagę. Pierwsze słowa, jakie można usłyszeć: „To nasza muzyka i nasza 
dolina". Następnie padają nazwiska i imiona wykonawców oraz producenta płyty 
(często to ta sama osoba, która jest jednym z głównych wokalistów lub tancerzy). 
Są to pełne informacje ze wskazaniem miejsca zamieszkania (lub gdzie aktualnie 
można znaleźć daną osobę). Prezentacja i reklamowanie płyty pełne są zaangażo¬
wania, emocji i dumy z takiej oferty, co kontrastuje z obojętnością w momencie 
podawania produkcji „obcych". Pokazuje to doskonale, jak mocnym akcentem 
kulturowym stał się zapis własnego folkloru, i w jaki sposób na jego podsta¬
wie kreowany jest wymiar lokalności. Nabiera ona wyrazistości przestrzennej, 
kojarzonej z własną doliną, osadą i charakterystycznymi miejscami, takimi jak 
świątynie, wodospady, rzeki, szczyty górskie. 

W materiałach tego rodzaju wyodrębniają się dwie, podlegające odrębnej ana­
lizie, warstwy: dźwiękowa i wizualna. W wymiarze dźwiękowym najmniej istotna 
wydaje się estetyka wykonywanych utworów. Ważne jest natomiast przekazanie 
specyfiki językowej danej społeczności. Spośród wielkiej różnorodności dialek-
talnej całego okręgu Kinnaur wyodrębnia się trzy duże zespoły językowe (pokry¬
wające się z ogólnie przyjętym podziałem stref kulturowych): dialekty Kinnauru 
dolnego, centralnego i górnego. Jak duża jest rozbieżność w mowie górali, niech 
świadczy fakt, iż mieszkańcy skrajnych regionów nie są w stanie się zrozumieć, 
gdy używają własnych dialektów. Każdy z trzech regionów jest podzielony na 
odrębne doliny stanowiące społeczności lokalne, które zachowały własną specy¬
fikę językową. Pojawiające się na rynku płyty pokazują, jak istotnym elementem 
tożsamości górali jest mowa. Skoro poruszam kwestię języka, to warto wspo¬
mnieć, iż statystycznie coraz większa część młodzieży zna już tylko wyuczony 
w szkołach język hindi. Popularność utworów w języku kinnauri, śpiewanie wraz 



286 Przemysław Hinca 

z wykonawcami, upowszechnia chęć poznawania mowy ojców. Dzisiaj jeszcze 
za wcześnie, by wyrokować, jak długo dialekty lokalne będą środkiem komu¬
nikacji werbalnej. W pierwszych dniach sierpnia 2008 roku władze Himaćalu 
podjęły uchwałę, ustanawiającą hindi jako język stanowy. Taki krok z pewnością 
utrudni ewentualne próby wprowadzenia edukacji w językach lokalnych. Na ile 
popularność przebojów tworzonych w języku kinnauri jest w stanie powstrzymać 
zanikanie dialektów regionu, okaże się w ciągu najbliższych lat. 

Druga warstwa, obrazowa, jest równie interesująca z punktu widzenia folk¬
lorysty, choreologa, historyka, jak i antropologa. Te materiały z powodzeniem 
można określić jako archiwalia. W tle za wykonawcami pojawiają się charakte¬
rystyczne, wielowiekowe forty, świątynie i budynki mieszkalne. Wielu z nich już 
dzisiaj nie ma. Pożary i upływ czasu nie oszczędzają nawet budowli będących 
dla mieszkańców wiosek centrum życia społecznego. Wiele scen kręci się na 
dziedzińcach świątyń. W produkcjach z okręgu Kullu zaczęły się pojawiać pa-
lankiny wyobrażające postacie lokalnych bogów. Dotychczas raczej chronione 
przed obcymi, teraz stają się symbolem mocy i dumy. Czy ta praktyka będzie się 
upowszechniała, trudno przewidywać, ponieważ niektóre z bóstw uważane są za 
tak potężne, iż nie powinny ich widzieć osoby postronne. Innym aspektem obra¬
zu jest taniec. Tradycyjne układy odtwarzane są wiernie, co można zweryfiko¬
wać, obserwując sposób świętowania różnych grup wiekowych. Pewne elemen¬
ty, związane dotychczas z przestrzenią sacrum, pojawiają się także w obrazach 
filmowych. Chauri — jaczy ogon przytwierdzony do srebrnej rękojeści, służy 
do sakralnego oczyszczania powietrza od złych mocy. W produkcjach wideo 
jest atrybutem lidera prowadzącego grupę tańczących (w takim samym układzie 
prowadzony jest taniec w obecności dewtów — bogów z wiosek). Nie należy 
takiemu postępowaniu przypisywać chęci nadania wyższej rangi tańcowi. To po 
prostu element nieodzowny w tańcu grupowym. 

Twórcy muzyki, tekstów i wykonawcy nie pozostają anonimowi. Każdy 
utwór jest bowiem ilustrowany obrazami tańczących i śpiewających wykonaw¬
ców w układzie na przemian zmontowanych po sobie sekwencji o charakterze 
tradycyjnym i współczesnym. W układach tradycyjnych „bohaterowie" klipu 
występują w strojach tradycyjnych. Przypomina to sytuacje obrzędowe, mające 
miejsce na dziedzińcu świątynnym podczas dorocznych świąt. Te sceny przepla¬
tane są sekwencjami ujęć z tymi samymi, co poprzednio, osobami, lecz ubrany¬
mi w stroje współczesne, codzienne. Młodzi tancerze w charakterystycznych dla 
regionu układach tanecznych występują w jednym ujęciu przyodziani w stro¬
je ludowe, w drugim zaś ubrani zgodnie z obowiązującymi kanonami, zwykle 
młodzieżowej mody (dżinsy, t-shirt, luźna koszula, okulary przeciwsłoneczne, 
sportowa czapka z daszkiem). Cel takiej konstrukcji obrazu to zaprezentowanie 
siebie samego, by być rozpoznawalnym. Z premedytacją rezygnuje się z typowo 
folklorystyczno-historycznego charakteru prezentacji. Ma ona być dowodem na 
to, że teksty pieśni, taniec i pokazywanie wzajemnych relacji są jak najbardziej 



Montaż lokalności. Produkcje filmowe górali stanu Himaćal w Indiach 287 

współczesne. Można to potwierdzić, bywając na zabawach towarzyszącym więk­
szym świętom. 

Stylistyka okładek płyt, oprócz estetyki, posiada też walor informacyjny. To 
fotomontaże i kolaże pokazujące śpiewających, grupy tancerzy, lokalnych bogów 
oraz góry charakterystyczne dla regionu. Na małej kartonowej przestrzeni nie 
brakuje fotografii producentów płyt, muzyków czy kompozytorów. W zależności 
od wkładu finansowego w produkcję, pojawiają się też twarze głównych sponso­
rów, właścicieli sklepów czy firm usługowych. 

Realizacja tych swoistych „wizytówek" społeczności lokalnych, choć w war¬
stwie estetycznej bardzo podobna, stała się nośnikiem istotnych elementów wy¬
miaru lokalności: języka oraz charakteru otoczenia, w jakim dana społeczność 
żyje. Wykorzystanie obrazu medialnego, konstruowanego zwykle jako klipy, 
ilustrujące treść utworu muzycznego, umożliwia dookreślenie i zdefiniowanie 
lokalnej specyfiki. Warstwa muzyczna wideoprezentacji zawiera tradycyjne pieś¬
ni lub nowe treści w lokalnym języku. W warstwie obrazu obserwujemy starcie 
tradycji i nowoczesności. 

Częste odwoływanie się do charakterystycznych miejsc, takich jak świątynie, 
góry, rzeki, geograficznie wyznacza przestrzeń, która inspirowała wykreowanie 
oglądanych i słuchanych przez odbiorcę treści. Nowe media, coraz bardziej do¬
stępne dzięki cyfrowej technologii, nawet w najbardziej oddalonych od sieci dróg 
osadach górskich, stają się środkiem wyrazu dla grupy oraz drogą komunikacji ze 
społecznościami sąsiednimi. Przy okazji jesteśmy świadkami tworzenia niezwy­
kłych materiałów archiwalnych, które w trzech wymiarach (obraz, muzyka, język) 
będą stanowić nieoceniony dla górali i przyszłych badaczy zapis historyczny. Taki 
sposób zachowania wiedzy, o choćby cząstce własnej kultury, już za kilka lat (bio¬
rąc pod uwagę szybko zachodzące zmiany) będzie dla kolejnych pokoleń wykład¬
nią własnej lokalności. Nowa postać transmisji kulturowej tworzona jest i rozpo¬
wszechniana przede wszystkim wśród młodszego pokolenia. Pozwala to sądzić, iż 
obecna forma konstruowania przekazu medialnego utrwali się na dłuższy czas. 

W górskich regionach stanu Himaćal płyty takie stają się coraz bardziej popular­
ne. Pojawiają się także pierwsze osoby, urastające do roli gwiazdy. Młodzież z okręgu 
Lahul z zachwytem opowiada o Shakun, najpopularniejszej propagatorce lokalnego 
folkloru. Mimo tego, iż jest ona nauczycielką pracującą w szkole w Manali (poło¬
żonym poza okręgiem Lahul), nagrywa płyty we współpracy z młodymi twórcami 
w języku lahuli. Shakun pisze teksty, realizuje własne pomysły, szczególnie dbając 
o zachowanie języka. W sierpniu 2008 roku ukazała się także pierwsza płyta wideo-
-cd z utworami śpiewanymi w ćiambali — języku pasterzy z okręgu Ćiamba. 

Zważywszy na dużą popularność tych produkcji oraz ich dostępność, płyty 
z nagraniami audio-wideo urastają do rangi ważnego przekaźnika własnej wy­
jątkowości. Obok wyznania wyrażają one fundamentalne elementy kształtujące 
tożsamość ludów tubylczych w Indiach (język, przynależność terytorialną i świa¬
domość ciągłości historycznej). 


