
В. В. GOSWAMI * 

ROZWÓJ BADAN ANTROPOLOGICZNYCH I ICH OŚRODKI 
W INDIACH 

W początkach X I X w. antropologia kulturowa na Zachodzie, mimo 
iż blisko powiązana z socjologią, wyłoniła się jako odrębna gałąź wie­
dzy. Rozwój antropologii w Angl i i utorował jej drogę także w Indiach, 
chociaż następowało to wolno; antropologiczne badania społeczności 
plemiennych i wiejskich są bardzo niedawnego pochodzenia. Artykuł 
ten w sposób przeglądowy omawia rozwój badań antropologicznych 
(etnograficznych — red.) w Indiach oraz ich ośrodki. 

Dla większości ludzi Zachodu Indie w początkach X I X w. były 
krajem pełnym dziwnych i zaskakujących zwyczajów, dla podróżników 
i poszukiwaczy przygód Indie wydawały się krajem wielce obiecują­
cym. Niektórzy podróżnicy spisywali często dokładne notatki o rze­
czach przez siebie widzianych, wielu spośród nich publikowało te obser­
wacje i sprawozdania (patrz wczesne tomy ,.Asiatic Researches", Lon­
don). Dla misjonarzy ludy indyjskie były pogańskimi, więc szli oni po 
kraju krzewiąc swoją ewangelię. W czasie tych wędrówek niektórzy 
pokochali Indie, w wyniku czego powstawały efektowne relacje o życiu 
mieszkańców Indii . Specjalnej wzmianki w tym kontekście wymagają 
postacie ki lku misjonarzy, wśród nich zaś Williama Carey, który na­
uczył się języka oraz poznał wierzenia religijne mieszkańców Bengalii 
i pozostawił opis tego kraju szczególnie cenny i o wyjątkowym znacze­
niu. W. Robinson, inny misjonarz z Amerykańskiej Misji Baptystów, 
opublikował gramatykę języka assamskiego z okolic Serampore (Bengal) 
już w 1840 r. i założył w 1846 r. czasopismo ukazujące się co miesiąc. 
Ludzie ci mieli jeszcze wielu sobie podobnych. 

Ten stan rzeczy nie tworzył wszakże jeszcze antropologii. W Indiach 
antropologia pojawiła się dzięki imperializmowi brytyjskiemu. Po do-

* Autor jest pracownikiem naukowym Anthropological Survey of India 
w Mysore, Jego artykuł, nadesłany w 1965 r. publikujemy bez zmian. 



286 В . В . G O S W A M I 

konaniu pełnego podboju Indii w 1857 r. Anglicy uznali za celowe kom­
pletowanie obrazu wierzeń i zwyczajów „krajowców indyjskich" dla 
potrzeb administracji. Pierwszy krok w tym kierunku zrobiono za rzą­
dów wicekróla lorda Curzona. Powołał on Komisję Etnologiczną (Ethno­
logical Committee), która przygotowała wystawę w Jahalpore (Madhya 
Pradesh) w 1866 r. i w tymże roku opublikowała krótkie sprawozda­
nie. W następnym roku J. Forbes Watson i William Kaye zebrali 
kolekcję zdjęć z wielu części Indi i i opublikowali ją w trzech tomach 1 . 
Dla członków Komisji Etnologicznej stało się to bodźcem do podjęcia 
opracowań opisowych. Praca nad ich publikacją rozdzielona została 
według podziału kraju na prowincje i każdą z nich powierzono jednej 
osobie, której zadaniem było przeprowadzenie dokładnych badań i spo­
rządzenie szczegółowego studium. W wyniku tej pracy pojawiły się 
publikacje, z k tó 'ych tylko kilka możemy tu wymienić. W roku 1869 
wydrukowano Memoirs oj the history, jolklore and distribution oj the 
races oj the North Western Provinces oj India H. M . Elliota, w roku 
1872 Descriptive ethnology Bengalii E. T. Daltona, trzy tomy zaś pracy 
Hindu tribes and castes ks. M . Е. Sherringa ukazały się w latach 1873— 
—1881 2 . Po nich pojawiły się takie opracowania etnograficzne, jak 
Tribes and castes in Bengal H. Н. Risleya w roku 1893, oraz inne prace 
z cyklu Tribes and castes (Plemiona i kasty) dla stanów: Pendżab, 
Prowincje Północno-Zachodnie, Prowincje Środkowe, Indie Południowe 
i Bombaj. Księstwa indyjskie, jak Mysore, Cochin i Travancore, także 
wydawały podobne zbiory 3 . Ten okres przygotowawczy, znany na ogół 
jako etap Tribes and castes, prof. S. С. Dube scharakteryzował nastę­
pująco: . 

„Orientacja tych tomów jest administracyjna raczej niż akademicka czy 
naukowa, gdyż ich podstawowym celem było zaznajomienie administratora 
z różnorodnością zwyczajów u poszczególnych warstw ludności kraju. Większość 
materiału, który złożył się na te dzieła, zbierana była w pośpiechu przez niższych 

1 N. K. B o s e , Fifty years of science in India, [w:] Progress of anthropology 
and archeology, Calcutta 1963, s. 33. 

2 Inną ważną pracą tego okresu jest traktat o prawie i zwyczaju hinduskim 
John D. Maine. (Brak niektórych danych bibliograficznych lub ich niekompletność 
płynie stąd, że Redakcja nie zawsze była w stanie uzupełnić te braki oryginału — 
Red.) 

3 Oto niektóre pozycje mające dużą wartość dla poznania problematyki ple­
miennej Assamu, N E F A i Nagalandu z historycznego punktu widzenia: A. M a c ­
k e n z i e , History of the relations of the government with the hill tribes of the 
North East Frontier of Bengal, Calcutta 1884; R. R e i d , History of the frontier 
areas bordering on Assam from 1883—1941, Shillong 1942; L . W. S h a k e s p e a r e , 
History of Upper Assam, Burmah and North Eastern Frontier, London 1914. 



B A D A N I A A N T R O P O L O G I C Z N E W I N D I A C H 287 

urzędników o słabym wykształceniu ogólnym i bez żadnego przygotowania 
specjalistycznego" 4 . 

Angielscy autorzy wspomnianych książek często korzystali z pomo­
cy Hindusów. Jednakże L . K. A. Iyer był pierwszym Hindusem, który 
podjął się tej pracy samodzielnie. Uzyskał on później tytuł profesora 
i w 1920 r. został pierwszym wykładowcą antropologii na uniwersytecie 
w Kalkucie. 

Pod koniec etapu „plemion i kast" pewni autorzy skierowali się 
w stronę intensywnej dokumentacji życia poszczególnych plemion i kast 5 . 
Próba ta dała w wyniku pojawienie się lepszych opracowań charaktery­
zujących się większą głębią i szczegółowością opisu opartego o osobistą 
obserwację i szersze, nie zaś wycinkowe, potraktowanie opisywanego 
przedmiotu. Monografie tego okresu dopomogły przyszłym badaczom 
zrozumieć pozytywy i negatywy pracy terenowej. Były to w istocie 
najlepsze lata kształtowania się indyjskiej antropologii. Dopiero wów­
czas zapoczątkowane zostały konstruktywne badania antropologiczne. 
Spośród pracowników administracji Hutton, Crooke oraz inni dobrze 
rozumieli braki etapu „plemion i kast"; Crooke ujął je następująco: 

„opracowania plemion i kast sporządzane były w różnych prowincjach 
Indii [...] na zamówienie lokalnych rządów nie tyle w interesie wiedzy antropo­
logicznej, lecz jako bezpośrednia pomoc w pracy administracji. A przecież cele 
zarządców i poborców oraz potrzeby antropologów bardzo się różnią" 6 . 

W tym czasie niektórzy urzędnicy administracji brytyjskiej pracują­
cy w rejonach zamieszkałych przez plemiona Assamu, a także gdzie 
indziej, opublikowali serię poświęconych tym plemionom pozycji, peł­
nych szczegółów i drobiazgowych obserwacji. Można tu wymienić takich 
autorów, jak Shakespeare, Gordon, Hutton, Parry i Mills, którzy pisali 
o Kuki , Khasi, Naga Angami, Sema, o Lakhar, Lhota, Rengma i Ao 
Naga. Są to pozycje użyteczne, gdyż traktują one o głównych aspektach 
życia plemiennego — ziemia i ludzie, ekologia, życie gospodarcze, ku l ­
tura materialna, organizacja społeczna, cykl życiowy, religia, magia, 
czarownictwo, język, folklor, prawo zwyczajowe itp. 

Przy tym stanie rzeczy problemami plemiennego życia i ideologii 
zainteresował się Rai Bhadur Sarat Chandra Roy należący do środo-

4 S. C. D u b e , Social anthropology in India, [w:] G. R. M a d a n , A. K . 
S a r a n [red.], Indian anthropology, Bombay 1962, s. 237. 

5 L . F a w с e 11, Nayar caste of Malabar, 1901; W. H. R i v e r s , The Toda 
of the Nilgiri Hills, London* 1906; E . S t a c k , The Mikirs, London 1908; Т. C. 
H o d s o n , The Meitheis, London 1908. 

6 „Man in India", t. 1, s. 2. 



288 В . В . G O S W A M I 

wiska prawniczego w Bihar. Ponieważ mieszkał on w mieście Ranchi 
leżącym na obszarze zamieszkałym przez plemiona Biharu, wykazywał 
duże zrozumienie różnych aspektów życia tych plemion i wielokrotnie 
przedkładał ówczesnemu rządowi swoje uwagi na temat pewnych ano­
malii społecznych i niewłaściwych reguł prawnych. Stał się on niemal 
rzecznikiem problemów i trudności ludności plemiennej. 

S. C. Roy opublikował w roku 1912 swoją pierwszą pracę zatytuło­
waną The Mundas and their country, po której przyszły także inne. 
Był on założycielem „Man in India", najstarszego czasopisma indyjskiej 
antropologii. Był pierwszym Hindusem, który systematycznie propago­
wał potrzebę badań nad plemionami, był więc pierwszym, który wpro­
wadził etnografię indyjską do świata akademickiej antropologii narodów 
angielskojęzycznych. Jego prace demonstrują w pewnym stopniu dyna­
miczne podejście i dają odbicie niedoli życia plemion. W rozumieniu 
dzisiejszych rygorów rządzących problemowymi studiami grup plemien­
nych mogłyby one nie uzyskać miana wysoce naukowych, wszakże wpływ 
Roya na antropologię indyjską dał owocne rezultaty i z uwagi na tę 
ważną rolę nazywa się go często „ojcem antropologii indyjskiej". Jego 
publikacje inspirowały całą generację antropologów i nawet teraz czyta­
ne są przez badaczy, zanim ci podejmą się pracy wśród plemion, zwła­
szcza Biharu. 

Prof. D. N . Majumdar — „największy akademicki antropolog, jakie­
go Indie dotąd wydały", który zmarł 31 maja 1960 r. — stawiał pierw­
sze kroki w antropologicznej pracy terenowej pod kierunkiem S. C. Ro­
ya. Majumdar poświęcił się antropologii powszechnej. Jego pierwszy 
ar tykuł dotyczący zwyczaju palenia wizerunków ludzkich pojawił się 
w 1923 r. w „Man in India" i był bliski metodzie Frazera, klasyczna 
zaś monografia o Hos of Kolhan opublikowana znacznie później (1950) 
nosi ślady wpływów szkoły funkcjonalnej B. Malinowskiego w antro­
pologii brytyjskiej. W latach 1923—1950 Majumdar opublikował wiele 
ar tykułów w pismach specjalistycznych oraz dwie ważne książki, jedna 
poświęcona losom plemion pierwotnych w Uttar Pradesh i druga anali­
zująca kompozycję etniczną I n d i i 1 . Czołowe czasopismo antropologiczne 
Indii "The Eastern Anthropologist" założone zostało przez niego. Pisał 
nie tylko monografie plemienne, lecz interesował się także badaniem 
ludności wiejskiej. Dzięki jego nieustannemu wysiłkowi uniwersytet 
w Lucknow przyznał antropologii status samodzielnego przedmiotu 
i w uznaniu jego zasług stworzył dla niego katedrę w 1950 r. Od tego 

•czasu nadał on antropologii nową orientację. Jego praca Caste and com-

1 D. N. M a j u m d a r , The fortunes of primitive tribes of V. P., 1944; Races 
and cultures of India, 1944 (wyd. 2, Bombay 1958). 



B A D A N I A A N T R O P O L O G I C Z N E W I N D I A C H 289 

munication in an Indian village (1958) przedstawia duże znaczenie dla 
tych, którzy interesują się problemem wiejsko-miejskiego continuum 
(zwłaszcza ostatni rozdział tej książki ma olbrzymią wartość teoretyczną 
dlą zagadnienia dynamiki społeczeństwa kastowego). Majumdar redago­
wał także dwie książki z serii ,,Rural Profiles" (1955, 1960), które mają 
wartość encyklopedyczną w dziedzinie badań nad wsią indyjską. Inną 
ważną postacią i autorem serii monografii był dr V. Elwin (zmarł 
w 1964). Swą karierę w Indiach rozpoczął jako misjonarz, lecz pod 
wpływem Mahatmy Gandhiego poświęcił się problematyce grup ple­
miennych i bronił ich interesów aż do końca swego życia. Dał on l i te­
rackie opisy plemion Orissy 8 oraz Madhya Pradesh<J. Część jego publi­
kacji to czysta etnografia, niektóre wszakże mają charakter proble­
mowy 1 0 , inne zaś, pisane pod koniec życia, odznaczają się interwen-
cyjnością i dotyczą polityki prowadzonej wobec p lemion l l . Posiadł on 
bliską znajomość życia plemiennego (jego żona pochodziła z jednej 
z takich grup). Pisał na różnorodne tematy, takie jak mity, opowieści 
i pieśni ludowe, sztuka i religia. 

Elwin był popularny i szanowany, lecz „profesjonalni antropologo­
wie nie brali poważnie jego prac" 1 2 , jak pisze Bose. 
„Jedna z najlepszych książek Elwina The Baiga poświęcona jest plemieniu 
zamieszkującemu w pobliżu Mandla w Madhya Pradesh. Ten sam rejon został 
następnie opracowany przez Stephen Fucha w jego The Gond and Bhumia of 
Eastern Mandla (1960), przy czym Bhumia jest inną nazwą dla Baiga. Fucha 
stwierdził przez implikację, że Elwin popełnił poważny błąd pomijając związki 
istniejące pomiędzy Bhumia i Gondami. Częściowy obraz jest obrazem fałszy­
wym, nawet jeśli prawdziwy jest w swoich fragmentach" 1 3 . 

Warto jednocześnie odnotować inną uwagę Bose: 
„Ważna cecha prac Elwina polega na jego pięknym, literackim opisie myśli 

i uczuć ludzi plemion opartym o znajomość ich sztuki i literatury jak również 
o badania nad ich osobowością. Jego Phulmat of the Hills, czyli krótkie biografie, 
których zresztą jest bardzo wiele w jego książkach, przedstawiają wielką war­
tość pozwalając nam wejrzeć w życie tych ludzi; jest to ten aspekt kultury, 
którego niestety prawie całkowicie brakuje w pracach wielu innych antropolo­
gów w Indii" 1 4 . 

3 V. E l w i n , Bondo Highlander, Bombay 1950; Tribal myths of Orissa, Bom­
bay 1954. 

9 V. E l w i n , The Muria and their Gotul, Bombay 1947; Myth of Middle 
India, Bombay 1949. 

1 0 Patrz np. praca V. E l w i n a , Maria murder and suicide, Bombay 1943. 
1 1 V. E l w i n , Philosophy for NEFA, Shillong 1957; A new deal for tribal 

India, Delhi 1963. 
1 2 B o s e , op. cit., s. 36. 
13 Tamże. 
1 4 Tamże, s. 37. 

19 — E t n o g r a f i a P o l s k a , t. X I I 



290 В . В . G O S W A M I 

Spośród misjonarzy, którzy wiedzy antropologicznej o plemionach 
przysporzyli cennego materiału, prócz Elwina wymienić należy także 
ks. ks. Johna Hoffmana i Arthura Van Emelena. Ich niezakończona 
praca zatytułowana Encyclopaedia Mundarica jest przypuszczalnie „nie­
porównywalna z żadnym z całego zespołu indyjskich studiów antro­
pologicznych i językoznawczych jeśli idzie o głębię i wszechstronność 
zawartej informacji" 1 5 . Skromna monografia poświęcona ludowi Purum 
z pogranicza indyjsko-birmańskiego i napisana przed przeszło 20 laty 
przez T. Ch. Dasa 1 6 wywołała ostatnio duże zainteresowanie w świecie 
w związku z dyskusją o preskrypcyjnym systemie małżeństwa. 

Opisowe monografie pozostają wciąż jeszcze na marginesie zaintere­
sowań badaczy. Niektórzy z nich przygotowują monografie opisowe 
wysoce li terackie 1 1 , inni zaś piszą je według wzoru tradycyjnego 1 S. 
Niektórzy postawili w centrum swego zainteresowania dynamikę spo­
łeczeństwa 1 9 , inni relacjonują fakty w sposób czysto encyklopedyczny. 
Zwrócono uwagę na to, że w porównaniu z ilością żyjących w Indii 
plemion liczba monografii jest znikoma *. Majumdar stwierdził, iż wielu 
antropologów indyjskich nie formułuje problemów „z tej przyczyny, 
że niewielu dziś interesuje się badaniami etnograficznymi czy też opi­
sem zwyczajów i postępowań ludzkich, niezależnie od tego, jak bardzo 
dziwaczne i groteskowe mogą one być" 2 0 . 

Badania analityczne są nowym zjawiskiem w antropologii indyj ­
skiej. Od dawna już istnieją książki poświęcone indyjskiej społeczności 
wiejskiej takich autorów, jak H. Maine i В. H . Baden Powell 2 1 . W po­
czątkach bieżącego wieku wielu ekonomistów, administratorów, socjo­
logów i in. wykazywało głębokie zainteresowanie życiem ekonomicznym 

* W roku 1958 opublikowano zestawienie wskazujące, że na ogólną liczbę 193 
głównych grup plemiennych i kastowych, badaniami etnograficznymi objęto jedy­
nie 48, przy czym przeszło połowa badań przeprowadzona była przez cudzoziem­
ców. Przy tej samej okazji zwrócono uwagę, nie po raz pierwszy zresztą, że Indie 
będąc „jedną z najbogatszych kopalń złota dla studiów antropologicznych" znaj­
dują się na szarym końcu pod względem intensywności badań. (S. K . S r i v a-
s t a v a, Status and role of anthropology in independent India, Third Indian 
Sociological Conference, Agra 1958, s. 2, 7). 

" Tamże. 
1 6 Т. С. D a s, The Purums, an old Kuki tribe of Manipur, Calcutta 1945. 
1 7 C. F i i r e r - H a i m e n d o r f von, The Reddis of the Bison Hills, London 

1945; tenże, Himalayan barbary, London 1955. 
1 8 S. F u c h s , The Gond of Bhumia of Eastern Mandla, Bombay 1960. 
1 9 D. N. M a j u m d a r , Himalayan polyandry, Bombay 1962. 
2 0 D. N. M a j u m d a r , Some extracts from London diary, „Manav Darpan", 

University of Lucknow, t. 6: 1962, s. 6. 
2 1 H. J . M a i n e , Village communities in the East and West, London 1871; 

B . H . B a d e n - P o w e l l , The Indian village community, London 1896. 



B A D A N I A A N T R O P O L O G I C Z N E W I N D I A C H 291 

wsi indyjskiej i próbowało opisać lub też zinterpretować jego problemy, 
jak też zasady organizacji społecznej. Jednakże większość tych prac 
miała charakter ogólny albo też przypominała wydawnictwa statystycz­
ne, brakło im zaś analitycznego opisu stosunków społecznych. 

Pomimo wszystko „nałóg pisania" wspomógł sprawę nauk społecz­
nych. Administratorzy i politycy stawali się coraz bardziej świadomi 
pozytywnych i negatywnych stron życia wiejskiego, które miały tak 
niewiele materiałów dokumentalnych. W wyniku tego dr D. N . Majum­
dar w 1942 r. oraz dr B. S. Guha w 1943 r. mieli możność wygłosić 
serię wykładów z antropologii dla początkujących pracowników admi­
nistracji. 

Od roku 1950 rozwinął się w antropologii indyjskiej nowy kierunek, 
który akcentuje intensywne badania wsi jako grupy (unit) w celu 
zrozumienia wiejskiego makroorganizmu *. Większość antropologów 
skierowała się ze swymi pracami badawczymi na wieś pozostawiając na 
uboczu terytoria plemienne. Dube charakteryzuje tę zmianę następu­
jąco: 

„Antropologowie nie koncentrują się już przede wszystkim ani nawet w znacz­
nej części na badaniu kultur plemiennych, coraz liczniej pracują oni wśród bliżej 
położonych społeczności wiejskich, gdzie odkryli interesujące możliwości badań 
w zakresie teoretycznym oraz nauki stosowanej" 2 2 . 

* „Makroorganizm wiejski" jest synonimem całego społeczeństwa wiejskiego 
Indii reprezentującego pewien kompleks cech kulturowych traktowany często jako 
źródło, nośnik czy też symbol tego, co nazywa się „hinduskością". Stąd często 
spotykane w literaturze abstrakcyjne pojęcie Wsi Indyjskiej. U podłoża tej kon­
cepcji znajduje się prawdziwe z pewnością przeświadczenie o decydującym wpły ­
wie mas wiejskich (zawsze dominujących liczebnie) na proces tworzenia nowych 
wartości kulturowych czy też asymilowania wartości obcych dzięki wyjątkowo 
prężnej i trwałej strukturze organizacyjnej. Koncepcja ta ma jednak swoje za­
sadnicze, jak się wydaje, źródło w określonej myśli filozoficznej reprezentowanej 
przez Gandhiego i Coomaraswamiego. Specyficzny ruch nacjonalistyczny przeciw­
stawiający się angielskiemu panowaniu opierał się m. in. na idealizowaniu prze­
szłości i gloryfikowaniu należących do niej instytucji (stąd czerpie swoje siły 
także idea rad wiejskich — panczajatów). Odrzucanie współczesnej cywilizacji 
zachodniej i nawoływanie do powrotu do reprezentowanej przez wieś tradycyjnej 
kultury i organizacji społecznej nie zostało co prawda w Indiach przyjęte jako 
reguła postępowania, ale idea ta miała dużą popularność i wpłynęła na sposób 
myślenia także swoich przeciwników. Stąd tak częste traktowanie kultury wsi 
nie jako reliktu, lecz po prostu przejawu kultury ogólnoindyjskiej — „starożytnej", 
ujmowanej często statycznie, gdyż przypisywanej całemu niemal okresowi poprze­
dzającemu podbój angielski. Takie ujęcie ciąży także w znacznym stopniu na 
kierunku badań wychodzącym z założenia, że w pierwszym rzędzie należy poddać 
naukowej analizie relację pomiędzy tradycją i zmianami narzuconymi przez 
zjawiska współczesne. 

2 2 S. C. D u b e, The study of Indian village. Presidential address to social 
anthropology section, [w:] 3rd Indian Sociological Conference, Agra 1958. 



292 В . В . G O S W A M I 

W tym kontekście istotny okazał się rok 1955. Ukazało się wówczas 
kilka publikacji indyjskich i obcych antropologów poświęconych życiu 
wsi indyjskiej i zmierzających do wyjaśnienia indyjskiego makroorga-
nizmu wiejskiego poprzez badania mikroorganizmów. Najważniejsze 
opublikowane wówczas książki to prace Dube, Majumdara, Srinivasa 
i McKim Marriotta 2 3 . 

W tym samym roku Srinivas stwierdził kategorycznie: „wbrew kry ­
tycyzmowi wobec terminu sanskrytyzacja [bliższe omówienie dalej — 
B. B. G.] będę go używał nadal [ . . . ] 2 4 . W następnych latach ukazała 
się inna seria książek poświęconych wsi indyjskiej, a mianowicie Bai-
leya Caste and the economic frontier (1957), Dube India's changing 
village (1958), Lewisa Village life in Northern India (1958). Wszystkie 
one zajmują się strukturalnymi lub też organizacyjnymi zmianami we 
wsi indyjskiej zainicjowanymi przez lub wynikłymi wskutek pojawienia 
się pewnych nowych zjawisk w płaszczyźnie techniki, lub też po prostu 
jako rezultat kontaktu kulturowego. 

Metoda badań nad wsią, niezależnie od implikacji teoretycznych, 
ma takie dogodne strony, jak fakt, że ludność wsi może być poddana 
intensywnemu badaniu poprzez stałą obserwację przez uczonego jako 
outsidera, a także umożliwia spojrzenie na nią z punktu widzenia wieś­
niaka poddanego wzajemnej zależności wiejskiego systemu gospodar­
czego i politycznego płynącej z podstawowego faktu współrezydencji. 
Metoda ta umożliwia także antropologowi stosowanie surowych środków 
weryfikacyjnych, gdyż pracując na małym terenie może on poddać 
dokładnej kontroli sposoby zbierania informacji. 

Jednakże tendencja do badań nad wsią zawsze wystawiona była na 
krytykę. R. K. Mukherjee stwierdził: „strukturalnie wieś nie może być 
uznana za jednostkę (podstawową) i dlatego badania wsi z tego punktu 
widzenia mają dla nas małą w a r t o ś ć " 2 5 . Wskazał on na to, że wieś 
w Indiach nie stanowi całkowitego izolatu społecznego 2 6 . W 1960 r. 
Chauhan rzucił pytanie, czy skoro wieś jest pojęciem, to może ona 

2 3 S. C. D u b e , Indian village, London 1955; D. N. M a j u m d a r , [red.], 
Rural profiles, Lucknow, t. 1: 1955, t. 2: 1960; M. N. S r i n i v a s [red.], India's 
villages, Calcutta 1955; M c K i m M a r r i o t t [red.], Village India, studies in the 
little community, Chicago 1955. 

2 4 M. N. S r i n i v a s , Sanscritisation and westernisation, [w:] A i y a p p a n 
i B a l a r a t n a m [red.], Society in India, Madras 1956, s. 113. 

2 5 R. K . M u k h e r j e e , A note on village as unit or variable for studies of 
rural society, „The Eastern Anthropologist", t. 14: 1961, nr 1, s. 17. 

2 6 Należy odnotować, że już w 1952 r. M. W. S m i t h również poddał 
w wątpl iwość celowość zajmowania się wsią w Indii jako jednostką badawczą, 
patrz jego artykuł The Misal — a structural village group of India and Pakistan, 
„American Anthropologist", t. 54, 1952. 



B A D A N I A A N T R O P O L O G I C Z N E W I N D I A C H 293 

reprezentować cechy charakterystyczne narodu indyjskiego, czyli podał 
on w wątpliwość samą przydatność badań nad wsią w antropologii 
indyjskiej 2 1 . 

Można wszakże zaobserwować, że znaczna część antropologów nadal 
stosuje to podejście nie przecząc, że ma ono swoje wady, lecz stwier­
dzając jednocześnie, że „stosowanie pojęcia Wsi Indyjskiej, czy też 
mówienie o reprezentatywnym charakterze pojedynczej wsi w skali 
ogólnokrajowej jest bezpłodne" 2 8 . 

W celu ulepszenia metody Bailey zaproponował, by dla poznania 
szerszych systemów wiejskich poddano badaniom oddziaływanie „wsi 
na zewnątrz". Podejście do badania wsi jako mikroorganizmu pojmuje 
on jako sposób prowadzący do zrozumienia „całościowego przekroju 
społeczeństwa indyjskiego", nad którym studia powinny być według 
niego podjęte we właściwym czasie przez zawodowych antropologów 2 9 . 

A. C. Mayer twierdzi, że wieś jest problemem bez znaczenia w sy­
tuacji, gdy istnieje: 

„potrzeba szeroko ujętych studiów — organizacji pokrewieństwa lub też 
systemu gospodarczego — które by objęły duże terytoria; lecz technika pracy ogra­
nicza liczbę ludzi poddanych obserwacji, najlepiej do rozsądnie zakreślonego ob­
szaru, na którym nawiązywać można kontakty osobiste" 3 0 . 

Szukając sposobu zaspokojenia wspomnianej potrzeby Mayer suge­
ruje również technikę badań wychodzących poza wieś. 

„Polega ona na badaniu wewnątrz- i pozawiejskich działań ludności poszcze­
gólnej wsi i podjęciu następnie próby określenia struktury tych działań skiero­
wanych na zewnątrz wsi. Korzyści takiego podejścia są dwojakie, po pierwsze 
badacz ma do czynienia z ograniczoną i łatwą w organizowaniu grupą ludzi, 
których więzi obserwowalne są w działaniu tak we wsi, jak i na zewnątrz 
niej; po drugie więzi ze światem zewnętrznym są także ograniczone ilościowo, 
gdyż z założenia obserwacja skierowana jest tylko na te działania, w których 
sami wieśniacy są aktorami [...] Zewnętrznowiejski typ badań stara się zachować 
podejście holistyczne i mikroorganiczne i ono właśnie jest tu centralnym pro­
blemem, nie zaś wieś, do której odnosi się zebrany materiał" 3 1 . 

Przykładami tego typu badań są prace Gougha, Mayera i Millera 3 2 . 

2 7 B. R. С h a u h a n , Hindpur, the Indian village, [w:] 5th Indian Sociological 
Conference, Lucknow 1960. 

2 8 Y . A t a 1, Rural studies, Indian village, „The Eastern Anthropologist", 
t. 14: 1961 nr 3. 

2 9 F . G. B a i l e y , The scope of social anthropology in the study of Indian 
society, [w:] M a d a n , S a r a n , Indian anthropology, s. 257. 

3 0 A. C. M a y e r , System and network, an approach to the study of poli­
tical process in Dewas, [w:] M a d a n , S a r a n a, op. cit, s. 267. 

31 Tamże. 
3 2 К. G o u g h, Changing kinship usages in the setting of political and eco­

nomic change among the Nayars of Malabar, „Journal of the Royal Anthropolo-



294 В . В . G O S W A M I 

G. S. Bhatt 3 3 w swym artykule Badania nad wsią w Indii stwierdza, 
że stosowane metody posiadają pewne luki i wymagają uzupełnień 
i przyjęcia nowej orientacji. Na temat zaś spraw poruszonych wyżej 
Bhatt pisze: 

„Tak często dyskutowane pojęcie »typowej wsi« wydaje się być mitem, 
chociaż każdy musi spotkać wieś , która okazuje się typowa w odniesieniu do 
problemów i zjawisk, które chce badać. Po drugie badający nie wie, czy powinien 
najprzód sformułować problem i określić zjawiska, które chce badać, czy też 
powinien spróbować przede wszystkim poznać region i wieś , i później dopiero 
określić zjawiska po przyjrzeniu się im bliżej. Zależnie od sytuacji można bronić 
każdego sposobu i można go zadowalająco stosować z pewnymi ograniczeniami. 
Po trzecie nie można uniknąć pewnej dozy arbitralności przy wyborze wsi 
niezależnie od tego, czy rozpoczyna się od wioski i przechodzi do sformułowania 
problemu, czy też rozpoczyna od problemu i poszukuje regionu a potem wsi ." 3 4 

Alternatywne sugestie metodologiczne przedstawili L e w i s 3 5 (który 
zaproponował 15 zmiennych umożliwiających wytypowanie idealnej wsi 
dokonawszy porównania cech charakterystycznych 100 wiosek) oraz 
Chauhan (na podstawie spisu ludności Indii z 1951 г.) 3 6 . Iravati Karve 
podjęła się zakreślonych na dziesięć lat badań w regionie Maharastra, 
który wyodrębniła opierając się na kryterium j ę z y k o w y m 3 7 . W roku 
1960 Dube zasugerował rozwiązanie wielu problemów metodologicznych 
poprzez zastosowanie badań zespołowych. Powiedział on: „Badania ze­
społowe mogą być potężnym narzędziem, lecz przy ich stosowaniu 
konieczna jest maksymalna ostrożność" 3 8 . „Możliwości, jakie kryją się 
w badaniach zespołowych, jeszcze dotąd pozostają nieznane. Udane 
eksperymenty nie są tu całkowitą rzadkością, lecz ich ilość jest żałoś­
nie mała" 3 9 . 

* 

Mówiliśmy dotąd o problemach badawczych, zainteresowaniach oraz 
metodach stosowanych przez antropologów indyjskich. Spróbujmy to 
podsumować. W początkach, to znaczy w okresie plemion i kast, autorzy 

gical Institute", cz. 1, t. 82: 1952, London 1960; А. C. M a y e r , Caste and Kinship 
in Central India; E . J . M i l l e r , Caste and territory in Malabar, „American 
Anthropologist", t. 56: 1954 nr 3. 

3 3 G. S. B h a t t , Rural Research in India, [w:] The Eastern Anthropologist, 
t. 16: 1963 nr 1. 

34 Tamże, s. 24. 
3 5 O. L e w i s , Group dynamics in a North Indian village, a study .of factions. 

New Delhi 1954. 
3 6 C h a u h a n , op. cit. 
3 7 B h a t t , op. cit. 
3 8 D u b e , Methodological problems in group research, [w:] 5"* Indian Socio­

logical Conference, Lucknow 1960. 
3 9 D u b e , Social anthropology in India. 



B A D A N I A A N T R O P O L O G I C Z N E W I N D I A C H 295 

nastawiali się na ogólny opis lub też kompilację życia plemion i kast, 
niekiedy omawiali także działanie poszczególnych instytucji. Na później­
szym etapie okresu przygotowawczego pewni autorzy dołączali także 
do swych obserwacji wyjaśnienia dotyczące związków przyczynowych. 
Wraz z rozwojem antropologii akademickiej badacze przenieśli swoje 
zainteresowania ze społeczności plemiennych na wiejskie (nie oznacza 
to wszakże całkowitej utraty zainteresowania plemionami). Niektórzy 
z nich pracując wśród społeczeństwa wiejskiego przystąpili do analizy 
konkretnych problemów. Na przykład Srinivas przeprowadził badania 
nad religią i społeczeństwem wśród K u r g ó w 4 0 . Podejmowano także 
badania nad całym wachlarzem zagadnień związanych z życiem spo­
łeczności czy grupy. W tej dziedzinie wspólne prace przygotowali za­
równo socjologowie, jak i antropologowie 4 1. 

Antropologowie w Indii wykazują duże zainteresowanie badaniem 
kast. Dr K. S. Mathur uporządkował l i teraturę poświęconą kastom 
w cztery wielkie grupy. W pierwszej jego kategorii znaleźli się autorzy, 
którzy przedstawili poważne i nacechowane sympatią badania „rygorów 
podziału społecznego, źródeł ich powstawania oraz wszelakich sposobów 
stosowania ich we wszystkich fazach życ i a " 4 2 . Następnie wydziela on 
autorów interpretujących współczesne struktury kastowe oraz te, które 
je poprzedzały w świetle starożytnych źródeł pisanych. W trzeciej 
kategorii znaleźli się ci, „których głównym celem było wykazanie szkód, 
jakie kasty wyrządziły społeczeństwu indyjskiemu" 4 3 . Na końcu umieś­
cił publikacje zawierające materiał bezpośredni zebrany we wsi i przed­
stawiające interpretację praktycznego funkcjonowania kasty. 

Badania organizacji społeczeństwa indyjskiego, bardzo przydatne dla 
antropologów, podejmowane były głównie przez zawodowych socjo­
logów, konkretnie Zimmera 4 4 , Webera 4 5 i Prabhu 4 6 . Zainteresowanie 
pochodzeniem systemu kastowego zostało ostatnio zarzucone. Obecnie za­
stąpiło je badanie struktury i funkcjonowania tego systemu w konkret­
nym terenie oraz jego dynamiki wynikającej z wpływu współczesnych 

4 0 M. N. S r i n i v a s , Religion and society among the Coorgs of South India, 
Oxford 1952. 

4 1 W związku z tym należy wymienić K . M. К a p a d i a, Marriage and 
family in India (1956) oraz G. S. G h u г у  e, Family and kin in Indo-European 
culture (1955). Dr Ghurye z Uniwersytetu w Bombaju uważany jest nie tylko za 
pioniera socjologii, lecz także za seniora antropologii w Indii. Wykazuje on sze­
rokie zainteresowania, a jego wszystkie prace zyskały uznanie. 

4 2 К. S. M a t h u r , Caste and ritual in a Malwa village, Bombay 1964. 
43 Tamże, s. 2. 
4 4 H. Z i m m e r , Myths and symbol in Indian civilization, London 1946. 
4 5 M. W e b e r , The Hindu social system, Mineapolis 1950. 
4 6 P. N. P r a b h u , Hindu social organisation, Bombay 1954. 



296 В . В . G O S W A M I 

przemian. Zakłada się, że tego rodzaju badania do po mogą lepszemu 
zrozumieniu systemu i jego teoretycznych implikacji. Tak więc obecnie 
badania nad kastami obejmują takie zagadnienia, jak kasta i rytuał , 
kasta i pokrewieństwo, stosunki międzykastowe, kasta i zajęcia pro­
dukcyjne, przywództwo a hierarchia kastowa itp. Można dodać, że 
zainteresowanie taką problematyką zainicjowane zostało przez badaczy 
amerykańskich i brytyjskich, a większość Hindusów poszła w ich 
ślady *. 

W miarę pojawiania się nowych publikacji oraz nowych orientacji 
niektórzy antropologowie stawiają nowe pytania. Na przykład Bose 
pochłonięty jest następującym zagadnieniem: „jak to się stało, że kasty 
zdołały przetrwać prawie dwa tysiące la t?" 4 7 . Jeśli przyjmujemy, że 
klasa uprzywilejowana utrzymuje status quo poprzez sprawowanie wła­
dzy politycznej i gospodarczej, to dlaczego bramini oraz inne „kasty 
dominujące" (według terminologii stosowanej przez pewnych antropo­
logów) potrafili zachować wpływy nawet po tym, gdy najeźdźcy muzuł­
mańscy zaleli kraj ideologią obrazobórstwa oraz równości społecznej 
i gdy elita odpowiedzialna za podtrzymywanie tradycji braministycz-
nych utraciła władzę po l i tyczną? 4 8 Niektórzy autorzy sugerują odpo­
wiedzi na te pytania, lecz Bose zgodnie ze swoim własnym stylem 
analizy nie zadowala się tymi odpowiedziami. 

M . N . Srinivas interesuje się zjawiskami związanymi z funkcjonowa­
niem kast. Zajmuje się również zagadnieniem przemian społecznych 
oraz procesami wiodącymi do ożywienia kast i uaktywnienia ich rol i 
w społeczeństwie, zwłaszcza kast znajdujących się na niższym szczeblu 
drabiny kastowej. Proces ten nazywa Srinivas sanskrytyzacją. By poję­
cie to uczynić jaśniejszym, zacytujmy autora: 

„System kastowy wcale nie jest systemem sztywnym, w którym pozycja 
każdej składającej się nań kasty ustalona jest raz na zawsze. Przesunięcia 
zawsze były możliwe, zwłaszcza w środkowych pozycjach hierarchii. Niskie kasty 

* Jak autor wskazuje jeszcze w dalszym ciągu artykułu, w p ł y w zwłaszcza 
amerykańskich badaczy społeczeństwa na etnografię indyjską zaznaczył się bardzo 
silnie wkrótce po uzyskaniu niepodległości powodując spadek zainteresowania 
przeszłością oraz wieloma instytucjami kultury społecznej czy duchowej. Nasta­
wienie się na badanie „małych grup" oraz ich funkcjonowania, postępujący 
socjologizm, sprawiają, że obserwuje się zaawansowany na wielu odcinkach pro­
ces integracji etnografii z socjologią. Zauważyć można, że typowo socjologiczne 
badania nad układem stosunków w grupie oraz międzygrupowych we wsi, uzu­
pełniane są próbami odniesienia ich do wartości tradycyjnej kultury (por. 
wspomniane na dalszym miejscu koncepcje Marriotta). 

4 7 N. K . B o s e, Researches in Indian anthropology, Presidential address, 
[w:] б" 1 Annual General Meeting, India Anthropological Society, Calcutta 1962. 

4 8 B o s e , Fifty years... 



B A D A N I A A N T R O P O L O G I C Z N E W I N D I A C H 297 

były w stanie w ciągu jednej czy dwu generacji wznieść się na wyższą pozycję 
w hierarchii przez przyjęcie wegeterianizmu i abstynencji oraz sanskrytyzację 
swego rytuału i panteonu. Inaczej mówiąc przejmowały one w możliwie naj­
pełniejszej formie zwyczaj, obrzędy i wierzenia braminów. Adopcja braministycz-
nego sposobu życia" przez kastę niższą wydaje się być zjawiskiem częstym, mimo 
że teoretycznie wzbronionym. Proces ten nazwany został sanskrytyzacją" 4 9 . 

Dla kast umieszczonych wysoko w hierarchii kastowej Srinivas for­
mułuje inne ważne pojęcie, mianowicie proces westernizacji *. Według 
autora sanskrytyzacją związana jest z przejęciem zasad braministycz-
nych, westernizacja zaś prowadzi do sekularyzacji. Sanskrytyzacją jest 
więc bez wątpienia zasadniczym elementem poprzedzającym westerni-
zac j ę 5 0 . Zarówno w procesie sanskrytyzacji, jak i westernizacji odnaj­
dujemy zjawiska akumulacji kulturowej oraz kulturowego obumierania. 
Barnabas omawiając koncepcję Srinivasa pisze: „wraz z rozwojem 
uprzemysłowienia, komunikacji, rozszerzeniem się zakresu zajęć i wzro­
stem oświaty wydaje się prawdopodobne, że westernizacja stanie się 
procesem dominującym" 5 1 . 

Inny problem o dużym znaczeniu teoretycznym wysunęło k i lku 
amerykańskich zwolenników Roberta Redfielda i Miltona Singera. We­
dług ich koncepcji wsie indyjskie stanowią „małe społeczności" 5 2 , 
w związku z czym istotnym zagadnieniem staje się poznanie ich związ­
ku z tradycją kulturową wielkich społeczności. Poszukując rozwiązania 
Marriott zaproponował pojęcia „uniwersalizacji" i „parafializacji". 
Pierwsze z nich stosuje „dla określenia zjawiska przekazywania dalej 
i wyżej [w stosunku do grupy wyjściowej — tłum.] nie tylko świado­
mości kulturowej, lecz także treści kul turowych" 5 3 . Parafializacja zaś 
jest odwrotnym „procesem lokalizacji, sprowadzania do wymiarów przy-
stępności, utraty formy literackiej, ograniczania do mniej systematycz-

* Dotyczy on nie tylko kast wyższych. Sam Srinivas zwrócił uwagę na 
zjawisko poszukiwania awansu społecznego i kulturalnego za pośrednictwem 
włączania się — z własnej nieraz inicjatywy — do grupy tzw. kast i plemion 
rejestrowanych, czyli poddanych zgodnie z postanowieniami konstytucji szcze­
gólnej trosce w ramach polityki społecznej zmierzającej do polepszenia bytu 
„grup upośledzonych". Por. M. N. S r i n i v a s , Ustrój kastowy i jego przyszłość, 
[w:] I . S a c h s , [red.] Społeczno-ekonomiczne problemy Indii,. Warszawa 1960, 
s. 68. 

4 9 S r i n i v a s , Sanscritisation and..., s. 90. 
5 0 A. P. B a r n a b a s , Sanscritisation, „The Economic Weekly", Bombay, 

15 I V 1961, s. 618. Interesujące są również poglądy Srinivasa na zagadnienie 
„kasty dominującej", pominiemy je tu jednak z braku miejsca. 

5 1 Por. D. N. M a j u m d a r , Caste and communication in an Indian village, 
Bombay 1958 (ostatni rozdział). 

5 2 M с K i m M a r r i o t t , op. cit. 
5 3 Tamże, s. 197. 



298 В . В . G O S W A M I 

nych, mniej refleksyjnych wymiarów. Proces parafializacji stanowi 
charakterystyczne dzieło twórcze małych społeczeństw będących skła­
dowymi cywilizacji I n d i i " 5 4 . Według Sarana pojęcia te „zaciemniają 
istotną różnicę pomiędzy procesami dekadencji i tworzenia" 5 5 . 

W ostatnich latach tematem dyskusji akademickich w antropologii 
indyjskiej stała się pozycja, jaką plemiona i kasty zajmują w całościo­
wym systemie społecznym Indii . 

Niektórzy antropologowie twierdzą, że pomiędzy plemieniem i kastą 
istnieje continuum i wskazują, że plemię i kastę musimy widzieć jako 
krańcowe punkty tej samej l in i i rozwojowej. Z drugiej strony inni 
utrzymują, że nie jest to prawdą, gdyż istnieją plemiona całkowicie 
izolowane, Ghurye zaś już w roku 1943 dowodził, że jeśli chodzi o ple­
miona Indii środkowych, wszystkie one są grupami „Hindusów cofnię­
tych w rozwoju". Surajit Sinha w doskonałej pracy 5 6 pokusił się o roz­
wiązanie kontrowersji dotyczącej stosunku grup plemiennych do wiej­
skich społeczności hinduskich analizując zagadnienie od strony zespołu 
cech związanych ze środowiskiem, gospodarką, s t rukturą społeczną i sy­
stemem ideologicznym. Niedawno znów ogłosił ar tykuł poświęcony tym 
zagadnieniom przedstawiając propozycje oceny tej kwes t i i 5 7 . Wydaje 
się wszakże, że o ile koncepcja continuum plemię — kasta może znaleźć 
potwierdzenie dla Indii peninsularnej, to nie da się jej obronić dla 
górzystych obszarów Assamu oraz pewnych terenów rejonu Indii przy-
himalajskich. 

W ostatnich latach opublikowano ważne studium Ansariego, ucznia 
Majumdara, poświęcone kaście muzułmańskiej w Uttar Pradesh 5 8. Jak 
słychać, k i lku studentów uniwersytetu delhijskiego podjęło się prze­
prowadzenia dalszych podobnych badań. 

Ukazały się również w druku wyniki badań nad życiem grup ple­
miennych zajmujących się oddziaływaniem zjawisk współczesnych na 
tradycyjną s trukturę tych plemion 5 9 . Z punktu widzenia badania prze-

54 Tamże, s. 200. 
5 5 A. K . S a r an, India, [w:] J. Roucek [red.], Contemporary sociology, 

London 1964, s. 1028. 
5 6 S. S i n h a , Tribal cultures of peninsular India as a dimension of little 

tradition in the study of Indian civilization. 
5 7 S. S i n h a , Tribe-caste and tribe-peasant continua in Central India, „Man 

in India", t. 45: 1965 nr 1. 
5 8 G. A n s a r i, Muslim caste in U. P., The Ethnographic and Folk Culture 

Society, Lucknow 1960. 
5 9 B e r r m a n , Hindus of the Himalayas, Berkeley 1963; D. N. M a j u m d a r , 

Himalayan polyandry, Bombay 1962; S a c h i d a n a n d a , Culture change in tribal 
Bihar, Calcutta 1964. 



B A D A N I A A N T R O P O L O G I C Z N E W I N D I A C H 299 

mian kulturowych poważne znaczenie mają publikacje Epsteina i Si l-
vertsena 6 0. Pierwszy autor zademonstrował jak antropolog może do 
analizy jednego problemu zastosować metody badań podstawowych 
i pomocniczych, podczas gdy drugi przyjął strukturalistyczny punkt 
widzenia przy badaniu zjawisk o charakterze politycznym. 

Czytelnik przypuszczalnie zauważył, że o ile w ciągu ostatnich 
15 lat antropologia indyjska doczekała się pożytecznych opracowań 
poświęconych wsi, to nie podejmowano poważnych badań ogólnych czy 
też szczegółowych na obszarach zamieszkałych przez grupy plemienne. 
We właściwym momencie pojawiła się przestroga wydawców pisma 
„Eastern Anthropologist", którzy stwierdzili, że: 

„Potrzeba przeprowadzenia ogólnych i szczegółowych badań wśród tak zwa­
nych społeczności plemiennych Indii jest paląca w świetle faktu, że podlegają 
one szybkim przemianom i wkrótce może być na to zbyt późno. Obecna nasza 
wiedza o cechach fizycznych, zwyczajach i życiu społecznym tych grup jest 
daleko niepełna. Badacze indyjscy wydają się być bardzo podatni na wpływ antro­
pologów obcych. Kładziony obecnie nacisk na badanie społeczeństwa wiejskiego oraz 
członów bardziej skomplikowanego i szerszego społeczeństwa miejskiego powinien 
spotkać się z zachętą, jednak nie można pozwolić na to, by stał się dominujący. 
Kierunek badań antropologicznych w Indii powinien być bardziej podporządko­
wany wewnętrznym potrzebom antropologii indyjskiej niż najnowszym zaintere­
sowaniom badawczym kształtowanym przez antropologów amerykańskich. Prace 
ich reprezentują niewątpl iwie najwyższy standard i musimy im dotrzymać kroku, 
lecz jednocześnie nie możemy zapominać o tym, że znajomość indyjskich spo­
łeczności plemiennych nie osiągnęła jeszcze na żadnym odcinku kompletności 
i wyrafinowania studiów poświęconych społeczeństwom afrykańskim czy Indian 
amerykańskich" 6 1 . 

Wydaje się, że niewiele ośrodków badawczych zwróciło uwagę na to 
ostrzeżenie. 

* 

Antropologia kulturowa i społeczna w Indiach nie stanowi dwu wy­
raźnie odrębnych szkół myślenia. Antropologia społeczna jest tu uważa­
na za część antropologii kulturowej, gdyż badania nad kul turą trak­
tuje się szerzej niż studia nad życiem społecznym. W uniwersytetach 
wykładających antropologię kładzie się nacisk na „globalną sumę do­
konań człowieka", program zaś uwzględnia wszystkie aspekty faktów 
społecznych, psychicznych i materialnych. Studia wyższego stopnia 
traktują o integracyjnym charakterze systemów kulturowych, które 

6 0 T. S. E p s t e i n , Economic development and social change in South India, 
Bombay 1962; D. S i v e r t s e n , Where the caste barriers fall, New York 1963. 

6 1 Art. redakcyjny w: „The Eastern Anthropologist", t. 14: 1961, nr 3, s. 207. 



300 В . В . G O S W A M I 

zwykle ujmuje się z punktu widzenia dynamiki rozwojowej lub też 
struktury społecznej, dzięki czemu studenci niekiedy wiążą się z socjo­
logią. Brytyjska szkoła antropologii wysuwająca na czoło interakcje 
społeczne ma w Indiach wielu zwolenników, podobnie jednak jest ze 
szkołą amerykańską, która wybija pojęcie kultury i jej atrybut inte­
gracyjny. 

W Indii istnieją dwa główne sektory odgrywające rolę promotorów 
badań antropologicznych. Organizacje i instytuty pierwszego sektora 
utrzymywane są przez rząd centralny lub rządy krajowe, w drugim 
zaś sektorze znajdują się uniwersytety kształcące w przedmiocie i po­
dejmujące się jednocześnie badań w znacznej części pod patronatem 
i z funduszy rządów centralnego i krajowych. Istnieją również pewne 
autonomiczne organizacje o charakterze społecznym, które pośrednio słu­
żą sprawie antropologii jako nauki stosowanej. Organizacje filantro­
pijne, które by interesowały się badaniami antropologicznymi, praktycz­
nie nie istnieją. 

Najważniejszym, dobrze zorganizowanym i największym ośrodkiem 
badań antropologicznych jest Anthropological Survey of India podlega­
jący ministerstwu oświaty rządu centralnego. Został on utworzony 
w grudniu 1945 r. pod kierownictwem zmarłego już dr. B. S. Guha. 
Poprzednio istniała komórka antropologiczna przy Zoological Survey 
of India. Ośrodek powstał w celu przeprowadzania szeroko zakrojonych 
badań w dziedzinie antropologii, służenia pomocą przy rozwiązywaniu 
problemów administracyjnych, zwłaszcza w odniesieniu do pierwotnych 
i zacofanych plemion, działania na rzecz rozwoju nauki, a także po­
pierania harmonii i jedności w życiu narodu oraz na koniec inicjowa­
nia i propagowania środków zmierzających do podniesienia poziomu 
materialnego i zdrowotnego życia ludności. Celem rozpowszechnienia 
wiedzy antropologicznej ośrodek publikuje biuletyny i studia oraz wy­
konuje dokumentację filmową i fotograficzną. W ramach ośrodka pra­
cują trzy działy: antropologii fizycznej, antropologii kulturowej oraz 
pomocniczy (obejmujący sobą muzeum, statystykę, tłumaczenia, biblio­
tekę itp.). Na polu antropologii kulturowej ośrodek podejmuje badania 
w dziedzinie gospodarki pierwotnej, techniki i sztuki, lingwistyki, 
folkloru i psychologii. Mówiąc skrótowo, ośrodek interesuje się teore­
tycznymi i praktycznymi aspektami badań antropologicznych. 

Od niedawna (rok 1961) departament statystyczny rządu Indii robi 
wiele w zakresie publikowania materiałów ważnych dla antropologii. 
Komitet Programów Badawczych istniejący przy Komisji Planowania, 
który powstał w 1953 г., również wykazuje zainteresowanie antropo­
logią sugerując podejmowanie w pracy badawczej nowych problemów 
istotnych z punktu widzenia potrzeb planowego rozwoju kraju. 



B A D A N I A A N T R O P O L O G I C Z N E W I N D I A C H 301 

Powołany pod egidą centralnego rządu Indii odrębny ośrodek antro­
pologiczny poświęcony problematyce plemiennej NEFA * opublikował 
serię monografii naukowych. Do antropologii odwołuje się także w try­
bie pomocniczym Urząd Komisarza dla Kast i Plemion Rejestrowanych, 
gdyż kontroluje on przedsięwzięcia podejmowane w celu ułatwienia 
społecznego i gospodarczego rozwoju ludności upośledzonych plemion 
i kast. 

Niektóre rządy krajowe powołały instytuty badawcze- kultur ple­
miennych oparte na modelu, jaki stanowi Anthropological Survey of 
India. Wśród nich na uwagę zasługują West Bengal Tribal Research 
Institute, Čhhindvaran Tribal Research Institute w Madhya Pradesh 
oraz Bihar Tribal Research Institute. Publikują one biuletyny i mono­
grafie. 

Wśród pracowników służby społecznej, którzy położyli duże zasługi 
w dziele polepszenia sytuacji plemion, na czoło wysuwa się nazwisko 
A. V. Thakkar Bapa. W 1945 r. rzucił on pomysł powołania ogólno­
krajowej organizacji działającej na rzecz polepszenia bytu społeczeństw 
plemiennych. W 1948 r. stworzył organizację zwaną Bharatiya Adim-
jati Sevak Saugh, która w latach późniejszych otrzymała pomoc od 
rządu centralnego i rządów krajowych. Obecnie wiele instytucji z ca­
łych Indii współpracuje z tą organizacją. Od czasu do czasu przygoto­
wuje ona konferencje poświęcone problematyce bytu plemion, na któ­
rych wygłaszane są również referaty o zbliżonej do zasadniczej tema­
tyce. Sprawozdania z tych konferencji ukazują się w formie książkowej. 
Organizacja publikuje również w New Delhi raz na kwartał ilustrowane 
pismo pod nazwą „Vanyajati". 

Spośród innych organizacji pozarządowych wymienić można Indian 
Science Congress Association, Gujerat Research Society oraz Social 
Science Association, które aktywnie uczestniczą w rozwijaniu wiedzy 
i praktyki antropologicznej. 

Wspomniałem już, że zainteresowanie antropologią w Indiach po­
wstało nie jako odpowiedź na potrzeby natury teoretycznej, lecz jako 
funkcja służebna wobec administracji brytyjskiej. Zaczątek akademicki 
dał jej sir Asutosh Mukherjee mianując L . K. A. Iyera na profesurę 
na Uniwersytecie Kalkuckim w roku 1920 (Katedrę honorową dla 
S. C. Roya — prawnika z wykształcenia — utworzono na Uniwersyte­
cie w Patna w 1918 r.) Następnie jednak przez długi czas trwał za­
stój we wprowadzaniu przedmiotu na uniwersytety indyjskie. Sytuacja 
zmieniła się na korzyść od roku 1950. Obecnie antropologia wykładana 
jest na jedenastu uniwersytetach. Na jednym uniwersytecie istnieje 

* North East Frontier Agency — północno-wschodni okręg przygraniczny. 



302 В . В . G O S W A M I 

pełny kurs dyplomowy, inny zaś posiada wydział antropologii społecz­
nej. Publikuje się siedem pism drukujących ar tykuły z dziedziny antro­
pologii indyjskiej, z nich pięć ukazuje się regularnie. Prócz tego pozy­
cje naukowe z tego zakresu znajdują również miejsce w wielu innych 
pismach socjologicznych i poświęconych służbie społecznej. Pewne orga­
nizacje nieregularnie drukują lub też powielają wyniki swoich prac 
rozprowadzając je wśród czytelników zainteresowanych problemem. 

* 

W zakresie teorii takie koncepcje, jak dyfuzja czy ewolucja, nie 
mogły rozwinąć się na gruncie indyjskim, gdyż pojęcia funkcji i struk­
tury okazały się bardziej przekonujące. Bodźcem do umocnienia się 
tej sytuacji było podjęcie studiów nad wsią i badań monograficznych. 
Swego czasu uniwersytet kalkucki uważany był za centrum szkoły stref 
i cech kulturowych *, kładąc wielki nacisk na badanie kultury ma­
terialnej. Wraz ze śmiercią profesorów К. P. Chattopadhya i Т. C. Das 
szkoła ta prawie zupełnie zniknęła. Zwolennikiem „cech" jest także do 
pewnego stopnia Bose, który lubi wykreślać ich zasięgi na mapie. Jego 
sposób rozumowania można łatwo odczytać z niedawnej publikacji 
zbiorowej zainicjowanej i przygotowanej pod jego kierunkiem 6 2 . Inną 
postacią wykazującą szczególne zainteresowanie „procesami kulturowy­
m i " i „regionem kulturowym" jest pani Iravati Karve. Pozostała więk­
szość antropologów indyjskich razem z ich brytyjskimi i amerykańskimi 
kolegami koncentruje się wokół strukturalno-instytucjonalnych inter­
pretacji i w procesie uogólnień nie wychodzi poza granice terenu przez 
siebie badanego. 

Metody badań terenowych stosowane przez antropologów indyjskich 
nie różnią się od znanych powszechnie metod etnograficznych. Badacz 
poznaje język grupy, wśród której ma pracować, żyje z nią i zbiera 
informacje przez obserwację uczestniczącą. Okres spędzony w terenie 
zależy od problemu, funduszów oraz budżetu czasowego badacza. Z pu­
blikowanych sprawozdań wynika, że przeciętny okres pracy w terenie 
mieści się w granicach od roku do półtora. W przeszłości antropologo­
wie unikali zbierania danych statystycznych, obecnie jednak metoda 
statystyczna jest w szerszym użyciu. Antropolog kulturowy może prze­
prowadzić spis ludności w grupie, spis inwentarza żywego i martwego 
oraz poddać ocenie potencjał gospodarczy zbierając odpowiednie dane 
ilościowe. Wykorzystuje się także kwestionariusze, lecz technika ich 

* Według koncepcji Wisslera i Kroebera. 
6 2 N. K . B o s e [red.], Peasant life in India, a study in Indian unity and 

diversity, Calcutta 1961. 



B A D A N I A A N T R O P O L O G I C Z N E W I N D I A C H 303 

stosowania jest pośrednia i polega na przeprowadzaniu rozmów nie­
formalnych 6 3 . 

W ostatnim okresie administratorzy i politycy w Indiach poczynają 
doceniać wagę antropologii, głównie jako dostarczycielki szczegółowych 
i rzeczowych informacji *. Antropologowie wykorzystywani są obecnie 
w różnych placówkach, jak w Organizacji Upowszechniania Racjonal­
nego Rozwoju Wsi i jej odpowiedniku dla grup plemiennych; instytu­
tach badawczych — Społeczno-Gospodarczym, Ekonomiki Rolnej oraz 
Terenów Jałowych, w Narodowym Instytucie Badań Rozwoju Wsi, 
w departamentach planowania, zdrowia, statystyki itp. Ich rola w tych 
placówkach polega albo na wynajdywaniu nowych faktów istotnych 
dla planistów, na służeniu radą, wskazywaniu pułapek i słabych punk­
tów różnych przedsięwzięć dokonując ich wszechstronnej oceny. Innymi 
słowy (niezależnie od badań podstawowych) pomoc antropologa wy­
korzystywana jest w badaniach pomocniczych i diagnostycznych. Ze­
brane przezeń materiały dotyczące małych grup znajdują szersze za­
stosowanie przy studiowaniu społeczno-ekonomicznych aspektów gospo­
darki indyjskiej oraz wielu podobnych zagadnień. W ostatnim artykule 
dr Roy Burman wskazuje na nowe zadania stojące przed antropologami 
indyjskimi. Pisze on: 

„Skoro socjalistyczny model społeczeństwa przyjęty został jako zasadniczy 
cel, skuteczność jego realizacji będzie zawsze zależała od zdolności twórczej 
i tradycji narodu. Powinniśmy jednak wyraźnie stwierdzić, że wydarzenia 
w dynamicznym społeczeństwie nie są determinowane jedynie przez tradycję; 
istnieje współzależność czynników technicznych i gospodarczych z jednej strony 
oraz kulturowych i społecznych z drugiej [...] Zadaniem antropologów powinno 
stać się badanie dominującego systemu wartości zarówno w ramach całego na­
rodu, jak i małych społeczności, by móc określić, w jaki sposób hamują one 
lub też wspomagają wysi łki w kierunku rozwoju" M . 

Tłumaczenie i przypisy redakcyjne 
Sławoj Szynkiewicz 

* Warto tu jednak przytoczyć krytyczną opinię wygłoszoną we wprowadza­
jącym referacie wygłoszonym na sekcji antropologicznej podczas I I I Indyjskiej 
Konferencji Socjologicznej: „Jeśli więc wskazuję na rozbieżność między możli­
wościami badań antropologicznych oraz ich właśc iwym wykorzystaniem dla dalsze­
go rozwoju badań, a także ich zastosowaniem w dziele budownictwa narodowego 
i rekonstrukcji Indii, nie winię za to antropologów..." i dalej: „należy uświadomić 
sobie bardzo istotny fakt ignorowany przez polityków i pracowników służby 
społecznej, że jedynie stosując podejście naukowe rozwiązać można problemy 
plemienne Indii i przypuszczalnie wszystkie problemy tego kraju" (S r i v a-
s t a v a, op. cit., s. 2, 8). 

6 3 Por. Social anthropology and the study of rural and urban societies, [w:] 
M. N. S r i n i v a s , Caste in modern India and other essays, Bombay 1962. 

6 4 B. K . R o y B u r m a n , Exploratory concepts from the anthropological 
point of view on problems of planning and research for Social Development Office 
of the Registrar General, India [powiel.], b.r. i m. 



M I R A POSERN-ZIELIÑSKA 

ROLA CZYNNIKÓW SPOŁECZNO-EKONOMICZNYCH 
W KSZTAŁTOWANIU SIĘ RELIGII SYNKRETYCZNYCH 

NA PRZYKŁADZIE PEYOTYZMU 

Zagadnienie przeobrażeń kulturowych stało się jednym z ważniej­
szych problemów badawczych współczesnej antropologii. W wyniku 
tych zmian ulegały również zasadniczym przekształceniom dotychcza­
sowe podstawy ideologiczne społeczności tubylczych. Na skutek ze­
tknięcia się dwóch, bardzo różnych typów wyobrażeń religijnych za­
częły powstawać nowe formy wierzeń, określanych w literaturze przed­
miotu jako religie synkretyczne. 

W miarę śledzenia współcześnie powstających ruchów religijnych 
zaczęto dostrzegać praktyczne znaczenie tego typu badań. Zwrócono 
uwagę na fakt ścisłego związku synkretyzmu z określoną sytuacją 
społeczno-gospodarczą, polityczną i kulturową ludów, u których zja­
wisko to przebiega. Przedmiotem badań stały się wzorce osobowe, sy­
stem nakazów i zakazów, kształtowanie osobowości i postawy człowieka 
wobec przyjętego przez siebie nowego kompleksu religijnego. Kompleks 
ów z racji tej, iż stanowi przejaw przystosowywania się kultur tubyl­
czych do cywilizacji europejskiej, wprowadził pewne wzorce i postawy 
stanowiące rodzaj kompromisu między tym, co tradycyjne, lecz własne, 
a tym, co nowe, choć obce. Obserwacja i badanie procesów formowania 
się zespołu wierzeń religijnych o charakterze synkretycznym pozwoliło 
na częściowe choćby poznanie mechanizmów kształtujących w dalekiej 
przeszłości religie, mające dzisiaj, niekiedy, kilka tysięcy lat liczącą 
tradycję. 

Procesy zmian kulturowych przebiegających w świecie wyobrażeń 
religijnych są zjawiskiem bardzo częstym, występującym wszędzie tam, 
gdzie europejska polityka kolonialna spowodowała znaczną dezorganiza­
cję środowiskowych, a co za tym idzie, ekonomicznych podstaw życia 
tubylców. Tego typu dezorganizacja nieodłącznie związana była z za­
chwianiem się całego systemu stosunków społecznych i politycznych. 



K S Z T A Ł T O W A N I E S I Ę R E L I G I I S Y N K R E T Y C Z N Y C H — P E Y O T Y Z M 305 

Nic więc dziwnego, że procesy, te pozostawały nie bez wpływu na 
świat tubylczych wierzeń. 

Religia, ta najmniej elastyczna i podatna na zmiany dziedzina ludz­
kiej kultury, ulegała szybko procesom akulturacyjnym w warunkach 
politycznej i kulturowej dominacji grupy europejskich kolonistów nad 
ludnością tubylczą. W warunkach nowej rzeczywistości stare wierzenia 
zaczęły tracić swe funkcje i wskutek tego na niemal wszystkich obsza­
rach podlegających europejskiej kolonizacji zaczynały pojawiać się co­
raz to nowe ideologie religijne, wysuwające własnych proroków 
i Mesjaszy. 

Religie synkretyczne były dotychczas bardzo różnie określane i oce­
niane. W amerykańskiej literaturze przedmiotu najczęściej spotkać się 
można z terminem — ruchy natywistyczne (nativistic movements). 
Określenie to rozpowszechnił w społecznej i kulturowej antropologii 
Ralph Linton 1 . Traktował on natywizm jako specyficzne stadium akul-
turacji, w którym dawały się zauważyć pewne tendencje przeciwsta­
wienia się procesom przystosowawczym poprzez świadomy nawrót do 
dawnych, rodzimych tradycji. 

Interesujące nas zjawiska religijne nazywano również ruchami 
millenarystycznymi, mesjanistycznymi, proroczymi, separatystycznymi, 
sektanckimi, odrodzeniowymi, przystosowawczymi, apokaliptycznymi, 
czy też ruchami entuzjastycznymi lub wreszcie kryzysami religijnymi. 

Mnogość tej terminologii spowodowana została przede wszystkim 
postawą badaczy, którzy na podstawie analizy konkretnych, ściśle 
określonych terytorialnie i chronologicznie ruchów wysuwali na plan 
pierwszy jakąś jedną, najważniejszą wg nich cechę, od której tworzono 
nazwę. Przenoszenie jednak określenia adekwatnego dla małego zbioru 
zjawisk na wszystkie, współcześnie kształtujące się zespoły wierzeń 
religijnych ludów kolonialnych nie zawsze jest w pełni słuszne i uza­
sadnione 2 . 

Do bardziej znanych i stosunkowo najlepiej zbadanych zjawisk tego 
typu na terenie Ameryki Płn. należy „taniec duchów" i peyotyzm. 
W Ameryce Płd. podobne zjawiska zaobserwowano w naszym stuleciu 
m.in. u plemion Tukuna, Guaraní i Tupinamba. Pojawiający się tam 
prorocy przepowiadali nastąpienie ery kataklizmów, w czasie której 
tubylcy zostaną uwolnieni od Białych. Po jej zakończeniu nastąpić ma 
nowy „złoty wiek", okres szczęścia i beztroski, charakteryzujący się 

1 R. L i n t o n , Nativistic Movements, „American Anthropologist", t. 45: 1943, 
s. 230—240. Korzystam z przedruku w: Reader in Comparative Religion. An 
Anthropological Approach, Evanston—Elmsford 1962, s. 490—492. 

2 A. P o s e r n - Z i e l i ń s k i , Melanezyjskie ruchy millenarystyczne jako 
przykład współczesnych przeobrażeń kulturowych, „Etnografia Polska", t. 11: 1967. 

20 — E t n o g r a f i a P o l s k ą , t. X I I 



306 M I R A P O S E R N - Z I E L I N S K A 

nieustannym przybywaniem z nieznanych kierunków dużych statków 
załadowanych wieloma upragnionymi towarami, wytworami współczes­
nej cywilizacji europejskiej. Ruchy te są bardzo zbliżone do melanezyj-
skich tzw. „kultów Kargo", będących w zasadzie zaciemnioną przez 
religijną ideologię formą walki narodowowyzwoleńczej i przejawem 
rodzącego się nacjonalizmu. Na pozostałym obszarze Oceanii ruchy 
religijne o wydźwięku antykolonialnym i niepodległościowym występo­
wały, podobnie jak peyotyzm, w 2 poł. X I X w., a więc w tym okresie, 
w. k tórym światowy kolonializm doszedł do szczytu swego rozwoju. 
Zarówno ruchy nowozelandzkie, tahitańskie, jak i hawajskie wymie­
rzone były przeciwko kolonizatorom, którzy w tym właśnie okresie 
włączali te wyspy w sferę kapitalistycznej produkcji. Na tych więc 
terenach powstawały rozmaitego rodzaju sekty, często zorganizowane 
na wzór wojskowy, których dogmatyka stanowiła konglomerat miejsco­
wych wierzeń i idei chrześcijańskich 3 . 

Największe rozmiary przybrały te ruchy w czarnej Afryce. Tam 
też miały one najsilniejszy wydźwięk polityczny. Najsławniejszy z nich 
był tzw. „kinbangizm" w Kongo. Ze względu na swój antykolonialny 
charakter zapoczątkowały one wiele masowych akcji na rzecz wyzwo­
lenia narodowego, a wielu ich proroków przekształciło się w przywód­
ców późniejszych partii politycznych ''. 

Do grupy wyżej omawianych zjawisk należy również peyotyzm — 
przedmiot niniejszych rozważar . Artykuł ma na celu przedstawienie 
zasadniczych aspektów badań nad peyotyzmem, ze szczególnym uwzglę­
dnieniem tych zagadnień, które w dotychczasowej literaturze nie zna­
lazły ostatecznego rozwiązania. Do tej pory stosunkowo mało uwagi 
poświęcano związkom, jakie zachodzą między niedawno powstałą religią 
a sytuacją gospodarczą i społeczno-polityczną północnoamerykańskich 
Indian. Te właśnie problemy będą przedmiotem szerszego nieco omó­
wienia i próby interpretacji w ramach poniższego opracowania. 

Najsilniejszy rozwój peyotyzmu, synkretycznej religii indiańsko-
-chrześcijańskiej, przypada na koniec X I X i początek X X w. Kultem 
religijnym otoczony jest mały, pozbawiony kolców kaktus, peyote 5 , od 

3 P. W о г  s 1 e y, The trumpet shall sound. A study of Cargo cult in Mela­
nesia, London 1957. Korzystam z wyd. ros., P. U o r s 1 i, Kogda wostrubit trúba. 
Issliedowanie kultów Kargo w Melanezii, Moskwa 1963. 

4 В. I . S z a r i e w s k a j a , Staryje i nowyje rieligii tropiczeskoj i jużnoj 
Afriki, Moskwa 1964. 

5 Peyote (Lophophora williamsii) należy do rodziny kaktusowatych. Rośnie 
dziko na wzgórzach w dolnym biegu Rio Grande oraz północnych i środkowych 



K S Z T A Ł T O W A N I E S I Ę R E L I G I I S Y N K R E T Y C Z N Y C H — P E Y O T Y Z M 307 

którego nazwę przejęła sama religia. Zawarte w kaktusie alkaloidy 
powodują w organizmie ludzkim bardzo skomplikowane fizjologiczne 
i psychologiczne zaburzenia, od bezsenności począwszy, a na niezwykle 
barwnych wizjach i halucynacjach skończywszy 6 . Formą oddawania 
religijnej czci są całonocne nabożeństwa, w czasie których wyznawcy 
peyotyzmu konsumują kawałki kaktusa. Większość tych peyotowych 
spotkań ma na celu uzdrawianie poszczególnych osób dzięki leczniczej 
mocy zawartej w cudownej roślinie oraz gorącym modlitwom zebra­
nych wiernych 7 . Omawiana religia posiada również od 1918 r. swą 

stanach Meksyku. Najczęściej spotyka się go na suchych, wysoko położonych 
stepach stanów: Coahuila, Zacatecas, San Luis Potosi, Tamaulipas, Aguascalientes, 
Queretaro i Jalisco. Peyote przypomina kształtem coś pośredniego między mar­
chwią a rzepą. Większa jego część znajduje się pod ziemią, na powierzchni zaś 
pozostają jedynie półkulisty czubek. 

c Te reakcje na peyote wywołane są składem chemicznym rośliny. Dotych­
czasowe analizy wykryły w peyocie 9 alkaloidów: anhalin, anhalamin, mescalin, 
anhalonidyn, anhalonin, lophophorin, pellotin, anhalinin i anhalidin. Spośród wy­
żej wymienionych alkaloidów w peyocie występuje w największych ilościach 
mescalin. Ten właśnie związek wywołuje kolorowe, niemal kalejdoskopowe wizje. 
Wrażliwość na kolory u osobnika poddanego działaniu peyotu stopniowo wzmaga 
się dochodząc do orgii barw, dzięki dużemu wyczuleniu na najmniejsze nawet 
odchylenia w tonacjach poszczególnych kolorów, których w ogóle zazwyczaj się 
nie zauważa. Wizje te bardzo często połączone są z sensacjami s łuchowymi, 
a niekiedy czuciowymi i węchowymi. 

7 W związku z tym, że peyotyzm północnoamerykański wywodzi swój rodowód 
z Meksyku, we współczesnej formie rytuału reprezentowanego przez obrzędowość 
Indian Równin i Prerii znajduje się wiele meksykańskich e lementów kultowych. 
Proces przejmowania poszczególnych elementów, uzależniony od lokalnego podłoża 
kulturowego, spowodował stosunkowo dużą różnorodność form rytuałów. Zasad­
niczo wyróżnia się dwa typy — meksykański i równinny. Między obszarem, na 
którym występuje rytuał typu meksykańskiego, a obszarem rytuału równinnego 
znajduje się teren przejściowy — łączący w równej mniej więcej mierze elementy 
meksykańskie z równinnymi. Jest to obszar zamieszkały przez Apaczów Mesca-
lero. W rytuale typu meksykańskiego najistotniejszą rolę odgrywa obrzędowa 
wyprawa po peyote, a następnie uroczyste święto, w którym dominującym elemen­
tem jest taniec. Na obszarze Równin i Prerii ekspedycje peyotowe są raczej spora­
dyczne, a świętą roślinę zdobywa się na ogół drogą zakupu, bardzo często nawet 
w specjalnych domach handlowych, których właścicielami są Biali. Peyotyzm 
w Meksyku ma charakter sezonowy, natomiast w Ameryce Północnej nabożeń­
stwa odbywają się regularnie przez cały rok. Uroczystości meksykańskie ponadto 
związane są ściśle z polowaniem, uprawą ziemi i zabiegami o deszcz, co nie 
występuje zupełnie na Preriach. Tam nabożeństwo związane jest częściej z uzdra­
wianiem chorych. 

W Meksyku ceremonie odbywają się głównie pod gołym niebem, natomiast 
na Preriach — w specjalnie w tym celu wzniesionym namiocie — tipi. W nim 
to uwagę w y z n a w c ó w skupia przede wszystkim ołtarz z ziemi, usypany w kształcie 
półksiężyca lub podkowy, nie znany zupełnie w Meksyku. Inne są również atrybuty 



308 МГНА P O S E F . N - Z I E L I ř T S K A 

organizację kościelną, znaną pod nazwą — Tubylczy Kościół Amery­
kański (Native American Church), posiadający swe placówki lokalne, 
stanowe, a także organ centralny kierujący i koordynujący ich dzia­
łalność 8 . 

Peyotyzm jest jednym z bardzo nielicznych tubylczych ruchów rel i ­
gijnych, które wywalczyły sobie prawo oficjalnego uznania ich jako 
religii równorzędnych z innymi. 

Ta jego aktywność i popularność zwróciła na siebie bardzo szybko 
uwagę uczonych, którzy począwszy od I I dziesięciolecia X X w. zaczęli 
przeprowadzać systematyczne badania naukowe tego interesującego, 
wieloaspektowego zjawiska. Dzisiejsza bibliografia prac traktujących 
o peyotyzmie obejmuje ponad 1000 pozycji. Podsumowaniem pierw­
szych 20 lat badań były trzy obszerne monografie problemu, które 
napisali przedstawiciele trzech różnych szkół etnologicznych. Najwcześ­
niejsza praca uczonego berlińskiego, G. Wagnera, reprezentowała meto-

kultowe obszaru prerii. Tam bowiem wprowadzono do rytuału laskę, bęben, grze­
chotkę z tykwy i gwizdek z orlej kości. Niektórzy tylko Indianie meksykańscy 
używali drewnianego bębna, gdy tymczasem Indianie równinni posługiwali się 
obciągniętym skórą kotłem, napełnionym częściowo wodą. W Meksyku śpiewa 
pieśni tylko przywódca, na Preriach zaś każdy uczestnik nabożeństwa. Śpiewom 
towarzyszy zawsze akompaniament bębna i grzechotki, które krążą w tipi od 
jednego wyznawcy do drugiego w ściśle ustalonym porządku. Ale obok tych różnic 
oba obszary reprezentujące różne typy rytualne łączy duża ilość cech wspólnych. 
Są to przede wszystkim: odbywające się w nocy uroczystości, uważanie peyotu za 
fetysz, używanie piór, rytualny krąg, ogień i palenie kadzidła, chrzest, śpiewy, 
używanie tytoniu podczas nabożeństw, publiczna spowiedź grzechów i rytualne 
śniadanie składające się z prażonej kukurydzy, słodzonego mięsa i owoców. 

8 Międzyplemienny charakter tej organizacji został jeszcze bardziej rozszerzony 
przez stworzenie międzynarodowej federacji wszystkich odłamów kościelnych 
peyotyzmu znanej jako „Tubylczy Kościół Amerykański Ameryki Północnej" (Na­
tive American Church of North America). Fundusze tej organizacji pochodzą ze 
składek członkowskich. Połowa sumy zatrzymywana jest przez miejscową gminę 
kościelną, drugą zaś część przesyła się do zarządu stanowego. O żywotnych spra­
wach kościoła decyduje ogólny zjazd delegatów poszczególnych gmin peyotowych. 
Zjazd ten odbywa się co roku w ostatni piątek listopada, na ogół w E l Reno, gdzie 
właśnie w 1918 r. ukonstytuował się Tubylczy Kościół Amerykański. Tam także 
znajduje się pomieszczenie, w którym obradują peyotyści. Przez całą pozostałą 
część roku stanowi ono muzeum udostępniane zwiedzającym. Pieczę nad nim roz­
toczyła męska organizacja indiańska nosząca nazwę „Wigwam". 

Tubylczy Kościół Amerykański — ostateczna forma peyotowej organizacji — 
odegrał dużą rolę w rozprzestrzenianiu peyotyzmu na tereny dotąd nim nie objęte. 
Gminy peyotowe w poszczególnych stanach USA wysyłały swych „misjonarzy" do 
nowych regionów, nie znających jeszcze peyotowej ideologii. Tubylczy Kościół 
Amerykański dążył i w dalszym ciągu czyni usiłowania uczynienia z peyotyzmu 
uniwersalnej religii obejmującej wszystkich Indian. W swych dążeniach podkreśla 
międzyplemienny charakter tej religii oraz jego tubylczość, co zostało świadomie 
zaznaczone nawet w nazwie organizacji kościelnej. 



K S Z T A Ł T O W A N I E S I Ę H E L I G I I S Y N K R E T Y C Z N Y C H — P E Y O T Y Z M 309 

dologiczne założenia historycznej szkcły ber l ińsk ie j 9 . Druga z kolei, 
W. La Barre'a związana była z amerykańską szkołą etnopsychologicz-
n ą 1 0 , trzecia wreszcie, M . Gusindego, została napisana z pozycji ku l -
turowo-historycznej szkoły wiedeńskiej 1 1 . Prace Wagnera i Gusindego 
są niezwykle przydatne dla naszych badań ze względu na stosunkowo 
największą ilość materiału historycznego (choć nie zawsze właściwie 
ujętego), którego niemal zupełnie brakuje w pracy La Barre'a. Nie­
mniej i ta ostatnia pozycja oceniana jest bardzo wysoko ze względu 
na solidnie opracowany materiał źródłowy (osobiste badania terenowe 
autora) i dzięki temu należy do klasycznych dzieł traktujących o peyo-
tyzmie. La Barre dokonał ponadto oceny całej publikowanej na ten 
temat literatury i bardzo obszernych nie publikowanych dotychczas 
materiałów z najnowszych badań terenowych innych specjalistów. Po­
cząwszy od lat czterdziestych X X w. peyotyzm stał się jednym z waż­
niejszych przedmiotów amerykańskich badań antropologicznych. Nowsze 
publikacje straciły jednak ogólny charakter. Uczeni tym razem skon­
centrowali się na ki lku, ich zdaniem najbardziej interesujących, zagad­
nieniach, a. mianowicie: 1) botanicznej i historycznej identyfikacji 
peyotu spośród wielu podobnych do niego oszałamiających roślin środ­
kowoamerykańskich, 2) genezie peyotyzmu, 3) przyczynach jego akcep­
tacji oraz kierunkach dyfuzji na terenach Ameryki Północnej, i wresz­
cie 4) problemie synkretyzacji wierzeń staroindiańskich z chrześcijań­
skimi. Ale i te stosunkowo wąskie zagadnienia wybrane z całokształtu 
problematyki nie zostały do tej pory wszechstronnie opracowane. Ła­
two dostrzegalne są dziedziny, na które uczeni amerykańscy w ogóle 
nie zwrócili uwagi, być może często ze względów natury metodologicz­
nej. Ostatecznie rozwiązano problem botanicznej identyfikacji przed­
miotu religijnej czci — peyotu. W wyniku ożywionej dyskusji między 
antropologami i etno-botanikami a reprezentantami nauk biologiczno-
-medycznych ustalono, że przedmiotem peyotowego kultu jest mały 
kaktus, określony przez botaników jako Lophophora williamsii. 

Wielu uczonych swój wysiłek skierowało na prześledzenie wszyst­
kich danych, mogących rzucić światło na pochodzenie peyotyzmu. 
Wiadomo dziś bezsprzecznie, że religia ta wywodzi się z Meksyku, 
i to z okresu na długo przed przybyciem Europejczyków na kontynent 

9 G. W a g n e r , Entwicklung und Verbreitung des Peyote-Kultes, „Baessler-
-Archiv", t. 15: 1932. 

1 0 W. L a B a r r e , The Peyote Cult, „Yale University Publications in Anthro­
pology", t. 19: London 1938. 

1 1 M. G u s i n d e, Der Peyote Kult. Entstehung und Verbreitung, [w:] Sankt 
Gabriel Studien. Festschrift zum 50-Jdhrigen Bestandsjubildum des Missionshauses 
St. Gabriel, Wien 1939. 



310 M I R A P O S E R N - Z I E L I N S K A 

amerykański. Współczesna nauka nie jest jednak do tej pory w stanie 
określić wieku kul tu meksykańskiego, a tym bardziej niemożliwe jest 
ustalenie okresu, na który przypada wyłącznie pozakultowe stosowanie 
peyotu. Istnienie takiego okresu sugerują pierwsi kronikarze i obser­
watorzy hiszpańscy, którzy obok opisów rytualnego stosowania tej 
rośliny wskazują na fakt używania jej w celach przepowiadania przy­
szłości, losów prowadzonej wojny, zaspokojenia głodu i pragnienia, 
dokonywania czarów, leczenia ran i najrozmaitszych innych schorzeń. 
Wybitny botanik Schultes datuje początkowe stosowanie Lophophory 
williamsii już jako religijnego sakramentu, w oparciu o informacje 
zawarte w pracy Sahaguna na I I I w. p.n.e. 1 2 Datowanie to jest jak 
dotąd chyba najbardziej śmiałe i żaden inny uczony nie potwierdził 
powyższej tezy. 

Najbardziej kontrowersyjne zdania wywołał problem dyfuzji peyo-
tyzmu na obszar Stanów Zjednoczonych, przy czym skoncentrowano 
się głównie na zagadnieniu, kiedy i jakie plemiona stopniowo przej­
mowały nową ideologię religijną i jaki był wkład ich własnych treści 
kulturowych do peyotyzmu. Znacznie mniej interesowano się przyczy­
nami tak spontanicznego rozprzestrzeniania się nowej religii, ogarnia­
jącej w bardzo krótkim przecież czasie olbrzymie połacie Stanów 
Zjednoczonych i południową część Kanady. I dlatego warto bliżej za­
poznać się z ekonomiczną, społeczną i polityczną sytuacją Indian 
w okresie nasilania się kontaktów z grupą białych kolonistów, kiedy to 
amerykańscy tubylcy zaczęli przejmować nową ideologię stając się jej 
zagorzałymi zwolennikami. W wyniku tych stałych kontaktów zaczęły 
przebiegać w społecznościach indiańskich procesy akulturacyjne, z któ­
rymi peyotyzm był ściśle związany i niejako stanowił ich produkt. 
Akulturacja jednak, wskutek różnych zmiennych determinujących jej 
przebieg na różnych obszarach Ameryki Północnej, nie miała jedno­
litego charakteru. Ta wielotorowość i różnorodność zmian kulturowych 
wpłynęła również na fakt akceptacji nowego kompleksu religijnego oraz 
jego dyfuzji. Toteż wydaje się konieczne przedstawienie tego problemu 
w aspekcie zmian akulturacyjnych, uwypuklając w szczególności te 
wszystkie ich determinanty, które odegrały również znaczną rolę 
w przyjmowaniu i popularyzowaniu nowej religii. 

Jednym z najistotniejszych czynników powodujących poważne zmia­
ny w zakresie tradycyjnych systemów społeczno-kulturowych wskutek 
sytuacji kontaktowej jest zmiana warunków środowiskowych. Element 
ten odegrał zasadniczą rolę także w przypadku peyotyzmu. W wyniku 

1 2 R. E . S c h u l t e s , The Appeal of peyote (Lophophora williamsii) as a me­
dicine, „American Anthropologist", t. 40: 1938, s. 698—715. 



K S Z T A Ł T O W A N I E S I Ę R E L I G I I S Y N K R E T Y C Z N Y C H — P E Y O T Y Z M 311 

kolonizacji Ameryki Północnej ludność indiańska zmuszona była zmie­
niać wielokrotnie swe siedziby i typ gospodarki. Wpływało to destruk­
cyjnie na tradycyjną kulturę, stosunki społeczne i zespół wierzeń rel i­
gijnych. I tak np. przybyli w X V I I w. angielscy i francuscy osadnicy 
wyparli plemiona wschodnie za Missisipi, w głąb suchych, mało uro­
dzajnych równin, gdzie Indianie nie mogli uprawiać ziemi i z koniecz­
ności musieli zmienić swój typ gospodarki, zajmując się teraz głównie 
myślistwem. Najsilniejszą dezorganizację kulturową przeżyły pre-
ryjne plemiona koczujących łowców bizona. Z warunkami ich egzy­
stencji silnie związane były formy organizacji społecznych oraz cały 
kompleks religijnych obrzędów, zabiegów magicznych i mitów. W 2 poł. 
X I X w. w kulturze tej nastąpił silny kryzys w wyniku wytrzebienia 
bizona —• głównego zwierzęcia łownego oraz akcji umieszczania Indian 
w rezerwatach. W życiu gospodarczym Indian Równin i Prerii, opartym 
teraz głównie na uprawie ziemi, zaszły tak dalekie zmiany, że po­
ciągnęły one za sobą również generalne zmiany w zakresie życia spo­
łecznego i wierzeń religijnych 1 3 . 

W okresie koczowniczego myślistwa jednostką polityczną było 
plemię. Masowe wyniszczenie Indian, nędza, zależność polityczna z jed­
nej strony, a z drugiej rozłam w obrębie poszczególnych plemion, 
wywołany świadomie przez amerykańską administrację poprzez wy­
chowywanie młodej generacji w indiańskich internatach szkolnych 
w celu oderwania jej od rodzimych tradycji, spowodowały załamanie 
się jedności plemiennej. W wyniku działania tych czynników plemię 
miało znaczenie na ogół tylko nominalne. W związku z tą sytuacją 
zaczął wykształcać się zupełnie nowy typ świadomości przyjmującej 
wielokrotnie charakter świadomości rasowej. Świadomość ta, zwana 
pan-indianizmem przygotowała grunt pod przyswojenie religii, której 
pochodzenie i rozwój były związane ze światem indiańskim. Dobrze już 
wykształcona świadomość rasowa zadecydowała o tym, że peyotyzm 
w swym rozwoju na terenie USA i później Kanady przyjął charakter 
religii międzyplemiennej. Jej społeczne i polityczne znaczenie leży 
w tym, że stała się manifestacją nowej sytuacji, w jakiej znaleźli się 
wszyscy Indianie, manifestacją nowego sposobu akceptacji życia 1 4 . 

W nowych warunkach socjo-ekonomicznych przestały również funk­
cjonować dawne wierzenia religijne. W sytuacji religijnego kryzysu 
znacznie łatwiej było peyotyzmowi zająć miejsce starej ideologii, tym 
bardziej że w przypadku społeczności Indian Prerii stanowiących sy-

1 3 S. A. T o k a r i e w , Istoriko-etnograjiczieskije oblasti koriennogo nasielie-
nija Amieriki, [w:] Narody Mira, t. 1: Narody Amieriki, Moskwa 1959, s. 57—59. 

" W a g n e r , op. cit., s. 83—84; L a B a r r e , op. cit., s. 93, 113; G u s i n d e, 
op. cit., s. 476—477. 



312 M I H A P O S E R N - Z I E L I N S K A 

stemy „sztywne", stosunkowo silnie zintegrowane, tzw. próg tolerancji 
na zmiany pozwalał jeszcze na przyjęcie peyotyzmu, będącego konglo­
meratem dawnych religijnych koncepcji indiańskich i nowych, chrześci­
jańskich modyfikacji. Grupy te zdecydowanie odrzucały natomiast 
możliwość akceptacji chrześcijaństwa w jakiejkolwiek oryginalnej jego 
odmianie. Dlatego też w obliczu całkowitej dezorganizacji religijnej 
pod wpływem coraz intensywniejszych zmian w zakresie życia spo-
łeczno-ekonomicznego, przyjęcie peyotyzmu stanowiło doskonałe w y j ­
ście dla Indian Prerii. Stawiając bowiem opór procesom przystoso­
wawczym, tym bardziej ulegali kulturowemu kryzysowi. Jedną z możli­
wych dróg wyjścia z tej sytuacji było zastosowanie półśrodków, do 
jakich w zakresie ideologii zaliczyć można niewątpliwie peyotyzm. 

Znacznie mniejszą popularnością cieszył . się on wśród plemion 
wschodnich i południowo-wschodnich. Reprezentowały one tzw. kul tu­
rę „giętką", co zdecydowanie odbiło się na tempie społecznego roz­
padu. Np. Indianie przesiedleni w 1832 r. znad Atlantyku do dzisiejszej 
Oklahomy — Krikowie, Czoktawowie, Czikasawowie, Czirokowie i Se­
minole, wchodzący w skład tzw. „Pięciu Cywilizowanych Plemion" 
przyjęli częściowo już w początkowym okresie kontaktów z europej­
skimi osadnikami chrześcijaństwo i przystosowali się do cywilizacji 
europejskiej w dość szerokim zakresie 1 5 . Stąd też późniejszy rozpad ich 
wierzeń religijnych i życia społecznego nie był połączony z tak wielkim 
kryzysem, jaki przeżywali Indianie Równin i Prerii. Sytuacja ta wy­
nikała nie tylko z faktu, że wyżej omawiane grupy Indian z łatwością 
i bez zbytnich konfliktów wewnętrznych adaptowały zmiany, wykazu­
jąc przy tym stosunkowo dużą giętkość i tolerancję wobec elementów 
obcej im kultury. Zależna ona była również od typu gospodarki, jaką 
reprezentowali Indianie wchodzący w skład grupy „Pięciu". Zawsze 
bowiem byl i oni osiadłymi rolnikami i takimi pozostali również w re­
zerwatach. Zatem po ciężkiej wędrówce przesiedleńczej mogli na no­
wych terenach kontynuować swoją tradycyjną kulturę, choćby w za­
kresie gospodarki. Plemiona te musiały dostosować się do nowych 
warunków środowiskowych, ale nie do nowych form ekonomiki. Nic 
więc dziwnego, że grupa ta, największa pod względem liczebności (po­
nad 100 tys.), mimo że znajdowała się w samym centrum obszaru 
objętego peyotyzmem, niemal zupełnie go nie przyjęła 1 6 . 

Z licznych przekazów pierwszych badaczy peyotyzmu wynika, iż 
pionierami nowego kultu byl i na ogół Indianie młodzi, którzy z róż-

1 5 Zachowali ponadto swe dawne organizacje społeczne. Posiadali własną 
administrację. Zorganizowali parlament na wzór parlamentu amerykańskiego. 
W a g n e r , op. cit., s. 81—82. 

1 6 W a g n e r , op. cit., s. 85. 



K S Z T A Ł T O W A N I E S I Ę R E L I G I I S Y N K L I T Y C Z N Y C H — P E Y O T Y Z M 3 1 3 

nych względów nie byl i już ściśle związani z tradycyjnymi kulturami 
swych plemion. Oni to w pierwszym rzędzie ulegli kryzysowi, byl i więc 
najbardziej podatni na to, co nowe. Ponadto przyjęty peyotyzm dawał 
młodszej generacji możność społecznego awansu i uznania. Młody czło­
wiek miał wielkie szanse stać się przywódcą kultu, zyskując przez to 
prestiż w oczach pozostałych współwyznawców. Peyotyzm więc za­
pewniał mu awans, którego tak łatwo nie osiągnąłby nawet w warun­
kach istnienia dawnej tradycyjnej kultury. Ponadto z całym swym 
bogatym ceremoniałem bardziej odpowiadał indiańskiej tradycji niż np. 
obrzędowość protestancka 1 7. Starsza generacja oczywiście przeciwsta­
wiała się tym nowym tendencjom i za wszelką cenę starała się utrzy­
mać kulturę tradycyjną. Stąd też wynikało wiele konfliktów w obrębie 
poszczególnych plemion, co jeszcze bardziej pogłębiało kulturowy k ry ­
zys 1 S . Jakkolwiek ten ostatni wniosek wydawałby się sprzeczny z wy­
żej przedstawionym twierdzeniem, iż peyotyzm był tym czynnikiem, 
który łagodził kryzys kulturowy, to kontrowersja ta jest tylko po­
zorna. Nowa ideologia doprowadziła do rozłamu jedności plemiennej, 
różniąc ze sobą poszczególne generacje. W opozycji stanęło pokolenie 
najstarsze, utrzymujące dotąd w przeważającej mierze władzę w swych 
rękach. Nie odczuwało ono w zasadzie kulturowego kryzysu, żyjąc mimo 
zmienionych warunków, w zamkniętym święcie przeszłości. Kultywując 
tradycyjne wzory w zakresie wierzeń grupa ta starała odgrodzić się od 
wszelkich ideologicznych innowacji. Po stronie peyotyzmu natomiast 
opowiedziały się dwie generacje, a mianowicie — średnia i najmłodsza, 
które z racji swego aktywnego zaangażowania w sprawy plemienia 
najdotkliwiej odczuwały kulturową dezorganizację i dla tej właśnie 
części indiańskich społeczności peyotyzm stał się jedną z możliwości 
uzyskania duchowej równowagi. Tak więc peyotyzm z jednej strony 
burzył dotychczasową s t rukturę społeczną plemienia, z drugiej zaś był 
czynnikiem pozytywnym, pozwalającym pozostałej większości uzyskać 
ideologiczną stabilizację. 

W wyniku ciągłych kontaktów grup indiańskich z Białymi nastąpiło 
zachwianie równowagi wewnętrznej , co z kolei umożliwiło wyłamanie 
się z rygorystycznego dotąd systemu społecznej kontroli jednostek 
skłonnych w nowej sytuacji uzyskać wyższą pozycję w układzie stra-
tyfikacyjnym. Zatem głębokie przemiany w zakresie oddziafywania 

1 7 Na obszarze, który opanował peyotyzm, działały na ogół misje protestanckie. 
Ich purytanizm odtrącał Indian,, toteż woleli zwrócić się ku nowej ideologii połą­
czonej z ciekawą, bogatą obrzędowością, która nie była obca tradycyjnej kulturze, 
a równocześnie dostosowała się do nowych warunków adaptując pewne elementy 
chrześcijańskie. 

ii W a g n e r , op. cit., s. 80. 



314 M I R A P O S E R N - Z I E L I N S K A 

mechanizmów samokorygujących, a co za tym idzie także załamanie 
się w.w. stanu równowagi, pozwoliły na skuteczne oddziaływanie wpły­
wów zewnętrznych, co w naszym przypadku przejawiło się w przyjęciu 
peyotyzmu — religii znacznie lepiej funkcjonującej w nowej rzeczy­
wistości niż pozbawione całej swej kulturowej bazy stare kulty ple­
mienne. 

Jak z powyższych rozważań wynika, przyczyny przejmowania przez 
Indian peyotowej ideologii religijnej wiązały się ściśle z ich sytuacją 
polityczną, społeczną, ekonomiczną i kulturową powstałą w wyniku 
europejskiej kolonizacji. Konieczność zmiany środowiska geograficznego 
i typu gospodarki, przy coraz bardziej obniżającym się standarcie ży­
ciowym, spowodowała załamanie się dawnych wartości i wzorów kul tu­
rowych. W tej sytuacji zaistniały warunki sprzyjające powstaniu takiej 
religii, która stanowiła pomost między niefunkcjonującą już kulturą 
tradycyjną a niezrozumiałą jeszcze cywilizacją europejską. Ta nowa 
religia, spełniająca w dużym stopniu nadzieje swych wyznawców, była 
w pełni zależna od stopnia w.w. przemian. Im zmiany te były w danej 
grupie większe, tym większą popularność zdobywała sobie tam nowa 
ideologia, tym hardziej pobudzała aktywność swych wyznawców, którzy 
stawali się jej gorliwymi propagatorami, a ponadto wprowadzali do 
niej ciągłe modyfikacje zmieniając nieustannie jej oblicze. Największy 
odsetek wyznawców peyotyzmu rekrutował się z tych plemion, które 
najdotkliwiej odczuły skutki europejskiej kolonizacji. W momencie jed­
nak znacznej poprawy ich sytuacji ekonomicznej liczba zwolenników 
stopniowo zmniejszała się. Takie zjawisko miało np. miejsce wśród 
Mandanów. W 1953 r. zaczęto jednak budować na terenie ich rezerwatu 
zaporę w celu stworzenia olbrzymiego zbiornika wody po obu stronach 
rzeki Missouri. Dla Indian zamieszkujących te tereny oznaczało to za­
lanie ich najbardziej urodzajnych gruntów. Mandanów usunięto z żyznej 
doliny rzecznej, w której przez ostatnie 70 lat (od 1883 r.) zdołali przy­
swoić sobie nowy typ gospodarki polegający na uprawie ziemi. Prze­
niesiono ich teraz na tereny wyżynne, suche, nie nadające się do upra­
wy. W tym to okresie zauważa się znów odrodzenie peyotyzmu i zwró­
cenie się ku niemu znacznie większej ilości Indian niż miało to 
miejsce jeszcze na krótko przed ich t rans lokacją 1 9 . Podobne zjawisko 
zaobserwowano u Nawahów. Peyotyzm zdobył tam znów znaczenie 
w wyniku przymusowej redukcji stad owiec i k o n i 2 0 . 

Amerykańscy antropologowie mało uwagi poświęcali w swych bada­
niach związkom zachodzącym między zmianami polityczno-ekonomicz-

1 9 E . M. В r u n e r, Mandan, [w:] Perspectives in American Indian Culture 
Change, Chicara 1961, s. 187, 190—191. 

2 0 E . Z. V o g t , Navaho [w:] ibidem, s. 278—281, 317. 



K S Z T A Ł T O W A N I E S I Ę R E L I G I I S Y N K R E T Y C Z N Y C H — P E Y O T Y Z M 315 

nymi i społeczno-kulturowymi a akceptacją i żywiołowym rozprze­
strzenianiem się peyotyzmu. Problem ten zauważył natomiast A. Kroe­
ber, który w związku z tym postawił tezę, iż ludy dotknięte społecz­
nym rozpadem i kulturową degradacją skłonne są przyjąć szybko nowe 
religie, zwłaszcza takie, które obiecują im cudowny nawrót do pier­
wotnego sposobu życia i tradycji przodków 2 L . Przeciwko teorii tej wy­
stąpiło z ostrą krytyką wielu badaczy, wg których rzeczywiste przy­
czyny akceptacji, a następnie dyfuzji peyotowej religii tkwią w zupeł­
nie innych zjawiskach. Jedni widzą je w specyficznych właściwościach 
rośliny (wywoływanie wizji), inni — w opinii określającej ten kaktus 
jako cudowny środek leczniczy: La Barre natomiast, i nie tylko on, 
docenia znaczenie obu tych czynników w procesie przyjmowania peyo­
tyzmu i stanowisko to wydaje się jak najbardziej s łu szne 2 2 . Wizje 
bowiem odgrywały w tradycyjnej kulturze Indian Prerii niezwykle 
ważną rolę. Podczas inicjacji lub przygotowań wojennych starano się 
uzyskać halucynacje wzrokowe za wszelką cenę, nawet za cenę tortu­
rowania się lub długotrwałych postów. Uzyskanie ich było warunkiem 
koniecznym do zdobycia sobie ducha opiekuńczego. O znaczeniu tej 
potrzeby świadczy fakt istnienia nawet swego rodzaju „handlu" wizja­
mi. Wymiana odbywała się między tymi, którzy pomimo usilnych 
starań ich nie mieli, a tymi, którzy mieli je w nadmiarze 2 3 . 

Tym wszystkim kłopotom i trudnościom z pewnością zapobiegał 
całkowicie peyote. Udostępnił on bowiem wizje i zarazem obcowanie 
z siłami nadprzyrodzonymi bez odwoływania się do postów, długich 
przygotowań, czy nawet samotortur. 

Zdolność wywoływania wizji przez peyote można bezsprzecznie uznać 
za jeden z czynników przemawiających za akceptacją peyotyzmu, tym 
bardziej że największą swą popularność osiągnął on na obszarach, gdzie 
pogoń za wizjami w czasach przed kolonizacją przybierała znaczne nawet 
rozmiary, jak np. u Indian Prerii. Natomiast plemiona z grupy Pueblo, 
nie ubiegające się nigdy o tego typu przeżycia, nie zaakceptowały 
również i peyotyzmu. Faktu tego nie można jednak uważać za czynnik 

2 1 A. L . K r o e b e r , The Arapaho, „American Museum of Natural History", 
t. 18: New York 1907. 

2 2 W. L a B a r r e , Twenty Years of Peyote Studies, „Current Anthropology", 
t. 1, nr 1: 1960, s. 52. 

2 3 К. В e r i n g e r, Der Meskalinsrausch, seine Geschichte und Erscheinungs-
weise, „Monographien aus dem Gesamtgebiete der Neurologie und Psychiatrie", 
t. 49: Berlin 1927, s. 14; H. E . D r i v e r , Indians of North America, Chicago 1961, 
s. 101; R. B e n e d i c t , Wzory kultury (Patterns of Culture), Warszawa 1966, 
s. 149—163; W. L a B a r r e , Note on Richard Schultes, „The Appeal of Peyote", 
„American Anthropologist", t. 41: 1939, s. 340—341. 



316 M I R A P O S E R N - Z I E L I N S K A 

jedyny. Należy bowiem pamiętać, że w długotrwałym okresie kolonizacji 
hiszpańskiej, a później amerykańskiej, Indianie Pueblo pozostawali stale 
na zajmowanych dotąd przez siebie terenach. Podstawę gospodarki 
w dalszym ciągu stanowiła kopieniacza uprawa ziemi, choć wzbogacona 
0 pewne umiejętności — głównie w zakresie uprawy nowych roślin, 
stosowania systemu nawadniającego oraz hodowli przywiezionych przez 
Europejczyków zwierząt. Kultura Pueblo nie zmieniła więc w zasadzie 
swego dotychczasowego charakteru, nie było zatem potrzeby szukania 
nowych rozwiązań w zakresie wyobrażeń religijnych. 

Niebezpodstawny jest również pogląd, iż na rzecz przyjęcia peyo­
tyzmu wpłynęła sława peyotu jako rośliny leczniczej 2 4. Rośliny tego 
typu cieszyły się wśród Indian szczególną czcią, a przecież Lophophora 
williamsii słynęła jako niezwykle skuteczny lek o wszechstronnym za­
stosowaniu. Jeszcze współcześnie dla wielu z nich pojęcie medycyny 
równoznaczne jest z peyotem. W mniemaniu Indian leczył on najsprzecz-
niejsze przypadłości. Z jednej strony usuwał impotencję płciową, z dru­
giej zaś działał hamująco na zbyt silny popęd seksualny. Pomagał mno­
żeniu potomstwa, ale równocześnie był środkiem zapobiegającym nie­
pożądanej ciąży. Uspokajał zdenerwowanych, ale skutecznie też działał 
na apatię. Nic więc dziwnego, że te jego wszechstronne właściwości 
skłoniły ludzi do oddawania rnu nawet czci boskiej. 

La Barre łączy „leczniczą moc" peyotu z właściwością wywoływania 
wizji . Jest przekonany, że gdyby nie ta właściwość, wielce wątpliwe 
byłoby, czy nowi wyznawcy tak szybko uwierzyliby w jego terapeu­
tyczne działanie 2 5 . Zatem pierwotną przyczyną akceptacji kultu peyotu 
są barwne, kalejdoskopowe wizje i stan oszołomienia, natomiast domnie­
mane właściwości lecznicze można traktować jako zjawisko wtórne. 
Niemniej jednak i tego drugiego czynnika nie należy lekceważyć, 
z pierwszych bowiem badań nad peyotysmem (XIX w.) wynika, że przy­
czyną jego popularności, a co za tym idzie ekspansji na tereny USA, 
były przede wszystkim właściwości lecznicze. Wizje utwierdzały Indian 
w przekonaniu, iż kaktus ten jest cudowną rośliną o nadprzyrodzonych 
właściwościach, natomiast jego terapeutyczne zdolności stanowiły naj­
lepszy dowód świadczący o faktycznej inkarnacji w peyocie nadnatu­
ralnych sił. Zatern oba te czynniki, nierozerwalnie ze sobą splecione 
1 wzajemnie się uzupełniające, zapewniły roślinie w tamtych specyficz­
nych warunkach historycznych ogromną karierę. 

Rozpatrując przyczyny powszechnej akceptacji peyotyzmu nie można 
również pominąć faktu, iż w okresie najsilniejszej jego ekspansji Indianie 

2 4 S c h u l t e s, op. cit. 
2 5 L a B a r r e , Twenty..., s. 52. 



К С Z T A L T O W A I T I K S I Ę R E L I G I I S Y N K E E T Y C Z r í Y C H — P E Y O T Y Z M 317 

północnoamerykańscy zakończyli etap zbrojnej walki wyzwoleńczej. Już 
w pierwszym okresie kolonizacji obszarów Ameryki Północnej przez 
Europejczyków Indianie podjęli z nimi walkę zbrojną, organizując liczne 
powstania, które z nielicznymi tylko wyjątkami kończyły się niepowo­
dzeniem. Przyczyna tych klęsk leżała w politycznym i kulturowym roz­
biciu plemion podejmujących pojedynczo nieskoordynowaną walkę. W tej 
sytuacji zaistniała potrzeba wykształcenia jednej, wspólnej płaszczyzny 
porozumienia, która utorowałaby drogę do połączenia się rozmaitych 
grup indiańskich zróżnicowanych nie tylko językowo, ale i kulturowo. 
Tym wspólnym niejako mianownikiem okazała się ponadplemienna idea 
walki wyzwoleńczej, która stopniowo zaczęła przybierać zabarwienie 
religijne, stając się później punktem wyjścia dla nowych, ogólnoindiań-
skich religii. W związku z taką tendencją zaczynali pojawiać się po­
cząwszy od X V I I I w. liczni prorocy, którzy obok haseł o charakterze 
religijnym nawoływali do stworzenia jednego związku łączącego wszyst­
kie plemiona indiańskie i wzywali swych współplemieńców do powrotu 
do tradycyjnego stylu życia, do odrzucenia wszystkiego, co przyjęli od 
białych przybyszów. Wezwania tego typu cieszyły się dużą popularnością 
wśród amerykańskich tubylców i rozprzestrzeniały szybko od plemienia 
do plemienia. Pierwszym z wodzów, który już w X V I I I w. wykorzystał 
tego rodzaju ideologię, był Pontiac, członek algonkińskiego plemienia 
Ottawa 2 6 . Ten nowy, ideologiczny aspekt walki zbrojnej od tej pory 
bywał skwapliwie wykorzystywany w następnych powstaniach. Ich przy­
wódcy starali się nawet ułatwiać działalność poszczególnym prorokom, 
by na bazie jednej ponadplemiennej ideologii pozyskać sobie możliwie 
jak największą liczbę grup indiańskich i w ten sposób, łącząc swe siły, 
doprowadzić do zwycięstwa nad kolonizatorami. 

Wiek X I X był ostatnim stuleciem zbrojnej walki wyzwoleńczej 
Indian. W tym okresie kolonizacja europejska osiągnęła największe roz­
miary. Ilość białych osadników gwałtownie wzrastała, powodując tym 
samym coraz większe kurczenie się terytoriów indiańskich. Nic więc 
dziwnego, że również w tym czasie miały miejsce masowe wystąpienia 
zbrojne, które ze względu na swój żywiołowy i lokalny charakter na 
ogół kończyły się klęską. Nadzieja na uwolnienie od ciemiężców przy­
brała w tym stuleciu zapoczątkowaną już w ubiegłym wieku formę 

2 6 C. T h o m a s , Pontiac, [w:] Handbook of American Indians north of Mexico, 
„Smithsonian Institution. Bureau of American Ethnology", t. 30: 1910, cz. 2, s. 280; 
J . M о о п  e у,  The Ghost Dance Religion and the Sioux Outbreak of 1890, [w:] 
24th Annual Report of the Bureau of Ethnology to the secretary of the Smithsonian 
Institution, t. 2, Washington 1896, s. 662—670; S. G r z y b o w s k i , Tomahawki 
i muszkiety. Z dziejów Ameryki Północnej XV—XVIII w., Warszawa 1965, 
s. 206—207. ł 



318 M I R A P O S E R N - Z I E L I N S K A 

religijnych, proroczych ruchów, które dążyły do zerwania ze wszystkim, 
co przyniósł biały człowiek. 

Największe, a zarazem ostatnie, było powstanie Dakotów związane 
z religijnym ruchem, tzw. „tańca duchów". Założycielem jego był prorok 
Wovoka z kalifornijskiego plemienia Pajute. Nie znalazł on jednak zwo­
lenników wśród swoich ziomków. Ideologię stworzoną przez Wovoke 
przyjęły natomiast pozostałe plemiona północnoamerykańskie i wkrótce 
objęła ona niemal wszystkie rezerwaty Stanów Zjednoczonych. 

„Taniec duchów" jako pierwszy wśród ruchów tego typu przybrał 
formę religii. Stanowił więc następne ogniwo w ewolucji form walki 
z Białymi, bezpośrednio wyprzedzające peyotyzm. Równocześnie za­
adaptował pewne, choć nieliczne jeszcze elementy chrześcijańskie, jak 
np. ideę Mesjasza, który zbawi Indian. Jedynie u Dakotów ruch ten 
przybrał formę zbrojnego powstania. Jednakże klęska Indian pod 
Wounded Knee w 1890 r. zakończyła jednocześnie i ostatnie w historii 
powstanie, i religię „tańca duchów" 2 1 . 

Po upadku tego ruchu zaczyna gwałtownie rozprzestrzeniać się peyo­
tyzm. Jest to ostatnie ogniwo walki o niezależność Indian. Peyotyzm 
ogarnął prawie te same obszary co „taniec duchów", a wielu dawnych 
„proroków" tego ostatniego stało się gorliwymi propagatorami nowej 
religii. 

Po ty lu poniesionych klęskach północnoamerykańscy tubylcy wyrzekli 
się wszelkich doczesnych aspiracji, przyjmując bierną postawę wobec 
istniejącej rzeczywistości i nie podejmując więcej walki ze światem Bia­
łych. Oczywiście, w dalszym ciągu potępiali wszystko, co nie miało bez­
pośredniego związku z kul turą indiańską, ale ten negatywny stosunek 
nie miał już charakteru aktywnego. Wojownicze niegdyś plemiona za­
sklepiły się w swej rezygnacji i biernej akceptacji otaczającego ich 
świata. Jedyną ucieczkę od rzeczywistości znalazły w peyotowych 
wizjach. 

Powstanie więc peyotyzmu, tragicznego w swej bierności ruchu re l i ­
gijnego, ma głębokie uzasadnienie w całym okresie kolonizacji Ameryki 

2 7 M o o n ey, op. cit., s. 641—1136; J . M o o n e y , Ghost Dance, [w:] Handbook 
of American Indians north of Mexico, ..Smithsonian Institution. Bureau of Ame­
rican Ethnology", t. 30: 1907, cz. 1, s. 491—492; G u s i n d e, op. cit., s. 475, 477— 
•—479; D r i v e r , op. cit., s. 102; T. J . J u t z, Bunty indyjskie w Ameryce Pół­
nocnej roku 1891, „Missye Katolickie", Kraków 1892, s. 19—20; I . A. Z o 1 o t a-
r i e w s k a j a , Miesto indiejciew w obszczestwiennoj i kulturnoj żizni SSzA, [w:] 
Kultura indiejciew. Wkład koriennogo nasielienija Amieriki w mirowuju kulturu, 
Moskwa 1963, s. 288—327; B. B a r b e r , A Socio-cultural Interpretation of the 
Peyote-Cult, „American Anthropologist", t. 43: 1941, s. 673—675. Korzystałam 
z przedruku w: Religion, Society and the Individual. An Introduction to the So­
ciology of Religion, New York 1967, s. 497. 



K S Z T A Ł T O W A N I E S I Ę R E L I G I I S Y N K R E T Y C Z N Y C H — P E Y O T Y Z M 319 

Północnej, lecz bezpośrednie przyczyny jego rozwoju tkwią w X I X w. — 
okresie największych prześladowań Indian. Dlatego też dla badacza peyo­
tyzmu nie mogą pozostać obojętne pewne fakty historyczne, które zade­
cydowały o istnieniu tej religii lub wręcz ją poprzedzały, tak iż stanowiła 
ona ich konsekwentne następstwo. 

Okres kolonizacji przyniósł Indianom działalność chrześcijańskich 
misjonarzy, którzy zaczęli głosić nową doktrynę religijną. W wyniku 
silnej akcji chrystianizacyjnej nałożyły się na stare obrzędy religijne — 
nowe, narzucone przez religię zdobywców, co w sumie dało interesujący 
bardzo konglomerat, który różnił się jednak zasadniczo od jakiejkolwiek 
religii staroindiańskiej i odbiegał równocześnie od rozmaitych form 
chrześcijaństwa. Wynikiem tych synkretyzacyjnych procesów był rów­
nież peyotyzm. 

Jako tego typu religia powstał on w wyniku dążeń Indian do stwo­
rzenia takiego systemu, który odpowiadałby poziomem religii Białych, 
ale równocześnie stanowiłby dorobek wyłącznie indiański. W związku 
z tym peyotyzm jest w mniemaniu krajowców indiańską wersją chrze­
ścijaństwa. Zdają sobie oni jasno sprawę z tego, że wiele zaczerpnęli 
z religii Białych, którą jednak przetworzyli i przystosowali do własnych 
potrzeb kulturowych i psychicznych. Ze szczegółowej analizy współ­
czesnego peyotyzmu — nie mieszczącej się w ramach niniejszego opraco­
wania — wynika, iż Indianie zaadaptowali z pewnymi modyfikacjami 
teologię, etykę i eschatologię chrześcijańską, które dzięki tym modyfika­
cjom zbliżyły się bardziej do tradycyjnych elementów indiańskiej ku l ­
tury. Peyotyzm potrafił wykrystalizować pewną ilość starych koncepcji 
religijnych, które w połączeniu z nową, chrześcijańską interpretacją sta­
nowiły doskonałą konkurencję dla wpływu misji chrześcijańskich, stara­
jących się coraz bardziej przyciągać młodą generację. Przeciwwagę dla 
akcji misyjnych tworzyli przywódcy i najbardziej aktywni zwolennicy 
peyotyzmu, którzy chcąc utrzymać młodzież indiańską z dala od tych 
wpływów wybrali drogę kompromisową polegającą na zaadaptowaniu 
i przystosowaniu pewnych elementów chrześcijaństwa religii, która sta­
nowiła dla młodzieży dużą atrakcję 2 8 . 

Wielu badaczy krytycznie odnosiło się do określania peyotyzmu jako 
religii synkretycznej. Niektórzy z nich uważali, iż ma on zasadniczo 
charakter tubylczy, a zawarte w nim pewne elementy chrześcijańskie 

2 3 J . S. S1 o t к i n, The Peyote Way, [w:] Reader in Comparative Religion. An 
Anthropological Approach, Evanston—Elmsford, 1962, s. 64—70; A. S k i n n e r , 
Societes of the Iowa, ,.Anthropological Papers of the Natural History", t. 11: 1915, 
s. 693—694; M. К. О p i e r , The Southern Ute of Colorado, [w:] Acculturation in 
Seven American Indian Tribes, New York—London 1940, s. 193; W a g n e r , op. cit., 
s. 133. 



320 M I R A P O S E E N - Z I E L I N 3 K A 

są niczym innym, jak wtórnymi, i to bardzo przypadkowymi naleciało­
ściami stosunkowo świeżej da ty 2 9 . Inni jeszcze zupełnie nie zwracali 
uwagi na procesy synkretyzacyjne, nie dostrzegając w badanym przez 
siebie zjawisku elementów obcych indiańskiej kulturze i tradycji 3 0 . Naj­
bardziej zagorzałym zwolennikiem tezy o synkretycznym charakterze 
peyotowej religii był O. C. Stewart. Twierdził on, że wszystkie odmiany 
peyotowej obrzędowości na północ od Rio Grande zawierają elementy 
chrześcijańskiej teologii i rytuału połączone z elementami tubylczymi 3 1 . 
Należy sobie jednak zdawać sprawę z tego, że wpływy chrześcijańskie 
nie są jednakowe u wszystkich plemion indiańskich wyznających peyo­
tyzm. U niektórych zaznaczyły się silniej, u innych są niekiedy słabo 
dostrzegalne. I to właśnie w głównej mierze stało się przyczyną scepty­
cyzmu większości uczonych odnośnie do problemu — czy peyotyzm jest 
religią synkretyczną, czy opartą wyłącznie o tradycje tubylcze. Najistot­
niejsza w tym względzie wydaje się jednak opinia o religii samych jej 
wyznawców, którzy uważają ją jednak za własną wersję czy odmianę 
chrześcijaństwa. Jakkolwiek by uczeni interpretowali poszczególne czyn­
ności i atrybuty kultowe, czy to widząc w nich wpływy chrześcijańskiej 
doktryny i kultu, czy też przywrócone na nowo do życia zapomniane 
już elementy dawnych wierzeń, niezmieniony pozostanie jednak fakt 
świadomych dążeń samych Indian w kierunku takiego zmodyfikowania 
swej religii, by niczym nie ustępowała chrześcijaństwu, religii związanej 
z Europejczykami, grupą, która z jednej strony stanowiła przedmiot 
nienawiści i pogardy, z drugiej jednak reprezentowała ten poziom k u l ­
tury, do którego Indianie pragnęliby podnieść swoją własną. Świadomość 
niższości własnych wzorów kulturowych, połączona z podziwem dla do­
minującej kulturowo grupy Amerykanów, stworzyła sytuację sprzyjającą 
przejmowaniu pewnych, wyselekcjonowanych elementów chrześcijań­
skich, w dużej mierze zbliżonych czy to formą, czy — rzadziej — treścią 
do określonych elementów wierzeń staroindiańskich. 

2 9 G. S p i n d 1 e r, Psychological aspects of Menomini peyotism. Paper read 
at the Annual Meeting of Western States Branch, „American Anthropological 
Association", Eugene, Ore. 1951; P. R a d i n, Crashing Thunder, New York 1926; 
t e n ż e , The Winnebago Tribe, [w:] 37"* Annual Report of the Bureau of American 
Ethnology, Washington 1923; V. P e t r u l l o , The diabolic root: A study of peyo­
tism, the new Indian religion among the Delawares, Philadelphia 1934; L a B a r r e , 
The peyote cult; t e n ż e , Twenty... 

3 0 M. К. О p 1 e r, The character and history of the Southern Ute peyote rite, 
„American Anthropologist", t. 42: 1940, s. 463—478; t e n ż e , Fact and fancy in 
Ute peyotism, „American Anthropologist", t. 44: 1942, s. 151—159. 

3 1 О. C. S t e w a r t , Ute Peyotism. A study of cultural complex, „University 
of Colorado Studies. Series in Anthropology", t. 1: Boulder, Colorado 1948, s. 1—2, 
32—33. 



K S Z T A Ł T O W A N I E S I Ę R E L I G I I S Y N K R E T Y C Z N Y C H — P E Y O T Y Z M 321 

Poglądy większości uczonych negujących znaczenie wpływów chrze­
ścijańskich w ukształtowaniu się współczesnej formy tej religii stają się 
jednak uzasadnione na bazie ich koncepcji teoretycznych. Badacze ci 
traktują peyotyzm jako reakcję na zagrożenie tubylczej kultury przez 
kul turę grupy dominującej, przejawiającą się w świadomym, wtórnym 
nawrocie do starych indiańskich wzorów i tradycji. Widzą peyotyzm jako 
produkt procesów antyakulturacyjnych, który określili 'za Lintonem jako 
ruch natywistyczny. W tym ujęciu problemu trudno im traktować istnie­
nie wpływów chrześcijańskich jako zjawiska odgrywającego jakąś zasad­
niczą rolę w procesie kształtowania się omawianej przez nas religii. 
Wg tych bowiem założeń teoretycznych — w ruchach natywistycznych 
nie może być przecież miejsca na jakiekolwiek obce wpływy. Istotą ich 
ma być przecież tubylczość. Ale teza ta, postawiona— a priori — odnośnie 
do peyotyzmu, nie znajduje pokrycia w faktach. Należy ją uznać za 
religię synkretyczną, która niewątpliwie najwięcej zaczerpnęła z trady­
cyjnych wyobrażeń religijnych, ale którą ukształtował również świat 
wierzeń chrześcijańskich. , 

21 — E t n o g r a f i a P o l s k a , t. X I I 


