
„Etnografia Polska", t. X V I z. 2 

T A D E U S Z ŁEPKOWSKI 

KATOLICYZM I PROTESTANTYZM A PROCESY NARODOTWÓRCZE 
NA ANTYLACH 

Celem referatu jest szkicowe przedstawienie niektórych, wybranych 
zagadnień (autor świadom jest tego, że nie zawsze najważniejszych) do­
tyczących roli kościołów chrześcijańskich i przynależności wyznaniowej 
w powstawaniu więzi narodowych, w formowaniu się narodów, a zwłasz­
cza kształtowaniu się świadomości odrębności narodowych na Antylach. 

Zaprezentowanie zarysu syntetycznego okazało się niemożliwe, gdyż: 
1) moja wiedza z zakresu religioznawstwa w ogóle, a problematyki reli-
gijno-antylskiej w szczególności, jest zbyt ograniczona; 2) zakres chrono­
logiczny i geograficzny referatu jest szeroki, literatura ogólna z różnych 
dyscyplin nauk społecznych dotycząca Antyl i wprawdzie ogromna (nie 
zawsze w Polsce dostępna), lecz ściśle związana z naszym tematem dość 
marginalna, opanowanie zaś źródeł to robota ponad siły jednego badacza; 
3) zagadnienie specyfiki procesów narodotwórczych na Antylach, zwła­
szcza Małych, jest tak kontrowersyjne i metodologicznie skomplikowane, 
że zwięzłe nawet jego naświetlenie wykroczyłoby znacznie poza ramy 
krótkiej wypowiedzi. Dlatego studium niniejsze jest zbiorem dość luź­
nych uwag, informacji, sugestii i propozycji. 

1. Świat wysp antylskich jest, jak powszechnie wiadomo, mozaikowo 
zróżnicowany. Sama już natura wycisnęła decydujące piętno na losach 
archipelagu, zdeterminowała też w znacznej mierze wyspiarską dywersy­
fikację. Dzieje gospodarcze, etniczne, polityczne sprawiły, że omawiany 
region-kalejdoskop stał się tyglem ras, ludów, języków, kultur, obycza­
jów, systemów państwowych, politycznych i prawnych. Antyle to — do­
dajmy — scena wyjątkowo ostrych przedziałów i tarć klasowych, a ściś­
lej klasowo-rasowych i kulturowych (co w interesującym nas kontekście 
warto przypomnieć i podkreślić), konfliktów i antagonizmów wynikłych 
z długotrwałej dominacji kolonialnego, a później półkolonialnego systemu 
plantacyjnego, najczęściej monokulturowego 

1 Zagadnienia procesów narodotwórczych na Antylach poruszałem, na ogół 
zresztą incydentalnie, w dawniejszych moich pracach, do których ustaleń nawią-



52 T A D E U S Z Ł E P K O W S K I 

Gdy na tym mozaikowym tle przychodzi rozpatrywać sprawy religij-
no-wyznaniowe, to okazuje się, że — formalnie rzecz biorąc — zróżnico­
wanie jest stosunkowo niewielkie. Ponad 95% ludności to chrześcijanie, 
przy czym wyraźna jest wśród nich dominacja katolików (ponad 80u/o) 
nad protestantami (niespełna 20%). Szacunkowe to wyliczenie jest jed­
nak — wbrew pozorom — bardzo mało przydatne i poznawczo ubogie, 
gdyż, po pierwsze — znaczny odsetek ludności stanowią ateiści lub osoby 
religijnie indyferentne, po drugie — formalna przynależność do kościo­
łów i sekt chrześcijańskich nie bierze pod uwagę bardzo licznych rzesz 
wyznawców lub sympatyków synkr etycznych kultów afro-chrześcijań-
skich (lub hinduistyczno-chrześcijańskich), po trzecie wreszcie — w ło­
nie protestantyzmu obserwuje się ogromne i bynajmniej nie malejące 
wewnętrzne rozbicie. 

Gdyby spróbować wyliczać wyznania, religie, kościoły, organizacje 
i sekty chrześcijańskie działające na Antylach, to — ograniczając się t y l ­
ko do najważniejszych — wypadnie wymienić katolików, anglikanów, 
metodystów, luteranów, baptystów, prezbiterianów, kalwinów, świadków 
Jehowy. Dodajmy, dla uzupełnienia mozaiki wyznaniowej, religie nie­
chrześcijańskie: islam (Syryjczycy), hinduizm (Małe Antyle, głównie Try­
nidad), mozaizm (Curacao, Kuba). 

Wszystkie wymienione wyznania są oczywiście świeżo w skali histo­
rycznej importowane. Animistyczne wierzenia pierwotnych mieszkańców 
Antyl i znikły bowiem wraz z konkwistą, późniejszą eksterminacją wię­
kszości krajowców i wymieszaniem etniczno-kulturowym resztek Indian 
z Europejczykami. 

2. Podbój An ty l i odbył się właściwie (z interesującego nas punktu w i ­
dzenia nie jest to bynajmniej obojętne) w dwóch fazach. Pierwsza przy­
padła na schyłek X V stulecia i na X V I wiek, objęła w zasadzie Wielkie 
Antyle i była katolicko-hiszpańska, druga zaś, głównie siedemnastowiecz­
na, doprowadziła do skolonizowania Małych Antyl i (dodać tu trzeba wtór­
ny podbój Jamajki przez protestanckich Anglików), była ewangelicko-
-katolicka religijnie, narodowo zaś brytyjsko-francusko-holenderska (mar­
ginalnie również szwedzka i duńska), przy czym elementem bardziej ak­
tywnym i prężnym byli tu raczej protestanci. 

Chrystianizacja Wielkich Anty l i przez Hiszpanów stała się nieodłącz­
ną częścią militarno-ekonomicznego podboju, a więc była przymusowa. 

żuję w referacie: Haiti. Początki państwa i narodu, Warszawa 1964 (por. też nieco 
zmienione wydanie hiszpańskie pt. Haiti, t. 1-2, L a Habana 1968-1969); Archipelagu 
dzieje niełatwe. (Obrazy z przeszłości Antyli XV-XX w.), Warszawa 1964; zob. też 
artykuły publicystyczne: Ameryka Środkowa. W poszukiwaniu więzi, „Współczes­
ność", nr 19: 1970, s. 1, 8-9; Kolor skóry i świadomość narodowa, „Współczesność", 
nr 5: 1971, s. 6. 



K A T O L I C Y Z M I P R O T E S T A N T Y Z M A P R O C E S Y N A R O D O T W O R C Z E 53 

Dlatego też, jak i dlatego, że katolicyzm ówczesny nie zapuścił korzeni 
wśród rdzennej ludności indiańskiej, jego wpływ na nowe procesy naro-
dotwórcze sprowadził się do zera. Pamiętajmy, że wymieranie Indian 
„rozwiązało problem" ich chrystianizacji na zawsze. Zauważyć przy tym 
wypada, że krótkotrwały opór Indian stawiany Hiszpanom był jednocześ­
nie — wobec symbiozy pojęć „zdobywca" i „katolik" („chrześcijanin") — 
antykatolicki. Symbolizuje go zbiegły z Haiti na Kubę kacyk Hatuey, 
który odmówił przyjęcia chrztu nawet w obliczu męczeńskiej śmierci. 

Opanowanie Małych Antyl i , często zresztą bardzo słabo zaludnionych, 
wiązało się również z przymusową chrystianizacją, wydaje się wszakże, 
iż gorliwość nawracających nie była w X V I I w. tak intensywna, jak 
w przypadku Haiti, Kuby czy Jamajki sto lat przedtem. 

3. Po opanowaniu przez Europejczyków kontynentalnej Ameryki, 
w praktyce od połowy X V I do niemal połowy X V I I w., Antyle stały się 
marginesem akcji kolonizacyjnej. Nie ujawniały się wówczas właściwie 
żadne procesy narodotwórcze na obszarach archipelagu. Wyspy zamie­
szkiwali po prostu Hiszpanie, Anglicy i Francuzi, a walki między n i ­
mi, w tym i religijne, były przeniesione niejako z metropolii. Trudno 
mówić wtedy o prenarodowej nawet świadomości kubańskiej lub domini­
kańskiej. 

Sprawa oczywiście komplikuje się i zmienia wraz ze wzrostem liczby 
pokoleń zrodzonych, osiadłych, a w końcu zasiedziałych już w koloniach, 
a ściślej na określonej wyspie. Mam tu na myśli pojawienie się „świado­
mości kreolskiej" (hiszpańskiej, francuskiej, brytyjskiej). Sądzę, że pierw­
sze przejawy tej świadomości można dostrzec już w X V I I w., jej rozwój 
natomiast i utrwalenie przypada raczej na X V I I I stulecie. Rosnący zwią­
zek z ziemią, teraz już jednoznacznie ojczystą, adaptacja klimatyczna, od­
mienność rytmu życia i profilu zajęć zawodowych, odrębność obyczajo­
wa wyspiarzy, stale rosnąca niechęć do ingerencji władz metropolii, uwa­
żanej już za czynnik zewnętrzny, opozycja wobec monopolu handlowego 
i polityki podatkowej, wszystko to wpływa na rozwój świadomości kre-
olskich, a nawet narastanie „autonomistycznego buntu". Historiografia 
kubańska zwraca na przykład uwagę na fakt, że w toku walki przeciw 
piratom i korsarzom formowała się solidarność grupowa, że w walce 
z Anglikami w obronie kubańskiej, ojczystej ziemi ujawniały się pierwsze 
zalążki „ducha narodowego" 2 . 

Czy kwestie wyznaniowe grały w procesie nabywania świadomości 
kreolskiej istotną rolę? Wydaje się, że dość istotną (co byłoby pewną pra­
widłowością, gdyż czynnik religijny gra na ogół rolę znaczną, zwłaszcza 
we wczesnych stadiach wyodrębnienia etnicznego i narodowego), lecz nie 

2 Historia de Cuba, L a Habana 1967, s. 58-59. 



54 T A D E U S Z Ł E P K O W S K I 

byłbym skłonny do jej przeceniania. Jest rzeczą raczej bezsporną, że pod­
czas rozgrywającej się w X V I I w. walki o amerykańskie morze śródziem­
ne (M. Karaibskie), w starciach między ofensywnym protestantyzmem 
a defensywnym katolicyzmem wyraźnie akcentowany był czynnik wy­
znaniowy, natomiast w X V I I I w. jego znaczenie już bardzo osłabło, wzro­
sło natomiast, jak się zdaje, znaczenie przynależności państwowej z jed­
nej, a związku z konkretną kolonią z drugiej strony. 

4. Masowe sprowadzanie Murzynów w X V I I , a zwłaszcza X V I I I w. 
(na Kubę również w X I X stuleciu), nie tylko zmieniło sytuację demogra-
ficzno-rasową na Antylach, lecz postawiło na porządku dziennym dwie 
powiązane ze sobą sprawy: po pierwsze, kwestię celowości, użyteczności 
i form chrystianizacji i po wtóre, kwestię rnetyisażu w różnych jego as­
pektach, z formowaniem się — w perspektywie — nowego typu wspól­
not narodowych lub narodopodobnych. 

Chrystianizację (praktycznie sprowadzaną w większości wypadków do 
chrztu i ewentualnie pobieżnej katechizacji) uważano za rzecz bezwzględ­
nie potrzebną, lecz plantatorzy i władze kolonialne na ogół nie przywią­
zywali większej wagi do intensywnego rozwoju życia religijnego. 

Między chrystianizacją protestancką a katolicką (kwestia stopnia in ­
tensywności) występowały dość wyraźne różnice. Względy teologiczno-
-doktrynalne (m. in. rozumienie predestynacji) sprawiły, że ewangelicy 
nie wykazywali zbytniej gorliwości w krzewieniu wiary wśród Murzy­
nów. Pamiętać przy tym należy, że w samym podejściu do niewolnictwa 
istniały zasadnicze odmienności między Brytyjczykami z jednej a Hiszpa­
nami i Francuzami z drugiej strony. Dla Brytyjczyka niewolnik nie był 
osobą w świetle prawa. Fakt ten rzutował na nikłe zainteresowanie bia­
łych kolonistów religijnym życiem Murzynów. Stąd też oficjalny Kościół 
anglikański nie dbał zbytnio o ewangelizację niewolników 3 . Nie dotyczy 
to wprawdzie innych, dysydenckich grup protestanckich, ale ich wpływ 
datuje się właściwie dopiero od schyłku X V I I I w. Dodam, że w koloniach 
karaibskich Wielkiej Brytanii Kościół anglikański był organizacyjnie sła­
by, stanowił tradycyjne uzupełnienie władzy państwowej, reprezentował 
wyłącznie urzędników, wojsko i właścicieli plantacji 4 . 

Status prawno-społeezny niewolników w posiadłościach hiszpańskich 
i francuskich był odmienny. Murzyn miał tu określone prawa, mógł się 
wykupić z niewoli, posiadał osobowość prawną. Niewolnik miał np. swo­
bodny dostęp do sakramentów z Chwilą, gdy został formalnie katolikiem. 

Teoretycznie zatem Hiszpanie i Francuzi powinni by byli przywią-

3 Caribbean Studies: a Symposium, edited by Vera Rubin, Washington 1960, 
s. 66 (wypowiedź Franka Tannenbauma). 

4 P. A b r a h a m s , Jamaica. An Island Mosaic, London 1957, s. 103. 



K A T O L I C Y Z M I P R O T E S T A N T Y Z M A P R O C E S Y N A R O D O T W O H C Z E 55 

zywać większą wagę do roli Kościoła i religii w swych koloniach, zwłasz­
cza że w posiadłościach państw katolickich metysaż biologiczny (z legal­
nym włącznie) odegrał znacznie większą rolę niż na terytoriach korony 
brytyjskiej (wystarczy porównać liczebność Mulatów i w ogóle wyzwoleń­
ców w tych dwóch kategoriach terytoriów kolonialnych). A jednak tak 
nie było. Dlaczego? Otóż, po pierwsze, nie opłacało1 się plantatorom — 
księża i zakony też należeli do uprzywilejowanej warstwy plantator­
skiej 5 — rozwijanie życia religijnego Murzynów, skoro rzeczywisty okres 
przebywania niewolników w koloniach był z uwagi na wysoką śmiertel­
ność nader ograniczony, po wtóre zaś poziom moralny, intelektualny i re­
ligijny księży pozostawiał na ogół bardzo dużo do życzenia. Duchowni we 
francuskiej części Santo Domingo znani byli powszechnie z ignorancji 
i chciwości, a na Kubie z pijaństwa, próżniactwa, rozpusty i skłonności 
do uprawiania przemytu 6 . Rezultat akcji ewangelizacyjnej był łatwy do 
przewidzenia. Chrzest w większości wypadków był zabiegiem czysto me­
chanicznym, a wymuszane na plantacjach modlitwy jednostronnie eks­
ponowały zasadę posłuszeństwa i pokory wobec panów. Starania o upo­
wszechnienie sakramentu małżeństwa, zresztą dość ograniczone, nie przy­
niosły wyników. 

Klasowa użytkowość chrystianizacji nie była właściwie ukrywana. Do­
wódca francuskiego korpusu ekspedycyjnego na San Domingo, znający 
dobrze sytuację na Antylach przełomu X V I I I i X I X w., pisał o ówczes­
nym katolicyzmie kubańskim, że jest powierzchowny, dewocyjny i brak 
w nim głębszych zasad religijnych. Dodawał, że religia „uważana jest za 
broń w rękach bogatych właścicieli mającą utrzymać Czarnych w jarz­
mie" 1 . 

W rozważaniach francuskiego kolona z San Domingo snutych u progu 
X I X w., a zmierzających do pogodzenia rewolucji z systemem kolonial­
nym, czytamy, co następuje: „Gdybym śmiał, to zaproponowałbym spisa­
nie Kodeksu Religijnego. Religia stanowi wielką potrzebę ludu murzyń­
skiego. Posługując się religią uczynicie z tego ludu to, co zechcecie. Reli­
gia to przesąd, ktoś powie. Cóż to ma za znaczenie, skoro jest to przesąd 
użyteczny?" 8 

Religia nie była oczywiście l i tylko zjawiskiem klasowo instrumental­
nym. Nie można wszak odmówić istotnych zasług w szerzeniu oświaty 

5 H. В  a n go u, L a Guadeloupe 1492-1848, Paris 1962, s. 121. 
6 V. P. M а 1 о u е it, Collection de mémoires sur les colonies et particuliěre-

ment sur Saint-Domingue, t. 4, Paris 1802, s. 345-346; Kuba. Istoriko-etnografičeskie 
očerki, Moskwa 1962, s. 237-238. 

7 Archives Nationales (Paris), A F IV 1213 (list D. de Rochambeau do Napo­
leona Bonaparte). 

8 Archives des Affaires Etrangěres (Paris), Mémoires et Documents. Améri-
que nr 15, k. 115. 



56 T A D E U S Z Ł E P K O W S K I 

niektórym zakonom i biskupom, a pomocy medycznej i ogólniej charyta­
tywnej określonym przedstawicielom duchowieństwa kolonialnego. Były 
to jednak raczej przysłowiowe wyjątki potwierdzające regułę. 

Jaki był stosunek niewolników do ewangelizacji i do Kościoła? Wy­
daje się, choć brzmi to z pewnością nader schematycznie, że w znacznej 
większości wypadków (mam tu na myśli przede wszystkim kraje kato­
lickie) był on nieufny, nieprzychylny, a nawet wrogi. Trzeba jednak 
podkreślić, że dotyczyło to przede wszystkim Murzynów świeżo przywle­
czonych z Afryk i oraz niewolników bezpośrednio zatrudnionych w pro­
dukcji (a więc nie służby domowej). Tak więc wrogość wobec katolicyzmu 
(w wypadku anglikanizmu będzie to raczej wroga obojętność, gdyż — 
jak już wiemy — nacisk chrystianizacyjny był tu znacznie mniejszy) ogar­
niała przede wszystkim, choć nie tylko, jak jeszcze zobaczymy, te grupy 
murzyńskie, które w dalszej perspektywie mogły stać się substrátem, 
a zarazem podmiotem procesów narodotwórczych. 

Obcość i wrogość wobec katolicyzmu i protestantyzmu, jaką obserwu­
jemy wśród większości niewolników afrykańskich, daje się wytłumaczyć 
dość łatwo. Świat Białych, świat ucisku redukował się do k i lku niero­
zerwalnie związanych ze sobą elementów. Plantator-właściciel, admini­
strator, strażnik-milicjant i ksiądz to były wszak filary, na jakich świat 
ów się opierał. Czarny niewolnik nie zapominał, że chrystianizm jest re­
ligią obcą, narzuconą, wspierającą jego niewolniczy status, religią plan­
tatora, religią białego człowieka. Nie mógł też zapomnieć, że reprezentan­
ci tej religii — o ich roli i postawie moralnej już wspominałem — byli 
również Biali, co na długo wznosiło nieprzekraczalną barierę we wzajem­
nej komunikacji 9 . 

W miarę upływu lat spędzonych na wyspach antyłskich, a tym bar­
dziej pokoleń, istnienie wciąż wizualnie obecnej religii katolickiej (koś­
cioły, kaplice, krzyże, tzw. święte obrazki rozdawane niewolnikom) wy­
wierało wpływ na świadomość i podświadomość Murzynów. To przenika­
nie katolicyzmu do powszedniego życia niewolniczego uzewnętrzniało się 
w różnych aspektach codzienności (powierzchowne, ale stałe akcentowa­
nie przynależności do Kościoła, a także przyciągające uwagę steatralizo-
wane formy kultu, dość chętnie przez niewolników, a głównie niewolnice 
akceptowane), zwłaszcza we wkładzie katolicyzmu (w mniejszym stop­
niu protestantyzmu) w tworzenie religii synkretycznych. 

Synkretyzm religijny, wierzenia i obrzędy afro-antylskie, takie jak 
vodou lub shango, omawiane są na Seminarium naszym oddzielnie, to-

9 D. G u é r i n , Les Antilles décolonisées, Paris 1956, s. 99, pisze o czasach 
współczesnych, lecz liczne świadectwa z X V I I - X I X w. wskazują ma ostrzejszą 
jeszcze wrogość do „białej religii" w czasach niewolnictwa. 



K A T O L I C Y Z M I P R O T E S T A N T Y Z M A P R O C E S Y N A R O D O T W O R C Z E 57 

też nie będę problemu tego rozwijał. Wydaje się, a dla moich rozważań 
jest to istotne, że tworzeniu się wspólnoty rasowej, klasowej i — to już 
sprawa bardziej skomplikowana — narodowej sprzyjały afrykańskie, mu­
rzyńskie religie synkretyczne, nie zaś chrześcijańskie. Oczywiście mam 
tu na myśli jedną z alternatyw narodotwórczych, a mianowicie tworze­
nie się narodów czarnych, postniewolniczyćh, a ściślej takich, w których 
dominantą etniczno-kulturową i ekonomiczno-społeczną byłaby społecz­
ność murzyńska. Vodou np. było religią integrującą społeczność niewol­
niczą m. in. dlatego, że elementy afrykańsko-animistyczne pozostawały 
jego rdzeniem, były jego istotą, co nie zmienia i nie zmniejsza roli chry-
stianizmu, bez poloru którego nie mógłby powstać system woduistyczny. 

Jest rzeczą interesującą, że niewolnicy antylscy niezmiernie rzadko 
odwoływali się do religii chrześcijańskich jako doktryn plebejsko-egali-
tarnych lub rewolucyjnych, choć nie brak przesłanek dla twierdzenia, że 
plantatorzy i władze kolonialne lękali się takiego pojmowania chrystia-
nizmu. Oto bardzo wymowny przykład. Francuski ksiądz nazwiskiem 
Champroux, proboszcz jednej z parafii na Martynice, działał bardzo ak­
tywnie wśród niewolników na przełomie X V I I I i X I X w., osiągając w swej 
akcji duszpasterskiej niemałe sukcesy. On też zainicjował wzniesienie 
przez samych niewolników (i z ich dobrowolnych składek) kapliczki, 
w której umieszczono statuę Matki Boskiej. Kapliczkę, na której fronto­
nie wyryto napis „oparcie niewolników", uroczyście pobłogosławił pro­
boszcz. Odtąd do świątyni szły nie kończące się pielgrzymki niewolników, 
a zwłaszcza niewolnic. Murzyni składali przed ołtarzem kwiaty i datki. 
Ten drobny, zdawałoby się, fakt wywołał zaniepokojenie plantatorów. 
Ich porte-parole Henry Jacob Duibuc de Rivéry opracował obszerny me-
moriał-donos na proboszcza i skierował go do komisarza rządowego. Oto 
mianowicie, co pisał: „Ołtarz dla niewolników! Czyż może się mieścić 
w kolonialnym porządku politycznym? Ten ołtarz i te słowa «Sacra men-
tant, Appui des Esclaves» staną się pewnego dnia ośrodkiem sprzysiężenia, 
hasłem jednoczącym, fatalnym a nader mocnym węzłem splatającym wszy­
stkich niewolników kolonii". Dalej czytamy w memoriale, że Kościół jest 
jeden, a w modłach muszą brać udział wspólnie panowie i niewolnicy. 
„Niewolnicy — stwierdza z naciskiem Dubuc de Rivéry — nie powinni 
oddawać się kultowi tam, gdzie nie widzą ich panowie, zwłaszcza zaś 
w kaplicy, która doprawdy przeciwstawia jeden ołtarz drugiemu". Raport 
plantatora został uważnie przeczytany, zrozumiany i zaaprobowany. Re­
zultat? Proboszcza-„burzyciela" deportowano do Francj i 1 0 . 

1 0 G. D e b i e n , Religion des esclaves et reaction des colons a la Martinique 
en 1802, „Revue de la Province du Maine" 1969, s. 239-240 (na podstawie Archives 
Nationales F19 6201). 



58 T A D E U S Z Ł E P K O W S K I 

Porzućmy jednak na chwilę niewolników. Oto w X V I I I i X I X w. roś­
nie, zwłaszcza w koloniach hiszpańskich i francuskich, liczba wyzwoleń­
ców, Murzynów i częściej mieszańców. Są to najczęściej ludzie urodzeni 
w koloniach, nieraz związani z określoną wyspą jako ojczyzną (innej 
wszak nie znają) w drugim łub trzecim pokoleniu. Jeszcze w epoce nie­
wolniczej przenikają do handlu, rzemiosła, stają się drobnymi przedsię­
biorcami. Starają się odciąć — co jest ważne w tym ściśle zreglamento-
wanym i hierarchicznym społeczeństwie kolonialnym — od niewolników, 
zwłaszcza produkcyjnych (niewolnicy służebni znacznie bardziej od po­
lowych ulegli wpływom białych panów). Wyzwoleńcy uważają się za bliż­
szych ludziom białym niż czarnym, podkreślają nieraz, że są solą swej 
ziemi. Otóż ta grupa najczęściej dystansuje się od wierzeń afro-chrześci-
jańskich jako prymitywnych i barbarzyńskich, a chcąc się upodobnić do 
Białych nierzadko manifestuje swą chrześcijańską (katolicką najczęściej) 
gorliwość. Jest to na ogół powierzchowne i instrumentalne, silniejsze oczy­
wiście w koloniach o małej liczbie czarnych niewolników (Santo Domin­
go, Puerto Rico), lecz dla naszych rozważań istotne, gdyż druga z alter­
natyw narodotwórczych bazuje na wyniesieniu średniej warstwy wy­
zwoleńczej do pozycji i roli wiodącej. Nieraz wyzwoleńcy, podobnie jak 
część białej warstwy średniej, skłaniają się ku wolnomyślicielstwu. 

5. Jednym z decydujących momentów w procesach narodotwórczych 
na Antylach był okres kryzysu systemu gospodarki niewolniczej i sa­
mej — stopniowej najczęściej — abolicji niewolnictwa (od schyłku X V I I I 
do schyłku X I X w.). 

Wspomniałem już o dwóch wariantach procesów narodotwórczych, 
które w uproszczeniu można nazwać modelem „czarnym" i modelem 
„kolorowym". Ale istniała też koncepcja narodu białego, koncepcja wy­
suwana na Antylach, która w niektórych krajach pozaantylskich okazała 
się w końcu dominująca (Stany Zjednoczone, Południowa Afryka). Kon­
cepcja ta opierała się m. in. na silnym podkreśleniu roli ehrystianizmu 
i Kościoła w przeciwstawianiu się „barbarzyńskiej" i rzekomo antybiałej 
wierze afro-antylskiej. 

Niemal wszystkie wielkie ruchy wyzwoleńcze omawianego okresu, 
a ruchy te nie tylko były społecznowyzwoleńcze, lecz przecież dążyły do 
uformowania na gruzach systemu niewolniczego wspólnot, które można 
by nazwać narodowymi, występowały przeciw Kościołom jako instytuc­
jom związanym ze znienawidzonym, starym porządkiem społeczno-eko-
nomicznym. Można nawet powiedzieć, że antykatolicyzrn i antyanglika-
nizm odegrały w wysokim stopniu rolę integracyjnonarodową, zwłaszcza 
że oficjalne Kościoły usztywniły swoje stanowisko w epoce wielkich re­
belii. 



K A T O L I C Y Z M I P R O T E S T A N T Y Z M A P R O C E S Y N A R O D O T W O R C Z E 59 

Oto parę przykładów. Najczęściej cytowany, niemal już „klasyczny", 
jest casus Haiti. Powstanie niewolników północnej prowincji Saint Do-
mingue w sierpniu 1791 r. zostało jeśli nie przygotowane organizacyjnie, 
to z pewnością zainicjowane — w sensie wpływu na wprowadzenie stanu 
społecznej irytacji i zbiorowego paramistycznego podniecenia — przez 
hounganów, czyli kapłanów vodou (np. słynny Boukman). Również na­
stępne akty rewolty oraz działania mas niewolniczych w toku wojny wy­
zwoleńczej 1802-1803 r. pozostawały pod wpływem vodou. Ta „afrykań­
ska religia" ostro przeciwstawiana oficjalnemu a europejskiemu, kolonia-
listycznemu katolicyzmowi odegrała rolę integrującą różne pochodzeniem 
grupy Murzynów haitańskich, umacniała wolę walki, osładzała nawet 
chwilę śmierci u . Nie należy jednak, jak się zdaje, przeceniać roli vodou 12, 
gdyż niemała część czołowych a popularnych przywódców murzyńskich 
(„aktyw narodowy") prowadziła wojnę o niepodległość i organizowała 
państwo pod hasłami katolicyzmu, występując przy tym zdecydowanie 
przeciw vodou. A szło tu o tak wybitnych ludzi, jak Toussaint-Louverture 
czy Henri Christophe. 

W ogóle większość pierwszych państwowych przywódców niepodległe­
go Haiti (wyjątek stanowi cesarz Faustyn I , czyli Soulouque), aż po Gef-
fradra i konkordat z 1860 г., uważała, że państwo nowoczesne, chcąc być 
traktowane na równi przez inne organizmy państwowe, musi popierać — 
choćby pozornie — nowoczesną, europejską religię, a nie afrykańskie 
przesądy. Jednak katolicyzm w tym czasie nie odegrał w żadnym stop­
niu roli narodowomtegrującej. Pamiętajmy, że: 1 — aparat kościelny był 
słaby, a księża bardzo nieliczni; 2 — Haiti było skutecznie izolowane od 
świata zewnętrznego; 3 — ogromna większość chłopów i żołnierzy aktyw­
nie sprzyjała vodou, które uważano za religię własną, katolicyzm zaś za 
wiarę elity, bogatej „arystokracji", choć w istocie mulacka haute société 
była religijnie indyferentna 1 3 . W tych warunkach raczej vodou stało się 

1 1 L . D e n i s , F . D u v a 1 i e r, L'évolution stadiale du Vodou, „Bulletin du 
Bureau d'Ethnologie", nr 3: ,1944, s. 28; E . C. P a u l , Questions d'histoire, Port-au-
Prince 1955, s. 15; wg L . M o r i n L а с o m b e, he role émancipateur de la re-pu­
blique negre d'Ha'iti, Paris b.d. (1947?), s. 18, kult vodou reprezentował mistycyzm 
wojny wyzwoleńczej , chrystianizm natomiast kolonializm francuski; ciekawie o ro­
li vodou pisze w swej znakomitej powieści pt. El reino de este mundo s łynny pro­
zaik kubański Alejo Carpentier. 

12 Religion and politics in Haiti, Washington 1966, s. 18. 
1 3 Konsul Generalny Francji w Port-au-Prince pisał w 1826 г.: „je declare 

que le peu qui reste ici de principes religieux marche rapidement á rentier aban-
don du cuite et des devoirs publics ďun chrétien. Le President de L a République ne 
va á la messe, n'entend la messe que deux ou trois fois dans l'année". W stolicy 
kraju, dodaje, czynny jest tylko jeden kościół obsługiwany przez 2 księży. Na 
msze przychodzą tylko kobiety (Archives des Affaires Etrangeres. Correspondance 
Commerciale Port-au-Prince nr 1, k. 134). 



60 T A D E U S Z Ł E P K O W S K I 

czynnikiem zespalającym, narodotwórczym. Nie zmieniło to faktu dość 
oczywistego: w dalszej perspektywie vodou stać się musiało regresy w-
nym elementem świadomości społecznej, hamującym pełną integrację na­
rodową. 

Na Kubie środowisko niewolnicze związane było z katolicyzmem nie­
wiele silniej niż w Haiti. Religie synkretyczne odgrywały tu w procesie 
zespalania niewolników jako grupy etniczno-kulturowej pewną rolę, zda­
je się wszakże, że mniej istotną w aspekcie narodotwórczym niż w Haiti. 
Wprawdzie zbiegowie z plantacji, zgrupowani w tzw. palenques zwalcza­
ni byl i tak przez administrację i wojsko, jak przez hierarchię kościelną, 
co z kolei zaostrzało ich nieufny i niechętny stosunek do duchowieństwa, 
lecz przyporządkowanie religijne i intensywność życia religijnego nie 
były na Kubie sprawą decydującą w procesach narodotwórczych. Zresz­
tą do 1868 г., czyli do wybuchu Wojny Dziesięcioletniej, geograficzna, 
społeczna i kulturowa separacja apalencados i ich brak kontaktu z gru­
pami świadomymi narodowo, z kubańskim „aktywem narodowym", spra­
wiały, że dość liczne grupy murzyńskie pozostawały poza ramami two­
rzącej się wspólnoty narodowej u . 

Okres wojen o niepodległość Kuby (1868-1898) okazał się dla proce­
sów narodotwórczych decydujący. Obóz rewolucyjno-patriotyczny, do 
którego przyłączyła się czynnie (we wschodniej połowie kraju) lub za 
którym stała biernie (w części zachodniej) większość ludności murzyń­
skiej i mulackiej, był dość konsekwentnie laicki i tolerancyjny religijnie, 
natomiast niemal całe duchowieństwo katolickie stanęło po stronie Hisz­
panii, broniąc zażarcie tzw. integridad nacional. Dodać warto, że słaby 
związek z katolicyzmem większości białych chłopów kubańskich, wolno-
myślicielstwo patriotycznych przywódców, niemal z reguły aktywnych 
masonów, powierzchowność chrystianizacji i indyferentyzm religijny śred­
nich warstw mulackich, wszystko to zdecydowało o tym, że katolicyzm 
nie odegrał żadnej roli jako czynnik integracji narodowej (nb. konstytucje 
Wolnej Kuby oddzielały Kościół od państwa). Pod koniec X I X stulecia 
to, co katolickie, było dla ogromnej większości świadomych członków 
tworzącego się narodu kubańskiego synonimem kolonialnego hiszpaniz-
mu, wstecznictwa, arystokratyzmu i monarehizmu. Nie oznaczało to, by 
część społeczeństwa, zwłaszcza Biali, nie była przywiązana do powierz­
chownego ceremoniału licznie obchodzonych świąt katolickich 1 5 . 

Inaczej niż na Kubie, ale też odmiennie niż w Haiti, układały się spra­
wy na protestanckiej Jamajce. Motorem murzyńskiego buntu, wymusza­
jącego przyspieszenie abolicji (a wszak abolicja stanowiła jeden z nie-

1 4 Zob. J . L . F r a n c o , Cuatro siglos de lucha por la libertad: Los Palenques, 
„Revista de la Biblioteca Nacional José Marti', nr 1: 1967. 

1 5 H. C a s t o n n e t d e s F o s s e s , Cuba et Puerto Rico, Lil le 1889, s. 20. 



K A T O L I C Y Z M I P R O T E S T A N T Y Z M A P R O C E S Y N A R O D O T W O R C Z E 61 

zbędnych kroków na drodze ku integracji narodowej), była nie „własna", 
afro-antylska religia, lecz działalność wyrosłych z tzw. drugiej reformacji 
X V I I - X V I I I w. sekt i Kościołów protestanckich. Abstrahuję tu od miesz­
kających w niedostępnych, górskich siedzibach zbiegów (maroons), któ­
rzy żyli właściwie na marginesie rewolucyjnego ruchu abolicyjnego nie­
wolników z plantacji. 

Wśród Murzynów „polowych"' działać zaczęły od schyłku X V I I I w., 
zwłaszcza zaś w pierwszych dekadach X I X w., aktywne, a niechętnie na­
stawione wobec biernego, oficjalnego Kościoła, grupy misjonarskie wro­
gich wobec niewolnictwa kwakrów, metodystów, baptystów, braci mo­
rawskich i in. Na czoło wysunęli się rychło baptyści, którzy mieszkali 
razem z niewolnikami, pracowali z nimi, uczyli czytać i pisać. Pod wpły­
wem misjonarzy sami Murzyni budowali, najczęściej po nocach, swe świą­
tynie i kaplice. Dość szybko demokratyczne gminy baptystów stały się 
zaczynem i ośrodkiem wolnościowej agitacji i konspiracji. Powstanie nie­
wolników przełomu 1831 i 1832 r. aktywnie popierali baptyści. Plantator­
skie Zgromadzenie Kolonialne Jamajki potępiło ostro wywrotową działal­
ność sekt, a wojsko rozprawiało się ze szczególnym okrucieństwem z M u -
rzynami-baptystami. Żołnierze podpalili 14 kaplic baptystów i 6 świątyń 
metodystów. Represje te jeszcze silniej zjednoczyły niewolników wokół 
baptystów-misijonarzy. Ten stan t rwał jednak dość krótko. Już w kilka­
naście lat po abolicji z 1833 r„ gdy minął bohaterski okres wzniesienia 
się fali rewolucyjnej, narastać zaczęły spory między misjonarzami a wy­
zwoleńcami, m. in. o chrzest dzieci nieślubnych, o małżeństwa i t d . 1 6 Od 
lat 60-70 X I X w., wraz z postniewolniczą stabilizacją stosunków społecz­
nych na wyspie, zaczęły się wolno zacierać antagonizmy i różnice między 
sektami i Kościołami protestanckimi w tym sensie, że baptyzm stopniowo 
przestawał być demokratyczno-rewolucyjną, „murzyńską" religią. 

O ile na Jamajce zróżnicowanie wyznaniowe dotyczyło problemów 
wewnątrz protestantyzmu, to na Trynidadzie sytuacja w X I X i częścio­
wo X X w. była znacznie bardziej skomplikowana. Katolicyzm reprezen­
towały osoby pochodzenia francuskiego, hiszpańskiego, portugalskiego 
i wenezuelskiego oraz część Murzynów, protestantyzm — Brytyjczycy 
i część ludności czarnej i kolorowej. Żadne z wyznań i sekt nie uzyskało 
dominującej pozycji i nie wpłynęło, jak się wydaje, w istotniejszy spo­
sób na niezmiernie tu złożone i nietypowe procesy narodotwórcze, które 
można raczej nazwać stopniowym przechodzeniem od modelu społeczeń­
stwa niewolniczego do kosmopolitycznego społeczeństwa pluralnego 1 7 . Być 

1 6 P. D. С  u r t i n, Two Jamaicas. The Role of Ideas in a Tropical Colony 
1830-1865, Cambridge 1955; A b r a h a m s , op. cit., s. 66-73. 

i? a . P. M a i n g о t, From ethnocentric to national history writing in the 
plural society. ..Caribbean Studies", vol. 9: 1969, nr 3, s. 68-86. 



62 T A D E U S Z Ł E P K O W S K I 

może dopiero ostatnie 10 lat, a więc okres po uzyskaniu niepodległości 
przez Trynidad-Tobago, stanowi czas stopniowego dojrzewania jednoli­
tej, chronionej własną tarczą państwową, wspólnoty narodowej, ale i to 
jest bardzo dyskusyjne. 

6. W ostatnim stuleciu, a więc w dobie postniewolniczej, wpływ Koś­
cioła katolickiego na procesy narodotwórcze, zwłaszcza w toku walki o du­
sze z protestantyzmem, zredukowany został do minimum przez fakt naro­
dowej i rasowej obcości członków stanu duchownego. Na Kubie znaczna 
większość księży i cała niemal hierarchia rekrutowały się spośród Hisz­
panów, i to zarówno w epoce kolonialnej, jak w czasach Republiki. Hie­
rarchia katolicka, silnie powiązana z górną warstwą klas posiadających, 
wywierała niewielki wpływ na ogół ludności. Postacie takie, jak nie­
zwykle aktywny w X I X w. w akcjach ewangelizacyjnych i rozbudowie 
organizacyjnej Kościoła arcybiskup Antonio Claret y Clara, należały do 
rzadkich wyjątków 1 8 . 

W Haiti po 1860 r. obserwujemy napływ księży Francuzów. Odegrali 
oni w ubiegłym i bieżącym stuleciu poważną rolę w budowaniu oświa­
ty i podtrzymywaniu związków kulturowych Haiti z Francją. Księża 
i zakonnicy wywarli wpływ przede wszystkim na mulacką elitę, stano­
w i l i szturmową grupę kulturalnej i politycznej rekolonizacji, a raczej 
swoistego neokolonializmu. Ich obecność uwydatniała podział społe­
czeństwa haitańskiego na dwa odłamy: katolicko-zeuropeizowany, miej­
ski, i woduistyczno-afrykański, wiejski, i przyczyniła się tym samym 
do narodowej dezintegracji. Kościół wywierał silną presję na kolejne 
rządy w kierunku intensyfikacji represji wobec zwolenników vodou. 
W rezultacie organizowano rządowo-kościelne kampanie antywoduistycz-
ne (m. in. 1896, 1913, 1939) 1 9 . Represje pobudzały nietolerancyjne, 
wsteczne, szowinistyczne i rasistowskie elementy w dawniej pozytywnej 
tradycji narodowointegracyjnej, jaką spełniało vodou, a to w dalszej 
perspektywie ułatwiało rozprzestrzenianie się demagogiczno-nacjonali-
stycznej propagandy duvalierowskiej. 

Należy tu wspomnieć o ujawnieniu się, prawda że na marginesie ży­
cia antylskiego, częściowo pozytywnych przykładów wkładu katolicyzmu 
do procesów narodotwórczych. Najbardziej znany z nich to casus Do­
minikany. Był to w początkach X I X w. kraj słabo zaludniony i bardzo 
słabo zagospodarowany, raczej wpatrzony w dawną przeszłość niż w nie­
pewną przyszłość. Dominikański immobilizm bazował na starej tradycji 
katolickiej i na odrębności swego patriarchalnego, hodowlano-pasterskie-
go trybu życia. Biedny, mały kraj stanął w X V I I I i X I X w. oko w oko 

1 8 H. D a n i e l - H o p s , L'Eglise des revolutions, Paris 1960, s. 735, 759. 
19 Religion and politics in Haiti, s. 5. 



K A T O L I C Y Z M I P R O T E S T A N T Y Z M A P R O C E S Y N A R O D O T W Ó R C Z E 63 

z potężnymi wrogami i „przyjaciółmi", takimi jak Francja i Haiti . 
Szczególnie niebezpieczne było czarne, rewolucyjne, woduistyczne Haiti. 
Inwazje haitańskie 1801, 1805, 1822, 1844, 1849, 1855-1856 г., a zwłaszcza 
inkorporacja kraju i okupacja lat 1822-1843 postawiły Dominikanę 
w obliczu śmiertelnego niebezpieczeństwa utraty narodowościowej oso­
bowości. Ratowali się Dominikańczycy obroną swego języka, religii 
i obyczaju. Katolicyzm zwłaszcza stał się ważkim czynnikiem zjednocze­
nia walczących o niepodległość Dominikańczyków. Symbioza pojęć „Do-
minikańczyk" i „katolik" dokonała się w toku haitańskich prześladowań. 
Haitańczycy zamknęli wszystkie kościoły, z wyjątkiem Katedry w Santo 
Domingo, oraz uniwersytet Św. Tomasza z Akwinu, odebrali Kościołowi 
jego dobra ziemskie, nie cofnęli się przed wygnaniem z kraju bohater­
skiego obrońcy praw katolików, arcybiskupa Valery. Nic dziwnego, że 
kierowany przez Juana Pabla Duarte spisek niepodległościowo-patrio-
tyczny, zwany Trinitaria, za hasło przyszłego państwa dominikańskiego 
przyjął zawołanie „Bóg — ojczyzna — wolność" 2 0 . Zresztą cały ruch na­
rodowy przesiąknięty był duchem religijnoTkatolickim 2 1 . Nowa republi­
ka, ustalając w 1843 r. swój sztandar, wprowadziła na tło barw Haiti 
biały krzyż, a do swego herbu krzyż i otwartą księgę Ewangelii. 

W Dominikanie, mimo sporadycznych konfliktów państwo—Kościół, 
katolicyzm korzystał z uprzywilejowanych pozycji ekonomicznych, kul ­
turalnych i politycznych, pozycji tak silnych, że mógł sobie pozwolić na 
tolerowanie nielicznych protestantów, prawda że szybko się dominika-
nizujących 2 2 . Do zjawisk epizodycznych, mimo to jednak znamiennych, 
bo niezmiernie rzadko spotykanych nawet w państwach ultrakatolickich, 
należy sprawowanie urzędu prezydenta w latach 1912-1913 przez arcy­
biskupa Adolfo Alejandro Nouel у Bobadilla. Hierarchia katolicka, 
w skład której wchodzili w X X w. nie-Dominikańczycy, stała się przez 
czas dłuższy podporą krwawej dyktatury Trujillo. Uważano ją powszech­
nie za jedną z najbardziej reakcyjnych w Ameryce Łacińskiej. 

Wspierany przez państwo wpływ Kościoła na naród dominikański, 

2 0 R. M a r r e r o A r i <s t y, La República Dominicana. Origen y destino del 
pueblo más antiguo de América, Ciudad de Trujillo 1957, s. 269-271. 

2 1 W odezwie powstańczej J . M. Imberta z 5 ИТ  1844 г. czytamy na zakończe­
nie: „El gobierno que se ha formado en el Puerto Principe, no tiene Religion, 
puesto que no ha adoptado ninguna; y abandonareis vosotros la religion de 
vuestros padres, y el único bien y consuelo que nos quedaba después de veinte 
y dos años de sufrimiento? . . . No más sufrimiento, se acabo para siempre: mori­
remos por Dios, por nuestra Religion, por la patria y la Libertad" (Archives des 
Affaires Etrangeres. Correspondance Politique, Dominicanie nr 1, k. 79). 

2 2 H . H o e t i n k, Materiales para el estudio de la República Dominicana en la 
segunda mitad del siglo XIX (parte II), „Caribbean Studies", vol. 7: 1967, nr 3, 
s. 4-6. 



64 T A D E U S Z Ł E P K O W S K I 

zwłaszcza na zacofaną ludność wiejską, wydaje się również dziś najsil­
niejszy w całym regionie karaibskim. 

Losy katolicyzmu na Puerto Rico układały się odmiennie niż w są­
siedniej Dominikanie. Kościół do schyłku X I X w. był organizacyjnie 
słaby, a nieliczni księża nie ogarniali swym wpływem rozsianej ludności 
wiejskiej. Katolicyzm puertorykański adaptował sporo elementów afry­
kańskiego pochodzenia oraz spirytyzm i charakteryzował się ogromnie 
rozbudowanym kultem świętych. Natomiast hierarchia katolicka, ściśle 
związana z hiszpańską administracją kolonialną, obca była większości 
mieszkańców wyspy. Nic dziwnego, że podczas powstania niepodległościo­
wego w 1868 r. (tzw. Grito de Lares) szeregowi księża wiejscy aktywnie 
poparli ruch patriotyczny, podczas gdy cała hierarchia opowiedziała się 
za Hiszpanią. 

Po zajęciu wyspy przez wojska Stanów Zjednoczonych narzucone 
władze starały się ułatwić nową kolonizację przez usilne popieranie pro­
testantyzmu. Wywołało to opór, który jednak rzadko przybierał ostrzej­
sze formy. Szło raczej o obronę i zachowanie powierzchownie traktowa­
nych obyczajów, m. in. też modelu rodziny, nie zaś odrębności narodo­
wej. W ostatnich dziesięcioleciach nastąpiło społeczne odwrócenie lojal­
ności narodowo-religijnych. Współcześnie katolicyzm (łącznie ze społecz­
nym konserwatyzmem) popierają bardziej bogate, „wielkie rodziny" 
kreolskie niż lud puertorykański. Mimo postępów laicyzacji, a także 
ofensywy Kościołów i sekt protestanckich (nieco ponad 10% ludności), 
katolicyzm uważany jest w pewnym stopniu za wyraziciela i nosiciela 
wartości rdzennie puertorykańskich, a protestantyzm północnoamery­
kańskich 2 3 . 

W ostatnich dziesięcioleciach obserwujemy ofensywę protestantyzmu 
z USA na katolickie Antyle. Jest to oczywiście jeden z aspektów dzia­
łania imperializmu w tym regionie świata. Misje protestanckie są z re­
guły bogate, „nawracanie" wiąże się nierzadko z wydatną pomocą f i ­
nansową, wysyłaniem paczek, rozdawnictwem aparatów tranzystoro­
wych itp. Jednocześnie, biorąc pod uwagę fakt liczebnej słabości prote­
stantyzmu w Haiti, na Puerto Rico lub w Dominikanie, Amerykanie prag­
ną sobie podporządkować, choćby częściowo, katolicką hierarchię kościel­
ną. O ile w X I X w. biskupi byl i najczęściej Hiszpanami, o tyle w X X w. 
zaczynają być nimi coraz częściej duchowni z USA 2 i . 

23 The People of Puerto Rico. A study in Social Anthropology, Urbana 1956. 
2 4 W 1960 r. Haitańczycy stanowili zaledwie 30,2°/o kleru w swym kraju. Na 

Puerto Rico blisko 50% duchowieństwa świeckiego reprezentowali cudzoziemcy 
(głównie Hiszpanie i Włosi) a zakonnego niemal 100%. I . A l o n s o , G. G a r r i -
d o, La Iglesia en América Central y el Caribe. Estructuras eclesiásticas, Madrid 
1962, s. 25, 51. 



K A T O L I C Y Z M I P R O T E S T A N T Y Z M A P R O C E S Y N A R O D O T W Ó R C Z E 65 

Nie należy jednak traktować wszystkich misyjnych akcji protestan­
ckich w aspekcie polityczno-propagandowym. Na Puerto Rico i w Haiti 
np. część chłopów i robotników chętnie przyjmuje „sekciarski" prote­
stantyzm (bo nie w jego formie luterańskiej lub prezbiteriańskiej) jako 
system bardziej demokratyczny, ludowy, pozytywnie odróżniający się od 
sztywnego, odległego, anonimowego i zinstytucjonalizowanego Kościoła 
katolickiego 2 5 . 

Antylski dwudziestowieczny katolicyzm, nawet w stosunkowo gorli­
wej religijnie Dominikanie, wyraźnie słabnie, nie wykazując żadnej pręż­
ności. Maleje liczba praktykujących, w wielu krajach katolicyzm stano­
w i tylko powierzchniową warstwę wierzeń z proweniencji animistycz­
nych" 2 6 , wielu formalnych katolików odwraca się od obcego, „arysto­
kratycznego", niechętnie odnoszącego się do reform Kościoła, rośnie 
indyferentyzm i nasilają się tendencje wolnomyślicielskie. Przyczyn 
tego stanu rzeczy szukać należy, jak się wydaje (a co już częściowo 
zostało powiedziane), w różnych zespołach zjawisk takich, jak słabość 
i obcość „aparatu" kościelnego i jego związki z klasami posiadają­
cymi, działalność masonerii, wpływ przesądów i wierzeń afro-antyl-
skich, a także aktywność ruchów rewolucyjnych i narodowowyzwo­
leńczych. , 

Katolicyzm antylski ostatnich lat nie wytworzył, w odróżnieniu od 
Chile, Wenezueli, Kolumbii i innych krajów latynoamerykańskich, nur­
tów polityczno-ideólogicznych rewolucyjnych lub reformatorskich. Pró­
by przejścia na lewą stronę areny politycznej i nawiązania kontaktu 
z masami wyzyskiwanych chłopów i robotników są tu słabe. Ujawniły 
się wprawdzie takie tendencje w haitańskiej studenckiej organizacji ka­
tolickiej, walczącej z dyktaturą Duvaliera, w chrześcijańskich związkach 
zawodowych i Partii Społeczno-Chrześcijańskiej. W Dominikanie nie­
wielka Partia Chrzęścijańsko-Społeczna sprzyjała reformom prezydenta 
Juana Boscha i poparła rewolucję konstytucjonalistyczną 1965 r . 2 7 Ale 
np. na Puerto Rico powstała w 1960 r. Partia Akcji Katolickiej jest ugru­
powaniem skrajnie prawicowym, przeciwnym tak niepodległości, jak 

2 5 Por. przykład sukcesów protestantyzmu (obecnie 65°/o mieszkańców) w ma­
łej wiosce haitańskiej w górach L a Selle (H. de R o n c e r a y , Une micro-collecti-
víté rurale hażitienne: Furcy, „Revue de la Faculté d'Ethnologie", nr 7: 1963, 
s. 15-18. 

2 6 E . R e v e r t , De quelques aspects du folk-lore martiniquais (la magie antil-
laise), Paris 1951, s. 158, stwierdza, iż absolutna przewaga katolicyzmu na wyspie 
jest tylko zewnętrzna, a „le milieu martiniquais a réagi et continue de réagir 
á la facón du paganisme antique". 

2 7 S. M a r k i e w i c z , Katolicyzm w Ameryce Łacińskiej, Warszawa 1969, 
s. 265. 

5 — E t n o g r a f i a P o l s k a X V I z. 2 



66 T A D E U S Z Ł E P K O W S K I 

autonomii wyspy, a żądającym przekształcenia Puerto Rico w kolejny 
stan Unii północnoamerykańskiej 2 8 . 

Bardzo interesująco ułożyły się stosunki między Kościołem katolickim 
a rządem rewolucyjnym na Kuibie. Pierwsza faza (lata 1959-1961) to 
okres aktywnego zwalczania Rewolucji przez reakcyjne koła katolickie 
(demonstracje, kontrrewolucyjna działalność podziemna itp.). Władze ku­
bańskie, podkreślając zasadę pełnej swobody sumienia i wolności religii, 
zmuszone były do kontrakcji, m. in. do deportowania poważnej grupy 
księży, zresztą nie-Kubańczyków (głównie Hiszpanie). Paruset obcych 
księży emigrowało z własnej woli . Druga faza (od 1962 r.) to poprawne, 
a nawet dobre stosunki Kościół-państwo i państwo-Watykan. Kler porzu­
cił działalność polityczną, uległ zresztą „kubanizacji", choć pozostało na 
wyspie sporo księży belgijskich i kanadyjskich. Katolicy lojalnie współ­
pracują z władzami rewolucyjnymi. Po śmierci Jana X X I I I prezydent 
Osvaldo Dorticos, rzecz znamienna, ogłosił na Kubie trzydniową żało­
bę 2 9 . Katolicyzm, wobec wysokiego stopnia laicyzacji społeczeństwa ku­
bańskiego, nie wywiera jednak większego wpływu ani na przeobrażenia 
socjalne, ani na świadomość narodową. 

Kilka uwag końcowych: 1. Specyfika etniczno-kulturowa rozwoju 
społeczności pluralnych na Antylach sprawiła, że formalne przynależności 
wyznaniowe często nie odpowiadają przynależności rzeczywistej i rze­
czywistemu rozwojowi życia religijnego. 2. Katolicyzm nie zapuścił głę­
biej korzeni w masach, a Kościół wiązał się i wiąże najczęściej z siłami 
reakcyjnymi, kolonialnymi i neokolonialnymi. 3. Miejsce religii kato­
lickiej w świadomościach narodowych jest drugo- lub trzecioplanowe; 
wyjątek stanowią nieraz synkretyczne religie afro-antylskie. 4. Niemal 
nigdzie katolicyzm nie odegrał roli samodzielnego czynnika w procesach 
narodotwórczych, a nierzadko je hamował. 5. Protestantyzm, w pewnych 
przypadkach i okresach silniej niż katolicyzm związany z masami lu ­
dowymi, nie stał się jednak istotnym czynnikiem wyodrębnienia naro­
dowego. 6. Współcześnie rola katolicyzmu i protestantyzmu w procesach 
tworzenia się i przeobrażania grup etniczych i narodów antylskich wy­
raźnie maleje, a należy przypuszczać, że w przyszłości tendencja do „od-
religijnienia" świadomości narodowej jeszcze bardziej się pogłębi. 

2 8 N. T. P o j а г к o w a, Kolonialnaja politika SSzA w Puerto-Riko, Moskwa 
1969, s. 164. 

2 9 J . D r o h o j o w s к i, Religie i wierzenia w życiu Ameryki Łacińskiej, War­
szawa 1964, s. 106. 



K A T O L I C Y Z M I P R O T E S T A N T Y Z M A P R O C E S Y N A R O D O T W O R C Z E 67 

Tadeusz Łepkowski 

C A T H O L I C I S M , P R O T E S T A N T I S M AND T H E F O R M A T I O N O F NATIONS 
IN T H E A N T I L L E S 

A S u m m a r y 

The paper discusses some selected aspects of the historical role of Catholicism 
and of protestant denominations in the formation of national communities and 
their self-consciousness in the Antilles. The data refer mainly to the formally 
catholic countries. Particular stress is laid on the period from the 18th to the 
20th century. 

Because of the highly specific ethnic and cultural features of development of 
the pluralistic societies in the Antilles during and after the epoch of slavery, the 
formal denominational affiliations did not reflect the actual religious awareness 
or the actual development of religious ideas and behaviour; this is particularly 
true about the period from the break of the 17th and 18th centuries. The positive 
or negative correlation between religion and national awareness depended upon 
concrete processes of nation formation ("white", "black", "pluralistic", "racially 
and culturally integrated" nations). 

During the colonial period Catholicism in general failed to take deeper roots 
among the "coloured" masses, and the Church as an institution (its hierarchy) has 
been hampering them, as on Cuba, Haiti, the French Antilles. The sole exception 
tionary, colonial and neo-eolonial forces, negatively influencing the processes of 
national consolidation. With one exception, Catholicism failed to play the role of 
an independent or significant factor in these processes, while quite often it has 
been hampering them, as on Cuba, Haiti, the French antilles. The sole exception 
is the case of' Dominicana, where the French and Haitian occupants assumed an 
anti-catholic policy during the first half of the 19th century and in effect the 
catholic faith and hierarchy became identified with national feelings. 

While Catholicism played only a minor role in the national awareness of the 
Antilles, the syncretic Afro-Antillian cults, like vodou, in part santería, shango 
etc., were much more significant in this respect. E.g., in Haiti described somewhat 
more extensively than the other countries in this paper, the national awareness 
has been very strongly connected with vodou. Catholicism, however, was linked 
with the French colonialism (and during the period of independence with cultural 
neo-colonialism) and its social basis remained narrow {the mulatto "aristocracy"). 

The evangelization of the masses by the big protestant churches was even 
more superficial than by the Catholic churches in the slavery and post-slavery 
societies. In effect Anglicanism and Calvinism failed to become important factors 
of national identification. I n the process of integration of the masses (the "co­
loured" model of nation, anti-colonial in its essence) some role was played by 
the Baptists in Jamaica in the first half of the 19th century. 

At present, the role of Catholicism and of protestantism, supported by the USA 
for political reasons, becomes even lesser in the social and political life and in the 
processes of integration of ethnic groups into modern nations. It can be expected 
that the tendency to secularization of national awareness wil l be more and more 
marked. Such a process is obvious in the socialist Cuba, though its revolutionary 
government does not interfere with the Church in its pastoral activities. 


