
„Etnografia Polska", t. X X X J : 1987, z. 1 
PL ISSN 0071-1861 

ZBIGNIEW L I B E R A 
(Muzeum Okręgowe w Tarnowie) 

S E M I O T Y K A B A R W W P O L S K I E J K U L T U R Z E L U D O W E J 
I W I N N Y C H K U L T U R A C H S Ł O W I A Ń S K I C H 

Już w pierwszych dziesięcioleciach naszego wieku W. Antoniewicz (1913, 
s. 186) i A. Fischer (1921, s. 163, 315) postulowali potrzebę powstania pra­
cy dotyczącej semantyki barw. Że te postulaty nie doczekały się realizacji, 
świadczą np. konstatacje Z. Krzysztofowicza (1972, s. 63) oraz R . Kantora 
(1979, s. 47-48). 

O barwach wspominano zawsze „przy okazji" obok problemu najbardziej 
interesującego danego autora. Brak zainteresowania wraz z nieznajomością 
„języka" kolorów prowadził do błędnych opisów i fałszywych wniosków. 
Stwierdzenia, że lud różne barwy myli, a innych nie dostrzega, wynikały 
z pozytywistycznego przeświadczenia, iż na istniejące w przyrodzie kolory 
późniejszy w stosunku do nich język po prostu nakłada swą nomenklaturę. 
Naturalizmem i psycho! ogizmem próbowano tłumaczyć klasyfikację barw i ich 
symbolikę (m. in.: Udziela, 1889, s. 19-21; Lubecki, 1910, s. 7-11; Fran­
kowski 1932, s. 373-404; Seweryn, 1973, s. 68-70; Moszyński, 1967, s. 77-81). 

Tymczasem system barw jest systemem arbitralnym i konwencjonalnym: 
„w tej samej sytuacji istnieje możliwość wielu systematyzacji", a zasada kla­
syfikacji nigdy nie może być postulowana z góry. „Tylko badania etno­
graficzne, tzn. doświadczenie, mogą ją unaocznić a posterior?" (Lévi-Strauss, 
1968, s. 143, 192). Oddziaływanie danej barwy na człowieka wynika nie tyle 
z naturalnych właściwości, ile z przypisanej jej wartości symbolicznej. Same 
fizyczne właściwości koloru nie tworzą jeszcze jego symboliki, choć tę symbo­
likę w pewnym stopniu określają, tzn. niektóre treści można związać z da­
nym kolorem, lecz inne są wykluczone. Symboliczne znaczenia koloru żół­
tego np. bazują na cechach fizycznych złota, „jednak intensywność ich wy­
korzystania w różnych tradycjach nie jest jednakowa, dalej: nie wszystkie 
jego funkcjonalno-semantyczne możliwości są realizowane w tej albo innej 
kulturze" (Nekludov, 1980, s. 65). Nie zyskują także znaczenia barwy dzięki 
skojarzeniom z przejawami ich występowania w przyrodzie. Gdyby treść 
symboliczna barw wynikała z tak prostej asocjacji, znaczeniem koloru (np. 
czerwonego) był jego desygnat (ogień, krew), wówczas należałoby stwierdzić. 



116 ZBIGNIEW LIBERA 

że posiadają one transcendentalne: pozahistoryczne i ponadkulturowe znacze­
nia. Aby dotrzeć do semantyki barw trzeba uznać, iż „terminy nigdy nie 
mają znaczenia wewnętrznego: ich znaczenie, to znaczenie ze stanowiska — 
funkcji historii i kontekstu kulturowego z jednej strony oraz — struktury 
systemu, w sklad którego zostały powołane, z drugiej strony" (Lévi-Strauss, 
1968, s. 86). 

Druga część tytułu tej pracy: „w polskiej kulturze ludowej" wskazuje, 
iż przedmiotem analizy będzie semiotyka barw ograniczona do tej właśnie 
kultury. Jednakże zostały wykorzystane tutaj dane lingwistyczne i etnogra­
ficzne dotyczące innych jeszcze tradycji słowiańskich. Tymi informacjami po­
sługuję się nie tylko ze względów czysto porównawczych: wobec niepewności, 
czy dany opis jest poprawny, czy błędny posługiwanie się dużą liczbą źródeł 
dotyczących podobnych lub nawet różnych tradycji kulturowych pozwala je 
weryfikować w trakcie analizy (Sokolewicz, 1981, s. 12; Stomma, 1981. s. 130). 

System barw — jak każdy system semiotyczny — był systemem dynamicz­
nym, nigdy nie istniał jako twór skończony, był nieustannie konstruowany. 
Niniejszy artykuł przedstawia wybrany aspekt (model) interesującego nas sy­
stemu — jego wymiar statyczny. Dlatego też wykorzystane tutaj źródła nie 
odzwierciedlają stanu kultury ludowej X I X i pierwszej połowy X X w., mimo 
że pochodzą one z literatury etnograficznej odnoszącej się do tego okresu, 
ponieważ w trakcie analizy zostały wyselekcjonowane1 tak, aby zrekonstruo­
wać system barw. Można bowiem połączyć semiotyczny opis z historyczną 
rekonstrukcją (patrz: Ivanov, Lotman, Piatigorski, Toporov, Uspenski, 1973, 
s. 20). Aby owa rekonstrukcja była możliwa, należy wydzielić późne na­
warstwienia i wpływy — te wiążą się głównie z działalnością Kościoła chrześci­
jańskiego. 

Właśnie ze względu na tworzący się na przestrzeni wieków synkretyzm, 
który dotyczył również systemu barw, zostały zestawione w części drugiej 
tego artykułu barwy funkcjonujące w symbolizmie kultury ludowej z ich 
symboliką w Biblii, teologii i sztuce sakralnej. Sztuka sakralna Kościoła, 
zwłaszcza w średniowieczu, była „biblią dla ubogich", swego rodzaju ka­
techizmem wiary, w dużym stopniu dostosowanym do struktur myślowych 
swych odbiorców, dzięki czemu zwiększała się możliwość przenikania nowych 
treści do kultury ludowej. 

Niniejszy artykuł podzielony został na dwie części. Część pierwsza do­
tyczy klasyfikacji barw 2 , natomiast druga omawia ich symbolikę. Taki po-

1 Taki zabieg był konieczny, bo znaczna część omawianych tutaj struktur i elementów 
nie istniała w wielu regionach Słowiańszczyzny X I X w.; w zebranym materiale współwystę-
pują elementy często ze sobą sprzeczne. 

2 Omawiając klasyfikację barw korzystam z prac językoznawców. A. Zaręby (1954) 
i G. Herne (1954). Nie sprowadza się to bynajmniej do ich referowania, ponieważ Zaręba 
i Herne postawili cele swoim pracom — zupełnie odmienne od moich — i do innych doszli 
wniosków. Są owe publikacje pracami z dziedziny semazjologii i etymologii oraz geografii 
wyrazowej, typowymi dla językoznawstwa historycznego. Wykorzystuję także m. in.: Moszyński 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 117 

dział pracy wynika jedynie ze względów metodologicznych. Podobnie jak 
w przypadku systemów pokrewieństwa na system barw składają się dwa po­
rządki rzeczywistości: klasyfikacja oraz system postaw „o charakterze psycho­
logicznym i społecznym, stanowiący dynamiczną integrację systemu nazw" 
(Lévi-Strauss, 1970, s. 96-97). 

I. K L A S Y F I K A C J A BARW 

Nie wszystkie kategorie klasyfikacji są równoważne, tzn. nie wszystkie 
należą do tego samego poziomu. Tylko niektóre z nich mogły być stoso­
wane bez ograniczeń do wszystkich obiektów Natury i Kultury. 

Pojęcie „czarnego" (por. synonimy: ciemny, brudny, ponury) obejmowało 
skalę od pełnej czerni do ciemnego brązu, ciemnej szarości z silną domieszką 
barwy czarnej (kary, mury, wrony, śniady itd. = czarny). Tak wyznaczoną 
czerń ogranicza kolor szary (brudnawy, ciemnawy, ćmawy; zob. niżej zna­
czenie końcówki -awy), który rozciąga się między odcieniami szarobrązowymi 
i ciemnoszarymi (bez silnego zabrudzenia czernią), aż do tonów zbliżonych 
do bieli, mieszcząc w sobie jeszcze po części kolor brązowy (szary = szady, 
siwy, bury + popiołkowy, szpakowaty, dereszowaty itd.). Pojęcie bieli w języ­
kach słowiańskich jest bliskie jej fizycznej definicji. Kolorem białym (czysty, 
światły, błyszczący) jest biel czysta, nie zanieczyszczona domieszką szarości 
bądź czerni (por. „układanie się" omówionych kategorii w ciąg: czarny, 
ciemny, brudny — szary, ciemnawy, brudnawy — biały, czysty, jasny). Kolor 
niebieski był w językach słowiańskich podzielony na oddzielne, ale dopełnia­
jące się pola semantyczne, oznaczone różnymi, w zależności od danego ję­
zyka, nazwami (pn. i zach. Polska 3 : „jasny" — „modry"; wsch. słowiań­
szczyzna: „gołuboj" — „siny"; pd. słowiańszczyzna: „plav" — „modar"). Jed­
nak sądząc po terminologii, proces rozwarstwienia tej barwy na odcienie 
jasno- i ciemnoniebieskie rozpoczął się nie tak dawno. W różnych słowiań­
skich językach odcienie jasnoniebieskie określane są przez wyrazy, które 
pierwotnie posiadały inne znaczenia (siwy, jasny, płowy). Prawdopodobnie — 
jak zgodnie przypuszczają Herne i Zaręba — główną nazwą oznaczającą barwę 
niebieską w ogóle był początkowo „modry", podczas gdy „siny" określał 
kolory w związku z pewnymi przedmiotami (głównie barwę morza i ciała). 
„Modry" znaczył: jasnoniebieski, niebieski, granatowy, fioletowy, czarniawo-
fioletowy (modry =siny, mor, płowy, jasny + chabrowy, fiołkowy itd.). Obszar 
nasyconej zieleni i seledynu zajmuje „zielony" (jasny, błyszczący, świetlisty). 
Obok „zielonego" na tym poziomie klasyfikacji znajduje się „żółty", którego 
zakres stanowią nasze określenia: ciemnożółty, żółty, złoty, jasnobrązowy, 
żółtoczerwony oraz odcienie graniczące z bielą (żółty = płowy, bułany, jeleni, 

(1967, s. 77-81), który opierał się na: W. Loewenthal, Die slavischen Farbenbezeichnungen, 
Lipsk 1901. (Nie udało mi się odszukać tej pracy). 

3 W granicach po II wojnie światowej. 



118 ZBIGNIEW LIBERA 

łosi itd.). Pierwotnie barwę czerwoną w językach słowiańskich oznaczał 
„rudy". Został on wyparty przez „czerwony" w językach północnych i po­
łudniowych Słowian (u Słowian wschodnich jego miejsce zajął „krasnyj") 
i zepchnięty do roli nazwy określającej maść zwierząt domowych, kolor 
włosów i skóry człowieka. Nasz pomarańczowy, czerwony, karminowy oraz 
odcienie graniczące z ciemnym brązem wchodziły w zakres słowiańskiego 
pojęcia czerwieni (czerwony = rudy, ryży, rysy + ceglasty, malinowy, wiśnio­
wy itd.). W ten sposób „koło" się zamyka: wychodząc od czerni powraca 
się do niej, albowiem po przekroczeniu granicy koloru czerwonego, którą 
z jednej strony stanowi nasycony brąz (ale czysty), przechodzi się do barwy 
czarnej. 

Można częściowo zweryfikować dotychczasową rekonstrukcję klasyfikacji. 
Jeśli będzie się pamiętać wyżej omówione znaczenia barw, staje się zrozu­
miały fakt wyróżniania przez słowiańskich chłopów trzech kolorów tęczy: 
czerwony, żółty i modry (siny) lub zielony (Moszyński, 1967, s. 78). Dla­
czego trzecim kolorem tęczy jest raz modry (siny), innym razem zielony? 
W rozczepionym świetle (tęczy) duża przewaga natężenia, szerokości i czy­
stości koloru modrego (sinego) nad zielonym (lub odwrotnie) powoduje, iż 
ten ostatni nie jest brany pod uwagę, staje się nieistotny, tj. pozbawiony 
znaczenia. Według Cz. Pietkiewicza, jeżeli siny styka się bezpośrednio z zie­
lonym, wówczas Poleszucy nazywają te dwa kolory „sinym" (1938, s. 16, 
przyp. 2). Barwy tęczy pozostają zatem w zgodzie z klasyfikacją z jednej 
strony oraz wnikają z natury rozczepionego światła z drugiej strony. 

Na innym poziomie mogły być te odcienie przejściowe, ich nasycenie 
i jakość określane za pomocą formacji syntaktycznych i słowotwórczych: 
„z biała czerwony" — jasnoczerwony (polski); „z bieda žlutý" — blado żółty 
(czeski); „z čorna zeleny" — czarnozielony (górnołużycki) itd.; duży stopień 
nasycenia wskazywały wyrażenia: bardzo, dobrze, całkiem, mocno, a małe 
nasycenie: ciut, trochę, lekko, np. modry; końcówki: -any, -asty, -asy, -aty, 
-awy, -eńziwy uwydatniały istnienie cechy w małym stopniu, podczas gdy 
-eńki, -uchny, -uczki, -uteńki. -uśki podkreślały duży stopień nasycenia koloru. 

Modyfikowanie znaczenia za pomocą złożenia przymiotnikowego z tema­
tem -o w pierwszym członie, np. jasnoczerwony, ciemnożółty, nie było znane 
w językach słowiańskich. Główne kategorie stosowane bez ograniczeń dzielą 
się na dwie przeciwstawne sobie klasy, według rozróżnienia: jasny — ciem­
ny. Jasnymi kolorami są: biały, modry (siny), zielony, żółty, czerwony (kras­
nyj). Jedynie czerń jest ciemną barwą. Szary zajmuje miejsce pośrednie po­
między tymi opozycyjnymi klasami (zob. wyżej synonimy tych barw). Zasto­
sowanie określenia „jasny" do koloru czarnego i szarego, „ciemny" do barw 
jasnych zmienia ich znaczenie (np. „jasny czarny" — popielaty, „ciemny bia­
ły" — popielaty, ,Jasny zielony" — całkiem zielony itd.). 

Kategorie następnego poziomu klasyfikacji mają zastosowanie tylko w od­
niesieniu do maści zwierząt domowych, koloru skóry i włosów człowieka, 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 119 

np. „rudy", „siwy", „płowy", „ryży" 4 . Dlaczego tymi samymi terminami na­
zywano maść zwierząt domowych i kolor ciała człowieka, a jednocześnie 
nie obejmowały one zwierząt dzikich? Aby spróbować odpowiedzieć na to 
pytanie trzeba odwołać się do kontekstu etnograficznego. W środowisku 
wiejskim ściśle rozróżniano maść zwierząt domowych od sierści dzikich zwie­
rząt. Maść to nie tylko kolor — nie odróżniano bowiem koloru od samej 
„sierści". Z kolei owłosienie jest tą cechą człowieka, która łączy go ze zwie­
rzętami. Normalne owłosienie sytuuje ludzi bliżej domowych, ale nadmierne 
zbliża człowieka do „dzikich" i „nieoswojonych" (por. zwierzęce owłosienie 
istot demonicznych). Nadto dość oczywisty wydaje się status zwierząt do­
mowych, tj. ich pośrednia pozycja między zwierzętami dzikimi (Natura) 
i ludźmi (Kultura) (Lévi-Strauss, 1968, s. 309-312; Zaręba, 1954, s. 61). 
Nasuwa się więc przypuszczenie, że ten poziom klasyfikacji ma mediacyjny 
charakter: jego kategorie stosują się do maści („sierści", włosów), która 
należy do obszaru usytuowanego na pograniczu dwu opozycyjnych światów: 
Natury i Kultury. 

Dalszej konkretyzacji ulegają wyżej omówione kategorie poprzez porów­
nania, np. „czerwony jak mak", bądź poprzez przenośne nazwania kolorów, 
które powstają w wyniku przeniesienia nazw ze świata roślinnego (wiśniowy, 
bławatny, chabrowy itd.) i zwierzęcego (jeleni, myszaty, wilczaty) oraz ze 
zjawisk przyrodniczych (mroziasty, niebowy, szronowaty), czyli z Natury. 

Porównawcze i przenośne nazwania barw znajdują się na samym dole 
klasyfikacji, poza który nie można się już przesuwać. Kierując się „ku górze" 
systemu — od tego co szczegółowe, do tego co ogólne — dochodzi się do 
górnej granicy klasyfikacji zamkniętej opozycją jasny — ciemny. Obustronny 
ruch: w górę i dół, jest możliwy tylko wtedy, gdy bierze się pod uwagę 
obszary znaczeniowe terminów poszczególnych poziomów. Na te obszary 
zostały nałożone jednak możliwe obszary użycia, które uniemożliwiają do­
wolne przesuwanie się po drabinie klasyfikacji. Dopuszczalne obszary użycia 
powodują, iż można wprawdzie kolor np. mroziasty i szady nazwać „szarym", 
szady i szary „mroziastym", ale nazwy „szady" nie daje się zastosować na 
oznaczenie barwy szarej bez względu na przedmiot, który by ta nazwa mia­
ła określać. Klasyfikacja barw opierała się zatem na dwóch zasadach, według 
rozróżnienia barw na „jasne" i „ciemne" oraz obszaru ważności, tzn. albo 
dana kategoria (poziom) klasyfikacji odnosi się do niektórych tylko obiektów, 
albo stosuje się bez ograniczeń do każdego obiektu bez wyjątku. 

II. S Y M B O L I K A BARW 

1. JASNY - C I E M N Y 

Światłość i ciemność zajmują centralne miejsce wśród symboli Biblii. 
Historia biblijna przyjmuje postać konfliktu światła z mrokiem, który odpo-

4 Niektóre z terminów tego poziomu odnosiły się tylko do krów (np. szady) albo do koni 
(np. kary, bułany) bądź też jednocześnie do krów i koni (np. cisawy, gniady). 



120 ZBIGNIEW LIBERA 

wiada walce życia ze śmiercią. Z chwilą narodzenia wszyscy ludzie należą 
do pogan, czyli do ciemności. Ich umysły pogrążone w mroku oświeca 
dopiero chrzest, będący początkiem drogi ku wiecznej światłości, ku Bogu. 
Człowiek sprawiedliwy żyje w świetle, szczęściu i jedności z Bogiem, zły zaś 
podlega mocy Szatana. Światło służy do przedstawienia każdej teofani. Jed­
nakże w Biblii ciemność nie wyklucza istnienia Boga. „W ciemnościach Bóg 
widzi, lecz nie jest widziany, jest obecny, lecz nie udziela się nikomu" 
(Leon-Dufour, 1973, s. 958-963; Zieliński 1960, s. 469-471). 

Typowy dualizm występuje natomiast w słowiańskiej kosmologii. Mity 
kosmogoniczne zgodnie potwierdzają odwieczne współistnienie Boga — „pana 
światłości" i Diabła — „księcia ciemności" (Tomicki, 1976, 1980*). Wypędzenie 
pierwszych ludzi z królestwa jasności (nieba, raju) na ziemię, gdzie panuje 
ciemność (Diabeł) jest równoznaczne z przejściem od nieśmiertelności do 
wiecznej śmierci (Tomicki, 1980, s. 101-103). W ustalonym porządku kosmo­
su niebo (raj) jako siedziba boga jest miejscem nieustannej jasności (por. 
np. motyw otwierania się nieba). Uwięzionego w podziemiach Diabła ota­
czają wyłącznie ciemności nocy 5 . Ziemia, obszar ścierania się antagonistycz-
nych sił, jest tą strefą kosmosu, gdzie na przemian następuje jasność, dzień, 
wiosna oraz ciemność, noc i zima. Lecz światłość ziemska to tylko część 
światła Boga 6 , a ciemności nocy rozjaśniają księżyc i gwiazdy. Cykliczną 
zmianę jasności i mroku, ich równowagę, zakłócać mogli ziemscy potom­
kowie Diabła. Pokonanie sprawców ciemności, a przez to odzyskanie światła, 
jest jednoznaczne z uratowaniem istnienia życia, trwania kosmosu. 

Ludowa wizja świata podkreśla nieustanną walkę światła z mrokiem, 
dnia z nocą, wiosny z zimą, ich cyklicznego następowania po sobie w mi­
tycznej historii kosmosu. Niezmienna pozostaje pozytywna ocena jasności 
a negatywna mroku. Odnosi się ta opozycja do takich przeciwstawnych par 
pojęciowych, jak: życie — śmierć, konstrukcja — destrukcja, płodność — nie­
p łodność 7 , dobro — zło, sakralny — świecki, czysty — nieczysty itd. 

2. BIAŁY - CZARNY 

Opozycja biały — czarny jest ściśle skorelowana, a nawet utożsamiona 
z parą pojęciową jasny — ciemny. Radzieccy semiotycy W. W. Iwanow 

5 O ciemnościach podziemi mówią m. in. bajki, w których bohater, aby dojść do piekiei, 
udaje się na krańce ziemi, najczęściej na północ, przez daleki, ciemny i czarny bór. Północ, 
krańce ziemi, ciemny bór znaczą w bajce podziemie, tyle tylko, że znaczenie to zakodowane 
zostało w płaszczyźnie horyzontalnej, zamiast wertykalnej, jak w micie. Za ilustrację powyż­
szych wywodów może posłużyć opowiadanie huculskie, w którym zły duch Pekuń — zupełnie 
tak samo jak mityczny Diabeł — jest przykuty łańcuchem do skały w ciemnym lesie (zob. 
W. Szuchiewicz, Huculszcżyzna, t. 3, Kraków 1904, s. 243). 

6 Według opowiadania pt. Podróż żołnierza do czyśćca i pieklą siła rajskiej światłości jest 
taka, że od jej blasku oczy człowieka mogłyby wyciec (Kolberg, t. 7, s. 126). 

7 W krakowskiej wersji mitu Bóg mówi do stworzonej ziemi: „ogrzeję cię światłem, 
ogrzeję słońcem, abyś rodziła i żywiła co urodzisz" (Kolberg, t. 7, s. 4). 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 121 

i W. N. Toporów (1974, s. 138-139) rozpatrują tę opozycję jako wariant 
podstawowej antynomii: jasny — ciemny. 

Również w tradycji judaizmu i chrześcijaństwa biel jest barwą światła, 
a czerń ciemności. Kolor biały w znaczeniu symbolicznym stanowi wyraz 
prawdy, zwycięstwa dobra nad złem, życia nad śmiercią. Jest kolorem Boga, 
Jezusa Chrystusa jako Syna Bożego, Matki Boskiej Niepokalanie Poczętej, 
Anio łów i Świętych, kapłanów — przedstawicieli Boga na ziemi, neofitów, 
a pierwotnie barwą żałoby Żydów i pierwszych Chrześcijan. Przeciwieństwo 
bieli i światła stanowi kolor czarny, kolor Lucyfera, złych aniołów, grzesz­
ników, brzydoty i północy.' Symbolizuje on śmierć i martwotę, błąd oraz 
nicość (Florenski, 1981, s. 165; Leon-Dufour 1973, s. 72-73; Rzepińska 1966, 
s. 163-164; Zieliński 1960, s. 469). 

Przypisanie Stwórcom w słowiańskiej kosmogonii koloru białego i czar­
nego, skojarzonych z takimi bezwzględnymi przeciwstawieniami, jak góra — 
dół, prawy — lewy, wschód — zachód, ogień — woda, dzień — noc, męskie — 
żeńskie, śmiertelność — nieśmiertelność, sakralny — świecki itd., jest pierw­
szym wskazaniem opozycji między nimi (Tomicki, 1976). 

Stworzenia powstałe wyłącznie dzięki Bogu są jasne i czyste (np. biało 
ubrane anioły) i tylko takie mogą do niego powrócić, por. białe ptaki — 
zbawione dusze (Moszyński, 1967, s. 549, 552-553, 667; Żółtowska, 1932, 
s. 4-5). 

Natomiast wszystkie stworzenia powstałe w wyniku współdziałania pary 
Stwórców mają — wyrażony niekiedy w kodzie kolorystycznym — ambiwa­
lentny charakter. Człowiek stworzony przez Boga, oszpecony przez Diabła, 
tak samo jak ziemia (z ziemi powstał) może wybieleć albo sczernieć (Fischer, 
1909, s. 327; Kolberg, t. 7, s. 4, 8, 18 - przypis, 27, 127; t. 15, s. 6; 
t. 31, s. 202; Siewiński, 1903, s. 68)». 

Ideę metamorfozy materii (ciała, upierzenia) odnajdujemy również w sym­
bolizmie chrześcijaństwa, w średniowiecznych traktatach alchemicznych i sztu­
ce np. H. Boscha (Boczkowska, 1980, s. 51-52 п.).  We wszystkich tych 
przypadkach zmianie barwy towarzyszy zmiana treści, którą najogólniej moż­
na ująć jako utratę lub odzyskanie czystości i kontaktu z Bogiem. Biel, 
kolor czystości fizycznej i duchowej, umożliwia zbliżenie się do sacrum. Nic 
więc dziwnego4, że ten kolor będący „szatą" Boga jest świątecznym ko­
lorem. Obecność barwy czarnej oznacza całkowite oddalenie się od Boga 
i znajdowanie się po stronie Diabła, utratę czystości, świętości i człowie­
czeństwa. 

„Obcy" z powodu utraconej niegdyś czystości przyjęli cechy właściwe 
„Diabłu". „Obcy" śmierdzą, ślepo się rodzą, są czarni wewnętrznie; żydow-

8 Por. także podania dotyczącekoloru upierzenia bociana, sroki, kruka, plam na księżycu 
(Fischer, 1909, s. 328; P i ą t k o w s k a , 1898, s. 415; Siarkowski, 1883, s. 112; Zahorski , 
1910, s. 789; Ż ó ł t o w s k a , 1932, s. 5). 

4 Zdaniem Vác lav íka (1956, *. 26) barwa biała stała się znakiem czystości moralnej 
i święta pod wpływem Kościoła. 



122 ZBIGNIEW LIBERA 

ski Bóg „tak bił cárny, jak diabeł" (Bystroń, 1947, s. 156-157; Grajnert, 
1980, s. 201). „Swoi" dzięki pierwotnemu kontaktowi z Bogiem posiadają 
cechy przynależne Jemu w kosmogonii. Wizerunek „swojego", tak jak opis 
„obcego" mimo swej konkretnośc i l 0 , jest opisem nie naturalistycznym, lecz 
symbolicznym. 

Twory Diabła są ciemne i czarne. Czarne ciała — choćby częściowo — 
mogły mieć wszystkie demony wodne i domowe, ponieważ te pierwsze zwią­
zane były z ziemią i nieczystą wodą, a drugie posiadały po części chto-
niczną naturę (Baranowski, 1981, s. 192-193; Bystroń, 1947, s. 151-153; 
Moszyński, 1967, s. 605, 614, 615, 618). Jest bowiem ten kolor znakiem 
istot chtonicznych. Stanowi o przynależności do „tamtego świata", będącego 
zupełną odwrotnością normalnego, ludzkiego istnienia — koloru białego (por. 
„czarne msze" parodie mszy świętej, profanacje sacrum). 

Demony są istotami bytującymi na pograniczu życia i śmierci — żywe 
trupy. Ten sposób istnienia zapewnia im także kolor szat. Wprawdzie przez 
związek z ziemią i nieczystą wodą ich atrybutem jest barwa czarna, lecz 
najczęściej ukazują się i napastują ludzi śmiertelnie blade, biało ubrane de­
mony chorób, śmierć, rusałki, wiły, mamuny, boginki, wiedźmy, płanetnik, 
duch leśny itd. (Baranowski, 1981, s. 96, 99, 102, 265; Bystroń, 1947, 
s. 102, 141; Klinger, 1960, s. 307-309; Moszyński, 1967, s. 614, 690; Sum-
ców. 1891. 573-584). Demon tracący swoje atrybuty — np. wile, której ktoś 
zdołał ukraść białą suknię i skrzydła — powraca do normalnego życia (To­
micki, 1980, s. 96. 97). Pochodzenie i natura demonów wodnych tłumaczy 
biały kolor ich koszul, sukien, kapot itd. Jest ten kolor znakiem rytualnej 
śmierci — stanu przejścia, a istotę owych demonów ten stan właśnie określa. 
Barwa biała jest więc również barwą rytualnej śmierci i w takim znaczeniu 
odnajdujemy ją w przełomowych momentach obrzędów związanych z naro­
dzinami dziecka (Biegieleisen, b.r.w., s. 73; Kolberg, t. 27, s. 149; t. 39, 
s. 78; Smólski, 1901, s. 330: Tarko, 1967. s. 101, 104), w czasie wesela 
(patrz пр.:  Biegieleisen, b.r.w., s. 120 п.),  w obrzędach pogrzebowych (patrz 
пр.: Fischer, 1921, s. 307 n.) oraz w rytualnych obrazach śmierci (por. niżej 
wyłączenie w czasie przejścia czerwieni), w obrzędach wiosenno-letnich (por. 
niżej wyłączenie w czasie przejścia koloru czerwonego). 

3. JASNY - S Z A R Y 

Jest kolor szary ze swej natury, tj. miejsca w klasyfikacji, kolorem me­
diacyjnym. I być może ze względu na swój charakter nie występuje w mitach, 
sporadycznie zjawia się w rytuałach, nie ma go prawie wcale w plastyce 
ludowej itd. Jego nieobecność w micie kosmogonicznym wydaje się zrozu­
miała, bo pomiędzy Bogiem, światłem, kolorem białym a Diabłem, mrokiem, 

1 0 W folklorze mężczyzna, a zwłaszcza kobieta ma twarz, szyję, ramiona, piersi, nogi, 
kolana, nawet palec, w ogóle całe ciało białe (Moszyński . 1968. s. 725-726). 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 123 

czernią nie ma żadnej zasady połączenia, zasady, którą mógłby ten kolor 
stanowić. 

Szary staje się niekiedy ekwiwalentem koloru białego — znaku rytualnej 
śmierci, albo czarnego — znaku przynależności do „obcego" i „dzikiego" 
świata. Demony mogły być ubrane w szare płachty bądź suknie, np. po­
łudnice (Bystroń, 1947, s. 142; Moszyński, 1967, s. 690). W tej samej prze­
strzeni obok demonów wodnych wyobraźnia ludowa usytuowała dzikie zwie­
rzęta. „Stałe określenia stosowane do dzikich zwierząt są mało ciekawe, 
przeważnie panuje tu szarzyzna [...]" (Moszyński, 1968, s. 725). W folklorze 
szary jest wilk, niedźwiedź i jeleń, dzika gęś, gołąb, kukułka, skowronek, 
często sokół itd. Epitet „szary" w odniesieniu do dzikich zwierząt nierzadko 
zastępuje „czarny". W wielu wyrażeniach myśliwskich „dziki" oznacza czarną 
zwierzynę (Zaręba, 1954, s. 143). 

Wystarczy jednak do określeń dzikich zwierząt, ptaków, w ogóle jakich­
kolwiek bytów, przedmiotów i zjawisk dodać epitet Jasny", aby zmienić ich 
mitotwórczy walor. Na przykład, w pieśniach weselnych pan młody porówny­
wany jest często do „jasnego sokoła" przebywającego na szczycie świato­
wego drzewa (Ivanov, Toporov, 1970, s. 376 п.). 

Barwa szara wywołuje zawsze negatywne skojarzenia: „szare i corne 
brzydkie, nie ma wyglądu": po żniwach, kiedy na ziemi coraz mniej zieleni 
i życia, „robi się saro", przy końcu roku „jakby do grobu wloz" (Olędzki, 
1970, s. 29-30; 1971, s. 182-183). 

Także w średniowieczu odczuwano wstręt do szarości (i czerni). Sztuka 
tego okresu pomijała ten kolor. W symbolizmie chrześcijaństwa szarość jest 
barwą tłumiącą światło, przygnębiającą, nieokreśloną i dwuznaczną, będącą 
wyrazem braku siły, energii i ruchu (Rzepińska, 1966, s. 173; Zieliński, 
1960, s. 471). 

4. SINY - C Z A R N Y 

W ludowej wizji świata jest kolor siny (morza), obok białego (Boga) 
i czarnego (Diabła) kolorem odwiecznym, nie mającym swego początku. 
Niektóre z tekstów (mity, zamówienia, kolędy) opisujących czasy początko­
we rozpoczynają się od stwierdzeń: „Wtedy nie było nieba, ni ziemi, Nieba, 
ni ziemi, tylko sine morze" (por. w białoruskiej zagadce: „szto to sine nie 
siniaczy" — odpowiedź: morze). W kilku mitach (Ukraina, wschodnie Karpa­
ty) świat, słońce, księżyc i gwiazdy, jakby przez analogię do koloru morza, 
powstają z sinego kamienia wydobytego z jego dna (Afanasiev, 1968, s. 466; 
Dáhnhart, 1907, s. 59-60; Kasjan, 1976, s. 69; Witort, 1896, s. 211-212). 

Ze względu na te same skojarzenia: ze słońcem, ogniem, wschodem, 
dniem, drzewem (górą) kosmicznym sine morze — konkretyzacja pierwotnego 
chaosu, uosobienie wód kosmicznych (w zamówieniach, zaklęciach, kolędach 
itd.), żywioł obejmujący także niebo i ziemię występuje w znaczeniu pozy­
tywnym, znacznie częściej jednak w charakterze drugiego członu [—] opo­
zycji (Ivanov, Toporov, 1965, s. 113-117). Święty Jerzy w pieśniach towa-



124 ZBIGNIEW LIBERA 

rzyszących topieniu Marzanny zamyka sine morze [—] złotymi kluczami [ + ], 
będącymi metaforą pioruna — ognia niebieskiego, po czym otwiera niebo 
i ziemię. Wówczas następuje wiosna. Do tego czasu życie, płodność i wege­
tacja były „zamknięte", a klucze znajdowały się u Marzanny — śmierci, 
zimy, w sinym morzu (Ivanov, Toporov, 1965, s. 106-107, 117, 126; Ivanov, 
Toporov. 1974, s. 185, 196). W pieśniach sobótkowych wschodnich i za­
chodnich Słowian brat i siostra za to, że przekroczyli zakaz kazirodztwa, 
zostają przemienieni w żółtosiny kwiat pszeńca (Melampyrum nemorosum L . ) 
albo bratka (Viola tricolor L . ) . To złamanie incestu odnosi się — zdaniem 
Iwanowa i Toporowa (1965, s. 125; 1974, s. 218-231) — do koniunkcji ognia 
(Kupały, Jana, brata, koloru żółtego lub czerwonego) i wody (Moreny, Marii, 
siostry, sinej barwy). Sine morze wchodzące w przeciwstawienie z ogniem 
niebieskim (kolor złoty lub czerwony) zachowuje jednak swój ambiwalentny 
charakter, przynajmniej wtedy, gdy odnosi się do takich par pojęciowych, 
jak: życie — śmierć, wiosna — zima, płodność — niepłodność. Ma ono bo­
wiem swój udział w tworzeniu i rodzeniu się życia. 

Zdecydowanie pozytywne znaczenie sinego morza ujawnia się w jego opo­
zycji do czarnego morza [—]. To ostatnie związane jest np. w zamówieniach 
ze śmiercią i chorobami. W bajkach stanowi ono drogę na „tamten świat", 
jest uosobieniem nieczystej siły, podobnie jak czarna woda — „mieszkanie" 
demonów wodnych (Ivanov, Toporov, 1965, s. 114, 115, 117, 151). 

W średniowiecznych tekstach, sztuce i teologii oraz ikonografii kościelnej 
symboliczne treści barwy niebieskiej związane były przede wszystkim z nie­
bem. Niebieski płaszcz posiada Matka Boska — królowa niebios, błękit wy­
pełnia aureole świętych, bo pośredniczą między sferą ziemską a niebem, 
między ludźmi a Bogiem. W teologii kolor niebieski (błękit, ultramaryna) 
jest wyrazem melancholii, spokoju, zaufania, wierności i wiary. Ale z drugiej 
strony znaczy także chłód, fałsz i zdradę. Z kolei fiolet oznacza żałobę — 
w liturgii stosowany jest zamiennie z czarnym — symbolizuje zmartwychwsta­
nie i wyraża „zjednoczenie" Boga Ojca i Syna Jezusa Chrystusa w sprawach 
zbawienia świata" (Zieliński, 1960, s. 470-471). 

5. Z I E L O N Y - CZARNY 

Semantyka barwy zielonej jest ściśle związana z symboliką drzew i roślin­
ności, ich żywotnością, zdrowiem i siłą. Zawiera w sobie idee wiecznego 
trwania bądź wiecznego, okresowego odradzania się. 

Mistycy średniowiecza zieleń, barwę ziemskiej wegetacji i roślinności, ko­
jarzyli z rajskim ogrodem, z odnową życia, które będzie trwało wiecznie. 
W sztuce sarkalnej symbolizuje ona odradzanie się życia duchowego i nieba. 
Jezus Chrystus jest „nadzieją świata" i dlatego w ikonografii Matki Boskiej 
z Dzieciątkiem przysługuje Jemu zielony kolor. Zielone suknie Najświętszej 
Marii Panny „przypominają niegasnące życie łaski do danego jej przywileju 
niezniszczalności jej ciała w grobie" (Zieliński, 1960, s. 471). 

Zielone drzewko lub gałązka używane w wielu obrzędach i rytuałach 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 125 

pobudza do życia, przekazuje żywotne siły, ale również zabezpiecza przed 
działaniem złych i nieczystych sił. Zieleń pokrywa się z obszarem życia i zdro­
wia, który jest nie do przekroczenia dla istot nie należących do tego obszaru. 
Czarownice przesiadywały w wierzbach, ale tylko wtedy, gdy te pozbawione 
były zielonych liści (Szczypka, 1980, s. 74). 

Opozycja zielony — czarny, wariant podstawowej opozycji jasny — ciem­
ny, dotycząca przeciwstawień: życie — śmierć, płodność — niepłodność, wio­
sna — zima itp., może sama przybrać kilka wariantów. 

Miejscem wiecznej jasności i zieloności, dobrobytu, szczęścia i zdrowia 
był raj — po jego środku rosło wszechświatowe drzewo życia (Tomiccy, 1975, 
komentarz do ryc. 12). Piekło zaś to „czarny budynek, sadzami okopciały 
i straszna rudera [...]" (Kolberg, t. s. 26; Nowosielski, 1857, s. 4; Polaczek, 
1891, s. 627). Zielone drzewko („gaik", „maik", „nowe latko"), „zielony 
Jura", „zielony (lub biały) Jan" w obrzędowości wiosenno-letniej są symbo­
lami wiosny, odradzającego się kosmosu, życia i wegetacji. W Białą (Czarną) 
Niedzielę wypędzano ze wsi biało ubraną (Polska, Czechy, Morawy, Słowa­
cja, Łużyce) Marzannę — uosobienie zimy i śmierci f—], a na jej miejsce 
wprowadzany był zielony gaik [+] (Ivanov, Toporov, 1965, s. 105; 1974, 
s. 196; Staszczak, 1964, s. 15 in.). W niektórych okolicach Czech w Białą 
N iedz i e l ę 1 1 chłopcy wrzucali do wody słomianą kukłę — personifikację zimy 
i śmierci, a dziewczęta strojąc młode, zielone drzewko nadawały jemu postać 
biało ubranej kobiety, zwanej „Lito" (biały-(-zielony — 0, czyli brak barwy) 
(Zawistowicz, 1933, s. 202-203). Na Białorusi dziewczyna ubrana w białe 
szaty i przystrojona zielenią obrazowała wiosnę — przedstawieniem zaś zimy 
i śmierci u wschodnich Słowian była słomiana kukła (biały + zielony — 0) 
(Zawistowicz, 1931, s. 249; 1933, s. 202-203). W dniu św. Jerzego Słowianie 
południowi i wschodni po zniszczeniu słomianej kukły wprowadzali do wsi 
zielonego Jura (zielony — 0) (Eliade, 1966, s. 306-307). Św. Jerzy przejął 
funkcje i atrybuty (biały płaszcz, biała lub złota maść konia) od Jaryły, 
słowiańskiego bóstwa wiosny, płodności i wegetacji. Jeszcze w pierwszej po­
łowie X I X w. Słowianie wschodni obchodzili święto Jaryły (27 IV) . Ten 
obrzęd, odnoszący się do opozycji wiosna — zima, życie — śmierć, męskie — 
żeńskie, biały (lub złoty) — czarny itd., miał na celu rytualno-magiczne za­
płodnienie się ziemi, pobudzenie jej do życia po okresie martwoty — zimy 
(Ivanov, Toporov, 1965, s. 122-124; 1970, s. 342-351; 1974, s. 180-216). 

Odradzanie się przyrody jest równoczesne i równoznaczne ze zwycięstwem 
światła nad ciemnościami, dobra nad złem, życia nad śmiercią. Kiedy zieleni 
się, „rodzi się", wtedy „świat istnieje", „świat ma wygląd", bo „zima to 
najgorsza noc, noc, noc", „świat się ogłusa", „jakby do grobu wloz" 
(Olędzki, 1971, s. 183). 

1 1 Na czwartą niedzielę postu, poprzedzającą Wielki Tydzień, przypada w kalendarzu świąt 
kościelnych Śmiertelna Niedziela, zwana także Czarną. Biała Niedziela (Przewodnia) przypada 
zaś na pierwszą niedzielę po Wielkanocy i łączą się z nią zupełnie odmienne treści (patrz: 
Rok..., 1931, s. 308). 



126 ZBIGNIEW LIBERA 

Kolor zielony występuje również w charakterze drugiego członu opozycji. 
Zieleń w negatywnym znaczeniu symbolizuje obcy, leśny i demoniczny świat, 
przeciwstawiony nierzadko światu „swojemu", domowi, barwie czerwonej (Iva­
nov, Toporov, 1965, s. 138 przyp. 226). W bajkach wschodnich Słowian 
bohater po przekroczeniu granicy „swojego świata" staje się „strasznym, 
niedobrym, zielonym" (Novikov, 1974, s. 89-90). Demony: rusałki, wiły, 
wodnice, topielce, wodniki, miały zielone oczy, włosy i stroje (Moszyński, 
1967, s. 609, 612). Powierzchowność demonów i bohatera bajki określa stan, 
w którym się oni znajdują: stan pośredni pomiędzy kategoriami życie — 
śmierć, zapewniający im bardzo długie trwanie w tym „sposobie życia". 
Przeciwstawna para pojęciowa „ten świat" — „tamten świat", odpowiadająca 
m. in. opozycji dom — las, swój — obcy, pojawia się także w obrzędach we­
selnych. Przed oczepinami pannie młodej zdejmowano „jej zielone stroje", 
a wtedy swachy, panny i drużki krzyczały: „oj nasza! oj zielona! oj świeci 
się!", na co mężatki odpowiadały, kiedy zakładały młodej czepiec: „o nie 
wasza! o świeci się! oj bieli się!" (Kolberg, t. 9, s. 193, 227, 231; t. 10, 
s. 92, 98, 106). Zmiana barwy z zielonej f—] na białą [—] odpowiada tutaj 
symbolicznemu przejściu od „obcych" do „swoich", ze stanu panieńskiego 
do rodzinnego. 

Kolor zielony znaczy również to, co surowe, niedojrzałe, młode (także 
w symbolizmie chrześcijaństwa). Dominuje on w strojach młodzieży. Ten 
kolor młodości i niedojrzałości [—] przeciwstawia się czerwieni [-+-], która 
jest „barwą młodzieży dojrzałej" (Frankowski, 1932, s. 378-379; Vaclavik, 
1956, s. 27-28). 

Tak jak na uschniętym drzewie nie ma „zielonej szaty", tak na „uschnię­
tym" starym człowieku nie może być zielonej barwy strojów. Starym ludziom 
przystoją tylko kolory ciemne, nie jaskrawe (Kantor, 1979, s. 33-34). Brak 
zielonej barwy tam, gdzie zbliża się i nastaje śmierć, martwota i bezpłodność. 
Nie ma zieleni z końcem roku obrzędowego; dopiero wtedy, gdy słońce się 
rodzi, w okresie G o d ó w pojawia się w obrzędowości zielone drzewko — 
drzewo życia. 

6. ŻÓŁTY (ZŁOTY) - CZARNY 

Barwa żółta była w środowisku wiejskim kojarzona ze zjawiskami świe­
cenia i błyszczenia, ze złotem. Ze związku złota z ogniem niebieskim (Bo­
giem, słońcem, niebem) wynika znaczenie tej barwy. Jest kolor żółty (złoty) 
znakiem życia, płodności i wegetacji. 

Jasność niebieska i ogień znalazły swój najpełniejszy wyraz w złocie. 
Złoto łączone z Bogiem i Gromowładcą, jasnością i słońcem wchodzi w dal­
sze związki: z ogniem ziemskim (np. w rosyjskich zagadkach), górą (nie­
bem), wschodem>2, dniem, wiosną (por. zoomorficzne obrazy wiosny: złota 

1 2 Por. w formule zamówienia: v vosločnoj storonie stit svjat zolot priestol, na svjatom 
zololie priestolie šidil Spas (Ivanov, Toporov . 1965. s. 110). 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 127 

pszczoła, złoty jeleń, tur ze złotymi rogami, złoty koń Jaryły lub św. Jerzego 
itd. - patrz: Ivanov, Toporov, 1965, s. 110, 126-131; 1970, s. 344-346; Neklu-
dov, 1980, s. 79-80, przyp. 19; Moszyński, 1967, s. 663; Tomiccy, 1975, 
s. 39-40; Vakarelski, 1965, s. 224; Veleckaja, 1978, s. 35). T a seria skojarzeń 
[+] przeciwstawia się — z semantycznego punktu widzenia — ciągowi asocja­
cji: woda (sine morze), dół (piekło), zachód i północ, zima, w który włączo­
ny jest kolor czarny i siny [—]; (por. wyżej złoty lub czerwony — siny 
oraz niżej czerwony lub złoty — czarny). 

Złoto —• symbol solarny jest także znakiem „tamtego świata". Demony 
wodne, np. rusałki i wiły, posiadają niekiedy złote suknie i (lub) złote skrzydła 
(Baranowski, 1981, s. 96; Veleckaja, 1978, s. 34). Złotą albo srebrną skórę 
miały węże. Ich król, zwany „złotogłowcem", strzeże skarbów — złota ukry­
tego w ziemi. Wśród ludności wiejskiej istniało przekonanie, iż w głowach 
węży można znaleźć skarby, szlachetne kamienie, złoto i srebro (Majewski, 
1982, s. 80 in.; Perls, 1937, s. 138-139). Częściowo złote ciało Smoka, węży, 
złoto i srebro w ich głowach zdaje się tłumaczyć tym, że połykają oczy, 
wypijają one światło słońca, które magazynują w sobie lub w ziemi. Prze­
chowywanie światła — złota w ciele albo w ziemi jest jednoznaczne, jeśli się 
zważy achwatyczno-chtoniczny charakter Smoka oraz węży. W podaniach, 
w których bohater pokonuje mitycznego potwora, rozbija jego głowę i uwal­
nia słońce, księżyc i gwiazdy można widzieć potwierdzenie wyżej przedsta­
wionego przypuszczenia (Gieysztor, 1980, s. 83; Tomiccy, 1975, s. 49). 

Oprócz powyższych znaczeń złoto zawiera w sobie idee wyższej wartości, 
bogactwa (z wyjątkiem motywu „przeklętego złota"), które łączą się dalej 
z pojęciem piękna i czystości, np. w kolędach i zamówieniach, w bajkach — 
przeciwstawnymi czerni: brudowi, brzydocie i ubóstwu (Caraman, 1933, 
s. 183, 192, 437, 444; Robotycki, Szpilka, 1983, s. 96-97). 

Różnorodne aspekty symboliki złota w kulturze ludowej otrzymują prze­
ważnie dodatni walor, podobnie jak w symbolizmie chrześcijaństwa. Teolo­
dzy średniowiecza w hierarchii wartości stawiali najwyżej światło czyste, „blask 
sam w sobie". Metafizyka światła przetłumaczona na język sztuki znalazła 
swój odpowiednik w złocie. W umysłowości średniowiecza złoto było od­
blaskiem najwyższego, niewidzialnego światła, uosobieniem jasności, piękna 
i boskości. Od X I I w. złoty był uważany także za kolor zdrady i fałszu, 
wrogości i bezwstydu. Stał się znakiem Judasza, prostytutek i Żydów. W sztu­
ce sakralnej, „aby uniknąć pomyłek w nadawaniu znaczeń barwie żółtej, 
należy przyjąć, że żółta ciepła (chromowa) jest symbolem miłości, stałości 
i mądrości, a jasna zdrady, zazdrości i cudzołóstwa" (Zieliński, 1960, s. 471). 

7. CZERWONY - CZARNY 

W systemie religijnym Słowian opozycja czerwony — czarny stanowi wa­
riant przeciwstawienia jasny — ciemny, biały — czarny i złoty — czarny. Jed­
nakże odgrywała ona szczególną rolę w ludowej wizji świata. Jakim związ­
kom zawdzięczała swe doniosłe znaczenie? 



128 ZBIGNIEW LIBERA 

Czerwone koguty i demony domowe (skrzaty, krasnoludki, kłobuki) uwa­
żane były za opiekunów dobrobytu domu i jego bezpieczeństwa. Owe de­
mony przybierały postać latających ognistych smug albo karłów, niemal zaw­
sze w czerwonych ubraniach (Baranowski, 1980, s. 174; Bystroń, 1947, 
s. 142; Moszyński, 1967, s. 669-673). Czerwony kogut uosabiał ogień i po­
żar. W folklorze np. zamówieniach, zagadkach, zwrotach językowych ogień 
określany jest jako czerwony, rzadziej złoty (Folfasiński, 1975, s. 46, 49, 
233; Gajek, 1934, s. 124 п.;  Moszyński, 1967, s. 498). 

„Czerwony kur", ognisty ptak, latająca ognista smuga uchodziły za wcie­
lenia Gromowładcy, istoty ognisto-chtonicznej (Czajka, 1973, s. 42; Gajek, 
1934, s. 79; Tomiccy, 1975, s. 40, 79). Jego bronią był czerwony kamień — 
piorun (por.: bronią litewskiego Perkunasa był czerwony kamień, którym 
uderzał w swojego przeciwnika ukrywającego się pod postacią czarnego ka­
mienia, psa lub kota: por. też kwiat „perunika" — Irisgermanicus), (Gieysztor, 
1980, s. 71; Ivanov, 1974, s. 77-78, 140 - tab. 1; Vakavelski, s. 222). 

Kolor czerwony przypisany pomocnikowi Boga skojarzony został z górą 
(por. ostatnia, najwyższa warstwa nieba jest czerwona „z powodu ogromnej 
masy ognia w nim będącej"), słońcem (np. w zamówieniach, bajkach, iko­
nografii), dniem, latem, ciepłem, wschodem i p o ł u d n i e m 1 3 , życiem, płodnością 
i wegetacją (por. w drugi dzień Świąt Wielkanocnych chodzenie z „czerwo­
nym kokotem"), bogactwem i pięknem (np. w zamówieniach oraz w kolę­
dach) (patrz: Caraman, 1933, s. 449, 591; Frankowski, 1932, s. 404; Ivanov, 
Toporov, 1965, s. 136. 141; Ivanov. Toporov. Łotman. Piatigorski. Uspien­
ski, 1973, s. 22; Seweryn, 1928; Żmigrodzki, 1896, s. 325). 

Antagonista Gromowładcy, Smok, jest związany z sinym morzem (np. 
w zamówieniach i bajkach wschodnich Słowian), śmiercią, zachodem i pół­
nocą (opozycja wschód — zachód jest izomorficzna w stosunku do połud­
nie — północ), dolną częścią światowego drzewa (np. w białoruskich zamó­
wieniach leży on na czarnym runie lub na czarnej wełnie, wśród korzeni 
drzewa) (patrz. Ivanov, Toporov, 1974, s. 31; Novikov, 1974, s. 183). Szereg 
tekstów, np. zamówienia, opowiadania, zwroty językowe („czarny jak smok"), 
ikonografia św. Jerzego walczącego ze Smokiem wskazuje na czerń jako 
barwę mitycznego potwora. Kolor czarny jest znakiem „tamtego świata" 
i istot chtonicznych, lecz Smok posiada naturę akwatyczno-chtoniczną. Czerń 
nie mogła być zatem główną barwą Smoka. Była nią barwa sina. Za tym 
twierdzeniem przemawia związek Smoka z wodami kosmicznymi, których 
uosobieniem jest sine morze. Teksty świętojańskie o kazirodczej miłości brata 
i siostry odnoszące się do walki ognia z wodą (czerwieni lub złota z barwą 
siną) są transformacjami starego mitu o walce kowala — Gromowładcy ze 
Smokiem (Ivanov, Toporov, 1975, s. 44-76). Miał Smok ze względu na 
swą naturę, tzn. poprzez związek z wodą i ziemią, udział w życiu kosmosu 

l ł Por.: s poludiennoj storonuszki? Tak piek jot da krasno solny szko [...], S podvostočnoj 
storonuśki. gdie vstajet da krasno solnyško (Ivanov, Toporov, 1965, s. 112). 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 129 

i jego płodności. „Woda sama w sobie nie jest płodna; jest wyłącznie ele­
mentem umożliwiającym zapłodnienie" (Tomiccy, 1975, s. 122). Ale ta moż­
liwość tkwiąca w wodzie dotyczy wody „czystej". Woda „nieczysta" — czar­
na nie zawiera w sobie możliwości brania udziału w życiu, zapłodnieniu 
i wegetacji. Dlatego też barwa sina (morza, wody) bardziej odpowiada na­
turze istoty akwatyczno-chtonicznej. 

Czerwony kolor stanowi również o przynależności do „innego świata". 
Czerwone, przenikliwe oczy (lub) włosy miał czart, wodnik, wiły, bogunki, 
demony chorób, czarownice i wiedźmy (Moszyński, 1967, s. 609-612). W wie­
lu wierzeniach, legendach, bajkach itd. smoki władają ogniem, ale i od niego 
giną (Tomicki, 1976, s. 75, przyp. 41; Żyranik, 1934, s. 53 in.). Kolory: 
siny, czerwony i złoty — prócz czerni — w swoich negatywnych znaczeniach 
są także kolorami mitycznego Smoka (por. tęcza to smok pochłaniający wodę; 
por. też: na pewnym serbskim obrazie na szkle św. Jerzy walczy ze Smo­
kiem ziejącym ogniem, który tułów ma siny, częściowo czerwony, łapy i skrzy­
dła złote) (Grabowski, 1978, tabl. X I X ) . Barwami Gromowładcy natomiast 
są czerwony i złoty (wynikające z jego związku z ogniem), biały (z dniem 
i wiosną) oraz czarny (z ziemią). 

Piorunowładca (kolor czerwony lub złoty) niszcząc nieczyste siły zagra­
żające istnieniu kosmosu uwalniał zamknięte wody (kolor siny lub czarny) 
bądź zapobiegał ich niszczycielskim mocom. Poprzez „otwieranie" i „zamy­
kanie" likwidował wszelkie odstępstwa od normy. Tej zachowawczej funkcji 
Gromowładcy zawdzięcza w dużym stopniu swój mitotwórczy walor — kolor 
czerwony. 

Czerwone niebo, chmury, czerwony kogut piejący podczas pogody wróżą 
deszcz i (lub) wiatr, ale czerwone niebo, chmury i kogut w czasie deszczu 
zapowiadają pogodę lub (i) posuchę (por. w X I X w. w Niemczech zakneblo-
wywano czerwonego koguta, aby wywołać piękną pogodę) (Gajek, 1934, 
s. 100; Moszyński, 1967, s. 569; Wierzbicki, 1882, s. 162). 

Czerwone wstążki, tasiemki, przewiązki, korale itd. posiadały nie tylko 
apotropeiczne właściwości: czerwoną wstążką przewiązywano (Wielkopolska) 
łyżkę, żeby uchronić dziecko przed urokami i żeby się nie śliniło [!] (Tarko, 
1967, s. 107); krwotoki z dziąseł zatrzymuje czerwona szmatka umoczona 
w bieżącej wodzie (Kolberg, t. 7, s. 162); gdy wóz ze zmarłym ciągnie 
źrebna kobyła, trzeba ją przewiązać czerwoną nitką, „bo poronř" (Biała Ruś) 
(Fischer, 1921. s. 283). 

Jednakże czerwonych wstążek, ozdób, czerwonej barwy strojów nie moż­
na nosić w każdym czasie. Zakaz używania koloru czerwonego obowiązy­
wał w czasie wesela, a dotyczył wyłącznie pary młodych (Fischer, 1921, 
s. 99; Kantor, 1979, s. 40; Zawistowicz, 1929, s. 241). Obecność czerwieni 
w obrzędzie przejścia, jakim jest wesele, uniemożliwiłoby wyjście ze stanu 
początkowego — panieńskiego i kawalerskiego (barwa zielona, por. wyżej) do 
stanu przejściowego — między rozplecinami a pokladzinami i oczepinami 
(barwa biała — znak rytualnej śmierci), a wreszcie przejście do stanu mał-

9 - Etnografia Polska t. 31. z. 1 



130 ZBIGNIEW LIBERA 

żeńskiego, w którym czerwień „zamyka" młodych (por. jeszcze w X I X w. 
nowożeńców wiązano „do kupy" czerwoną i białą taśmą; Biegeleisen b.r.w., 
s. 127). Po pokładzinach, w wypadku braku krwi na ubraniu (białym) mło­
dej, weselnicy zrzucali z korowaja, naczyń, czepka itd. kalinę i niszczyli ją — 
w jej miejsce zakładali gałąź choiny lub rutę (patrz пр.:  Kolberg, t. 33; 
s. 210-212). Zachowania owe miały na celu symboliczne wyrażenie nieuzna-
nia związku (brak „zamknięcia"), oznaczały powrót do sytuacji wyjściowej — 
do stanu panieńskiego i kawalerskiego (kolor zielony). Identyczny sens ma 
fakt niewystępowania barwy czerwonej w obrzędach narodzinowych w ubio­
rze dziecka (np. Mazowsze, Mazury) i pogrzebowych w stroju zmarłego 
(np. Wielkopolska, Mazowsze, pogranicze polsko-ruskie; Bystroń, 1916, s. 138-
139; Fischer, 1921, s. 152, 314). 

Możliwa jest także interpretacja zakazu występowania barwy czerwonej 
w czasie obrzędów przejścia z „punktu widzenia" krwi, która podobnie jak 
ogień kojarzona była z czerwienią. Brak tej barwy w stanie przejścia — 
rytualnej śmierci wydaje się zrozumiały, ponieważ krew to znak życia. 

W konotacjach koloru czerwonego powstałych dzięki skojarzeniom z krwią 
i ogniem nie ma sprzeczności. Zarówno krew jak i ogień są warunkiem 
życia, dojrzałości i p łodnośc i 1 4 , warunkiem oczyszczenia i usankcjonowania 
nowego czasu. Ofiarnicze wytworzenie krwi oznacza destrukcję poprzedniego 
stanu, kreację nowego związku, przejście od śmierci do nowego życia (Stom­
ma, 1975, s. 52-62). Krew i ogień to przeciwieństwa niepłodności, niedojrza­
łości (barwy zielonej), nieczystości, śmierci — czerni i bieli. W ziołolecznictwie 
ludowym w przypadku braku krwi (anemii, braku okresu — kolor biały) 
stosuje się rośliny o stygmacie czerwonym, środki zaś o kolorze białym 
powstrzymują zbyt obfite krwawienia i upławy (Paluch, 1984, s. 296-300). 

W średniowieczu zwracano uwagę na odcienie koloru czerwonego, po­
nieważ modyfikowały podstawowe znaczenie czerwieni. Czerwień była wyra­
zem sił życiowych i płodności, znakiem krwi i ognia, barwą władzy, cesarstwa 
i najwyższego kapłaństwa. Jako barwę „ziemską" przeciwstawiano ją bardziej 
od niej transcendentalnej — niebieskiej. Szczególne znaczenie posiadała pur­
pura. Była symbolem najwyższej władzy i dostojeństwa. W teologii jasna 
nasycona, ognista czerwień jest wyrazem siły, odwagi i namiętności. Purpura 
to symbol „przepychu, wzniosłości, majestatu i pewnej siebie potęgi". Barwa 
różowa znaczy „rozwijającą się Mądrość Bożą", „młodość i wdzięk, radosny 
nastrój oraz miłość". Czerwień ciemna i brudna konotuje cielesną i zabro­
nioną miłość, egoizm, gwałt, zemstę itp., jest wyrazem złego ducha (Zieliński, 
1960, s. 370-371). 

1 4 Por. o pierwszej menstruacji dziewczyny: „kobieta co miesiąc kwitnie, a ta co nie 
kwitnie, to nie rodzi" (Tarko, 1967, s. 92); czerwony kwiat bieguńca przyspiesza u młodych 
i jałowych krów czas rui (Gustawicz. 1882. s. 308). 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 131 

System barw dokładnie mieści się w dualistycznym światopoglądzie spo­
łeczności chłopskich. Na reguły klasyfikacji nałożyła się symbolizacja świata, 
zorganizowana również na zasadach antynomii. T a ostatnia nie powtarza po 
prostu reguł taksonomii 1 5, albowiem w jej ramach zachodzą bardziej skom­
plikowane stosunki. Kolory jasne klasyfikacji w rozmaitych tekstach kultury 
wchodząc w różne stosunki opozycji i korelacji, podlegając aksjologizacji 
mogą otrzymać zarówno pozytywne, jak i negatywne — „ciemne" znaczenia. 
Barwa czarna i szara zaś nigdy nie stają się pierwszymi członami przeciw­
stawień. Należy jeszcze zauważyć, że największą zdolność modelowania świata 
posiadają kategorie najbardziej abstrakcyjne, tzn. z najwyższych poziomów 
klasyfikacji. Pomimo tego, barwy należą do bardzo konkretnych klasyfika­
torów. Opozycje barw przyjmują abstrakcyjny wyraz odnosząc się do takich 
przeciwstawnych par pojęciowych, jak: święty (kolory jasne [ + ]) — świecki 
(ciemne): czysty (jasne [+]) — nieczysty (ciemne i jasne w negatywnych zna­
czeniach); kultura — natura, w ramach tej opozycji występują bardziej szcze­
gółowe kategorie np. dom (czerwony, złoty) — woda (siny, czarny); życie 
(kolory jasne [+]) — śmierć (czarny, szary, biały i siny [+]); «ten świat" 
(kolory jasne [+]) — „tamten świat" (czarny, szary oraz barwy jasne [—]), 
dzień (jasny, biały) — noc (ciemny, czarny); lato (jasny, biały, zielony, złoty, 
czerwony) — zima (ciemny, czarny, biały i siny [—]; wschód (biały, złoty, 
czerwony) — zachód (czarny); południe (czerwony, złoty) — północ (siny, czar­
ny); góra (biały, złoty, czerwony) — dół (czarny, siny, „zaklęte złoto"); prawy 
(biały) — lewy (czarny); suchy (biały) — mokry (czarny); wilgoć (zielony) -
susza (czerwony, złoty); dojrzały (czerwony) — surowy (zielony); swój (biały — 
obcy (czarny); męski (biały) — żeński (czarny); młody (zielony, czerwony) — 
stary (czarny); piękny (czerwony, złoty) — brzydki (czarny, szary), itd. System 
barw modeluje zatem doznania zmysłowe, przestrzeń i czas, stosunki spo­
łeczne, problem dobra i zła oraz doznania estetyczne. Elementarne struk­
tury: biały — czarny (szary), siny — czarny, złoty (czerwony) — czarny (siny), 
są wariantami podstawowej antynomii jasny — ciemny wówczas, gdy odnoszą 
się do takich abstrakcyjnych przeciwstawień jak: święty — świecki, czysty — 
nieczysty, konstrukcja — destrukcja, życie — śmierć, płodność — niepłodność. 
Stanowią warianty podstawowej opozycji w pewnym stopniu, bo niezmienny 
pozostaje sens ich odniesień, ale owe odniesienia stają się bardziej konkretne. 
Antynomię jasny — ciemny można więc uważać za fundamentalną w syste­
mie barw. 

Wiele z tych elementarnych struktur semantycznych okazuje się struktu­
rami długiego trwania, skoro odnajdujemy je, z jednej strony w kulturze 
ludowej X I X i 1 pol. X X w., z drugiej strony zaś w systemie religijnym 
przedchrześcijańskich Słowian (patrz: Gieysztor, 1980; Ivanov, Toporov, 1965, 
1970, 1974, 1975; Łowmiański, 1979). 

1 5 Podobnie jak w przypadku systemów pokrewieństwa (patrz: Lévi-Strauss , 1970, s. 98, 
405-406). 



132 ZBIGNIEW LIBERA 

Niewielki stopień zmian systemu barw powstałych pod wpływem oddzia­
ływań chrześcijaństwa wynikał głównie z dwóch powodów: po pierwsze ze 
zbyt dużych podobieństw, a po drugie ze zbyt dużych różnic. To stwierdze­
nie jest tylko pozornie paradoksalne. Symboliczne treści barw chrześcijaństwa 
i ludowej kultury w większości pokrywają się. T a uwaga dotyczy koloru 
białego, czarnego, szarego, zielonego, złotego i czerwonego. Podobna jest rów­
nież symbolika światła i mroku, tyle tylko, że w ludowej wizji świata wy­
stępuje między owymi kategoriami wyraźny dualizm. Najbardziej odbiega 
sieć skojarzeń związanych z kolorem niebieskim. Można powiedzieć, że od­
działywania symbolicznych treści barw funkcjonujących w Kościele na „ludo­
wą" ich symbolikę ograniczały się w głównej mierze do rozszerzenia sensów, 
lecz nie przyczyniły się przez długi czas do zmian znaczeń. Na przykład 
kolor czerwony, symbolizujący w chrześcijaństwie m. in. zmartwychwstanie, 
nie przeczy „ludowej" symbolice tego koloru, który znaczy życie, płodność 
itp. — nałożenie się tych znaczeń powoduje jedynie rozszerzenie sensu. 

Wydaje się, że kolejność, w jakiej zostały omówione barwy klasyfikacji 
(biały, czarny, szary, biały, siny, żółty, czerwony), nie była przypadkowa czy 
arbitralna. Miejsca barw w systemie wskazywały w klasyfikacji zakresy nazw 
i ich synonimy oraz teksty typu: mity, kolędy, zamówienia, bajki, zagadki, 
które informowały o czasie pojawiania się barw we wszechświecie. Od po­
czątku istniał kolor czarny (Diabeł), biały (Bóg) i siny (morze — pierwotny 
chaos), a według niektórych tekstów (mity, kolędy, zamówienia) także zielo­
ny (drzewo kosmiczne). W dalszej kolejności pojawił się kolor żółty — 
złoty (lub siny), kamień, z którego stworzone zostało niebo, słońce, księżyc, 
gwiazdy i ziemia (Afanassjev, 1868, s. 123; Dáhnart, 1907, s. 59), i w końcu 
czerwony (ogień, którym włada Gromowładca). Jeśli będziemy pamiętać zna­
czenia barw. to przejście od pierwotnych trzech (lub czterech) barw do 
czerwieni okaże się mityczną opowieścią — wyrażoną w „języku" barw — 
o stopniowym wyłanianiu się kosmosu z pierwotnego chaosu. Kolor czerwo­
ny — ogień — Gromowładca powołany przez Boga na końcu procesu tworze­
nia kosmosu, kultury i życia spełnia rolę „strażnika" strzegącego ustalo­
nego porządku. 

Łączenie z barwami idei powstawania i rozwoju życia powinny potwier­
dzać kolory związane z zielonym drzewkiem („gaikiem", „maikiem", „nowym 
latkiem") występującym w czasie obrzędów wiosenno-letnich, które jest zna­
kiem wiosny, życia, odradzającego się kosmosu, ale z drugiej strony stanowi 
także wyobrażenie światowego drzewa — wszechświata, który się regeneruje 
(Eliade, 1966, s. 266, 404-409). Na szczycie „gaika" (maika, nowego latka) 
umieszczany był czerwony lub złoty kogutek, czerwona albo fi] zielona bań­
ka, czerwone i [lub] złote bądź białe jajka, biało ubrane lalki, wstążki 
w jasnych kolorach (Dekowski, 1967, s. 69-72; Karwicka 1980, s. 213-217; 
Zawistowicz, 1928, s. 384). Odwołanie się do innych jeszcze transformacji 
obrazu kosmicznego drzewa (korowaj, rózga weselna, wyobrażenia i przedsta­
wienia światowego drzewa w folklorze i sztuce) potwierdza występowanie 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 133 

w przebraniu „gaika'' koloru zielonego i (lub) białego, czerwonego i (lub) 
złotego. Samo zielone drzewko nie wystarcza do tego, by znaczyć odradza­
nie się kosmosu, powstawanie i rozwój życia. W znaczeniu symbolicznym 
zieleń jest tylko początkiem życia, życia młodego i niedojrzałego. Zieleń 
umożliwia jedynie płodzenie i ta możliwość stanowi jej granicę. Dopiero ko­
lor czerwony i (lub) zloty (symbole słońca, kogutki, pisanki, wstążki itd.) 
w połączeniu z zielonym i białym — znakiem wiosennego świata; źródła i wa­
runku wszelkiego życia, kształtują ogólną ideę zawartą w „gaiku", ideę roz­
woju życia, od jego początku (kolor biały), okresu niedojrzałego (zielony), 
aż do momentu osiągnięcia dojrzałości i możliwości płodzenia (złoty i czer­
wony). Zawarty w „gaiku" rytualnomagiczny wizerunek rozwoju życia, wraz 
z jego kulminacyjnym punktem (czerwień), zgadza się z czasem, w którym 
pojawia się to drzewko we wsi i z przebiegiem wzrostu roślinności: od 
momentu jej ukazywania się, aż do początków dojrzewania. 

Połączenie z hierarchią barw, z ich następowaniem po sobie idei pow­
stawania i rozwoju życia, występuje nie tylko w kulturze ludowej: również 
w traktatach i malarstwie alchemicznym (patrz: Rabinowicz, 1978). Średnio­
wiecze i chrześcijaństwo kolor dokładnie skodyfikowało i sformalizowało. Nie 
istniał w kulturze ludowej system barw ujęty w system tez i twierdzeń, tak 
jak w Kościele. Brak werbalizacji przepisów dotyczących klasyfikacji i symbo­
liki barw nie oznacza, że ó w system nie był skodyfikowany. „Specyfiką 
światopoglądu ludowego jest mały stopień jego werbalizacji [...]. Wyrażało 
go samo życie społeczne, reakcje na zjawiska naturalne i regularnie podej­
mowane działania o charakterze symbolicznym [...]. Stąd też mamy zazwyczaj 
do czynienia z olbrzymią ilością drobnych faktów, które jedynie ujmowane 
całościowo ujawniają swe znaczenie, swój sens" (Tomiccy, 1975, s. 13-14). 
Te uwagi J . i R. Tomickich dotyczą także systemu barw. 

L I T E R A T U R A 

Afanasjev, A. 
1868 Poetičeskie vozrenia Slavian na prirodu, t. 2, Moskwa. 

Antoniewicz, W. 
1913 Pisanki w Polsce, „Ziemia", t. 4. 

Baranowski, B. 
1981 W kręgu upiorów i wilkołaków. Łódź. 

Biegeleisen, A. 
b.r.w. Wesele, Lwów. 

Boczkowska, A. 
1980 Tryumf Luny i Wenus. Pasja Hieronima Boscha, Kraków. 

Bystroń . J. S. 
1916 Słowiańskie obrzędy rodzinne, Kraków. 
1947 Etnografia Polski, Warszawa. 

Caraman, P. 
1933 Obrzęd kolędowania u Słowian i u Rumunów, Kraków. 

Czajka , H. 
1973 Bohaterska epika ludowa Słowian, Wrocław. 



134 ZBIGNIEW LIBERA 

Dáhnhart , О. 
1907 Natursagen. Eine Sammlung Naturdeutener Sagen, Marchen, Fabeln und Legenden, 

Bd. 1, Sagen zum Alten Testament, Leipzig und Berlin. 
Dekowski. .1. P. 

1967 Obrzędowe obnoszenie zielonego drzewka, „Prace i Materiały Muzeum Archeologicz­
nego i Etnograficznego w Łodzi", Nr 11. 

Duhn von, F. 
1906 Rot und Tot, „Archiv für Religionswissenschaft", t. 9. 

Eliade, M. 
1966 Traktat o historii religii, Warszawa. 

Fischer, A. 
1909 Uzupełnienia Dahnharta, „Lud", t. 16. 
192! Zwyczaje pogrzebowe ludu polskiego, Lwów. 

Florenski, P. 
1984 Ikonostas i inne szkice, Warszawa. 

Frankowski , E . 
1932 Sztuka ludowa, [w:] Wiedza o Polsce, t. 5, cz. 3. 

Gajek, J. 
1934 Kogut w wierzeniach ludowych, Lwów. 

Gieysztor. A, 
1980 Mitologia Słowian, Warszawa. 

Grabowsk i. J. 
1978 Sztuka ludowa w Europie, Warszawa. 

Grajnert. J. 
1880 Zapiski etnograficzne z okolic Wielunia i Radomska, „Zbiór Wiadomości do Antro­

pologii Krajowej", t. 4. 
Gustawicz, Br. 

1882 Podania, przesądy, gadki i nazwy ludowe w dziedzinie przyrody, cz. 2, „Zbiór Wiado­
mości do Antropologii Krajowej", t. 6. 

Heme, G. 
1954 Dieslavischen Farbenbezeichnungen, Publications deTnstitut Slave d'Upsal, t. 9, Upsala. 

Ivanov, V. V., Toporov, V . N . 
1965 Slavianskie jazykowe modelirujuščie semiotičeskie sistemy, Moskwa. 
1970 К semiotičeskomu analiza mifa i rituala (na bieloruskom materiale), [w:] Sign. Language, 

Culture, Warszawa —Haga. 
1974 Issledowania v oblasti slavianskich drevnostej, Moskwa. 
1975 Invariant i transformacii v mifołogiceskich i folklorističeskich tekstach, [w:] Tipolo-

gičeskie issledovania po folkloru, Moskwa. 
Ivanov, V., Ł o t m a n , J . , Piatigorski, A., Toporov, V., Uspienski, В. 

1973 Tezisy к semiotičeskomu izučenju kultur (k primieni к słowiańskim tekstom), [w:] 
Semiotyka i struktura tekstu, red. M. R. Mayenowa, Wrocław. 

Kantor, R. 
1979 Symboliczna funkcja stroju w społecznościach wiejskich w drugiej polowie XIX wieku 

i w wieku XX (na podstawie materiałów z terenu Polski), „Rocznik Muzeum Etno­
graficznego w Krakowie", t. 7. 

Karwicka , T. 
1980 Zwyczaj stawiania „majów" w polskiej kulturze ludowej na tle europejskim, „Polska 

Sztuka Ludowa", R. 24, z. 3-4. 
Kasjan , M. 

1976 Poetyka polskiej zagadki ludowej, Toruń. 
Klinger, W. 

1949 Wschodnioeuropejskie rusałki i pokrewne postacie demonologii ludowej a tradycja grecko-
-rzymska, Lublin. 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 135 

1960 Jeszcze raz o rusałkach i pokrewnych postaciach demonicznych i ich zależności od 
tradycji grecko-rzymskiej, „Lud", t. 45. 

Kolberg, O. 
1961-
-1975 Dzieła wszystkie, t. 1-68, Wrocław. 

Krzysztofowicz, Z. 
1972 O sztuce ludowej w Polsce, Warszawa. 

Lév i -Strauss , С. 
1968 Myśl nieoswojona. Warszawa. 
1970 Antropologia strukturalna, Warszawa. 

Lubecki, K. 
1910 Estetyka ludowa, Kraków. 

Ł o w m i a ń s k i , H. 
1979 Religia Słowian i jej upadek {w. VI-XII), Warszawa. 

Majewski, E. 
1892 Wąż w mowie, pojęciach i praktykach ludu naszego, „Wisła", t. 6. 

M o s z y ń s k i , K. 
1967-
-1968 Kultura ludowa Słowian, t. 2, cz. 1-2. Warszawa. 

Niekludov, S. J . 
1980 Zametki o mifologičeskoj i folklorno-épičeskoj simvolikie u mongolskich narodov: sim-

volika zolota, „Etnografia Polska", t. 24, z. 1. 
Novikov, N. V. 

1974 Obrazy vostočnoslavianskoj volšebnoj skazki, Moskwa. 
Nowosielski, A. 

1857 Lud ukraiński, t. 2, Wilno. 
Olędzki , J. 

1970 Sztuka Kurpiów, Wrocław. 
1971 Kultura artystyczna ludności kurpiowskiej, Wrocław. 

Paluch, A. 
1984 Świat roślin w tradycyjnych praktykach leczniczych wsi polskiej, Wrocław. 

Perls, H. 
1937 Wąż w wierzeniach ludu polskiego, Lwów. 

P i ą t k o w s k a , J. 
1889 Z życia ludu wiejskiego ziemi sieradzkiej, „Wisła", t. 3. 
1898 Obyczaje ludu ziemi sieradzkiej, „Lud", t. 4. 

Pietkiewicz, Cz. 
1938 Kultura duchowa Polesia rzeczyckiego. Warszawa. 

Polaczek, A. 
1891 Z podań i wierzeń ludowych zapisanych we wsi Rudawie pod Krakowem, „Wista", t. 5. 

Pomeranceva, E. J . 
1975 Mifologičeskije personaźi w russkom folklore, Moskwa. 

Rabinowicz, W. 
1978 Kolor w systemie średniowiecznego symbolizmu, „Literatura na świecie", nr 5. 

Robotycki, Cz., Szpilka, W. 
1983 W każdej bajce jest ułamek prawdy (o „funkcji" daru w bajce), „Prace Etnograficz­

ne", z. 18. 
Rok... 

1931 Rok Boży w liturgii i tradycji Kościoła Świętego z uwzględnieniem obrzędów i zwy­
czajów ludowych oraz literatury polskiej, red. ks. Fr. Markowski, Katowice. 

Rzep ińska , M. 
1966 Studia z teorii i historii koloru, Kraków. 
1983 Historia koloru w dziejach malarstwa europejskiego, Kraków. 



136 ZBIGNIEW LIBERA 

Seweryn, T. 
1928 Z żywym kurkiem po dyngusie, Kraków. 
1937 Polskie malarstwo ludowe, Kraków. 

Siarkowski, W. 
1883 Podania i legendy o zwierzętach, drzewach i roślinach, „Zbiór Wiadomości do Antro­

pologii Krajowej", t. 7. 
S iewiński , A. 

1903 Bajki, legendy i opowiadania ludowe zebrane w powiecie sokolskim, „Lud", t. 9. 
Ś l iwińsk i . J. 

1966 Zachodnioslowiańskie opowiadania o inkluzie, „Literatura Ludowa", R. 10, z. 1. 
Słownik... 

1973 Słownik teologii biblijnej, red. X. Leon-Dufour, Poznań. 
Smólsk i , G. 

1901 O Kaszubach nadlebiańskich, „Wisła", t. 15. 
Sokolewicz, Z. 

1980 Rozwój metod analizy w etnologii, [w:] Metody etnologii, cz. 1, Warszawa. 
Staszczak, Z. 

1964 Śląska forma obrzędu Marzanny i Gaika na tle porównawczym, Opole. 
Stomma, L. 

1975 Rytuał pokładzin w Polsce. Analiza strukturalna, „Etnografia Polska", t. 19, z. 1. 
1980 Metoda strukturalna w etnologii, [w:] Metody etnologii, cz. 1, Warszawa. 

Sumców. M. 
1891 Boginki-Mamuny, „Wisła", t. 5. 

Świętek, J. 
1897 Lud nadrabski, Kraków. 

Szczypka, J . 
1980 Kalendarz Polski, Warszawa. 

Tarko, M. 
1967 Zwyczaje i obrzędy narodzinowe, [w:] Kultura ludowa Wielkopolski, t. 3, Poznań. 

Tomicki , R. 
1976 Słowiański mit kosmogoniczny, „Etnografia Polska", t. 20, z. 1. 
1979 Ludowa kosmogonia dualistyczna w świetle samojedzkkh mitów stworzenia, „Etno­

grafia Polska", t. 23, z. 2. 
1980 Ludowe mity o stworzeniu człowieka, „Etnografia Polska", t. 24, z. 2. 

Tomiccy, J . i R. 
1975 Drzewo życia, Warszawa. 

Udziela, S. 
1889 Poczucie piękna u ludu ropczyćkiego, „Wisła", t. 3. 

Václavík , A. 
1956 Volkskunde und Gewebe, Praga. 

Veleckaja, N. N. 
1978 Jazyčeskaja simvolika slavianskkh archaičeskkh ritualow, Moskwa. 

Wierzbicki, D. 
1882 Meteorologia ludowa, „Zbiór Wiadomości do Antropologii Krajowej", t. 6. 

Witort, J . 
1896 Przeżytki starożytnego światopoglądu u Białorusinów, „Lud", t. 2. 

Zahorski . W. 
1910 Podanie o zwierzętach na Litwie i Żmudzi, „Ziemia", t. 1. 

Zaręba, A. 
1954 Nazwy barw w dialektach i historii języka polskiego, „Prace Językoznawcze", t. 3, 

Wroclaw. 



SEMIOTYKA BARW W POLSKIEJ K U L T U R Z E LUDOWEJ 137 

Zawistowicz, K. 
1928 Zielone Świątki w wierzeniach i obrzędach, „Wiedza i Życie", R. 3. 
1929 O niektórych zabiegach magicznych w polskich obrzędach weselnych, „Wiedza i Ży­

cie". R. 4. 
1931 O niektórych zwyczajach wiosennych, „Ziemia", t. 16. 
1933 Śródpoście w zwyczajach ludowych, „Wiedza i Życie", R. 8. 

Zie l iński , Ch. 
1960 Sztuka sakralna, Poznań. 

Żmigrodzk i , M. 
1896 Ukraina. Theogonia i kosmografia ludu Ukrainy, cz. 1, „Lud", t. 2. 

Ż ó ł t o w s k a , H. 
1932 Ptaki nosiciele dusz, „Ziemia", t. 17. 

Źyranik, J. 

1934 Przeciwieństwo bóstwa — drzewa i bóstwa —kamienia w wyobrażeniach ludowych, Lwów. 

Zbigniew Libera 

T H E SEMIOTIC O F COLOURS IN T H E POLISH F O L K C U L T U R E 
AND OTHER SLAVONIC C U L T U R E S 

Summary 

The paper concerns the reconstruction of the colour system in the Polish (as well as 
Slavonic) folk culture; the author presents here the static model of the discussed system. 

The article has been divided into two parts on the methodological grounds. The first 
discusses the classifications of colours while the seond one concerns the symbolism of colours. 

I. The cląssincation of colours. In all Slavonic languages there was one group of colour 
terms referring without limitations to all the objects of Nature and Culture (black, grey, 
white, blue, green, yellow, red). The transient mood tones and their intensity were termed in 
syntactic and formative ways. The categories of the next level of classification referred only 
to the colours of the domestic animals (mainly cows and horses) and human hair and 
complexion. They didn't comprise the wild animals. The lowest level of classification made 
the figurative colour terms ("cherry-red", "cervine brown", "sky blue") and the ones based 
on comparison ("red as a poppy"). 

The entire colour classification was based on two principles: first, the division of all the 
colours into "light ones" (white, blue, green, yellow, red) and dark (black only grey was 
situated in-between). The second principle concerned the areas of relevance — some categories 
were universal, another referred to the objects of a particular kind only. 

II. The symbolism of colours. The classification of colours was composed with the second 
layer — the symbolism of the Universe similiarly basing on the principle of mutual antino­
mies. But the latter doesn't simply repeat the former's rules of taxonomy, its relations are 
much more complicated. Particular colours in different cultural texts being joined together 
in different relations of oppositions and correlations and undergoing the process of axiologi-
zation obtained either positive or negative connotations. Colours are very concrete classifiers. 
The oppositions of colours obtain an abstractive aspect referring to the oppositions like: 
sacred-profane, pure-impure, culture-nature, life-death, day-night, summer-winter, East-West, 
South-North, upper-lower, right-left, dry-wet, mature-immature, own group-strangers, male-
-female, young-old, nice-ugly etc. Thus the system of colours modelled the sensual experience, 
space and time, social relations, the problems of good and evil and esthetic values. 

The informations analysed in this paper come from eehnographic works concerning the 



138 ZBIGNIEW LIBERA 

period of the XIX cent, and the first halfth of the X X cent. The sources don't reflect however 
the exact image of the peasant culture of that period since they have been especially selected 
with reference to the system of colour terms. For it is possible then to join the semiotic 
description with historical reconstruction; in such case the later cultural influences should be 
separated. In the history of folk culture those influences meant above all the influence of 
Christianity. That's why the folk colour symbolism has been confronted here with the same 
symbolism in Bible, theology and religious art. It proved that the influence of Christian 
colour symbolism on the "folk" one ammounts to no more than to broadening of the meanings 
but for a very long time it didn't contribute to their changing. 

Translated by Anna Kuczynska-Skrzypek 


