
Włodzimierz Lengauer • POSTSCRIPTUM O OFIERZE KRWAWE] U GREKÓW 

W Ł O D Z I M I E R Z L E N G A U E R 

Postscriptum o ofierze 
krwawej u Greków 
(w odpowiedzi 
Jackowi Dobrowolskiemu) 
[Rozmowa o „Gardzienicach" 

i Metamorfozach] 

Mi 
jedna cecr 

i t o genezie ofiary krwawej w jego klasycz­
nej, nieomal „ortodoksyjnej" wersji, czyli ta­
ki , jaki opowiada Hezjod w Theogonii, ma 

jedną cechę wspólną z ujęciem Porfiriusza, czy jeszcze 
wcześniej niektórych pitagorejczyków lub może orfi­
ków (świadectwem tych wczesnych koncepcji są od­
powiednie fragmenty Kathdrmoi Empedoklesa). 
W obu wypadkach pojawia się zgodne przekonanie, że 
były niegdyś czasy, gdy bogom nie składano takich 
ofiar. Porfiriusz zresztą też przecież przytacza wcze­
śniejsze opowieści, posługując się między innymi ob­
szernymi fragmentami niezachowanego do naszych 
czasów traktatu Teofrasta Peri eusebeias. Mi ty , które 
zna i opowiada Porfiriusz mówią o pierwszym wypadku 
zabicia zwierzęcia w ofierze, a najbardziej charaktery­
styczna jest tu zaczerpnięta z Teofrasta opowieść sta­
nowiąca aition obrzędu ateńskiego spełnianego 
w dzień święta Dzeusa (Diholieia) Według tego mi tu 
zabity wówczas wół był sam sobie winien ponieważ 
ziadł' i zdentał wyłożone na ołtarzu płody rolne jakie 
wtedy składano bogom w ofierze Nieiaki Sońatros 
zresztą nie-Ateńczyk, oburzony tym postępkiem po­
rwał siekierę i zabił zwierzę. Rzecz znamienna, wołu 
poch Sopatros opuścił Ateny. Ale kraj na­

wiedziła klęska posuchy i głodu, a wyrocznia delficka 
poleciła szukać sprawcy mordu. Sprowadzono więc 
Sooatrosa ale z jakichś powodów nie wykryto że to 
on zabił zwierzę. Ten zaś, by uwolnić się od poczucia 
winv i ci ażaceina id n im k latw Y zażad; ń by u, czyniono 
go obywatelem i by odtąd zabii ano zwierze w ofierze 
w imieniu całei wsnólnoty Tak sie i stało a dziwny 
obrzęd ofiarny z którego archaicznych i niezrozumia 
łvch cech nodkniwa iuż Arysrnfanes^ nrzy świecie Di 
IrJil łączył sie odrad z nosznkiwaniem snrawcy mnr 
A , i Z J r ^ t Z T 7 n n Z „znaniem noża nfiarne .ó 
za Z e c , ^ s ^ l ^ e m t e l n ! ,7nn,>n^ 
za winnego i SKazaniem tego przeamiotu na utopienie 
AV morzu -

11 l\J LUI. 

Historia ta miała i inny wariant, ale istotne są dwa 
jej elementy: poczucie winy sprawcy oraz przekonanie, 
że zwierzę samo sobie jest winne, zostało ukarane lub 
zabite w gniewie. Podobne wątki występują i w innych 
przytaczanych przez Porfiriusza opowieściach. 

U Hezjoda opowieść o pierwszej ofierze różni się od 
tych mitów przede wszystkim tym, że obrzęd ofiarny 
ustanawia Prometeusz, a więc postać należąca do świa­
ta nieśmiertelnych, do kategorii bogów (chociaż nie 
olimpijskich). Ofiara krwawa ma więc początki boskie, 
także dlatego, że słynny podstęp Prometeusza dokonał 
się przecież za wiedzą Dzeusa, który na dodatek znal 
wszelkie jego przyszłe konsekwencje, a należało do 
nich wysyłanie ludziom Pandory. Ale różnica jest jesz­
cze głębsza, bo według opowieści Porfiriusza ludzie 
w czasach przed ofiarą krwawą znali kul t bogów i skła­
dali im ofiary, tyle że wyłącznie z płodów rolnych. We­
dług Hezjoda kul tu bogów najwyraźniej wcześniej nie 
było. Poeta nie mówi tego wprawdzie explicite, ale prze­
cież pisze o krisis ,czyli rozdzieleniu ludzi i bogów na §ó" 
rze Mekone. Do tego mtorrieritu ludzie i bogowie żyli ra­
zem. Ofiara krwawa rozpoczyna nowy etap w stósun-
kach bogów z ludźmi albo raczej nowa epokę w dzie 
Jach ludzi. 

Historie znane Porfiriuszowi, zwłaszcza opowieść 
o Sopatrosie, są znakomitym potwierdzeniem teorii 
ofiary krwawej sformułowanej niegdyś przez Karla 
Meul i i rozwiniętej przez Waltera Burkerta. Mówiąc 
najogólniej, chodzi w niej o to, że zabicie żywego zwie­
rzęcia wywoływało u człowieka poczucie winy wobec sil 
rządzących przyrodą i wobec tego wymagało zawsze 
spełnienia szczególnego obrzędu. Początek takiej ob­
rzędowości widzą obaj uczeni u łowców paleolitycz­
nych, a jej pozostałości dostrzegają w zwyczajach 
współczesnych myśliwych i w folklorze europejskim 
(obyczaje towarzyszące do niedawna ubojowi zwierząt 
na wsi). Jednak mit Hezjoda nie wskazuje ani na po­
czucie winy (zwalnia przecież ludzi od odpowiedzialno­
ści za pierwszy wypadek zabicia zwierzęcia), ani na ma-
°ię myśliwych (pozostawianie czaszki lub szkieletu 
zwierzęcia, szczególne traktowanie niektórych jego 
części) 

Druga teoria wyjaśniająca genezę ofiary krwawej 
u Greków jest autorstwa Jean-Pierre Vernanta. Jej 
podstawą jest właśnie mit hezjodejski. U Hezjoda zwra­
ca uwagę sam podział ofiary. Bogowie otrzymują kości 
pokryte tłuszczem, a właściwie dym z palonych na oł­
tarzu części. Mięso przypada ludziom, bo tylko oni po­
trzebują jedzenia. M i t tłumaczy w ten sposób zwyczaj 
ludzki zjadania mięsa. 

Obie te teorie łączy wskazanie na głębokie i podob­
ne znaczenie religijne mitów o pierwszej ofierze. Przy­
patrzmy się wpierw drugiej z nich. Ważne jest nie tyl­
ko to, że ludzie jedzą mięso. Istotne znaczenie ma fakt, 

242 



Włodzimierz lengauer • POSTSCRIPTUM O OFIERZE KRWAWE] U GREKÓW 

ze l u d z i o m p r z y p a d a j ą w u d z i a l e p o d l e g a j ą c e r o z p a d o w i 

części ż y w e j n i e g d y ś i s t o t y , p o d c z a s gdy b o g o w i e o t r z y ­

m u j ą dym, k t ó r y r o z p ł y w a się w w i e c z n y m p o w i e t r z u , 

s t a n o w i ą c j e g o s k ł a d n i k . M i t z a w i e r a p r a w d ę o i s t o c i e 

c z ł o w i e c z e ń s t w a : ś m i e r t e l n e , p r z e m i j a j ą c e i s t o t y ż y w i ą 

się t y m , co p o d l e g a ś m i e r c i i r o z p a d o w i , do n i e ś m i e r t e l ­

n y c h b o g ó w n a l e ż y u l o t n y , ale do n i c h i d ą c y i r o z p ł y ­

w a j ą c y się w b o s k i m eterze dym, w swej postaci przypo¬
m i n a j ą c y psyche l u d z k ą . Nadto sens k r y j e się j e s z c z e 

i w t y m , że o f i e r z e t o w a r z y s z y ć ma u c z t a ( z w y k l e m i ę s o 

of iarne z j a d a n o na m i e j s c u , o d e j ś c i a od tej r e g u ł y 

w o k r e s i e a r c h a i c z n y m i k l a s y c z n y m są r z a d k i e i zawsze 
t ł u m a c z o n e j a k i m ś o d r ę b n y m aition). Jeść u ś m i e r c o n ą 

żywą i s t o t ę w o l n o w i ę c l u d z i o m t y l k o w tej n i e z w y k ł e j , 

świętej sytuacji Z Icolei uczta to forrna s p o ł e c z n e g o 

wsDÓtżvcia l u d z i z n a i d u i a c e g o sie w ten s p o s ó b p o d 

o p i e k ą ' b o g ó w . Złożenie o f i a r y k r w a w e j p r z e s y c o n e i e s t 

wiec r e l i g i j n o ś c i ą i g ł ę b o k a ś w i a d o m o ś c i ą k o n d v c i i 

ludzkie j o r a z z a s a d s t o s u n k ó w m i ę d z y l u d ź m i i b o g a m i , 

a t a k ż e m i ę d z y ż y j ą c y m i w ' s p o ł e c z n o ś c i l u d ź m i Ofiara 
krwawa i e s t w i e c p o s t r z e g a n a i a k o p o d s t a w a c v w i l i z a 

rii l u d z i i e d n n r z e ś n i e z a s a d a U r z v r n , , i a r a ł a d w W 

cie p o d z i e l o n y m m i ę d z y l u d z i i b o g ó w 

Teoria Meuli-Burkert (tak z w y k ł ją n a z y w a ć sam 
Walter Butkert we w s z y s t k i c h s w o i c h p r a c a c h ) nie j e s t 

s p r z e c z n a z i n t e r p r e t a c j ą Vernanta, l e c z p r z e c i w n i e , 

k o m p l e m e n t a r n a . Także i tu c h o d z i p r z e c i e ż o to, że 
p a l e o l i t y c z n y ł o w c a p r z e ż y w a ł ś m i e r ć z w i e r z ę c i a , k t ó r e 

u ś m i e r c a ł z k o n i e c z n o ś c i , by się ż y w i ć j e g o m i ę s e m . 

Uznawał za k o n i e c z n e o d ł o ż e n i e j a k i c h ś c z ę ś c i na ofia­
rę s i ł o m czy b ó s t w o m , k t ó r e u w a ż a ł za c z y n n i k s p r a w ¬

czy o b f i t o ś c i w p r z y r o d z i e . Miał w i ę c g ł ę b o k i e , r e l i g i j n e 

p r z e k o n a n i e , że u p o l o w a n e z w i e r z ę nie j e s t j e g o p e ł n ą 

w ł a s n o ś c i ą , m u s i a ł też m i e ć ś w i a d o m o ś ć , że c z y n i tak 

za z g o d ą sił w y ż s z y c h , d b a j ą c w ten s p o s ó b o u t t z y m a -

nie u s t a n o w i o n e g o p t z e z nie w ś w i e c i e p o r z ą d k u . 

Myślę, że s t a r o ż y t n y Grek ze z r o z u m i e n i e m p r z y j ą ł b y 

oba te w y j a ś n i e n i a u c z o n y c h n o w o ż y t n y c h . Są one im­

plicite z a w a r t e we w s p o m n i a n y c h w y ż e j m i t a c h . Opo­
wieści Porfiriusza i mit Hezjoda w tym p u n k c i e z n ó w 

się z b i e g a j ą : o f i a r a k r w a w a j e s t p o d s t a w ą c y w i l i z a c j i 

i życia społecznego ludzi. Kiedyś mogło być inaczej, ale 
były to zupełnie inne czasy, ludzie byli inni i żyli w in­
ny sposób (z mitu Hezjoda jasno przecież wynika, że 
nie było wówczas kobiet!). Cywilizacja polis oparta jest 
na obrzędzie krwawej ofiary. 

Ale trzeba dodać jeszcze jeden aspekt krwawej ofia­
ry dostrzegalny nie tak w micie, jak w samym już obrzę­
dzie. Otóż składane w ofierze zwierzęta są poświęcone 
bóstwom od momentu wybrania ich przez ofiarników. 
Prowadzi się je w uroczystej procesji przybrane i wy­
czyszczone, skomplikowane zabiegi mają na celu otrzy­
manie od nich znaku zgody na śmierć. Do prowadzo­
nych zwierząt stosuje się termin ta hiera oznaczający 
także obrzędy. Zwierzęta przeznaczone na ofiarę 

są 
święte, należą do bogów. Sam akt ofiarny jest jedynym 
dostępnym ludziom środkiem komunikacji ze światem 
bogów. Bez zabijanych zwierząt komunikacja ta byłaby 
niemożliwa. W obliczu bóstw ludzie potrzebują pośred­
nictwa zwierząt, ale to właśnie ludzie czynią z nich hie-

Ludzie włączają zwierzęta w świat, w którym śmier­
telni spotykają się z bogami. 

Waltet Burkert, tropiąc obrzędy leżące u podstaw 
tragedii, wskazywał na znaczenie ofiary z kozła. W zu­
pełnej zgodzie ze świadectwami starożytnych wysuwał 
hipotezę, że przedstawienie tragiczne wyrosło z zacho­
wania kręgu ofiarników zgromadzonych przy okazji te­
go obrzędu dionizyjskiego. Byłaby to więc gdzieś w za­
mierzchłych początkach istotnie „pieśń nad kozłem", 
jak wyjaśnia wytaz tragodia jedna z gloss antycznych. 
Ale tematem tej pieśni nie stało się zabicie kozła, nie 
śpiewano też raczej o losach Dionizosa. Z jakichś po­
wodów pieśń taka stała się, by znów odwołać się do i n ­
nej glossy, mimesis losów i czynów herosów. Zawsze 
jednak były to losy tragiczne, bohater ponosił klęskę, 
nierzadko spotykała go śmierć. O d śmierci kozła po 
śmierć człowieka - czyż nie jest to metafora wspólne­
go losu wszystkich istot śmiertelnych tak ludzi, jak 
i zwierząt? Trudno o dobitniejsze wskazanie na współ 
note ziemskiego świata skazanego zawsze na śmierć 
i wspólnie zabiegaiacego o uwagę zimnych dalekich 
i często wrogich bóstw ' 

243 




