
„Etnografia Polska", t. X V z. 2 

M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

SZTUKA AFRYKI WSCHODNIEJ 

Zakres niniejszej pracy ogranicza się do jednej tylko gałęzi sztuk pla­
stycznych — rzeźbiarstwa, zamyka się również w jednym tylko obszarze 
Czarnego Lądu — w jego wschodniej części. Takie potraktowanie tematu 
wynika z założenia, by w miarę możności przedstawić go dokładnie. Sztu­
ka jest bowiem problemem bardzo obszernym, obejmującym twórczość 
plastyczną, taniec, muzykę i literaturę ustną, przy czym rzeźbiarstwo jest 
dziedziną, w której najlepiej chyba przejawiają się artystyczne uzdolnie­
nia ludów afrykańskich. Temat ów wiąże się też w nierozerwalną całość 
z szeregiem innych zagadnień, takich jak religia, gospodarka, struktura 
społeczna. 

Teren, na którym koncentrują się rozważania, nie odpowiada ściśle 
ogólnie przyjętym określeniom regionów geograficznych czy etnograficz­
nych i obejmuje obecne polityczne granice Kenii, Tanzanii i północnego 
Mozambiku. 

ROZWÓJ ZAINTERESOWAŃ SZTUKĄ A F R Y K I 

Znajomość ze sztuką Afryki zawarła Europa na długo przed pojawie­
niem się na przełomie X I X i X X w. nowych prądów artystycznych, któ­
rym zwyczajowo przypisuje się zasługę odkrycia plastycznych uzdolnień 
mieszkańców Afryki . Pojedyncze wytwory artystów afrykańskich poja­
wiły się w Europie już od drugiej połowy X V w., podróżnicy zaś opisy­
wali swoje spostrzeżenia dotyczące sztuki z wojaży do Afryki . W X V I I 
w. jezuicki duchowny, Niemiec, ojciec Athanasius Kircher, założył w Rzy­
mie muzeum (obecnie Muzeum Pigorini), w którym poczesne miejsce zaj­
mowały kolekcje etnograficzne, obejmujące między innymi kamienne po­
sągi pochodzące z Dolnego Kongo. W 1668 r. Holender Olfert Dapper 
w entuzjastycznych słowach opisywał miasto Benin 1, w 1704 r. zaś Willem 

O.. D a p p e r , Beschryvinge des afrikaensche gewesten van Egypten, Barba-
ryen, Lybien, Biledulgerid, Negrosland,, Guinea, Ethiopien etc., Amsterdam 1668. 

11 — E t n o g r a f i a P o l s k a , t. X V z. 2 



162 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

Bosman, również Holender, zanotował, że podczas podróży po terenie 
Złotego Wybrzeża widział figurki ze złota ,,o przyjemnym wyglądzie" 2 . 
Zasadność tego sądu potwierdził sto lat później Thomas E. Bowdich, opi­
sując ozdoby noszone przez Sai Tuto Quamina, władcę Aszantów przyj­
mującego brytyjskie poselstwo 3 . Podobne opinie wyrażali i inni podróż­
nicy. 

Pierwsze naukowe prace na temat sztuki Afryki pojawiły się w końcu 
X I X w., wychodząc spod pióra Leo Frobeniusa, Char lesa Reada, Ormonde 
Daltona i A. H. Pitt-Riversa. Dotyczyły one Afryki Zachodniej, malowi­
deł naskalnych, a szczególnie zachwycały się osiągnięciami sztuki Beninu, 
przypisując jej zresztą wpływy zewnętrzne najrozmaitszej proweniencji 
jako źródła i bodźce rozwoju *. Wykaz tytułów wskazuje, że nie było 
w tym okresie wzmianek o sztuce Afryki Wschodniej. Ale aż do pierw­
szych lat obecnego wieku sztuka murzyńska, jak ją określano, nie mogła 
zdobyć sobie uznania w oczach Europy. Wprawdzie na Brukselskiej wy­
stawie światowej w 1897 r. znalazła się kolekcja dzieł rzeźbiarskich z Kon­
go, była ona jednak przedstawiona jako przykład dziwnych i niezrozu­
miałych egzotycznych wytworów. 

Stopniowe zapoznawanie się ze sztuką Afryki należy zawdzięczać w 
głównej mierze awangardowej grupie artystów paryskich, takich jak Vla-
minck, Matisse, Derain, Braque i Picasso, którzy zafascynowani plemien­
ną rzeźbą afrykańską, czerpali z niej wiele w swojej twórczości. Znaleźli 
tam nie tylko inspirację formalną, lecz i nowe myśli, pojęcia i idee, od­
gadywali w niej sztukę przyszłości. Dalszy rozwój nastąpił w 1915 г., po 
ukazaniu się Negerplastik. Jej autor, Carl Einstein, członek awangardowej 
grupy poetów niemieckich, pisarz i esteta, był pierwszym, który opisał 
plemienną sztukę Afryki w sposób rzeczowy, w pełni uznając jej wartości. 
Krótka ta praca jest raczej pozbawiona walorów etnograficznych, ale po­
siadała wielkie znaczenie dzięki wniesieniu nowych spostrzeżeń w teorię 
estetyki. Carl Einstein zwrócił uwagę na istotne wartości afrykańskiej pla­
styki figuralnej, widząc w niej rzeźbę w pełnym znaczeniu tego słowa, 
rozwiązującą problem bryły i trójwymiarowości; podnosił też jej rodzimy 
rozwój. Sztuka afrykańska była wreszcie atrakcyjna dzięki swej nowości 
i tchnieniu egzotyki. Praca Einsteina dała impuls do dalszego poznawania 
i pogłębiania znajomości osiągnięć artystycznych ludów Czarnego Kon­
tynentu. 

2 Opinię tę przytacza M. L e i r i s, The Latitudes of Beauty — Africa, The 
Unesco Courier, December 1965. 

3 T. E . B o w d i c h , Mission from Cape Coast to Ashantee, London 1819. 
4 Szczególnie lansowana była teoria w p ł y w ó w fenickich lub egipskich, której 

początek dał Leo Frobenius. Osiągnięciom Beninu przypisywano też wpływy por­
tugalskie, gdyż uważano powszechnie za niemożliwe, by Afrykańczycy mogli wy­
konywać dzieła z brązu i kości słoniowej z tak dużą zręcznością. 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 163 

W kwietniowym numerze „Mercure de France" z 1917 r. Guillaume 
Apolinaire opisuje afrykańską rzeźbę „fetyszystyczną"; w maju 1919 r. 
w Galerii Devambez w Paryżu otwarto pierwszą wystawę rzeźby Afryki 
i Oceanii, w 1920 r. zaś, w trzecim numerze pisma „Action" ukazują się 
opinie o sztuce afrykańskiej pióra znanych pisarzy i krytyków, jak Pablo 
Picasso, Juan Gris, Jean Cocteau, Andre Salmon i Jacques Lipschitz. 
Aczkolwiek nie wszystkie wypowiedzi były pochwalne, a zdania na temat 
afrykańskiej sztuki różne, to jednak zdobywa sobie ona popularność, 
zwiększa się jej znajomość wśród społeczeństwa, czego dowodem są coraz 
liczniejsze publikacje. 

Pierwsze opisy sztuki Afryki Wschodniej pojawiają się na początku 
obecnego wieku — są to wzmianki podróżników i badaczy, którzy zetknęli 
się w czasie swoich wędrówek z plastyczną twórczością ludów wschodnich 
części kontynentu. Są to raczej utrzymane w duchu tego okresu ogólne 
opisy życia, gospodarki, wierzeń i obyczajów plemion, z którymi zetknęli 
się autorzy 5. Sztuka potraktowana jest marginesowo jako jeden z ele­
mentów kultury, wiążący się w układzie tych prac z rzemiosłem. Jedynie 
Eckart von Sydow koncentruje się na zagadnieniach artystycznych. Pra­
ca jego zawiera pierwsze w etnograficznej literaturze dotyczącej Afryki 
szerokie i dokładne opisy sztuki plemion regionów wschodnich; wymienie­
ni są Makonde, Wayao i Kamba. Oczywiście i wcześniejsze wzmianki no­
tują występowanie sztuki. Jak stwierdza np. Karl Weule: „... sztuka pla­
styczna wśród Wayao nie jest tak bogata, jak u Makonde, ale jednak 
istnieje" 6, A. Werner pisze zaś, że Wayao wykonywali małe drewniane 
laleczki (Little wooden dolls) z silnie podkreślonym prognatyzmem i znie­
kształconymi wargami (kłódka wargowa). Motyw ten jednak zniknął i brak 
przykładów nie pozwala na scharakteryzowanie tych figurek 7 . Przytoczo­
ny już wyżej Weule jest też odkrywcą makondyjskich masek midimo, 
których liczne ilustracje zamieszcza w swojej pracy 8 , a które po dziś 
dzień są bardzo poszukiwanymi obiektami. Warto tu jeszcze podkreślić, że 
najbardziej znane przykłady rzeźb Wazaramo zostały zebrane w 1899 r. 

5 Można tu wymienić w kolejności chronologicznej kilka tytułów: A. W e r n e r , 
The Natives of British Central Africa, London 1906; С. W. H o b 1 e у, Ethnology 
of А-КатЪа and others East African Tribes, London 1910; K. W e u l e , Negerleben 
in Ost-Afrika, Leipzig 1908; t e n ż e , Wissenschaftliche Ergebnisse meiner ethno-
graphischen Forschungsreise in den Siidosten Deutch-Ostafrika, Berlin 1908; 
G. L i n d b 1 о m, The Akamba in British East Africa, Uppsala 1916; wreszcie ogól­
ne opracowanie sztuki, które daje E . von S y d o w , African Sculpture, „Africa", 
vol. 1: 1928. 

6 К. W e u l e , Wissenschaftliche Ergebnisse meiner ethnographischen For­
schungsreise in den Siidosten Deutch-Ostafrika, Berlin 1908, s. 49. 

7 W e r n e r , The Natives of British Central Africa, s. 204. 
8 W e u l e , Negerleben in Ost-Afrika, s. 443. 



164 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

przez Stuhlmanna i znajdują się obecnie w muzeach w Berlinie i Ham­
burgu. Są to figury nagrobne wykonane ku czci przodków 9 . 

W rozważaniach na temat sztuki Afryki przeważały dwa jej ujęcia: 
funkcjonalne, czyli etnograficzne, i estetyczne, czyli artystyczne. Obiekty 
sztuki traktowano początkowo jako curiosa, jako egzotyczne wytwory 
rzemieślnicze i przedmioty kultu. Łączyło się to z ujęciem etnograficznym, 
lecz ową sztukę dzikich traktowano marginesowo, jakby nieco wstydliwie. 
Odkrycie jej, dokonane przez awangardową grupę artystów z kręgów pa­
ryskich, uwarunkowało spojrzenie estetyczne, którego ukoronowaniem by­
ła wspomniana już praca Einsteina. Ow prąd estetyczny rozpalił w Euro­
pie entuzjazm dla sztuki afrykańskiej, rozpatrując piękno przedmiotu, 
fascynując odmiennymi kanonami piękna, formy i bryły, l in i i i płaszczy­
zny. Nie zwracano natomiast uwagi na funkcję i znaczenie rzeźb, traktu­
jąc je jako byty oderwane, rozpatrywane tylko w świetle pojęć plastycz­
nych. Zrodziła się zatem reakcja mająca na celu badanie funkcji dzieł, ich 
kontekstu społecznego, znaczenia magicznego i religijnego. Zwrot w tym 
kierunku był tak silny, że istota sztuki plemiennej stawała się w tych 
rozważaniach często niejasna i niezrozumiała, nadto zupełnie pomijano 
walory plastyczne. 

Sztuka afrykańska jest prawie zawsze wysoce symboliczna i funkcjo­
nalna. Wszelako istniała niekiedy wśród Afrykańczyków tendencja do 
spoglądania na nią jak na dzieło sztuki, a nie tylko symbol kultu czy 
obiekt pełniący jakąś rolę społeczną. Przykładów tego rodzaju może do­
starczyć dworska sztuka Beninu, a także również dworska rzeźba kró­
lestw Dahomeyu, Bena Lulua, Baluba czy Międzyjezierza. Spostrzeżenia 
podobne notuje Hans Himmelheber w odniesieniu do niektórych plemion 
Kamerunu i Wybrzeża Kości Słoniowej 1 0 . Są to raczej pojedyncze, spo­
radyczne przypadki będące marginesem w ogólnym, tradycyjnym schema­
cie odczuć artystycznych mieszkańców Afryki . W pełni uświadomione spoj­
rzenie estetyczne pojawia się na szerszą skalę dopiero obecnie, a to dzięki 
szybkiemu przyswajaniu przez Afrykanów kanonów artystycznych panu­
jących w Europie, dzięki powstawaniu szkół artystycznych o akademickim 
charakterze, często kierowanych przez Europejczyków, dzięki wreszcie 
określonej polityce kulturalnej rządów państw afrykańskich. 

Ostatnio próbuje się spoglądać na dzieło sztuki od innej jeszcze strony, 
mianowicie oczami miejscowego artysty, a przez to wyjaśnić zawiły psy­
chologicznie proces twórczy, znaleźć motywacje skłaniające do podejmo­
wania tej pracy, uchwycić różnice między artystą a rzemieślnikiem. Pró-

9 Fakty te podaje W. F a g g, Tribes and forms in African Art, London 1965. 
1 0 H. H i m m e l h e b e r , Personality and Technique of African Sculptors, New 

York 1963. 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 165 

bę odpowiedzi na te zagadnienia podejmowali: Hans Himmelheber, Marcel 
Griaule, Margerite Cordwell i P. Y. L. Vandenhoute, a z polskich autorów 
przegląd tego rodzaju stanowisk daje Bogdan M o l i ń s k i n , ale problem 
jest jeszcze otwarty. Tendencja ta jest o tyle ważna, że może okazać się 
pomocna w znalezieniu klucza do pełnego zrozumienia istoty sztuki ple­
miennej. 

PODŁOŻE K U L T U R O W E S Z T U K I W A F R Y C E W S C H O D N I E J 

Klasyczne dzieła rzeźby afrykańskiej pochodzą z dwu regionów: ba­
senu Nigru i basenu Kongo. Na obszarach tych występowanie plastyki 
figuralnej jest powszechne. W pozostałych częściach Afryki brak tej sztu­
k i jest zjawiskiem generalnym, choć bardzo popularne jest zdobienie prze­
dmiotów użytkowych. Lecz i na terytorium położonym między pasem 
Wielkich Jezior a Oceanem Indyjskim znajdują się grupy plemion, wśród 
których istnieją lub istniały tradycje rzeźbiarskie bądź takie, gdzie rze­
źby wykonywane są od niedawna. Należą do nich Makonde, Wayao, Wa-
kwere, Washambala, Wazigua, Wazaramo, Wanyamwezi, Wahehe, Wake-
rewe, Kikuyu, Kamba, Kisii, Wasukuma, Wabende i Doa. Istnieje jednak 
w ogólnym pojęciu dychotomiczny podział na Afrykę „rzeźbiarską" i „nie-
rzeźbiarską", a kryterium stanowi tu ilość zajmujących się sztuką ple­
mion 1 2 . Powstaje pytanie, co jest przyczyną tego stanu rzeczy. Są głosy 
dopatrujące się tego w predyspozycjach rasowych i wrodzonych zdolno­
ściach pewnych grup ludzkich. Ludy Bantu przeciwstawia się mianowicie 
ludom chamickim, widząc u pierwszych zdolności rzeźbiarskie, drugim zaś 
przypisując rozwój innych gałęzi artystycznych. Podstawę takich mniemań 
stanowi fakt, że w Afryce Wschodniej rzeźbiarstwo rozwinęło się wśród 
plemion rolniczych, natomiast plemiona pasterskie, zbierackie i myśliwskie 
kultywują inne gałęzie sztuki. Nierównomiernego rozmieszczenia ośrodków 
sztuki nie mogą jednak tłumaczyć elementy rasowe — trzon bowiem lud­
ności Afryki Wschodniej stanowią ludy Bantu, które zamieszkują też Kon-

1 1 Wymienić tu należy cytowanego już poprzednio H. Himmelhebera, a także 
J . M. C o r d w e l l , African Art, Chicago 1959; P. Y. L . V a n d e n h o u t e , Poro en 
Masker, Leopoldville 1952, oraz В.  M o l i ń s k i , Historia — osobowość — sztuka, 
Warszawa 1966. 

1 2 Jest to zdanie wielu autorów. I tak H. H i m m e l h e b e r pisze: „Plemiona 
Afryki Wschodniej i Południowej nie posiadają prawie wcale sztuki. Trudno po­
wiedzieć dlaczego tak jest" (Negerkunst und Negerkiinstler, Braunschweig 1960, 
s. 411). Podobne jest zdanie innych teoretyków. L . A d a m : „W Afryce Wschodniej 
sztuką zajmuje się jedynie izolowana grupa ludu Makonde" (Art Primitif, Paris 
1959, s. 117; D. P a u l m e: „Rolnicze ludy Afryki Wschodniej również jednak nie 
mogą pochwalić się specjalnymi osiągnięciami w dziedzinie artystycznej" (Les Sculp­
tures de L'Afrique Noire, Paris 1956, s. 6). 



166 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

go, Angolę i Kamerun, skąd właśnie pochodzą najwspanialsze przykłady 
rzeźby afrykańskiej. Nie ma też żadnych podstaw do tego, by mówić 
o mieszkańcach Afryki Wschodniej jako mniej zdolnych czy zręcznych, 
zważywszy ich duże osiągnięcia w dziedzinie sztuki zdobniczej. Pewnej 
roli można natomiast dopatrzyć się w warunkach geograficzno-przyrodni-
czych. Afryka Wschodnia leży w strefie klimatu podrównikowego suche­
go, w sudańsko-zambezyjskim obszarze sawannów. Niewykluczone więc, 
że występowanie rzeźby w drewnie może być po części określone ilością 
dostępnego materiału. Istotnie obszar, z którego pochodzi klasyczna rzeźba 
plemienna, porośnięty jest wielkimi lasami tropikalnymi i podzwrotniko­
wymi. Jednakże nie jest to wyjaśnienie wystarczające — liczne przy­
kłady sztuki rzeźbiarskiej pochodzą z sudańskich terenów sawannów 
Afryki Zachodniej i grasslandów Kamerunu. 

O nierównomiernym rozmieszczeniu centrów sztuki decydują przede 
wszystkim czynniki historyczne i kulturowe. Plemiona Zachodniej i Środ­
kowej Afryki zajmujące się rzeźbiarstwem to na ogół osiadłe od setek lat 
matryklanowe ludy rolnicze. Rzeźba pełni tam funkcję przekazu histo­
rycznego i legendy: wyjaśnia pochodzenie człowieka, uzasadnia prawa do 
zajmowanego terytorium przez wyrażający się w kult przodków — zało­
życieli plemienia i rzeczywistych władców ziemi; wyraża też ideę płod­
ności, jest narzędziem magii. 

Natomiast w Afryce Wschodniej dominuje gospodarka pasterska. Wśród 
ludów nomady cznych inne panują idee społeczne, legendy i wierzenia niż 
wśród osiadłych grup rolniczych; religia i magia przewijają się w innych 
formach. Jean M. Herskovits wyróżniający w Afryce kilka zasadniczych 
areałów kulturowych, określa ten teren mianem wschodnioafrykańskiego 
obszaru hodowców b y d ł a 1 3 . Bydło jest tam ogniskową kultury, nadaje 
znaczenie życiu i terminom wyrażającym wartość, odgrywa specjalną ro­
lę w podwójnym systemie ekonomicznym charakterystycznym dla tego ob­
szaru. Gospodarka bowiem bazuje na rolnictwie, które jest podstawą 
utrzymania, równolegle z nim współistnieje ekonomia prestiżowa, jej 
fundamentem zaś jest bydło. Nie będąc kupowane ani sprzedawane, uży­
wane do handlu ani jedzenia, określa pozycję społeczną właściciela, jego 
ilość jest też wyznacznikiem bogactwa. Wiele ceremonii plemiennych, ry­
tuałów śmierci, urodzin i dojrzałości koncentruje się wokół bydła. Społecz­
ności tego obszaru są względnie małe, handel nie jest rozwinięty, każda 
grupa jest zasadniczo samowystarczalna. W rezultacie niewielkie jest wy­
specjalizowanie w wykonywaniu pewnych zajęć, z wyjątkiem kowalstwa, 
acz istnieją plemiona o rozwiniętym podziale pracy. Spadkobranie, dzie­
dziczenie i pochodzenie liczone jest w l in i i ojca, niemniej są plemiona 

1 3 J . M. H e r s k o v i t s , The Culture Areas of Africa, „Africa", t. 3:1930. 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 167 

matrylinearne. Należą do nich te, które były bardziej izolowane od wpły­
wów zewnętrznych — czy to kultur pasterskich, czy też późniejszych 
wpływów arabskich. Według wielu bowiem autorów, pasterskie ludy cha-
mickie zdominowały rolniczych Bantu, którzy przejęli od nich wiele ele­
mentów gospodarczych (hodowla bydła) i społecznych (patrylinearyzm) 1 4. 

Specyfiką tego obszaru jest istnienie klas wieku jednoczących w zwar­
tą grupę ponadklanowe zespoły rówieśników. Klasy wieku odczytywane 
są jako czynnik integrujący plemię pozbawione silnej, scentralizowanej 
władzy, a nawet w wielu przypadkach instytucji wodzostwa, jak np. 
u Kikuyu czy Kamba. Wierzenia, życie religijne i ceremonie koncentrują 
się wokół rodziny i rodu i choć istnieje pojęcie istoty najwyższej oraz 
czczone są bóstwa natury, to jednak podstawowy jest kult przodków. 
Ceremonie mają na ogół charakter rodzinny lub klanowy, jedynie wię­
ksze obrzędy, np. święto zbiorów, dotyczą plemienia jako całości. Artys­
tyczna ekspresja ludów tego obszaru wyraża się głównie w muzyce, tańcu, 
mitach i opowieściach, natomiast sztuki plastyczne są ubogie. Dominuje 
wśród nich ozdobne snycerstwo i ornamentyka — elementy spotykane na 
przedmiotach użytku codziennego 1 5 . 

Afryka na wschód od pasma Wielkich Jezior jest krajem otwartym 
i od wieków była widownią licznych wojen, migracji i przemieszczeń lud­
ności. Wprawdzie i Afryka Zachodnia była sceną wielu wojen, ale tam pod­
bite plemiona nie zmieniały swojego miejsca zamieszkania ani sposobu 
życia, płacąc jedynie trybut zwycięzcom, a po pewnym czasie wtapiały się 
nawet w ich społeczność. Natomiast we wschodniej części kontynentu nie­
ustannie następowały fale migracji ludów obcych etnicznie, podboje są­
siednich plemion, ucieczki przed najeźdźcami w trudno dostępne tereny 
(tzw. up h i l l movement). Mało było plemion, które przeżyły w całkowi­
tym pokoju dwieście lub sto lat — do nich należą ludy zamieszkujące 
izolowane obszary 1 6 . Stan chaosu i zamętu nie sprzyjał rozwojowi sztuki. 
Nie sprzyjał też rozwojowi i powstawaniu dużych i scentralizowanych 
organizmów państwowych z dworem królewskim, który mógłby pełnić 
wobec sztuki funkcję mecenasa, jak np. w królestwach Beninu, Daho-
meyu czy Bena-Lulua. 

Wielkie przemieszczenia ludności w szerokim korytarzu wschodnioafry-
kańskim były sprzężone z zetknięciem się wzdłuż całego wybrzeża i dalej 

1 4 Tego zdania są E . E 1 i s o f o n i W. F a g g, The Sculpture of Africa, London 
1958. Jest to jednak w szczegółach sprawa dyskusyjna, wymagająca dalszych badań 
i rozważań, dlatego została tu tylko zasygnalizowana, bez próby zajęcia przez autora 
jakiegokolwiek stanowiska. 

1 5 J . M. H e r s к o v i t s, Backgrounds of African Art, Denver 1945. Por. też 
S. C h o d a k , Systemy polityczne „Czarnej" Afryki, Warszawa 1963. 

1 6 E l i s o f o n , F a g g , op. cit. 



168 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

w głąb lądu z wrogim wobec sztuki przedstawieniowej Islamem. Pierwsze 
kontakty Afryki Wschodniej z Arabami odnoszą się do X - I X w. p.n.e., 
kiedy to liczne państwa południowej części Półwyspu Arabskiego wiodły 
ożywiony handel ze wschodnim wybrzeżem Afryki ; powstała tam m i ­
sterna sieć handlowa 1 7. Obszary te ulegały islamizacji już od V I I w., a 
Arabom poczynały wówczas przyświecać cele nie tylko handlowe, lecz i 
osadnicze. Na wybrzeżu powstawały liczne miasta muzułmańskie, przesią­
knięte arabską obyczajowością. Nawarstwianie się arabskich osiedleńców 
na miejscową ludność, wzmożone długotrwałymi kontaktami, spowodowa­
ło uformowanie się kultury swahili, będącej swoistym konglomeratem 
miejscowej kultury afrykańskiej z licznymi elementami arabsko-
islamskimi. Przez wiele wieków wpływ Islamu ograniczał się do wybrzeży 
i nie przenikał w głąb kontynentu. Islam zabezpieczał sobie oparcie wśród 
plemion wybrzeża i ich najbliższych sąsiadów, mających związki z kupca­
mi arabskimi i swahiliskimi. 

Z pojawieniem się w tych stronach Portugalczyków w 1498 r. z rąk 
Arabów począł wymykać się monopol kupiecki. Nowi przybysze, zamie­
rzając przejąć go pod swoje władanie, zniszczyli dotychczasowe związki 
handlowe, a ukoronowaniem tego procesu była masakra Ki lwy w 1587 r. 
Portugalczycy zniszczyli arabską sieć handlową, lecz nie potrafili zbudo­
wać swojej, wnosząc jedynie stan chaosu i zamętu, do czego przyczynił się 
jeszcze okres walk międzyplemiennych w interiorze i na wybrzeżu. Te 
ostatnie były często funkcją rywalizacji arabsko-portugalskiej. Słabość 
królestwa Luzytanii nie pozwalała na mocne usadowienie się w Afryce 
Wschodniej. Już bowiem w 1698 r. Arabowie odzyskali Mombassę, a 
wkrótce potem objęli kontrolę nad Kilwą. Zanzibarem i Pembą, przywra­
cając stan poprzedniego swojego posiadania. Mimo przejściowych jeszcze 
sukcesów, kontrola Portugalii nad tym terenem skurczyła się do rzeki 
Ruvumy, która stanowiła północną granicę jej wpływów, na początku zaś 
X I X w. Portugalia władała kilkoma zaledwie małymi osadami na wy­
brzeżu. 

Nieustannie trwające w interiorze walki międzyplemienne wyniszczyły 
kraj powodując migracje ludności, dezintegrację plemienną i depopula­
te . Taki stan rzeczy zastał Islam posuwając się w głąb lądu i łatwo sta­
jąc się w tej sytuacji dominującą siłą. Przybysze z wybrzeża zjednywali 
wodzów plemiennych, by zapewnić sobie swobodę przenikania dalej. Po­
czątkowo przyświecały im cele handlowe. Propaganda religijna rozpoczęła 
się na szeroką skalę dopiero z przyjściem Europejczków. Z drugiej strony 
pamiętać należy, że przedmiotem handlu byli również niewolnicy, co też 
wyniszczało wschodnie połacie Afryki , jak i pozostawiało wśród tamtej-

1 7 B. D a v i d s o n , Stara Afryka na nowo odkryta, Warszawa 1961. 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 

szej ludności niechęć do Arabów. Działalność ta była prowadzona przez 
Arabów w znacznie większym stopniu niż w Afryce Zchodniej. 

Przedsięwzięcia kupieckie rozwijały się tak pomyślnie, że sułtan Oma­
nu przeniósł swoją siedzibę w 1840 г., do Zanzibaru — dotychczasowej 
dependencji. Wyspa ta stała się głównym ośrodkiem handlu. Prawdopodo­
bnie mógł istnieć jeszcze jeden cel — mianowicie budowa rozległego im­
perium arabskiego, kierowanego z Zanzibaru, a rozciągającego się aż po 
Kongo. Ten czynnik był oficjalną przyczyną interwencji europejskiej w 
Kongo i Afryce Wschodniej 1 8 . Rajdy arabskie posuwały się od wybrzeża 
w głąb lądu: od miejscowości Bagamoyo, Kilwa i Tanga w kierunku 
Wielkich Jezior, szlak zaś południowy wiódł od Ki lwy do jez. Niasa. Je­
zioro Wiktorii i Tanganika zostały osiągnięte już w 1840 r. Na szlakach 
handlowych Arabowie zakładali osady chroniące drogi, a zarazem bazy 
zaopatrzeniowe — z nimi to stykali się Afrykańczycy z interioru. Poszcze­
gólni wodzowie plemienni współpracowali z Arabami, dostarczając im 
żądanych towarów. Adaptowali oni wiele arabskich zwyczajów i elemen­
tów kulturowych, często stając się nominalnie muzułmanami. Nadto pewną 
bazę dla rozpowszechniania się Islamu stanowili niewolnicy — oderwani 
od tradycji plemiennej, z którą stracili kontakt, wyobcowani w nie zna­
nym sobie środowisku przyjmowali nową religię. Istniał jeszcze jeden 
czynnik pozwalający na rozwój Islamu: poszczególne osoby z plemion, 
które od dawna miały ścisły kontakt z Arabami, np. Wayao, stawały się 
ich pomocnikami, tragarzami, agentami. Ci także przyjmowali Islam iden­
tyfikując się z muzułmanami, lecz przejęcie się nową wiarą było często 
powierzchowne. 

Nowym impulsem dla Islamu stało się wkroczenie Europejczyków. Za­
niepokojeni dotychczasową ekspansją oskarżali Arabów o zamiar stworze­
nia imperium opierającego się na pracy niewolniczej, a rozciągającego się 
aż po Kongo. Elementy konkurencji handlowej przeplotły się wówczas 
z rywalizacją polityczną i religijną. Jak twierdzi J. Spencer Triming-
ham, okrucieństwa rajdów niewolniczych nie hamowały rozprzestrzenia­
nia się Is lamu 1 9 . Religia ta była łatwo przyjmowana dzięki prostemu 
ceremoniałowi, nieskomplikowanym nakazom religijnym, działał wresz­
cie przykład wyższej kultury — przyjęcie Islamu było pewnym wynie­
sieniem społecznym. Wreszcie Arabowie jako przeciwnicy Europejczy­
ków byli cennym sojusznikiem w walce z ekspansją mocarstw kolonial­
nych, popierali więc Wahehe w ich walkach z Niemcami w latach 1891-
1894 i powstanie Maji-Maji w 1905 r. Z drugiej strony Brytyjczycy i Niem­
cy zatrudniali w późniejszych czasach Arabów jako urzędników, t łu-

1 8 H. M. S t a n l e y , W czeluściach Afryki, Warszawa 1890; J . C z e k a n o w s k i . . 
W głąb lasów Aruwimi, Wrocław 1958. 

1 9 J . S. T r i m i n g h a m , Islam in East Africa, Oxford 1964. 



170 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

maczy, agentów i żołnierzy dla ich znajomości interioru, co nie pozosta­
wało bez wpływu na rozszerzanie się propagandy religijnej. 

Silnym naciskom Islamu podlegały przede wszystkim plemiona poło­
żone na wybrzeżu, na starych szlakach karawanowych, wciągnięte w arab­
ską sieć handlową i pośredniczące w wymianie między wybrzeżem a in ­
teriorem. One też przyjęły go dosyć wcześnie. Tak np. o Wayao można 
mówić jako o muzułmanach już od drugiej połowy X I X w. Islam głęboko 
wpłynął na ich religijne poglądy, choć został silnie zmodyfikowany tra­
dycją obyczajów plemiennych. 

Inaczej ten proces przebiegał w Kenii. Polityczne wpływy Zanzibaru 
oraz kultury swahilisko-arabskiej i Islamu ograniczały się tylko do wą­
skiego pasa wybrzeża. Czynnikiem je hamującym było liczne białe osad­
nictwo i wczesne ustanawianie misji chrześcijańskich w tym kraju. 

Islam ze swoim bagażem kulturowym wcześnie dotarł do Afryki Wscho­
dniej i silnie oddziaływał na tym terenie. Rozbicie barier plemiennych 
znacznie ułatwiło pracę jego agentom i w dużym stopniu wpływało na 
miejscową kulturę. Islamizacja powiodła się prawie w pełni na wybrzeżu, 
natomiast muzułmanie z interioru w zasadzie nadal pozostali członkami 
społeczności plemiennej, będąc w sferze oddziaływania rodziny i klanu 
i odczuwając poczucie zależności od przodków i tradycji plemiennych. 

Wpływy Islamu mogą tłumaczyć relatywną skromność przedstawionej 
plastyki figuralnej w Afryce Wschodniej, a zarazem bogaty rozwój orna­
mentacji przedmiotów użytkowych. Sztuka Islamu charakterj^zuje się po­
wszechnym występowaniem ornamentu roślinnego i geometrycznego, przy 
jednoczesnym braku wizerunków ludzi i zwierząt, wypływającym z zaka­
zów religijnych. Można zatem przypuszczać, że ludy Afryki Wschodniej, 
mimo istnienia dawnych obyczajów społecznych bądź trwania przy nich 
w zmodyfikowanej formie, przyjmowały pewne kanony i nakazy religijne 
nie zmieniające w większym stopniu tradycyjnych elementów kultury. 

Rzeźbiarska twórczość artystyczna istnieje wśród tych plemion, które 
są osiadłymi ludami rolniczymi, często o strukturze matrylinearnej (lub 
taką strukturę posiadały w przeszłości); wśród tych, które nie ulegały 
islamizacji albo długo jej się opierały; wreszcie wśród których wpływ Is­
lamu jest niewielki. Nie należy wykluczać możliwości, że więcej niż obec­
nie plemion zajmowało się sztuką, lecz Islam przerwał jej rozwój. Przy­
kładu takiego dostarczają Wayao i Wanyamwezi. 

Z A S A D Y RZEŹBY WSCHODNIOAFRYKAÑSKIEJ 

Sztuka Afryk i mocno osadzona jest w rodowym i plemiennym kon­
tekście społecznym i kulturowym. Jej sens, rola i funkcja określone są 
przez znaczenie społeczne i filozoficzne dla grupy. Jest ona związana 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 171 

z wierzeniami i religią. Sztuka bywa materialnym odbiciem mitów i kos-
mogonii, w jej obiektach zawiera się koncepcja świata i filozoficzne po­
glądy grupy społecznej, rzeźby zaś są ich podbudową, pomocą przypomi­
nającą i pozwalającą zachować związek i s trukturę systemu społecznego. 
Są czymś w rodzaju pisma świętego, zbiorem przepisów, nakazów postę­
powania. Obiekty sztuki są gwarancją trwałości instytucji plemiennych, 
a to przez oddziaływanie na nie przodków. Właśnie przez sztukę dokonuje 
się integracja plemienia, ta bowiem dzięki kultowi przodków przypomina 
o wspólnym pochodzeniu i dziedzictwie kulturowym. Powszechność rze­
źbiarstwa może być tłumaczona brakiem pisma. Rzeźba pełni funkcję 
pamięci zbiorowej, jest materialną egzemplifikacją mitologii i historii ple­
mienia. 

Religie afrykańskie różnią się zasadniczo od europejskich systemów 
wierzeniowych. Jak pisze J. Spencer Trimingham: „religia w naszym sen­
sie tego słowa była nieznana w świecie Bantu" 2 0 , ojciec Tempeles zaś 
wyjaśnia, że w przeciwieństwie do religii chrześcijańskiej, w wierzeniach 
Bantu nie istnieje idea układu między Bogiem a ludźmi 2 1 . Wśród plemion 
Afryk i Wschodniej istnieje pojęcie Boga najwyższego, pojmowanego jako 
stwórca świata, kreatora, np. Ngai u Kikuyu, Mulungu u Kamba. Lecz 
Stworzyciel nie interweniuje w życie codzienne ludzi, jest od nich odda­
lony. Natomiast bezpośredni wpływ na życie ludzkie wywierają duchy, 
którym przyporządkowane są konkretne sprawy — sprowadzenie desz­
czu, urodzajnych plonów, płodności, zapewniają ochronę przed chorobami, 
złem. Z drugiej strony bezpośredni wpływ na życie ludzkie mają zmarli 
przodkowie plemienia, którzy mimo swej śmierci nadal pozostają człon­
kami społeczności. Dla Afrykańczyka religia i kult przodków to sprawy 
jego samego, jego rodu i plemienia. Każde plemię ma swoich bogów i 
przodków, z którymi łączą go więzy krwi . Śmierć bowiem jest ele­
mentem przejściowym między życiem ziemskim a transcedentalnym — 
istotna jest bowiem siła witalna zawarta w człowieku. Ta po jego śmierci 
nie ginie, lecz przechodzi na użytek żyjących potomków zmarłego. Figura 
przodka staje się siedzibą ducha zmarłego, a właściwie siedzibą jego siły, 
dzięki której może on interweniować jako opiekun rodu czy plemienia, 
pozostając w ścisłym związku z ludźmi żyjącymi, a z drugiej strony z ży­
wymi duchami władającymi zjawiskami natury. Rzeźba zatem to lokum 
dla duszy przodka jako emanacji istoty najwyższej. 

Podstawowym dla zrozumienia rzeźby plemiennej jest kult przodków. 
Istocie najwyższej nie oddaje się bezpośredniej czci, nie posiada ona nigdy 
wyrażeń plastycznych. Tzw. higher mythology dotyczy bogów-stworzy-
cieli i nie jest w sztuce nigdy reprezentowana; związana z dziełami pla-

20 Tamże, s. 56. 
2 1 T e m p e 1 s, Bantu Philosophy, Paris 1959. 



172 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

stycznymi jest natomiast lower mythology 2 2 . Najczęściej w rzeźbie spoty­
kane przedstawienia przodków to legendarni założyciele klanu czy plemie­
nia. Za pomocą figury plemię porozumiewa się z duchami i przedstawia 
im swoje prośby. Do figur przodków jako założycieli plemienia zwracają 
się kapłani z prośbami o płodność — matka klanu jest symbolem uro­
dzaju. Rzeźby przodków często ugięte są w kolanach, gdyż według sche­
matycznej interpretacji proponowanej przez licznych teoretyków w tej 
pozycji grzebie się zmarłych; z wielką głową — gdzie koncentruje się siła 
duchowa; z wystającym pępkiem — źródłem życia wiążącym matkę z dzie­
ckiem; wyeksponowanymi organami rodnymi — symbolem płodności 2 3 . 
Występująca na figurach skaryfikacja i uczesanie to motywy wzięte z na­
tury. Ich odpowiedni zbiór i zestawienie to informacja, sygnał, powiedze­
nie, przysłowie. Skaryfikacja jest emblematem grupy, wyraża przynale­
żność plemienną, określa tożsamość. To samo odnosi się do modelowania 
plemiennych figur oraz innych upiększeń i deformacji ciała (np. kłódka 
wargowa u Makonde). Nadto pozwalają one przodkom odnaleźć figurę 
i tym chętniej zamieszkać w niej. Wielkie figury nagrobne są wspólną 
własnością całej wioski — znajdują się pod opieką kapłana i przedstawia­
ją wybitne osobistości. Takie są właśnie rzeźby-wizerunki wodzów Wake-
rewe będących przodkami plemienia. Na co dzień przechowywane są w po­
święconych chatach i wyjmowane tylko z okazji wielkich ceremonii ple­
miennych. Natomiast małe figurki przodków rodu mają swoje miejsce 
w ołtarzykach domowych. U Wanyamwezi znane były figury przodków, 
tzw. Hanga kimbuli mbuli lub Hanga bya mizimu. Wykonywane były we­
dług typowych kanonów plastyki słupowej, z cylindrycznym korpusem, 
o małej głowie i sklepionej wklęsło twarzy, stylizowanie detali było bardzo 
pobieżne. 

Drugim podstawowym rodzajem rzeźb są fetysze. Między nimi a f i ­
gurami przodków granica nie zawsze jest ostra. W zasadzie fetysz to 
obiekt obdarzony ofensywną siłą magiczną, nie posiada natomiast war­
tości stricte religijnej u . Fetysz wykonywany jest nie przez artystę czy 

2 2 Podział ów proponuje E . von S y d o w , African Sculpture, „Africa", t. 1:1928. 
2 3 Interpretacja ta spotykana jest w większości prac dotyczących sztuki Afry­

ki. Razi ona jednak pewnymi uproszczeniami, a nadto wydaje się, że jest wyni­
kiem e u r o p e j s k i e g o spojrzenia na a f r y k a ń s k ą rzeźbę. Przytoczone przy­
kłady dobrze ilustrują próby doszukiwania się właściwej symboliki, należy jednak 
odnosić się do nich z dużą ostrożnością. 

24 Fetysz, amulet i talizman w powszechnym odczuciu utożsamiane są ze sobą, 
terminy owe traktowane są wymiennie. Warto tu wszakże zwrócić uwagę na róż­
nicę między nimi. Fetysz jest bowiem przedmiotem posiadającym aktywną siłę ma­
giczną mogącą s p r o w a d z i ć pożądany efekt, z a p e w n i ć dobry obrót spraw. 
Amulet natomiast posiada bierną siłę magiczną mającą za zadanie c h r o n i e n i e 
przed złem, zabezpiecza przed nieszczęściami. Podobne funkcje spełnia talizman. 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 173 

rzemieślnika plemiennego, la^z przez czarownika. W przypadku nieskute­
czności jest niszczony i porzucany. O ile w figurach przodków szanuje się 
ich osobowość, o tyle fetysz jest tylko przechowalnią siły magicznej. 

Istotną jego częścią jest zawarta w nim substancja złożona z wielu 
składników — kości, minerałów, roślin — posiadających znaczenie magi­
czne. Statuetki fetyszów ochraniają przed chorobami, zapewniają sukcesy 
i powodzenia życiowe. Każda figurka poprzez kształt, elementy rzeźby, 
ryt i ornamentykę ma dokładnie określoną rolę. Jeżeli grupa czy jed­
nostka chce utrzymać siłę fetysza, to musi respektować pewne przepisy, 
w przeciwnym razie fetysz traci swe znaczenie, czyli siłę. 

Wzdłuż całego wybrzeża wschodnioafrykańskiego znane są fetysze 
zwane mananyanhity albo mwana kiti, identycznie modelowane i pełnią­
ce tę samą funkcję — używane przez kobiety w celu zapewnienia im 
szczęśliwego porodu. Występują one u Wakwere, Wazaramo i Doa. Figurki 
te mają kształt cylindryczny, schematycznie zaznaczone piersi i pępek. 
Głowa jest traktowana w sposób bardzo zgeometryzowany: półokrągła, w 
formie hełmu, z wysokim uczesaniem biegnącym w kształcie grzebienia 
od przodu do tyłu głowy. W figurkach tych odejście od realizmu jest tak 
dalekie, że przekształca się w formy umowne. 

Trzecim rodzajem rzeźb są figurki zwierząt. W hierarchii sił zwierzę 
ma rangę niższą niż człowiek, nie jest więc powszechnie reprezentowane 
w plastyce. W spotykanych rzeźbach przedstawiane są raczej swoiste ce­
chy zwierzęcia określonego gatunku. Figurki tego rodzaju są symbolami: 
siła symbolizowana jest przez podobiznę bawoła, krokodyla, hipopotama, 
słonia i dzika, brawura przez antylopę, zręczność i szybkość przez pan­
terę, węża i jaszczurkę, długie życie przez żółwia, prak jest pośrednikiem 
między dwoma światami. Rzeźby zwierząt są zatem jakby pogadankami 
moralizatorskimi łączącymi się z plemiennymi mitami, w których zwierzę 
występuje niejednokrotnie jako protektor grupy. 

Bazą, z której artysta czerpie swoją siłę twórczą, jest tradycja kultu­
rowa społeczeństwa. Sztuka służy celom instytucjonalnym, dlatego jest 
kontrolowana przez społeczność, jest wyrazem publicznej wiary w siłę 
i wartość plemiennych instytucji. Na artystę, w czasie jego pracy nie­
ustannie działa nacisk społeczny wywodzący się z pozostawionej przez 
przodków tradycji grupy 2 5 . Prace rzeźbiarzy plemiennych nie są ich osobi­
stymi impresjami, sztuka jest kolektywna i podporządkowana grupie. M i ­
mo tej silnej presji zręczny artysta może wykorzystać margines swobody 
twórczej, wyrażający się w zindywidualizowaniu pewnych drugorzędnych 
form i detali. Rzeźbiarz nie sygnuje swoich dzieł, jest bowiem i tak znany 

2 5 Szczególną uwagę zwraca na to M. G r i a u 1 e, Arts de I'Afrique Noire, 
Paris 1962. 



174 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

w swoim środowisku, acz wprawne oko może odróżnić rękę tego czy i n ­
nego mistrza po charakterystycznym dla niego formowaniu detali, śladach 
uderzeń narzędzia. W zasadzie jednak panuje indywidualna anonimowość, 
której zbiorowym przeciwstawieniem są style plemienne wyrosłe na grun­
cie tradycji i dzięki temu łatwo uchwytne. 

Każde plemię posiada swoją wiarę, swój panteon bogów i duchów, 
swoich przodków. Każde też kieruje się własnymi regułami, do których 
artysta musi się dostosować. W tym właśnie kryje się wyjaśnienie mnogo­
ści odmiennego kształtowania tych samych form, co zwykło się określać 
mianem stylów plemiennych. Powtarzane są bowiem liczne elementy wy­
rosłe w kręgu tradycyjnych wzorów kształtowanych jednakowo od lat 
i przekazywanych w tym samym układzie. Mamy bowiem i w strukturze 
plemiennej do czynienia z nauką rzemiosła. Biegły artysta plemienny 
gromadzi wokół siebie uczniów, przekazując im swoje umiejętności. Nauka 
zawodu przechodzi tu w rodzinie z pokolenia na pokolenie, bywa też, że 
członek grupy podejmuje pracę rzeźbiarską z powodów osobistych, lub 
też jest kierowany na tę drogę przez swoją rodzinę. Pamiętając o zasad­
niczych różnicach można wszakże tę sytuację porównać do europejskich 
średniowiecznych warsztatów rzemieślniczych, których produkcję można 
było odróżnić dzięki właściwym im cechom, a z których wychodzące dzie­
ła były niejednokrotnie anonimowe 2 6 . Wierne, określone przez ideologię 
plemienną powtarzanie tych samych wzorów i podobnych chwytów for­
malnych doprowadziło do tego, iż każda prawie większa społeczność wy­
kształciła swoje własne kanony i schematy rzeźbiarskie, podobne lub na­
wet identyczne w obrębie grupy, a różne od takichż istniejących u grup 
sąsiednich. Oczywiście zdarzają się zapożyczenia i wędrówki pewnych 
wzorów i motywów. W warunkach jednak dużej izolacji, cechującej spo­
łeczności afrykańskie, ograniczają się one zasadniczo do najbliżej położo­
nych terenów. Na granicach plemiennych może zatem występować pewne 
wymieszanie cech stylowych typowych dla sąsiadujących ze sobą spo­
łeczności, zapożyczenia owe nie przekraczają w najlepszym przypadku 
granicy regionu. Można np. mówić o podobieństwie rzeźby ludów zamie­
szkujących Tanzanię, gdzie łatwo wykryć pewne zapożyczenia formalno-
kompozycyjne, nie przekraczają one wszakże granic kraju. 

Każde plemię posiada zatem swój styl rzeźbiarski, ale istnieją ten­
dencje uogólniające: naturalizm i umowność; ponadplemienne i charakte­
rystyczne dla wielkich regionów rzeźbiarskich: Sudanu, Wybrzeża Gwi-
nejskiego, Kamerunu, Kongo i Afryki Wschodniej. Im to można przypo­
rządkować partykularne style plemienne. 

2 6 Ciekawą analizę tego systemu daje H i m m e l h e b e r , Personality and Tech­
nique of African Sculptors. 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 175 

Artysta wschodnioafrykański bowiem stara się w swojej twórczości 
ucieleśnić pewną ideę, natomiast pozostaje obojętny wobec faktu, czy uda 
mu się osiągnąć fotograficzną wierność dzieła. Naturalizm i umowność są 
tu więc wynikiem dziedziczonych kanonów artystycznych, a nie świado­
mym dążeniem do przekazania własnego spojrzenia na świat. Istnieje 
w rzeźbie plemiennej tendencja do generalizowania, do postępowania od 
szczegółu do ogółu. Przy wykonywaniu figury przodka rzeźbiarz postępuje 
tak, by nie podkreślić osobistych cech zmarłego, choć oczywiście jest ich 
świadom, lecz kieruje się konwencją tradycyjnej stylistyki, uwypukla 
zatem ideę człowieka, przekazuje w rzeźbie ogólny ludzki schemat. W nie­
których wszakże plemionach istnieje sztuka dla sztuki — tworzone są 
przedmioty nie posiadające wartości utylitarnej ani religijnej. Tego typu 
są groteskowe rzeźby Makonde będące karykaturami pewnych typów lu ­
dzkich, niektóre dzieła Wahehe, wreszcie, co jest już osobnym zagadnie­
niem, współcześnie wykonywane rzeźby o charakterze pamiątkarskim, co 
celniej można nazwać sztuką dla pieniędzy. 

Najbardziej faworyzowanym drzewem jest iroko, zwane też odum 
(chlorophora excelsa), z innych gatunków wymienić można okume 
(ceiba pendandra), kapok (juntumia elástica), wreszcie mahoń, muhogo i 
drzewo żelazne. W pracach współczesnych pojawia się heban. Twórca 
doskonale zna gatunki drzew i potrafi dobrać odpowiednie dla rodzaju 
rzeźby, którą zamierza wykonać. 

Ścinając drzewo rzeźbiarz składa ofiarę jego duchowi — chodzi o prze­
błaganie istoty za zabranie jej życia. Dopiero wtedy artysta przystępuje 
do pracy właściwej. Całość kompozycji rysuje się w umyśle rzeźbiarza 
jeszcze przed przystąpieniem do wykonywania dzieła; mniejsze detale, 
czy pewne elementy ornamentyki, mogą powstać później, w czasie pracy, 
choć czasem rzeźbiarz przed rozpoczęciem obróbki drewna zaznacza w klo­
cku zasadnicze proporcje figury za pomocą nacięć nożem. Rzeźbiarze 
wschodnioafrykańscy są „monoxyle", tzn. wykonują prace, nawet wielo-
figuralne kompozycje, w pojedynczym bloku drewna o formie cylindrycz­
nej, dobrze wyczuwalnej w wielu dziełach. Bryła rzeźby afrykańskiej, mi ­
mo jej stosunkowo większego lub mniejszego rozczłonkowania, w zależ­
ności od stylów plemiennych, nigdy nie rozbija formy cylindrycznej, z któ­
rej rzeźba wychodzi i w której się zamyka. Wyjątku dostarczają tu rzeź­
by plemienia Wazaramo. Najbardziej ich znane przykłady zostały zebrane 
w 1899 r. przez Stuhlmanna i znajdują się obecnie w muzeach w Berlinie 
i Hamburgu. Są to figury nagrobne wykonane ku czci przodków. Tułów 
jest słupowaty, całkowicie pozbawiony detali, wyrasta zeń nie powią­
zana z nim szyja, na której osadzona jest głowa z twarzą w kształcie serca. 
Odmienne od ogólnych kanonów rzeźby afrykańskiej jest traktowanie 
rąk i nóg — nie są one cięte wraz z korpusem w tym samym bloku dre-



176 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

wna, lecz wykonane oddzielnie, lekko ugięte w kolanach i łokciach, cien­
kie i wydłużone, przymocowane do korpusu zatyczkami, na których obra­
cają się jak na osi. Nadaje to rzeźbie wygląd marionetki. W zbiorach 
Państwowego Muzeum Etnograficznego w Warszawie znajdują się małe 
figurki wykonane w tym właśnie stylu. Ich niewielkie rozmiary świad­
czą o tym, że nie są to figury nagrobne, lecz fetysze lub — co bardziej 
prawdopodobne — statuetki komemoratywne wykonane ku czci zmar­
łych przodków. 

Afrykańska praca rzeźbiarska określona jest przez typ i rodzaj na­
rzędzi — ich ostrze, przez kąt ustawienia ich w stosunku do płaszczyzny 
klocka, wreszcie przez materiał. Narzędzia twórcy afrykańskiego są bardzo 
proste, wykonane przez niego najczęściej samodzielnie, a więc: zwykły 
nóż, mała siekierka z żelaznym, zakrzywionym ostrzem ustawionym pro­
stopadle do rękojeści (cioska), którą można wykonać drobne nawet detale. 
Gdy warsztat jest bardziej rozbudowany, używa się większej ilości ciosek, 
w zależności od zaawansowania pracy nad rzeźbą. Ślady uderzeń siekierki 
i inne zadziory wygładzane są odłamkami kamienia i twardymi liśćmi 
zawierającymi kwas krzemowy (salicilium). Dla ochrony przed nieko­
rzystnym wpływem klimatu, termitami i zniszczeniem, rzeźby bywają 
czernione mieszanką sadzy, tłuszczu i innych substancji pochodzenia roś­
linnego. 

Rzeźbiarz plemienny jest nie tylko artystą — praca twórcza jest czę­
sto jego wtórnym zajęciem, acz nierzadko dziedziczonym. Artysta nie zaj­
muje się bez przerwy wyrobem dzieł sztuki, lecz jest na ogół rzemieślni­
kiem lub rolnikiem. Praca odbywa się nie ciągle, ale z przerwami, w mia­
rę potrzeby, na zamówienie rodziny zmarłego czy też plemienia jako ca­
łości i jest opłacana przez zamawiającego. 

Artyści wschodnioafrykańscy mimo prostych narzędzi potrafią wy­
razić grę świateł i cieni, wyważyć odpowiednie proporcje, linie, krzywizny 
i płaszczyzny, oddać harmonię dzieła. Styl w jego znaczeniu estetycznym 
jest wypadkową szeroko pojętych tradycji kulturowych plemienia oraz wy­
nika z techniki, materiału i narzędzi. Aż do pierwszych lat obecnego wieku 
duża ilość plemion Afryki Wschodniej wykonywała interesujące dzieła. 
Liczne przykłady sztuki tego regionu pochodzą od plemion wybrzeża lub 
pasa doń przyległego. Część tych ludów nie trudni się obecnie sztuką pla­
styczną, a obiekty wyszłe od nich pochodzą najpóźniej z początku X X 
wieku. Do przerwania tradycji rzeźbiarskiej i jej zaniku przyczynił się 
Islam, który na tych terenach, z racji ich położenia geograficznego, oddzia­
ływał najdłużej i najbardziej efektywnie. Z drugiej zaś strony penetracja 
europejska ożywiła wymierającą sztukę. Choć nawrót rzeźbiarstwa stał 
często w sprzeczności z wartościami artystycznymi, to jednak nie da się 
zaprzeczyć, że ruch turystyczny i włączenie tych obszarów w krąg gospo-



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 177 

darki pieniężnej były stymulatorami rozwoju rzeźbiarstwa, a to dzięki sztu­
ce pamiątkarskiej. Tak więc obok rzeźb tradycyjnej sztuki plemiennej 
pojawiają się nowe, odległe od poprzednich formą, stylem i ekspresją, 
tworzą się nowe ośrodki, np. u Kikuyu i Kamba. Lecz najbardziej zręcz­
nymi i produktywnymi rzeźbiarzami tego regionu są Makonde, wśród któ­
rych artyści tradycyjni działali aż do lat czterdziestych obecnego wieku 
i którzy obecnie potrafili wnieść duży wkład techniczny i estetyczny do 
współczesnej „sztuki turystycznej", wykonując najbardziej udane jej obie­
kty. 

G E N E Z A I S T Y L E — RÓŻNICE I PODOBIEŃSTWA 

Charakterystyka stylu rzeźbiarskiego Afryki Wschodniej nie jest zada­
niem prostym, a na pewno bardziej skomplikowanym niż w przypadku 
innych regionów kontynentu. W Afryce Zachodniej i Kongo poszczególne 
style są wyraźne i przejrzyste, przypisanie dzieła określonemu plemieniu 
nie nastręcza większych trudności. W rzeźbach wschodnioafrykańskich 
takiej jednorodności nie ma. Często w obrębie jednego plemienia spotyka 
się bardzo odmienne w formie i kształcie rzeźby, nie wykazujące podobień­
stwa stylowego. Przykładem może być bardzo heterogeniczna sztuka Wa-
hehe. Doszukiwać go się należy przez dokładną analizę detali, drobnych 
elementów, szczegółów obróbki. Trudności te potęgują się w przypadku 
rzeźby współczesnej o nastawieniu pamiątkarskim, wykonywanej według 
gustu i wyobrażeń przeciętnego, europejskiego odbiorcy. Zmienia się su­
rowiec. Jest nim obecnie heban, który w zasadzie nie był używany w tra­
dycyjnej rzeźbie plemiennej. Co ważniejsze, zmienia się styl. Odbiega 
on od ustalonych plemiennych kanonów, upodobniając do siebie prace po­
chodzące z najróżniejszych regionów o odmiennych tradycjach estetycz­
nych. Obiekty stają się naturalistyczne, modelowane z wieloma szczegóła­
mi, w pewien sposób „upiększone", jakoby akademickie. Do zatracania 
się odrębnych stylów plemiennych przyczynia się masowa i szybka pro­
dukcja powodowana względami merkantylnymi i używanie dokładnych 
europejskich narzędzi rzeźbiarskich. 

Badacze wyróżniają dwie zasadnicze kategorie rzeźby plemiennej: 
1. Naturalistyczna — rzeźby wykonane są całkowicie schematycznie, 

łatwo w nich odczytać pierwowzór i źródło inspiracji. Naturalizm jest bar­
dziej osobisty, szanuje autonomię człowieka, lecz nie jest to wierność fo­
tograficzna, a oddanie pewnej idei. Pojęcie naturalizmu nie jest bowiem 
jednoznaczne, może ono wyrażać się w rzeźbie przez widzenie, czyli rea­
lizm optyczny, albo przez świadomość, czyli realizm intelektualny. Pracą 
rzeźbiarza kieruje zatem oko — tworzy tak, jak widzi, lub wiedza o prze­
dmiocie — tworzy to, o czym wie, ale nie musi widzieć. Postacie wykony­
wane przez rzeźbiarza przedstawione są w ich codziennym życiu, ale też 

12 — E t n o g r a f i a P o l s k a , t. X V z. 2 



178 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

Rye. 1. „Stara Matka", wys. 53 cm, ple-
mię Makonde, Mozambik. Własność: 
Państwowe Muzeum Etnograficzne w 

Warszawie 
F o t . M a r e k A . K o w a l s k i 

przez pryzmat obyczaju i magii, 
stąd pewne deformacje i nawet 
groteskowe efekty. 

2. Ekspresyjna — panuje tu 
duża różnorodność form, od dzieł 
realistycznych aż po abstrakcję. 
Tendencja ta jest przeciwieństwem 
powyższej. Odnosi się w niej wra­
żenie zupełnego braku powiązań 
z rzeczywistością. Jednak abstrak­
cja, wbrew pozorom, ma związki 
z rzeczywistością, jest bowiem jej 
daleko idącym przekształceniem. 

Elsy Leuzinger umiejscawia do­
minację tej ostatniej tendencji w 
Afryce Wschodniej, określając ją 
mianem stylu słupowego. Mają to 
więc być rzeźby schematyczne 
i dość sztywne, o zachowanych 
zasadniczych proporcjach, cylin­
drycznym kształcie całości, z małą 
ilością detali, spełniające głównie 
funkcję pomników nagrobnych — 
figur przodków 2 7 . Sztuka abstrak­
cyjna występuje zatem u ludów 
pasterskich i na obszarach podda­
nych wpływom arabskim, nato­
miast rolnicze ludy tego terenu 
hołdują raczej sztuce realistycznej. 

W nieco inny sposób widzi zależność sztuki od kultury Baumann, 
według którego tendencja naturalistyczna w sztuce łączy się z matriar­
chatem Bantu, abstrakcyjna zaś z patriarchatem paleonigryckim repre­
zentowanym przez ludy chamickie 2 8 . Przyjęcie jednak tego układu współ­
zależności nakazuje odnosić się do powyższej teorii z jak najdalej idącą 

2 7 E . L e u z i n g e r , L'Art de I'Afrique Noire, Paris 1962. 
2 8 H. B a u m a n n , D. W e s t e r m a n n , Les peuples et les civilisations de 

I'Afrique, Paris 1948. 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 179 

Ryc. 2. Klęcząca kobieta z dzieckiem, wys. 
30 cm, plemię Kikuyu, Kenia. Własność: 

Nationalmusset w Kopenhadze 
F o t . M a r e k A . K o w a l s k i 

ostrożnością, obie zaś hipotezy grze­
szą zbytnią ogólnością, przeczą im 
bowiem nowe badania i odkrycia 
dokonane wśród pewnych ludów 
Kenii i Tanzanii 2 9 . 

Istnieją w Afryce Wschodniej 
centra sztuki, które można zloka­
lizować na podstawie kryterium 
stylu i kryterium tradycji. Zde­
cydowanie wyróżniający się ośro­
dek tworzą Makonde, których rzeź­
ba, miękka, pełna wyrazu i ekspresji, 
kieruje się w stronę naturalizmu. 
Dostrzega się dużą umiejętność mo­
delowania materiału, a nawet wy­
rafinowanie wzbogacone rozbudowa­
ną ornamentyką. Do tej grupy moż­
na też zaliczyć prace Washamba-
la, które zdradzają duże podobień­
stwo formalne do rzeźb Makonde 
(ryc. 1). 

Drugi podobny ośrodek stanowią 
Kikuyu i Kamba, których styl jest 
bardzo do siebie zbliżony: również 

naturalistyczny o miękkich liniach. Rzeźby ich raczej statyczne, nie tak 
wyraziste i dynamiczne jak u Makonde, nie są pozbawione emocjonalnego 
wyrazu (ryc. 2). 

Oba ośrodki można określić mianem naturalistycznych, o dużej eks­
presji prac. Na tym jednak kończą się podobieństwa, różne bowiem są 
ich tradycje sztuki. U Makonde wyrasta ona w pełni z ich systemu spo­
łecznego i ma za sobą długi okres rozwoju, natomiast u Kikuyu i Kamba 
powstała w ciągu ostatnich trzydziestu lat i nosi charakter pamiątkarski. 

Sztuka pozostałych plemion, niezależnie od jej tradycji i rozwoju, jest 
odmienna. Rzeźba jest schematyczna, pokazuje na ogół tylko kontur l u -

2 9 W. F a g g , Tribes and forms in African Art, London 1965; t e n ż e , L'Art 
de l'Afrique Centrale, Unesco 1967. 



180 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

dzki pozbawiony raczej detali, ornamentyka, jeśli występuje — jest osz­
czędna. Postacie są statyczne i trwają w bezruchu. Obróbka surowca 
i technika rzeźbiarska są pozbawione subtelności i finezji, acz nie brak 
im swoistej ekspresji. Dzięki dużej oszczędności w modelowaniu prac 
zbliżają się one w pewnych elementach do abstrakcji, pojawia się w nich 
monumentalizm (ryc. 3). 

Inaczej przebiega podział według kryterium tradycji. Są więc ludy, 
wśród których sztuka ma pełne nawiązanie do tradycji, lub takie, u któ­

rych istniała, ale z różnych powo­
dów rozwój jej został przerwany. 
Z drugiej zaś strony istnieją ple­
miona, które manifestują swą wy­
powiedź artystyczną w rzeźbie od 
niedawna. Do nich należą Kikuyu, 
Kamba, Kisii i Wanyika z Kenii 
oraz prawdopodobnie Wazigua z 
Tanganiki. Ponieważ grupa ta re­
prezentuje rzeźbę nową, wyrosłą 
z odmiennych przesłanek, opartą 
na innych zasadach społecznych 
i ekonomicznych, nie można uznać 
jej za typową (ryc. 4). 

Plemienna rzeźba tradycyjna 
występuje więc tylko w Tanzanii. 
Nasuwa się pytanie czy pod 
względem stylu jest to region cał­
kowicie autonomiczny, w którym 
sztuka rozwijała się samodzielnie, 
czy też może stanowi on peryferię 
szerszego zespołu stylowego. Do 
ustalenia starszeństwa i tradycji 
sztuki pomocny jest układ chrono­
logiczny. Douglas Fraser stara się 
ustalić względną chronologię dzieł. 
Cechą przyjętą za podstawę jest 
sercokształtna forma twarzy. Wy­
stępowanie w rzeźbach takich 

Ryc. 3. Nagrobna figura przodka, wys. 
45 cm, plemię Wakerewe, Tanzania. 
Własność: Państwowe Muz. Etnogr. 

w Warszawie 
F o t . M a r e k A . K o w a l s k i 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 18.1 

Ryc. 4. Popiersie wojownika, wys. 
44 cm, plemię Wazigua, Tanzania. 
Własność: Państwowe Muz. Etnograf, 

w Warszawie 
F o t . M a r e k A . K o w a l s k i 

właśnie form wskazuje na star­
szeństwo kultury, centrum z któ­
rego rozchodziła się. W miarę, gdy 
rysunek serca jest mniej czytelny 
i przechodzi w trójkąt, owal czy 
okrąg, kultura jest późniejsza 
i bardziej peryf eryczna 3 0 . Jednak 
zasada owego kryterium zawodzi 
raczej w Afryce Wschodniej i w 
rozkładzie tamtejszych ośrodków 
stylowych — forma bowiem rzeźb, 
a szczególnie ich twarzy, często nie 
odpowiada sercokształtnym kryte­
riom Frasera. 

Na ogół uważa się, że pod 
względem sztuki Afryka Wschod­
nia — szczególnie plemiona Ma­
konde, Wabende i Wakerewe — 
należy do wielkiego kompleksu 
artystycznego Baluba, który roz­
pada się na wiele drobniejszych 
podstylów i form. Użycie w tym 
kontekście określenia „Baluba" 
jest szersze niż w odniesieniu do 
ludu Baluba zamieszkującego po­
łudniowo-wschodnie Kongo, gdyż 
w skład grupy wchodzą nie tylko 
Baluba, lecz i szereg sąsiednich, 
a nawet bardziej oddalonych ple­
mion, m. in. właśnie wyżej wymienione. Uważa się nadto, że z kolei 
Makonde oddziaływali na sąsiednie plemiona, stąd jeszcze większy party­
kularyzm sztuki wschodnioafrykańskiej. Z wywodów tych wynika, że m i ­
mo wielkiej mozaiki ludów i nie mniejszej mozaiki form, składających się 
na zespół stylowy Baluba, istnieją pewne ogólne, wspólne cechy pozwala­
jące klasyfikować je razem. W rzeźbach pochodzących z tego kręgu uwi ­
dacznia się realizm, a nawet naturalizm nie pozbawiony jednak pewnych 

IB 

30 rj. F r a s e r , Primitive Art, London 1962 



182 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

deformacji oraz zmysłowości tej sztuki i mięsistości dzieł. Tak więc styl 
rzeźbiarski ludów wschodnioafrykańskich miałby wykrystalizować się pod 
wpływami idącymi z Kongo, a skomplikowany typ sztuki Baluba roz­
ciągałby się na wschód, przez obszary o podobnym charakterze kulturo­
wym. Rzeźbiarskie plemiona Afryki Wschodniej zaliczane są bowiem do 
podgrupy Baluba, których styl przejawia się w formach rzeźbiarskich 
wolno stojących figur 3 1 . 

Mimo jednak podobieństwa formy jest rzeczą wątpliwą, czy można 
sztukę plemion Afryki Wschodniej włączać do kompleksu artystycznego 
Baluba. Przeciw temu przemawia odmienny styl rzeźb, pewne zbieżności 
formalne zaś mogą być wynikiem przypadku. Zastrzeżenia budzi też tra­
ktowanie południowego Kongo i Afryki Wschodniej jako obszarów jedna­
kich kulturowo. Wreszcie za niezależnością sztuki wschodnioafrykańskiej 
przemawia brak raczej kontaktów między tymi regionami i ludami je za­
mieszkującymi. Szlaki migracyjne wiodły na tych obszarach z północy na 
południe, równolegle do pasma Wielkich Jezior, nie przekraczając ich 
wszakże. 

Przez długi czas odmawiano rzeźbiarstwu prawa istnienia w Afryce 
Wschodniej, wiążąc kłopotliwych, bo izolowanych Makonde z Baluba. Dal­
sze badania wykazały na tym obszarze obecność sztuki na tyle rozpowsze­
chnionej, by mogła wywodzić się z jednego lub ki lku miejscowych centrów 
artystycznych. Niektórzy nie wykluczają wprawdzie wpływów z Górnego 
Egiptu idących wzdłuż Doliny Nilu i Wielkiego Rowu Wschodnio-Afrykań-
skiego, lecz należy odnosić się do tych stwierdzeń nader ostrożnie 3 2 . 

Można zatem przypuszczać, że Afryka Wschodnia tworzy samodzielny 
ośrodek rzeźbiarski. Za tą hipotezą przemawia jej izolacja terytorialna, je­
dność kulturowa oraz podobieństwo stylu rzeźbiarskiego sztuki miejsco­
wych plemion. Makonde stanowili prawdopodobnie centrum artystyczne 
promieniujące na sąsiednie i dalsze plemiona Tanzanii, a wpływy ich 
sztuki posuwały się na północ, wzdłuż wybrzeża. Drugi ośrodek można 
z dużym prawdopodobieństwem umiejscowić u Wahehe. Obejmował on 
przypuszczalnie plemiona interioru od Iringi aż po jezioro Wiktorii . Styl 
Makonde obejmowałby zatem oprócz nich samych: Wayao, Wakwere, 
Washambala, Wazaramo, i Wazigna i Doa, styl zaś Wahehe: również 
Wanyamwezi, Wasukuma, Wabende i Wakerewe. Do współcześnie zaś 
ukształtowanego ośrodka sztuki pamiątkarskiej należą Kikuyu, Kamba, 
Kisi i i Wanyika. 

Jak głosi bowiem piękna legenda Makonde, pierwszy człowiek przybył 
na ziemię pod postacią figury drewnianej, która podczas nocy cudownie 
ożyła i stała się kobietą — matką i założycielką plemienia 3 3 . 

3 1 Von S y d o w , op. cit. 
3 2 Wood Sculpture of the Makonde People, Lourenco Marques 1963. 
3 3 L e u z i n g e r, op. cit., s. 238. 



S Z T U K A A F R Y K I W S C H O D N I E J 183 

Marek Arpad Kowalski 

T H E A R T OF E A S T E R N A F R I C A 

S u m m a r y 

The tribes engaged in sculpture are settled, soil-tilling people, generally ma-
trilinear. Sculpture is for them a historical message; it explains tre origin of 
man; it vindicates the title to the occupied territory by ist expression of the cult 
of the ancestors, the founders of the tribe and its real rulers; it is a tool of magic. 
In Eastern Africa pastoral tribes predominate which exert cultural influence upon 
the settled agricultural groups. Their social ideas, legends and beliefs are different. 
The integrating role of sculpture is perforned among them by other tribal institu­
tions, such as age classes. The long-lasting and intensive influences of Islam, 
hostile towards represantative art for doctrinal reasons, have been responsible for 
the relative, in comparison with Central and Western Africa, artstic poverty of 
Eastern Africa. 

However, in recent years many sculptures have been found on this territory, 
and artistic traditions which have survived in spite of the unfavorable circum­
stances have been discovered; thus, the theories of the lack of sculptural art in 
Eastern Africa had to be rejected. 

The most renowned and industrious sculptors in Eastern Africa are the Ma­
konde, whose works were made available to the world as early as the end of the 
19th century. They make up an outstanding artistic center which has been in­
fluencing the neighbouring tribes, the Wayao in particular, and the coastal people. 

Traditions of sculture have also survived among the tribes of the interior, 
which were relatively isolated on their territories, and remote from the highways 
of Islam. This religion has, however, imprinted its mark on the coastal tribes and 
destroyed their traditionas of the art of sculpture. At present, figurative art has 
its revival among them in form of what is called the „touristic art". However, 
its sources are economic rather than native-cultural. 

Types of style and of traditions allow to distinguish a number of artistic 
centres in Earstern Africa: 

1. The southern center (Northern Mozambique and the coast of Tanzania), 
with Makonde and Wayao as its main area, with their expressive art tending 
towards naturalism, refined and with complex and extensive ornaments. Works 
of some coastal tribes of Tanzania can be classified here, too, and in particular 
those of the Washambala revealing much formal similarity to the Makonde 
sculpture. 

2. The northern center (Kenya) with the tribes Kikuyu and Kamba whose 
style is also naturalistic, with soft outlines. Their sculpture are rather static, less 
dynamic than the works of the Makonde, but they reveal emotional expression. 

Both centers can be described as naturalistic and expressionist. However, they 
have no more common features beyond these two general traits, as they grow out 
of different traditions. 

Art of Tanzania and Mozambique tribes being related to their social systems 
has got a long history, while in Kenya it has emerged during the recent thirty 
years and is mainly a souvenirs trade. 

3. The third center is the interior of Tanzania. Its sculpture is schematic, 
scanty in detail and ornament. The figures are static an motionless. The modelling 



184 M A R E K A R P A D K O W A L S K I 

is ascetic and sometimes abstract in character; monumentalism is also apt to 
appear. 

The criterion of tradition yields a different classification. There are peoples 
with long and continuous artistic traditions, there are others that used to have 
a tradition which was broken. The tribes of Tanzania and Mozambique belong to 
this group. On the other hand, there are tribes with quite a recent history of 
sculptural expression. Here belong the tribes of Kikuyu, Kamba, Kisi i and Wa-
nyika from Kenya, and Wazigua from Tanzania. 

The art of the Eastern African tribes has been usually included into the 
Baluba artistic complex, but an analysis of data makes such a classification 
doubtful. The sculptural style, and the territorial isolation of Eastern Africa from 
the other parts of the continent are arguments against it. The art on the area 
between the Great Lakes and the Indian Ocean is widespread enough to have its 
own local origins. 

It can be concluded that Eastern Africa is an independent area of sculptural 
art, with three centers: first Makonde, whose style includes also Wayao, Wakwere, 
Washambala, Wazaramo, Wazigua, and Doa; second, Wahehe, includes the interior 
tribes from Iringa to the Lake of Victoria, and besides the Wahehe extending 
upon Wanyamwezi, Wasukuma, Wabende and Wakerewe; third, the recently 
formed center of souvenir art, including the Kikuyu, Kamba, Kisi i and Wanyika 
from Kenya. 

Translated by Piotr Graff 


