
Antoni Bartosz jest doktorem nauk humanistycznych 
Université Paris IV en Sorbonne, znawcą literatury francuskiego średniowiecza, tłumaczem, 

wykładowcą akademickim na Uniwersytecie Jagiellońskim. 
W latach 2001-2007 był dyrektorem Małopolskiego Instytutu Kultury, 

obecnie pełni funkcję dyrektora Muzeum Etnograficznego 
im. Seweryna Udzieli w Krakowie. 

atia 

Z A n t o n i m B a r t o s z e m r o z m a w i a W e r o n i k a C h o d a c z 

Jest Pan z wykształcenia filologiem. Dlaczego wy­
brał Pan muzeum etnograficzne? 

Bo etnografia jest dla mnie ważna. Mówi 
wiele o mnie samym, mówi wiele o dru­
gim człowieku. Uświadamia znaki toż­

samości, sposoby życia. Mam też jeszcze inne 
motywacje osobiste. Otóż bez względu na to, 
kim jestem z wykształcenia, a jestem romanista, 
mediewistą i — jak mawia mój szwagier — „po­
robiłem jakieś sorbońskie nauki", jestem przede 
wszystkim chłopskim synem, który kiedyś wy­
szedł w świat ze swojej wioski. Dobrze pamię­

tam przeżywane wówczas gesty, odłożyły się 
we mnie głęboko. Wtedy robiły na mnie przede 
wszystkim mocne wrażenie, a dziś widzę w nich 
instynktowną, tajemną relację ze światem, jaką 
utrzymywali moi dziadkowie i rodzice i w jaką 
mnie wprowadzali. 

Co niedzielę obchodziłem z dziadkiem nasze 
pola i zastanawiałem się, co my na tych polach 
właściwie robimy. Dziadek mówił: „Trzeba je, 
synku, obejrzeć". Dziś myślę, że on wychodził 
i patrzył na to, co odziedziczył, że to właśnie był 
jeden z takich rytuałów, który opierał się na prze¬
konaniu, że to, co się otrzymało, co się ma pod 

nU B A R B A R Z V Ñ C A 



4 Wywiad 

opieką, należy w Dzień Pański na nowo zoba­
czyć i ocenić stan spraw. Kiedy miałem już naście 
lat, na święto Matki Boskiej Zielnej obchodziłem 
pola ze święconą wodą, żeby je pokropić. Czu­
łem wtedy, że robię coś ważnego. Zastanawia¬
łem się, czy dzięki temu ziemia obrodzi nam 
lepiej, w każdym razie czułem, że powierzano 
mi coś ważnego. W wigil ię Bożego Narodzenia 
rano mama dawała mi paczkę, zwykle wiktuały, 
i wysyłała mnie „z kolędą". Słowo „kolęda" już 
wcześniej rozumiałem jako podarunek, dar, ro¬
dzaj premii na koniec roku, dopiero na drugim 
miejscu jako pieśń. 

Wychowałem się więc w atmosferze, w której 
gesty wobec drugiego człowieka i wobec świata 
były ważne. To mi zostało do dziś. A jednocze¬
śnie mocno interesuje mnie kultura jako zjawi¬
sko, a to zainteresowanie rozwinęło się głównie 
poprzez mediewistyczne wykształcenie. 

Studia francuskiego średniowiecza pokazały 
mi ciekawy model kultury, który nie przestaje 
mnie inspirować. Zaintrygowało mnie to, jak 
literatura tego obszaru i tego okresu tworzyła się 
i była przekazywana. W pewnym sensie była naj­
pierw wspólnotą wyobraźni, stąd tylu anonimo­
wych autorów. Jednocześnie ważna była sztuka 
wariacji. Ten sam „tekst" (z zastrzeżeniem, że 
współczesne pojęcia tekstu, autora, czytelnika 
itd. mają niewiele wspólnego z ówczesnym rozu­
mieniem tych ról i pojęć) zyskiwał nową jakość 
właśnie poprzez świadomą wariację. Przy czym 
stopień wyrafinowania sięgał tu zawrotnych 
wyżyn, jak w przypadku trubadurów, a obieg 
kultury zakładał aktywny odbiór, rodzaj nie¬
ustannego napięcia pomiędzy kreacją a typem 
odbiorcy i sposobem interpretacji. Na przykład 
pieśń epicka żyła przez ponad dwa wieki właśnie 
dzięki nieustającemu dialogowi z publicznością, 
niezależnie od tego, czy przestrzenią odbioru 
były karczmy, czy dziedzińce świątyń. Na tym 
polu średniowiecze ukazało mi to, co stano­
wi o jakości kultury: osobiste zaangażowanie. 

Dziś nasz system kultury jest w dużej mierze 
„serwisowy", wyklucza strukturalnie głębszą 
aktywność odbiorcy, nie daje mu na to szans, jest 
spełnianiem oczekiwań bardzo przeciętnych. 
Jeśli jednak postawimy odważnie na tworzenie 
sytuacji i programów, w których liczyć się będzie 
osobisty dialog odbiorcy z wartościami kultury, 
a w ostateczności jego rozwój (a każdy chce się 
rozwijać, choć nie zawsze to od razu wie), to 
wówczas kultura zacznie nabierać rzeczywistego 
znaczenia, zacznie stawać się tym, czym w głębi 
jest: podstawą człowieczeństwa. 

I tu dochodzimy do etnografii. W sposób 
wybitny etnografia ma właśnie to „coś". Ma 
istotową, rzec można, ofertę człowieczeństwa, 
sama w sobie jest ciągłym poszukiwaniem, re¬
fleksją. Dlatego kiedy myślę o muzeum etno¬
graficznym jako o „moim muzeum — muzeum 
0 mnie", w znaczeniu muzeum, które jest ważne 
dla każdego, to czerpię i z inspiracji chłopskich, 
1 z inspiracji, które przyniósł mi uniwersytet. 

Jakie są Pana plany na muzeum etnograficzne? 
Obecna ekspozycja stała ma charakter bardziej 
historyczny niż etnograficzny. 

Zacznę od najstarszej części wystawy, po­
wstałej w latach 50. ubiegłego wieku. Uważam, 
że należy pozostawić ją w niezmienionej formie, 
stwarzając jednak lepsze narzędzia do zrozu¬
mienia tego, z czego jej kształt wynika, jakimi 
wartościami kierowali się wtedy etnografowie 
w wystawiennictwie. Bo to także jest ważne i cie¬
kawe. Nie należy gubić historii, nie sądzę też, że 
dziś jesteśmy pod jakimś względem lepsi. Jestem 
za tym, żeby tę historię — całą, taką jaka jest — 
umieć przyjąć. Co prawda patrzymy dziś ina¬
czej na wiele spraw, ale to także jest tylko punkt 
widzenia, który kiedyś wpisze się w historię tego 
muzeum, stanowiąc pewien etap. 

Łatwo jest nam dziś perorować na temat wła¬
ściwych zasad budowania kolekcji z nutą depre-

B A R B A R Z V N C A 



Z Antonim Bartoszem rozmawia Weronika Chodacz 5 

cjonującą niegdysiejsze wybory. Należy jednak 
pamiętać, że kolekcja Muzeum Etnograficznego 
w Krakowie w ogóle powstała i stworzyli ją lu¬
dzie o ogromnej pasji. Seweryn Udziela w spo¬
sób intuicyjny, wielkim nakładem pracy, tworzył 
kolekcję na temat świata, który go intrygował. 
Przeczuwał, że kultura chłopska zawiera nie¬
doceniane skarby także dla tych, którzy nie są 
chłopami. Warto jego punkt widzenia zrozumieć 
i go pokazać. Jednocześnie jest oczywiste, że te¬
mat kultury chłopskiej czy też kultury ludowej 
(jak ją nazwali inteligenci) stawia dziś zupełnie 
nowe wyzwania. Kultura chłopska bezpowrotnie 
minęła. Jak zatem mądrze o niej pamiętać? A je¬
śli rzeczywiście istnieje jeszcze dzisiaj kultura 
ludowa, to jak ją opisać i określić? Jak brzmią 
dobre pytania, które pozwolą szukać na to od¬
powiedzi? 

Wracając do ekspozycji stałej: najstarszą część 
zachowamy, a nowsze aranżacje zostaną przepra¬
cowane. W przyszłości, kiedy uwolnimy ratusz 
od funkcji magazynowych, stworzymy wystawę 
stałą także z naszych zbiorów egzotycznych oraz 
z kolekcji dotyczącej kultur europejskich. 

Czy na ekspozycji w muzeum etnograficznym jest 
miejsce na przedmioty współcześnie używane, pro­
dukowane masowo, które należą do kultury popu­
larnej, chociaż może nie mają szczególnej wartości 
artystycznej? Czy raczej muzeum powinno się 
skoncentrować na odtwarzaniu historii? 

Wszystko zależy od punktu widzenia, który 
obieramy dla pokazania jakiejś rzeczy. Ważne, 
by ten punkt widzenia ujawnić, wskazać jasno 
kryteria, jakimi się posługujemy. Tu mała dy¬
gresja. Miałem okazję pobyć dłużej w Muzeum 
Etnograficznym w Neuchatel w Szwajcarii. 
Tamtejsze publikacje do wystaw opisują proces 
powstawania tychże wystaw od A do Z. Wszyst¬
ko wiadomo: kto tworzył scenariusz (zwykle 
grupa), czym się kierował, opisane są sytuacje 

impasu, zabrnięcia w ślepe zaułki, drogi po¬
szukiwania rozwiązań, aż do opisu ostatecznej 
propozycji. 

Wracając do pytania: jest dla mnie jasne, że 
przedmioty będące wytworami współczesnej 
kultury popularnej powinny być pokazywane na 
naszych wystawach — choćby po to, żeby uświa¬
domić zwiedza jącym proces ewolucji: kiedyś 
żyliśmy w klimacie takich wzorów, dziś wytwa¬
rzamy takie. 

Równolegle muzeum etnograficzne powin¬
no promować wzorce źródłowe, które zawiera 
stuletnia kolekcja. Tak czyni obecna wystawa 
zabawek krakowskich. Można na niej zobaczyć 
zabawki sprzed stu lat oraz poznać ich wytwór¬
ców. To pierwszy krok. Krok drugi to odtworze¬
nie tych zabawek, między innymi po to, by poja¬
wiła się alternatywa dla wzorów cepeliowskich. 
W przyszłości będziemy mieli własny kram na 
emausie, na rękawce, i nie tylko tam, aby pokazy¬
wać wzorce oryginalne. Jeśli taką zabawkę kupię, 
to po to, by moje dzieci miały kontakt z czymś, 
co u w a ż a m za wartościowy wzór estetyczny, 
a jest też wspomnieniem z mojego dzieciństwa. 
Ale przecież nie stanę się przez to ludowy. Ten 
zakup będzie znaczył tylko tyle, i aż tyle, że cenię 
świat rzeczy dawnej kultury chłopskiej i wpro¬
wadzam go w świat własny. Ale bez popadania 
w folkloryzm. Szanuję tę tradycję i z jej wzorów 
chcę zaczerpnąć dziś, ale na swój sposób. Trochę 
z potrzeby, trochę z intuicji, resztę kształtuje ży¬
cie. Taki „przekład" jest autentyczny, wyklucza 
sztuczność, pozę „ludowości". Jednocześnie jest 
to możliwe dzięki temu, że ktoś strzeże wzoru 
i go udostępnia. 

A czy Pana zdaniem na wystawie zabawek kra­
kowskich mogłaby się pojawić lalka Barbie? 

Jak najbardziej, można by wtedy pokazać 
przejście od pierwszych ręcznie wykonywanych 
zabawek po współczesne „automaty". Mógłby 

P D 0 8 B A R B A R Z Y Ń C A 



6 Wywiad 

też pojawić się Harry Potter (dla jasności: to nie 
mój ulubiony bohater, ale jest dziś znaczącym 
zjawiskiem). Ponieważ na wystawie, o której 
mowa, są bardzo ciekawe zabawki z Panem 
Twardowskim, zestawienie z nimi postaci Potte¬
ra doprowadziłoby, być może, do interesujących 
wniosków. Ale to tylko hipoteza. 

Co zrobić, żeby widz rozumiał, co ogląda w mu­
zeum etnograficznym? Jak Pan się odnosi do dys­
kusji w muzealnictwie na temat tego, czy lepiej 
eksponaty podpisywać, czy umieszczać je w kon­
tekście? 

Jestem zdecydowanie za budowaniem kon­
tekstu. W dotychczasowej tradycji muzealnej 
eksponat jest eksponatem samotnym. Nawet 
jeśli kołyska jest ustawiona w całkowicie od­
tworzonej izbie, nawet jeśli stoi w miarę na 
swoim miejscu albo zwisa z sufitu, to gdy wcho­
dzimy, wciąż nie wiemy, jaki był rytm dnia, 
jaka krzątanina, kiedy dziecko w tej kołysce 
przebywało, kto je bawił, jak się wychowywało. 
Nie znamy całego kontekstu. Widzimy wiszą­
ce portki. Ale kiedy je zakładano? I czy należy 
pokazywać tylko te odświętne? Czy nie należy 
również pokazać najzwyczajniejszej w świecie 
koszuli z tamtych czasów? Jeśli więc chcemy 
dać opis autentycznego przeżywania tamtego 
świata przez tamtych chłopów, jak w cytowa¬
nym przypadku, powinniśmy też dać widzowi 
narzędzia do pełniejszego poznania przedsta¬
wianej sytuacji. 

W związku z tym wypracujemy nowe „kody 
dostępu" dla rozumienia odtworzonych izb 
i warsztatów na ekspozycji stałej. Nie zawsze 
chodzi o nowe technologie, choć na przykład 
w foluszu posłużymy się projekcją wideo (mało 
kto już ma pojęcie, jak folusz funkcjonował). 
Chcemy też stworzyć kopie eksponatów, które 
znajdą się w osobnej sali. Widz będzie mógł 
wziąć każdą rzecz do ręki, przekonać się, jak 

działa. Innymi słowy, żeby móc przeżyć ekspo¬
zycję, widz musi otrzymać szansę osobistego jej 
zrozumienia, na różne sposoby, niekoniecznie 
w towarzystwie przewodnika. 

Przy okazji podkreślę, że kontekstem dla 
przedmiotu może być także metafora. Na przy¬
kład gwasze, które teraz pokazujemy na wysta¬
wie „Raslila — taneczne wyzwolenie", a które 
obrazują hinduski taniec religijny, wpisane zo¬
stały właśnie w metaforę kolistego ruchu. Nie 
materializujemy tam szerokiego kontekstu tych 
tańców (prócz kilku wybranych przedmiotów), 
kreujemy jednak za pomocą analogii ducha 
tych tańców. To innego rodzaju kontekst, ale nie 
mniej pożyteczny dla zrozumienia rzeczy. 

Bywa tak, że człowiek w muzeum etnograficznym 
czuje się wyobcowany. W jaki sposób można zaan­
gażować widza w ekspozycję? 

Na przykład poprzez rodzaj gry, w której bę¬
dzie mógł wziąć udział, jeśli zechce. Wspomnia¬
na wystawa o „Raslili" taką szansę daje. W cenie 
biletu widz otrzymuje lusterko. Wchodząc na 
ekspozycję, trafi na wolno wirujące kręgi, dojrzy 
też na suficie dziwne napisy. Wszystko to narzu¬
ca pytanie o ukryty sens tych instalacji, o funk¬
cję treści na suficie. A lusterko okaże się bardzo 
pomocne. Myślę, że na „Raslili" nie poczuje się 
pani wyobcowana, przeciwnie: poczuje się pani 
zaproszona do myślenia. Bo wizyta w muzeum 
etnograficznym ma nade wszystko wywołać 
pytania, nie dostarczając koniecznie gotowych 
odpowiedzi. 

Czy zamierza Pan oprócz twórczości ludowej 
gromadzić przedmioty seryjnej produkcji współ¬
cześnie na wsi używane? 

Dotyka tu pani podstawowej kwestii, jaką 
jest budowanie kolekcji dzisiaj. Już zaczęliśmy 
w muzeum dyskusję na ten temat. Te poszuki-

B A R B A R Z Y Ń C A P D 0 8 



Z Antonim Bartoszem rozmawia Weronika Chodacz 7 

wania chcemy prowadzić wspólnie ze środowi¬
skami uniwersyteckimi. Jestem przekonany, że 
i teoretycy, i praktycy znajdą na tym polu poży¬
teczną cząstkę dla siebie. Wśród istotnych pytań 
jest i to: co za 50 lat z tych zakupów, które robimy 
dzisiaj, okaże się zakupem ważnym? To oczywi¬
ste, że trzeba myśleć nie tylko o tym, co zakupu¬
jemy z przeszłości, ale też z dzisiejszego świata. 
Choć za 50 lat, czy tu jeszcze będziemy, czy nie, 
powinniśmy się móc wytłumaczyć z przyjętych 
kryteriów, dlaczego kupil iśmy taki przedmiot, 
a z takiego zrezygnowaliśmy, jak również sze¬
rzej: czym w ogóle była dla nas etnografia na 
początku X X I wieku? 

Formułowany jest mocno postulat, że współ­
czesna etnografia powinna się zająć szeroko 
pojętym obyczajem, zarówno na terenach wiej¬
skich, które dziś z tradycyjną wsią nie mają wiele 
wspólnego, jak i na terenach miejskich; że na 
przykład dzisiejsze subkultury należą właśnie 
do szeroko rozumianej kultury ludowej czy po¬
pularnej i w związku z tym stanowią naturalny 
przedmiot badań dla etnografów. Odpowiedź na 
te postulaty to dla nas kwestia fundamentalna. 
Istnieje ryzyko, że popadniemy we wszystko¬
izm. Co nie znaczy, że mamy się uchylać od 
odpowiedzi. Musimy na przykład zdefiniować, 
jaki zakres miejskości uważamy za istotny dla 
opisu, jeśli uznamy, że także obyczaj „miejski" 
jest domeną naszych powinności. Mamy tu pew¬
ne intuicje, ale czy potrafimy jasno je uzasadnić 
dla samych siebie? Boję się, że niekiedy kryteria 
będziemy formułować post factum. I jeszcze 
jedno istotne w tym wszystkim kryterium: wier¬
ność historii, wierność podskórnej tradycji tego 
muzeum. To oczywiście kwestia interpretacji 
(wierność nie znaczy powtarzalność). Powinna 
się dokonać w spojrzeniu tyleż od wewnątrz, co 
od zewnątrz. Ale nie możemy jej zaniedbać. Tę 
pracę, skądinąd pasjonującą, musimy wykonać 
sumiennie, jeśli chcemy zwiększyć szanse traf¬
ności wyborów na przyszłość. 

Jakie są tematy ludowe we współczesnej kulturze 
miejskiej? 

Na przykład temat ogródków działkowych. 
Jest to z jednej strony temat bardzo miejski, 
z drugiej chłopski, z trzeciej jeszcze nomadycz-
ny. Czemu jestem tak przywiązany do miniatu¬
rowego niekiedy kawałka ziemi? Dlaczego go¬
dzę się na to, by był wyspą w morzu innych wysp, 
wyspą, którą ogradzam, a pośrodku klecę altankę 
z przeróżnych materiałów? Przecież i tak nie je¬
stem zupełnie u siebie! Dlaczego więc uciekam 
do tego erzacu niezależności pośrodku innych 
wysepek, które takie samo poczucie niezależno¬
ści mają dawać ich właścicielom? Ów wzorzec 
ogródka działkowego jest niezwykle mocny. 
W Krakowie istnieją osiedla, gdzie działki wci¬
skają się pomiędzy bloki mieszkalne. Co prawda 
nie jest to temat ludowy w znaczeniu ścisłym 
(choć wątek ziemi jest właśnie chłopski), ale jest 
ludowy w znaczeniu powszechniejącego oby¬
czaju i zachowań magicznych, które są widoczne 
w owym sposobie spędzania wolnego czasu, czy 
w ogóle sporych przestrzeni życia, przez miasto¬
wych. Zresztą, jakkolwiek by go kwalifikować, 
jest to temat wybitnie etnograficzny. 

W swoich projektach kładzie Pan duży nacisk na 
relacje ze społecznością lokalną. Jak by to miało 
wyglądać? 

Mieszkam blisko pewnego muzeum i nigdy 
nie otrzymałem stamtąd zaproszenia czy choćby 
informacji. Chociaż jestem jego sąsiadem, owo 
muzeum w ogóle się mną, jako sąsiadem, nie 
interesuje. Ostatnio kupowałem chleb w piekar¬
ni przy placu Wolnica, gdzie mieści się siedziba 
naszego muzeum. Z rozmowy ze sprzedawczy¬
nią wyszło, że nigdy w tym muzeum nie była, 
choć od jego gmachu dzieli ją odległość 50 me¬
trów. Powinnością muzeum jest wyjść do niej, 
do okolicznych mieszkańców, umieć dotrzeć do 

nU B A R B A R Z Y Ń C A 



8 Wywiad 

sąsiada Kowalskiego, sprawić, że nie tylko będą 
oni odwiedzali wystawy, ale uznają to miejsce za 
ważne dla siebie. 

Osobnym wyzwaniem jest zagospodarowa¬
nie placu Wolnica, który graniczy z budynkiem 
muzeum. Po pierwsze, planujemy umieszczać 
tam, jeśli warunki na to pozwolą, zwiastuny na¬
szych wystaw. Na przykład przy okazji wystawy 
o ogródkach działkowych zamierzamy założyć na 
placu autentyczną rabatę z altaną, którą widzowie 
będą mogli zagospodarować, a stamtąd przybyć 
na wystawę o działkach... Po drugie, przygotowu­
jemy duży, kompleksowy program etnograficznej 
obecności na placu. Między innymi budujemy 
nowe ścieżki edukacyjne, w szczególności dla 
licealistów, które plac Wolnica będą miały za na¬
turalny plener dla wielokulturowych tematów. 

Nawiązujemy współpracę z muzeami na Ka­
zimierzu i w Podgórzu, żeby przez jeden dzień 
w tygodniu były czynne do późnego wieczoru, 
tak aby każdy mógł spokojnie zdążyć po pracy. 
Nie tylko raz w roku, w ramach Nocy Muzeów, 
ale każdego tygodnia. Chciałbym wyjść z ofertą do 
ludzi starszych, którzy są grupą zwykle pomijaną, 
ale mającą dużo ciekawych rzeczy i do powiedze­
nia, i do zrealizowania. Trzydziesto- i czterdzie-
stolatkowie to osobna grupa, która żyje często 
w szalonym biegu, a którą chciałbym do muzeum 
etnograficznego przekonać. Wizyta u nas mogłaby 
przypomnieć im temat korzeni, skłonić do prze¬
myślenia od nowa ważnych spraw. 

Jakie inne działania oprócz wystawiennictwa za¬
mierza Pan podejmować w muzeum? 

| Muzeum Etnograficzne w Krakowie imienia Seweryna Udzieli 

M E K to najstarsze w Polsce m u z e u m etnograf iczne . W 1904 roku powstat oddziat etnograf iczny przy M u z e u m 

N a r o d o w y m . Z inic jatywy S e w e r y n a Udz ie l i , nauczyc ie la i ko lekc jonera , o r a z popiera jących go p r o f e s o r ó w U J , 

m. in . Jul iana T a l k o - H r y n c e w i c z a i Franciszka Bujaka , w 1910 roku p o w o ł a n o d o życ ia T o w a r z y s t w o Etnograf iczne , 

k tórego c e l e m byto u t w o r z e n i e M u z e u m Etnograf icznego. S ta ran iem czternastu c z ł o n k ó w założyc ie l i , z w y k o ­

rzys tan iem m. in . e k s p o n a t ó w o t r z y m a n y c h o d m i e s z k a ń c ó w K r a k o w a , w lutym 1911 roku o t w o r z o n o p i e r w s z ą 

w y s t a w ę w budynku przy ulicy Studenckie j . D w a lata później m u z e u m p rzen ie s iono na W z g ó r z e W a w e l s k i e . 

P r a c o w n i c y M E K - u koncen t rowa l i się g łówn ie na posze rzan iu z b i o r ó w dotyczących t e r e n ó w Polski i k r a jów 

ośc i ennych . Jednak już w 1913 roku m u z e u m mogło się poszczyc i ć blisko 8 0 0 ob iektami s p r e z e n t o w a n y m i 

p r z e z p o d r ó ż n i k ó w Stefana Szo lca-Rogoz ińsk iego (ko lekc ja afrykańska) i B e n e d y k t a D y b o w s k i e g o ( zb io ry z Sy­

beri i ) . O k r e s m i ę d z y w o j e n n y t o czas in tensywne j działalności o ś w i a t o w e j i s ze regu inic jatyw a d r e s o w a n y c h d o 

ludności wie jsk ie j . W 1937 roku zmar ł S e w e r y n Udz ie l a , jego nas tępcą na s tanowisku d y r e k t o r a m u z e u m został 

Tadeusz S e w e r y n . Podczas drugiej w o j n y św ia towe j zn i szczen iu uległo o k o ł o 1 2 % kolekcji muzea lne j . W 1948 

roku m u z e u m p r zydz i e lono b u d y n e k ratusza na placu W o l n i c a , a w 1986 roku także t zw . D o m Es te rek p rzy ulicy 

K rakowsk ie j . O b e c n i e M u z e u m Etnograf iczne dysponu je p rzesz ło 8 0 tys iącami ek spona tów . 

B A R B A R Z Y Ń C A ł[\ł) P D 0 8 



Z Antonim Bartoszem rozmawia Weronika Chodacz 9 

Muzeum na pewno będzie prowadzić in¬
tensywną działalność wydawniczą. Planujemy 
na przykład stworzyć obszerną monografię, 
która pokaże, jak zróżnicowana jest Małopol¬
ska, a turystom uświadomi, że Małopolska to 
nie tylko Kraków i Zakopane. Będą publikacje 
naukowe, uruchomimy też serię, która będzie 
zaproszeniem do etnograficznego patrzenia na 
rzeczywistość. 

Innym projektem są krótkie filmy etnogra¬
ficzne na współczesne tematy, kilkunastominu-
towe etiudy dotyczące ciekawych zjawisk i osób. 
Na przykład człowieka zawodowo rejestrujące¬
go kamerą wesela. Jego praca stała się już nowym 
zawodem czy zwyczajem. A zawód ten powstał, 
bo zachodzi znacząca ewolucja w innym z kolei 
obyczaju, jakim jest wesele. 

Bardzo ważna będzie strona internetowa, 
nie tylko jako środek informacji o najnowszych 
wydarzeniach, ale i o kolekcji. Muzeum ma po¬
nad 80 tysięcy eksponatów i 200 000 jednostek 
w Dziale Dokumentacji Kultury Ludowej i Hi¬
storii Muzeum. To oczywisty materiał na stronę 
internetową, skierowaną zarówno do szerokiej 
publiczności, jak i w przyszłości — w formie bazy 
danych — do środowisk badaczy. Już teraz na 
stronie prezentujemy obiekt tygodnia. Z pierw¬
szych reakcji wynika, że rubryka ta cieszy się 
dużym zainteresowaniem. Strona internetowa 
będzie też odsłaniać pracę muzealników: tematy 
kwerend w dziale dokumentacji, pracę konser¬
watorów, komisji zakupów, tematy i przebieg 
badań terenowych itd. 

Powstaje szeroko zakrojony program wolon-
taryjny. Po pierwszej kampanii medialnej zgła¬
szają się chętni, młodsi i starsi, do współpracy 
z MEK-iem. Zapewniam, że zakresy prac będą 
ciekawe, a nasi wolontariusze nie będą pomoc¬
nikami, lecz partnerami. 

Czy zamierza Pan współpracować z Instytutem 
Etnologii UJ? 

Nie wyobrażam sobie naszego muzeum bez 
współpracy z Instytutem. Nawiązaliśmy już pierw­
sze kontakty. Z jednej strony muzeum powinno 
umieć samodzielnie prowadzić badanie terenowe 
i dawać opisy rzeczywistości takiej, jaką przebada­
ło. Z drugiej jednak wiele wyzwań, w tym także 
badania, powinniśmy podejmować wspólnie z et­
nologią uniwersytecką oraz z innymi środowiska­
mi twórczej myśli. Przy czym muzeum powinno 
zachować swoje przywiązanie do pierwszych me­
tod etnograficznych, które wcale nie przeminęły 
i pozostają znakomitym narzędziem. 

W etnografii musimy przywrócić też miej¬
sce ludziom bardzo osobnym, indywidualnym, 
żywym. Stawiamy na etnografię żywych ludzi 
i chcemy być miejscem, w którym każdy, kto wej­
dzie w nasze progi, wejdzie na powrót we własne 
buty (świetnie pisał o tym Michera). 

Na koniec kilka słów do barbarzyńców. 

W 11. numerze „Barbarzyńcy" znalazłem 
cytat ze Stanisława Lema, który wydaje mi się 
inspirujący i dla barbarzyńców, i dla Muzeum 
Etnograficznego w Krakowie: „Gdyby ludzie 
robili tylko to, co wyglądało na możl iwe, do 
dzisiaj siedzieliby w jaskiniach". Żyjemy w cza¬
sie, w którym etnografia stoi przed rozlicznymi 
wyborami co do przedmiotu swoich prac i co do 
sposobów angażowania się w świat. Taki czas 
potrzebuje wizjonerstwa, odwagi umysłu. Życz¬
my sobie nawzajem, by tych przymiotów nam 
nie zabrakło. Z drugiej strony bądźmy świadomi 
ryzyka, z jakim dokonywanie tychże wyborów 
się wiąże, ale pamiętajmy też, żeby obawa przed 
pomyłką nie pętała nam wyobraźni i rąk. 

Wywiad opracowały 
Weronika Chodacz i Katarzyna Nowak 

P 0 0 8 B A R B A R Z Y Ń C A 


