
„Etnografia Polska", t. X X V z. 1 
P L I S S N 0071-1861 

J A N W I T O L D S U L I G A 

O B R Z Ę D B U D O W Y D O M U W I N D I A C H S T A R O Ż Y T N Y C H 

w Ś W I E T L E N A K A Z Ó W R E L I G I J N Y C H 

( K S I Ą G R Y T U A Ł U D O M O W E G O ) 

W większości kultur tradycyjnych fakt osiedlania się poprzedzany 
był szeregiem rytuałów. Rytuały te towarzyszyły następnie czynnościom 
budowlanym, po których zakończeniu następowała zwykle uroczystość 
pierwszego wkroczenia do nowego domu. 

Czynności związane z budową nowego domu podzielić można na trzy 
grupy: 1) techniczne czynności konstrukcyjne; 2) czynności konstruk­
cyjne oraz towarzyszące im rytuały; 3) czynności rytualne nie związa­
ne bezpośrednio z budową, a stanowiące niejako jej wynik. 

Pierwsza grupa czynności kształtowała przestrzeń ekonomicznie. 
Pracom tym nie towarzyszyły rytuały. Druga grupa czynności zabudo­
wywała przestrzeń zarówno ekonomicznie, jak i symbolicznie. Rytuał to­
warzyszył pracom konstrukcyjnym lub następował po ich zakończeniu. 
Ostatnia grupa czynności kształtowała przestrzeń symbolicznie, a wszel­
kie związane z nią działania miały charakter sakralny. 

Przedmiot niniejszego ar tykułu stanowi obrzęd budowy domu (rozu­
miany jako dwie ostatnie grupy czynności), którego rekonstrukcja zosta­
ła oparta na przekazach źródłowych — księgach rytuału domowego. Ce­
lem artykułu jest wyjaśnienie ogólnych funkcji obrzędu, a poprzez zna­
czenia symboliczne poszczególnych jego elementów — wyjaśnienie funk­
cji i symboliki przestrzeni sakralnej, w której dom jest budowany. 

1. ZAŁOŻENIA M E T O D O L O G I C Z N E 

Jak już wspomniałem, analiza obrzędu budowy domu oparta będzie 
na księgach rytuału domowego (gfhya sutra), przeznaczonych dla gry-
hasthy (gfhastha) — czyli gospodarza, wykonującego większość czynnoś­
ci rytualnych podczas aktu kreacyjnego. Księgi te powstały w przedzia­
le między V a IV wiekiem p.n.e., a V I wiekiem n.e. 

Księgi rytuału domowego należy traktować jako sformalizowany na-



122 J A N W . S U L I G A 

kaz religijny, podręcznik dla wykonującego rytuały, strukturalny opis 
obrzędu, który wyczerpuje wszelkie (dozwolone lub poprawne w myśl 
autorów tekstu) możliwości. Każdy akt religijny opisany został w k i lku 
wersjach, z których każda przeznaczona jest dla innej warstwy społecz­
nej (varna), sekty itp. Można więc traktować księgi rytuału domowego 
z jednej strony jako wzorzec modelujący rytuał; z drugiej zaś jako wzo­
rzec modelowy działający w sferze etyki okresu, w którym one po­
wstały. 

Ogólnie rzecz biorąc, funkcje gryhja sutr zbliżone są do niektórych 
funkcji mitów. Mit i poeta, a więc ten, który sformalizował to, co do­
tychczas egzystowało w pamięci grupy, są nosicielami tradycji — będąc 
jednocześnie depozytem i depozytariuszem. 

Kodyfikacja tradycji wymaga od poety użycia formuł, które zapew­
niają oszczędność w organizacji treści. Tekst jest jednak zrozumiały dla 
członków grupy, gdyż każda lapidarna formuła pełni rolę bodźca wydo­
bywającego treści zawarte w pamięci słuchaczy lub uczestników 
obrzędu. 

Podobnie jak księgi rytuału domowego, mit uwzględnia wszelkie 
(dozwolone) możliwości. O ile jednak mit może stać się poetyckim zapi­
sem (przy czym zapis ten rządzi się specyficznymi prawami fabularny­
mi), sutry są suchym, sformalizowanym opisem obrzędu, odwołującego 
się do zdarzeń mitycznych w sposób pośredni, tzn. poprzez teksty rel i ­
gijne i symbolikę czynności. 

W tej sytuacji można więc traktować mit i sutry jako nakazy rel i ­
gijne, różne pod względem formalnym, zbliżone, jeśli chodzi o treści, 
których są nosicielami. Wzajemny związek mitu i ksiąg rytuału domo­
wego jest wyraźnie widoczny przy rozpatrywaniu mitologii i obrzędo­
wości indyjskiej, gdzie hymny Rygwedy (Rgveda), Samawedy (Samave-
da), Jadżurwedy (Yájurveda) i Atharwawedy (Atharvaveda) są wiedzą 
S ł o w a (śruti) — gryhja sutry zaś są wiedzą c z y n n o ś c i r y t u a l ­
n y c h , opracowanych na podstawie śruti. 

Z tych założeń wynikają następujące wnioski: Obrzęd jest konstruk­
cją samosterowną — to znaczy taką, w której wszystkie elementy współ­
działają ze sobą zarówno funkcjonalnie, jak i symbolicznie. Tworząc mit 
i będąc jego wynikiem, obrzęd staje się s t rukturą zamkniętą. Definicja 
taka jest zasadna jedynie w takim wypadku, gdy dany obrzęd nie może 
się przekształcić. Stać się tak może wówczas, gdy mamy do czynienia 
z uprzednią kodyfikacją obrzędu, strukturalnym opisem, który ma for­
mę nakazu religijnego. Obrzęd jest wówczas odwzorowaniem opisu 
i przez pewien, historycznie określony ciąg czasu zachowuje stabilność, 
nie dopuszczając nowych treści. 

Z powyższych przesłanek wynika następujące założenie: Interesują­
cy nas obrzęd składa się z takich elementów, których znaczenia symbo­
liczne, a przede wszystkim funkcje, winny być wyjaśniane w ramach 



O B H Z Ę D B U D O W Y D O M U W I N D I A C H 123 

struktury. Istnieje również taka grupa czynności, które nazywam e l e ­
m e n t a m i n i e j a s n y m i . Oznacza to, że w strukturze opisu i ko­
mentarzach zapisanych w sutrach brak wystarczającej liczby danych, 
które mogłyby wyjaśnić badaczowi znaczenie opisywanych rytuałów. Do 
wyjaśniania tych elementów potrzebna jest znajomość kontekstu kul tu­
rowego, a co za tym idzie, odrębna metoda badań. 

2. M E T O D Y B A D A N 

Dla wyjaśnienia funkcji i znaczeń symbolicznych obrzędu budowy 
domu stosować będę metodę funkcjonalno-strukturalną, rozumiejąc przez 
s t ruk turę „takie współistnienie zjawisk, w którym każdy człon zdoby­
wa swoją całościowość tylko przez inne i wraz z innymi" 1 . Tak więc 
przez s t rukturę obrzędu będę rozumiał szereg rytuałów i ofiar, które są 
powiązane wspólnym sensem i celem. Celowi temu są podporządkowane 
cele cząstkowe poszczególnych elementów. Jednocześnie może istnieć 
w obrzędzie taki zespół czynności rytualnych i ofiarnych, który ze 
względu na swoją złożoność, jak również poprzez wyodrębnienie go z ca­
łości działań przez uczestników obrzędu, nabiera szczególnego znaczenia. 
Należy go wówczas traktować jako pewien, autonomiczny w stesunku do 
całości element. Dlatego też będę używał słowa obrzęd w dwóch zna­
czeniach —• węższym i szerszym. 

W znaczeniu szerszym rozumiem obrzęd jako całość czynności sakral­
nych poświęconych danemu celowi. W znaczeniu węższym — wspom­
niany wyżej, autonomiczny do całości, zespół czynności rytualnych 
i ofiarnych. 

Dla wyjaśnienia elementów niejasnych obrzędu stosować będę meto­
dę porównawczą, wychodząc poza ramy czasowe narzucone przez dato­
wanie gryhja sutr. Postępowanie takie jest zasadne wówczas, gdy przyj­
mie się, że zarówno funkcje, jak i znaczenia obrzędów o podobnym lub 
zbliżonym przeznaczeniu są identyczne, niezależne od okresu, w którym 
obrzędy są wykonywane. Podobieństwo to wynika przede wszystkim 
z ciągłości kultury Indii . Mimo nakładania się licznych tradycji kultura 
wsi indyjskiej zachowała do dziś pewną stabilność. Rytuał wedyjski, 
chociaż w zmienionej formie, jest żywy dotąd wśród niektórych wyż­
szych kast 2 , a proces sanskrytyzacji 3 powoduje jego trwałość. 

1 P. B o g a t y r i e w , Semiotyka'kultury ludowej, Warszawa 1975, s. 15. 
2 Por. K . S. M a t h u r , Caste and Ritual on an Malawa Village, Bombay 1964, 

s. 184. 
s Zmiana statusu kasty (warny) w drabinie hierarchii społecznej może się od­

bywać poprzez szczegółowe i dokładne przestrzeganie przepisów rytualnych (głów­
nie dotyczących pożywienia) charakterystycznych dla kasty wyższej . Oznacza to 
zwykle, że dana kasta przejęła rytuał genetycznie nawiązujący do przepisów obrzę­
dowych z okresu starożytności, a nawet czasów wedyjskich. Proces taki nazywamy 



124 J A N W . S U L I G A 

Dlatego też przy wyjaśnianiu elementów niejasnych ograniczę się je­
dynie do obszaru Indii , a głównie Indii północnych i środkowych, gdzie 
powstała większość wykorzystanych w artykule źródeł. 

3. ŹRÓDŁA W Y K O R Z Y S T A N E W A R T Y K U L E 

Literatura religijna Indii dzieli się na dwie grupy — li teraturę w e -
dyjską (ok. X V - X V I w. p.n.e.) oraz sanskryeką (VI w. p.n.e.-XV w . n.e.). 
Obok tego podziału istnieje jeszcze inny, dostosowany do charakteru po­
szczególnych rodzajów wymienionej literatury, Wedy, aranjaki, brahmany 
i upaniszady należą do pism objawionych (śruti). Pisma późniejsze 
(z okresu sanskryckiego) należą do działu smryti (smrti) i obejmują to, 
co zostało opracowane przez wieszczów na podstawie pism objawionych. 
Literatura tego okresu to ithasy, purany, śastry i sutry. 

Sutry, jako komentarz do pism śruti, zajmowały się kilkoma działa­
mi nauki — fonetyką, gramatyką, etymologią, metryką, astronomią i ry­
tuałem. O jego prawidłach mówiły kalpa-sutry. W skład kalpa-sutr 
wchodzą między innymi gryhja sutry, czyli księgi ry tuału domowego. 

Gryhja sutry powstały między V w. p.n.e. a I I w. n.e. Jedynie Waik-
hanasa Smarta Sutra jest znacznie późniejsza. 

Obrzędem budowy domu zajmują się następujące gryhja sutry: Gob-
hila Gryhja Sutra (Gobhila Gfhya Sutra) i Khadira Gryhja Sutra (Kha~ 
dirá Gfhya Sütra) komentujące Samawedę, Apastamba Gryhja Sutra 
(Apastamba Grhya Sutra) i Hirańjakeśin Gryhja Sutra (Hiranyakeśin 
Gfhya Sutra) należące do redakcji Tai t t i r i j i Czarnej Jadżurwedy (Tctitti-
riya Sarhhita), Paraskara Gryhja Sutra (Páraskara Gfhya Sütra) należą­
ca do Białej Jadżurwedy oraz Sankhjajana Gryhja Sutra (Sánkhyayána 
Grhya Sütra) i Aśwalajana Gryhja Sutra (Asvalayana Grhya Sütra) przy­
pisane Rygwedzie. Sutry te powstały w południowo-wschodnich Indiach, 
na terenie Gudżeratu i w centralnych Indiach 4 . Tak więc w okresie ich 
redakcji zasadniczo całe Indie były już znane. 

Tekst sutr podzielony jest na szereg akapitów, z których każdy zaj­
muje się innym elementem obrzędu. Teksty recytowanych podczas obrzę­
du formuł zaczerpnięte są zazwyczaj z Wed lub pism związanych z redak­
cją danej sutry. 

sanskrytyzacją. Por. J . S z a t k o w s k a , Zmiany społeczeństwa kastowego w In­
diach współczesnych, Warszawa 1977. 

* Aśwalajana G. S. powstała w południowo-wschodnich Indiach, na terenie 
między rzeką Kryszną a Godawari; Síankhjajana G. S. — w Zachodnich Indiach 
(Gudżerat); Apastamba G. S. — na terenie obecnego stanu Andhra Pradesz; Hi­
rańjakeśin G. S. — w dolinie Gangesu; Paraskara G. S. — w Bengálu; a Khadira 
G. S. i Gobhila G. S. zredagowane zostały w Indiach centralnych. Por. L . R e n o u, 
Vedic India, Delhi 1971. 



O B R Z Ę D B U D O W Y D O M U W I N D I A C H 125 

Specyficznym źródłem jest Waikhanasa Smarta Sutra (Vaikhánasa 
Smárta Sütra). Powstała ona w V I w. n.e. na Wybrzeżu Koromandel-
skim. Początkowo był to rodzaj podręcznika dla ascetów i pustelników. 
Później rozszerzona została o przepisy dla gospodarza. Sutra ta omawia 
jeden z elementów obrzędu budowy domu — obrzęd wastuśamany (vds-
tuśamana) — czyli pierwszego wejścia do domu po jego wybudowaniu. 
Zawiera jednak zastrzeżenie, że rytuały te należy wykonywać w ten 
sposób wówczas, gdy w rodzinie gospodarza ktoś umarł lub się narodził. 

Zalecenia dotyczące obrzędu budowy domu znajdujemy również w Sa~ 
mawidhanie Brahmanie (Sámavidhana Brahmand). Należy ona do tzw. 
upabrahman (tekstów brahmanicznych zredagowanych mniej więcej 
w tym samym czasie co sutry). 

4. DOM I J E G O K O N S T R U K C J A 

Analiza hymnów Atharwawedy, jak również wzmianek w księgach 
rytuału domowego wykazuje, że teksty te mówią o dwóch zasadniczych 
typach domostw. Nie oznacza to rzecz prosta, że nieznane wówczas były 
innego rodzaju konstrukcje mieszkalne. Na podstawie danych archeolo­
gicznych, jak również płaskorzeźb z okresu starożytności można wnio­
skować, że bogactwo architektury wiejskiej było znaczne. Typ konstruk­
cji budynku zależał przede wszystkim od zamożności gospodarza, położe­
nia geograficznego i warunków naturalnych. 

Sutry mówią o dwóch rodzajach domostw. Pierwszy budowany był 
na planie koła lub też owalu, z centralnym słupem po środku. Drugi — 
na planie kwadratu lub prostokąta, którego dach wspierał się na ślemie­
niu leżącym na dwóch lub trzech sochach. Poszczególne części domu łą­
czone były za pomocą rzemieni. Do budowy ścian używano cienkich p rę ­
tów bambusowych, trzciny, kamieni i gliny, a także cegły surówki. Dach 
kryty był strzechą. Jego kształt zależał od konstrukcji domu. Chaty 
budowane na planie koła miały dachy w kształcie stożka. Domy wznoszo­
ne na planie kwadratu miały dachy czterospadowe lub dwuspadowe. Po­
pularnym typem dachu był również tzw. „dach hangarowy" s . 

Drzwi osadzane były w ścianie szerokofrontowej. Framuga składała 
się z dwóch słupów wbitych pionowo w ziemię. Jako próg kładziono płas­
k i kamień. Skrzydła drzwi przymocowywano za pomocą rzemieni, podob­
nie jak w domu homeryckim. Okno kratowano wąskimi deszczułkami 6 . 

Budowę chaty rozpoczynano od zwózki drewna. Wynajęci rzemieślni-

5 Dach „hangarowy" zwany jest inaczej „dachem bengalskim". Jest to dach 
konstruowany z prętów bambusowych o kształcie półkolistym, łukowatej linii 
szczytu i łukowatych krawędziach okapów. 

* Widać to wyraźnie na płaskorzeźbach z Sańczi. 



126 J A N W . S U L I G A 

су segregowali materiał budowlany, numerując bale zależnie od kolej­
ności ich użycia. Następnie wytyczano teren budowy i po wstępnych r y ­
tuałach rozpoczynano budowę poprzez wkopanie słupów w ziemię i usta­
wienie szkieletu przyszłego domostwa 7. Dalej konstruowano ściany, 
dach, a na końcu wybijano dziury na drzwi i okna. Ostatnią czynnością 
było położenie progu 8 . 

5. S Y S T E M A T Y K A OBRZĘDU 

Relacje na temat przebiegu i sposobów wykonywania rytuałów różnią 
się między sobą. Różnice te polegają na odmienności chronologii poszcze­
gólnych składowych części obrzędu i na odmienności koncepcji wykony­
wania czynności rytualnych. Opierając się na analizie źródeł, można jed­
nak wyszczególnić następujące grupy zagadnieniowe: 
1) Techniki poszukiwania odpowiedniego terenu i zalecenia związane 
z budową domu: 

a) Kryteria wyboru gruntu 
— wybór ze względu na wygląd terenu i jakość gleby, 
— wybór ze względu na kierunek spadku wody, 
— wybór ze względu na szatę roślinną pokrywającą dany teren, 
— status społeczny gospodarza jako kryterium wyboru gruntu, 
— zakazy dotyczące otoczenia roślinnego, 
— sposoby sprawdzania wartości gleby. 

b) Zalecenia związane z budową domu: 
— zalecenia związane z usytuowaniem pomieszczeń, 
— status społeczny gospodarza jako kryterium umieszczania drzwi 

w stosunku do stron świata, 
— inne zakazy związane z kierunkiem sytuowania drzwi. 
2) Wyznaczenie czasu rozpoczęcia budowy domu. 
3) Obrzęd budowy domu: 

a) Rytuały wstępne poprzedzające prace budowlane. 
b) Rytuały towarzyszące pracom konstrukcyjnym 

— stawianie słupów narożnych, 
— wykopanie dołów pod słupy narożne, 
— stawianie słupa środkowego 9 , 
— nakładanie ślemienia na sochy i poświęcanie dachu. 

c) Obrzęd poświęcenia domu — wastuśamana. 

1 Alinadżataka, I , 1-3. 
8 Siankhjajana G. S., I I I , 3, 10. 
* Czynność tę wykonywano jedynie przy budowie domu na planie koła lub 

owalu. 



O B R Z Ę D B U D O W Y D O M U W I N D I A C H 127 

6. A N A L I Z A OBRZĘDU BUDOWY DOMU 

Przyjęte na początku założenie o samosterowności i swoistości obrzę­
du nie uwzględnia jego społecznego, a co za tym idzie, ogólnoreligijnego 
charakteru. Rekwizyty, czynności i formuły magiczne używane w trak­
cie trwania obrzędu są charakterystyczne dla wszystkich lub większości 
zachowań rytualnych badanej społeczności, z drugiej zaś strony, przez 
swą ideologię są swoiste dla danego obrzędu. 

Rozpatrywany na płaszczyźnie psychologicznej obrzęd umożliwia od­
bycie przeżycia religijnego, rozumianego często jako bezpośredni kon­
takt z bóstwem. Odbywa się to na drodze emocjonalnej interpretacji 
przeżywanego aktu, nawet wówczas, gdy akt ten jest formalnie prosty. 

Podobnie jak teatr, obrzęd tworzy przestrzeń — scenę; jest więc ta­
kim rodzajem działania, które wytwarza różne postacie rzeczywistości 
rozumiane jako antynomia sacrum—profanum. Będąc systemem semio-
tycznym, obrzęd może być również traktowany jako proces modelowania 
świata, opis kolejnych momentów stwarzania, .zachowujący wewnętrzną 
hierarchię ważności. 

a) F u n k c j e t e c h n i k p o s z u k i w a n i a i w y b o r u o d p o ­
w i e d n i e g o t e r e n u i z a l e c e ń z w i ą z a n y c h z b u d o w ą 

d o m u 

Budowa domu obwarowana była licznymi zakazami i nakazami, do 
których budowniczy musiał się stosować. Nakazy te spełniały cztery 
podstawowe funkcje — zabezpieczającą, ekonomiczną, magiczną i spo­
łeczną 1 0 . 

Nakazy zabezpieczające przed naturalnymi niebezpieczeństwami ogra­
niczają się do k i lku zaleceń. Teren wybierany przez gospodarzy winien 
być takiego kształtu, by powódź nie mogła zniszczyć budynku Chatę 
należy więc budować na terenie w kształcie „cegły" 1 2 lub na wzgórzu. 
Dotąd wiele domów w Indiach wznoszonych jest na sztucznie usypanych 
wzgórzach. Ochronie przed powodzią służą również konstrukcje palowe. 

Nakazy związane z ekonomią dotyczą głównie rolnictwa i hodowli. 
Sutry są zgodne, że teren winien być odpowiednio nawodniony, równy 
i nie otoczony przez pustynię lub bagna, o dobrej jakości gleby 1 S . Jakość 
gleby sprawdzano dwoma sposobami — przez wykopanie dołu i zasypa­

lo Przez, funkcję zabezpieczenia rozumiem kierowanie się takimi kryteriami, 
których stosowanie zabezpieczało dom np. przed powodzią. Przez funkcję ekono­
miczną rozumiem zespół nakazów i zakazów, których celem było badanie właśc i ­
wości użytkowych gleby. Zakazy magiczne chronią dom przez złymi mocami. 
Funkcję społeczną spełniają te nakazy, które uzależniają wybór miejsca od statusu 
społecznego gospodarza. 

11 Gobhila G. S., IV, 7, 12; Khadira G. S., IV, 2, 12-13. ' 
1 2 Tamże. 
13 Aśwalajana G. S., I I , 7, 1-2. 



128 J A N W . S U L I G A 

nie go ziemią zeń wydobytą oraz przez pozostawienie wody w dole przez 
całą noc. Metoda pierwsza służyła sprawdzaniu sposobności gleby, dru­
ga — jej nawodnienia 1 1 . 

Gatunki roślin rosnących na danym terenie określały jego użytecz­
ność pod wzglądem hodowli. Dlatego też sutry nakazują usunięcie nie­
których rodzajów traw, a waiśja (vaisya) — rolnik lub pasterz, winien 
wybrać taki teren, który pokryty jest „delikatną t rawą" 1 5 . 

Nakazy dotyczące magii płodności związane są przede wszystkim 
z wodą. W pobliżu przyszłego miejsca zamieszkania winno być źródło lub 
sadzawka, przy czym pożądane jest, by woda spływała w kierunku pół­
nocnym, północno-zachodnim lub wschodnim. Północ jest bowiem stroną 
świata, która przynosi dostatek, płodność i bogactwo. 

Zakazy i nakazy związane z magiczną ochroną przed złymi mocami 
dotyczą przede wszystkim roślin i rozmieszczania drzwi i pomieszczeń 
przyszłego domostwa. Aby uchronić chatę przed złem, należy więc usu­
nąć niektóre gatunki roślin uchodzących za złowróżbne — głównie z po­
wodu ich magicznego zastosowania (praktyki czarnoksięskie, medycyna, 
budowa stosu pogrzebowego). Jednocześnie sutry zalecają wybór takiego 
terenu, na którym rosną trawy kusa i virana — rośliny używane w ry­
tuałach i ofiarach, a więc dobrowróżbne. 

Podobny charakter mają nakazy dotyczące rozmieszczenia pomiesz­
czeń. Według Gobhili G.S. strona południowa „spełnia wszystkie życze­
nia" 1 6 . Dlatego nie należy budować głównej izby z tej strony. Jeżeli po­
łudnie przynosi wszystko to, czego człowiek zapragnie, to naturalne jest, 
że mieszkający tam ludzie będą uprawiać hazard 1 1 . Ponieważ miejsce, 
gdzie woda spływa „ze wszystkich stron", uważane jest za dobro­
wróżbne — tam należy umieszczać główny pokój, co uchroni mieszkań­
ców przed zgubnymi skutkami gier hazardowych. 

Niejasny natomiast jest zakaz budowania drzwi wejściowych i w y j ­
ściowych naprzeciw siebie. Podobny zakaz dotyczy również umieszczania 
okien. Według M . Mullera zakaz ten związany jest z ochroną domu przed 
urokiem. Gospodarz nie powinien być widziany w chwili, gdy spożywa 
obiad lub wykonuje codzienne rytuały 1 8 . 

Sutry nie wyjaśniają również zakazu budowania drzwi w stronę za­
chodu. Wspominając o tym zakazie J. Auboyer stwierdza jedynie, że 
„strona ta należała do zmarłych" 1 9 . Według mitologii zmarli udawali się 
na księżyc (w stronę północy), gdzie oczekiwali na odrodzenie się. Droga 

1 4 Tamże. 
16 Gobhila G. S., IV, 7, 9-11. 
1 6 Tamże. 

Aśwalajana G. S., I I , 7, 11. 
1 8 M. M u l l e r , H. O 1 d e n b e r g, The Sacred Book of the East, Grihya — 

Sutras, t. X X X , cz. I / I I , Patna 1967, s. 121. 
M J . A u b o y e r , Zycie codzienne w dawnych Indiach, Warszawa 1969, s. 120. 



O B R Z Ę D B U D O W Y D O M U W I N D I A C H 129 

ta nosiła nazwę „ścieżki cieni" — pitryjana (pitryana). Ci zaś, którzy 
uwolnil i się od więzów niewiedzy, wkraczali na „drogę bogów" —- de-
wajana (devayana), i udawali się na południe do królestwa boga Jamy 
(Yama). Jama był również bogiem-strażnikiem strony południowej. 
W kierunku południa składano także ofiary dla zmarłych. 

Niewiele natomiast wiemy o wcześniejszych koncepcjach dotyczących 
Świata Zmarłych (Pitrloka). W jednym z hymnów Atharwawedy zmar­
łych porywają ze stosów pogrzebowych Maruty. Maruty były towarzy­
szami boga Waruny, będącego, również strażnikiem strony zachodniej. 
"Według jednego z hymnów Rygwedy 2 0 zmarły spotykał na swej drodze 
Warunę i Jamę. O ile jednak Jama był jedynie królem Pitryloka, Wa-
runa był najwyższym sędzią, władcą i strażnikiem kosmicznego prawa 
ryta (rta). Był również tym, który dostrzega wszystkie uczynki ludzkie. 

Zmarłym poświęcano również obrzędy, w których ruch okrężny odby­
wał się w kierunku niezgodnym z pozorną wędrówką słońca. 

Zakaz umieszczania drzwi w kierunku jednej ze stron świata funkcjo­
nuje do dziś w wielu regionach Indii . W pracy na temat kast indyjskich 
D. N . Majumdar pisze, że „drzwi nigdy nie są kierowane na południe, 
gdyż w opinii mieszkańców tylko stopy zmarłego wskazują tę stronę 
ś w i a t a " 2 1 . Na mapie załączonej do pracy Majumdara na 111 domów ba­
danej wsi, jedynie 10 miało skierowane drzwi na południe. 

Zakaz budowania drzwi w stronę zachodu spotykamy tylko w naj­
starszej — Gobhili G. S. Można wnioskować,, że sutra ta nawiązuje do 
starszych koncepcji religijnych, które sytuowały Świat Zmarłych na za­
chodzie. Z czasem świat ten „przesunięty" został na południe i północ. 
Być może, obie te koncepcje występowały równocześnie, co potwierdzał­
by fakt bliskiego związku Jamy i Waruny. W toku dalszej ewolucji za­
nikła wiara w północną siedzibę zmarłych. Przyczyna niebudowania drzwi 
na zachód jest więc analogiczna do współcześnie funkcjonujących za­
kazów. 

Zarówno wybór terenu, jak i sytuowanie drzwi wobec stron świata 
uzależnione były od statusu społecznego (kasty) przyszłego właściciela 
domu. Według Gobhili G. S. bramin (brahmana) winien mieszkać w cha­
cie wybudowanej na terenie, którego gleba jest biała. Ponieważ bramin, 
jako ten, który wykonuje rytuały, jest tym, który „pragnie świętego 
blasku" 2 2 — powinien wybrać teren pokryty t rawą darbha i kusa. 
Kszatrija — rycerz — (ksatriya) — wybiera teren o czerwonej glebie po­
rośnięty wieloma gatunkami traw, które zapewniają moc (ksatra). Waiś-
ja — hodowca i rolnik — winien z kolei zamieszkać na terenie o żółtej 

го Rygweda, X , 14, 7. 
2 1 D. N. M a j u m d a r , Caste and Comunication in an Indian Village, Bombay 

1958, s. 317. 
22 Gobhila G. S., IV, 7, 9. 

9 — E t n o g i a t i a P o l s k a X X V / 1 



130 J A N W. S U L I G A 

lub czarnej glebie, porośniętej delikatną t rawą. Sens tego nakazu jest 
jasny. 

Podany przez Gobhilę G. S. podział form terenu, jak również zalece­
nia związane z sytuowaniem drzwi odnoszą się także do statusu społecz­
nego gospodarza. Bramin winien postawić dom na ,terenie w kształcie 
„cegły" (a więc ołtarza ofiarnego vedi) i wybudować drzwi na wschód. 
Zapewni mu to świętość. Rycerz buduje dom na wzgórzu (a więc miejscu 
obronnym) i umieszcza drzwi w stronę południa. Waiśja powinen za­
mieszkać na terenie płaskim, naturalnym, najlepszym do uprawy zbóż 
i hodowli. Kierunek północny zapewni mu dostatek i powodzenie w pra­
cach gospodarczych. 

b) C z a s r o z p o c z ę c i a b u d o w y d o m u 

Każde ważniejsze przedsięwzięcie wymaga w Indiach porady zawodo­
wego astrologa. R. E. Enthoven w pracy na temat folkloru wiejskiego 
w okolicach Bombaju opisuje dość dokładnie system wiary w szczęśliwe 
i nieszczęśliwe dni i godziny. Zasadniczo wszystkie dni, prócz parzystych, 
w okresie pełni księżyca są uważane za dobrowróżbne 2 3 . Podobnie jest 
w grupie Nimar Balahi w centralnych Indiach, gdzie saait, czyli szczęśli­
wy dzień, wyznaczany jest przez wioskowego kapłana 2 4 . Sutry niewiele 
miejsca poświęcają kwestii czasu rozpoczęcia obrzędu. Paraskara G. S. 
nakazuje rozpoczynać w dzień uważany za pomyślny 2 S , sutra zaś Hirań-
jakeśin wyznacza ten termin na czas „północnego kursu słońca, w czasie 
rosnącego księżyca, pod konstelacjami Ronini i trzema gwiazdami Utta-
rą" 2 e . Rysuje się więc wyraźny związek między momentem rozpoczęcia 
obrzędu (momentem dobrowróżbnym) a księżycem. Związki te rozpatrzę 
w dalszej części pracy. 

c) O b r z ę d b u d o w y d o m u 

1. Funkcje rytuałów wstępnych 
Pod względem formalnym czynności te można podzielić na trzy grupy: 

— czynności przygotowujące teren do prac budowlanych. Jest to wy­
mierzanie terenu za pomocą sznura, wykreślanie przyszłych kształtów 
domu, umiejscowienie izb, wyrównanie i zamiecenie powierzchni gruntu; 
— okrążanie terenu budowy zgodnie z pozorną wędrówką słońca (w trak­
cie okrążania gospodarz wylewa wodę z dzbana, skrapia teren budowy, 
zarysowuje gałęzią lub łyżką ofiarną juhu granice obszaru recytując przy 
tym odpowiednie formuły; 

! S R. E . E n t h o v e n , The Folklore of Bombay, Oxford 1924, s. 253-258. 
2 4 S. F u c h s , The Children of Hari. A Study of the Nimar Balahis in the 

Central Provinces of India, Vienna 1950, s. 323. 
! 5 Paraskara G. S., I l l , 4, 2. 
26 Hirańjakeśin С.  S., I , 8, 27, 1. Chodzi o gwiazdy gwiazdozbioru Byka. Rohinl 

jest w mitologii indyjskiej córką Dakszy, kochanki boga Czandry — Księżyca. 



O B R Z Ę D B U D O W Y D O M U W I N D I A C H 131 

— składanie ofiar w centrum dla ducha zamieszkującego teren, Bogini 
Ziemi, przodków lub bogów. Formę ofiary ma również rozpalenie ognia, 
któremu towarzyszą recytacje hymnów skierowanych do Waruny i boga 
ognia — A g n i 2 1 . Według sutry Apastamby, gospodarz winien jedynie do­
tknąć ziemi, co ma przygotować grunt (i duchy zamieszkujące teren) do 
budowy domu. 

Celem przygotowania terenu pod budowę było zapewnienie (poprzez 
działania magiczne) dostatku i żyzności — zaoranie i skropienie ziemi. 
W Wedach woda traktowana była jako czynnik powodujący oczyszcze­
nie 2 S . Podobną nieco funkcję spełniało zamiecenie obszaru w stronę po­
łudnia 2 9 . Prawdopodobnie chodziło o usunięcie złych duchów zwanych 
pręta 3 ° . 

Generalną funkcją rytuałów okrążania i obry sowy wania było symbo­
liczne wytyczanie granicy. Granica ta mogła służyć ochronie przed zły­
mi mocami drzew 3 1 , demonów lub bogów. Obrysowując teren łyżką 
ofiarną juhü, utożsamiając ją z orężem, ofiarnik symbolicznie zabijał wę­
ża — demona 3 2 zamieszkującego niższe regiony świata. Z kolei magii 
płodności służy skrapianie wodą terenu, zaoranie go i wytyczenie grani­
cy. Mocą hymnu wygłaszanego podczas tej czynności gospodarz zmusza 
bogów do pomocy i darzenia, sprowadzając ich na miejsce ofiary. 

Czynności wykonywane w centrum terenu skierowane są głównie do 
bogów chtonicznych, które zamieszkiwały dany obszar przed przybyciem 
nań osadników. Formuły wygłaszane podczas ofiary podkreślają również 
fakt wcześniejszego pobytu duchów przodków (pitar) gospodarza. Brami­
ni — utożsamiani w trakcie rytuału z duchami przodków — przyjmują 
ofiarę, wyrażając tym samym zgodę na kontynuowanie prac. Ofiary te 
wyznaczają punkt czasowy i mogą być traktowane jako moment osiedle­
nia się — przejęcia terenu na własność. Tym samym służą również wy­
tyczeniu środka w sensie geometrycznym i sakralnym. 

2 7 Ogień (ogni) uważany był za tego, który przenosi ofiarę do bogów — w tym 
wypadku do Waruny. 

28 Rygweda, X , 9. 
» Apastamba G. S., 7, 17, 1. 
8 0 Pręta to upiory nie należące ani do świata żywych, ani do umarłych. Według 

wierzeń pozostawały chętnie w pobliżu domostw, przynosząc nieszczęście i choroby. 
Wierzono również, że demony te były duchami zmarłych, którzy nie dotarli do kró ­
lestwa Jamy. Zamiecenie terenu w kierunku południowym wydaje się w tej kon­
wencji jasne. 

81 Gobhila G. S., IV, 7, 22. Nad pewnymi gatunkami drzew przypisywano ma­
giczną władzę określonym bogom. Gospodarz układał gałęzie wkoło terenu, a na­
stępnie przesuwał je w kierunku zgodnym z pozornym ruchem słońca. Przesunięcie 
to odwracało urok — złą moc drzew. 

ra Ofiarnik obrysowy wał teren mówiąc: „Obrysowane jest zło demona, obryso­
wane są moce wrogów, tak oto odcinam szyję demonów". Hirańiakeśin G. S., I , 
8, 27, 1. 



132 J A N W . S U L I G A 

2. Funkcje rytuałów towarzyszących pracom konstrukcyjnym 

Chronologia czynności rytualnych wyznaczana jest przez sposób kon­
struowania domu. Po wymierzeniu kształtów następowały prace przy ko­
paniu dołów pod słupy. Do dołów tych wkładano ofiary dla „demona zie­
mi" , po czym osadzano słupy (sthuna, skambha). Czynności tej towarzy­
szyły ofiary i recytacje hymnów do Wastoszpatiego (Vástospati) — opie­
kuna domostwa. Następnie konstruowano ściany i nakładano ślemię na 
sochy. Siemię uczczone było dotknięciem i wygłoszeniem formuły zbliżo­
nej formą do hymnów recytowanych uprzednio. Rytuałom towarzyszyła 
magia ochronna, której stosowanie miało chronić dom przed pożarem. 
Ofiary składane w dołach, a przeznaczone dla bóstw chtonicznych zapew­
nić miały trwałość domu i przychylny stosunek bóstw do mieszkańców. 
Jednocześnie — słup wkładany w dół, gałąź lub kamień składane w ofie­
rze bogom świata podziemnego — porównywane były w formułach do 
drzewa lub do filaru kosmicznego, rozumianego jako synonim darzenia 
i trwałości. Przedmioty te stawały się symbolem osi kosmicznej, przyj­
mując jej funkcje w ramach modelu kosmosu, jakim był wznoszony dom. 
Mówiąc ściślej stawały się znakiem osi kosmicznej, działanie zaś na znak 
powodowało reakcję desygnatu. Podobne zjawisko występowało podczas 
rytuału zakładania ślemienia, gdzie ślemię utożsamiane było ze sklepie­
niem niebieskim (svarga). 

3. Funkcje obrzędu poświęcenia domu — wastuśamana 

Obrzęd wastuśamany kończy cykl rytuałów towarzyszących budowie 
domu wiejskiego. Związane z nim opisy sutr różnią się między sobą za­
równo pod względem form poszczególnych rytów, jak i chronologii ich 
wykonywania. Wynika to z charakteru opisów, które przeznaczone były 
dla różnych grup społecznych, rodów (jati) i sekt religijnych. Ponadto 
sutry powstały w różnych okresach i na rozległym obszarze — od Kasz­
miru po Indie południowe. Ogólnie rzecz biorąc, obrzęd wastuśamany 
składał się z ki lku, zróżnicowanych wewnętrznie elementów: 

3.1. Rytuały wykonywane w centrum domu: a) cykl rytuałów prze­
znaczonych dla boga Wastoszpatiego — recytacja hymnów, rozpalenie 
ognia, recytacja wjahryti (vyáhrti) 3 3 , gotowanie na ogniu żywności skła­
danej w ofierze Indrze utożsamianym z Wastoszpatim; b) składanie krwa­
wych ofiar dla węża Wasukiego 3 4 i ofiar dla boga stwórcy — Pradżapa-
tiego (Prajdpati); c) ofiary dla boga Waruny, których głównym rekwizy­
tem jest dzban z wodą osadzany na czterech kamieniach; d) uczczenie 

M Wjahryti (vyahfti) to formuła, pierwszy człon najsłynniejszego fragmentu 
z Rygwedy — Gajatri, składający się z trzech trudno przetłumaczalnych s łów — 
bhüh bhuvah svah— (Rygweda, I I I , 61, 10). Tu pełni funkcję formuły magicznej 
służącej odpędzaniu zła. 

8 4 Wasuki — król węży, bóstwo świata podziemnego. 



O B R Z Ę D B U D O W Y D O M U V / I N D I A C H 133 

głównego słupa przez dotknięcie go i wygłoszenie formuły magicznej; 
e) wniesienie ognia do domu, czemu towarzyszą ofiary dla Wastoszpatie-
go, Agni i wszystkich bogów ( V i s u a d e u á ř i ) ; f) uroczyste ofiarowanie żyw­
ności braminom, utożsamianym z Wastoszpatim, którzy w trakcie obrzędu 
przebywają w pobliżu ogniska. 

3.2. Rytuały związane z okrążaniem domu, ogniska, dzbana z wodą: 
a) okrążanie domu i dzbana z wodą^ w trakcie którego gospodarz wylewa 
wodę; b) okrążanie domu lub ognia z żarem niesionym na patelni; 
c) okrążanie domu lub ognia — występują oba rekwizyty; d) składanie 
ofiar (bali) dla bogów-strażników stron świata. Ofiary te składa się w ro­
gach domu i jego centrum. 

3.3. Pierwsze wejście do domu: a) gospodarz wkracza wraz z całą 
rodziną i dobytkiem — rytuał ten kończy obrzęd budowy domu; b) go­
spodarz wkracza do domu z rodziną i dobytkiem, bramini kontynuują 
wykonywanie rytuałów. 

Powyższy zestaw nie oddaje chronologii wastuśamany. Obrzęd może 
rozpoczynać się od rytuałów okrężnych (składanie bali dla strażników 
stron świata) lub od ofiar dla Wastoszpatiego 3 3 . Później następują dal­
sze ryty, głównie związane z symboliką centrum. 

Podobnie jak w poprzednich rytuałach, najważniejszymi funkcjami 
wastuśamany jest zapewnienie dobrobytu, płodności, gwarancja opieki ze 
strony bóstw chtonicznych i niebiańskich. Towarzyszy temu magia słu­
żąca oddalaniu nieszczęść, zła, duchów śmierci, chorób. Wastuśamana 
okazuje się spotęgowanym działaniem zbliżonym formalnie do rytuałów 
wstępnych. Symbolika kosmiczna występująca w wastuśamanie budowa­
na jest jednak innymi środkami formalnymi. Poprzestanę tutaj na jed­
nym przykładzie. W trakcie umocowywania słupa gospodarz zwracał się 
doń z następującą formułą: 

Do tego miejsca woła się kozy i owce 
i słodka esencja pożywienia jest przyzywana tutaj, 
do naszego domu. 
Stój (słupie) mocno w Rathantarze, 
wyciągnięty na Wamadewja, 
osiądź na Bryhat M . 

Rathantara, Wamadewja i Bryhat są nazwami hymnów Rygwedy, 
lecz symbolika ich nazw jest znacznie szersza 3 7 . W trakcie wastuśamany 
gospodarz śpiewa wspomniane hymny, przy czym pierwszy o świcie, dru-

3 6 W przypadku pierwszym jest to chronologia według Śiankhjajany G. S., 
w drugim — Aśwalajany G. S. i pozostałych sutr, według których obrzęd winien 
rozpocząć się od złożenia ofiary, a później dopiero następują rytuały okrążania. 

36 Siankhjajana G. S., I I I , 3, 1. 
3 7 Hymny te przeznaczone są dla Indry. Ich nazwy oznaczają również typy to­

nów śpiewu rytualnego: Rathantara — ton niski, cichy; Vámadevya — ton średni, 
Brhat — ton jasny, wysoki. Są to inaczej stopy, biodra i ramiona Indry. 



134 J A N W. S U L I G A 

gi w południe, trzeci o zachodzie słońca. Rytuał ten trwa cały dzień, sym­
bolizując jednocześnie czas (analogia do rytuałów okrążania zgodnych 
z pozorną wędrówką słońca) i wznoszenie się. Ruch okrężny, w którym 
czynności skierowane są zarówno na zewnątrz, jak i do wewnątrz, otwie­
ra uprzednio wytyczoną granicę, przesuwając ją na krańce świata strze­
żone przez bogów (w trakcie obrzędu słupy domu utożsamiane są z bó­
stwami — strażnikami stron świata). "Granica jest jednak otwierana po­
zornie — istnieje w dalszym stopniu (co potwierdzają rytuały wykony­
wane przed wyruszeniem w daleką podróż) — jednakże przestrzeń leżą­
ca poza nią ma już inny charakter niż poprzednio. 

7. OBRZĘD B U D O W Y DOMU A K O S M O G O N I A 
I K O S M O G R A F I A ŚWIATA 

a) C h a o s 

Pytając o stworzenie świata, wszystkie kosmogonie chociażby w spo­
sób pośredni musiały zająć się tym, co było, zanim świat się narodził. Coś 
nie mogło narodzić się z niczego. Jeżeli nicość można rozumieć jako nie­
obecność (w danym miejscu i chwili), to ta nieobecność jest jedynie 
kontrmożliwością obecności. Nieobecność świata implikowana jest przez 
jego istnienie. Totalne zaprzeczenie nie wyjaśnia więc istnienia, co ozna­
cza, że wpierw było „coś", by mógł powstać uporządkowany świat. Ryg­
weda określa ten stan jako nieokreśloność 3 8 . Manawadharmaśastra na­
zywa chaos ciemnością wyzbytą cech — ani bytem, ani niebytem. Według 
Siatapathabrahmany na początku były wody. „Te (wody) rozmyślały: 
Jak mogłybyśmy się rozmnożyć?" 3 9 . Ani byt, ani niebyt jest również 
określany jako wody kosmiczne (apas) w Manawadharmaśastrze. Wody 
te są podstawą wszystkiego, która to podstawa umożliwia zrodzenie się 
stwórcy świata. To jakby stopień pośredni między sat i asat (byt — nie­
byt), przy czym wzmianka w Siatapathabrahmanie wskazuje na pewnego 
rodzaju samoświadomość — która może być określana jako prapotencja; 
dynamis. 

b) S t w o r z e n i e ś w i a t a 

Zarodek świata pojawia się w mitologi indyjskiej jako wynik pramoż-
liwości kosmicznych wód, lub też jako twór boga-twórcy. Wielokrotnie 
obie te koncepcje łączone są razem. Przyczyną narodzin jest czas (lub żą­
dza = potencja). Ten zarodek, zwany też w Rygwedzie „złotym kieł­
kiem" 4 0 , to kosmiczne jajo Brahmy, w którym zamknięty przez rok bóg 

M Rygweda, X , 129. 
*» Siatapathabrahmana, X I , 1, 6, 1. Cytat za: W. T o p o r ó w , Wokói rekon­

strukcji mitu o jaju kosmicznym, [w:] Semiotyka kultury, Warszawa 1977, s. 142. 
4 8 Rygweda, X , 140; X , 72; X , 129; X , 190. 



OBRZĘD BUDOWY DOMU W INDIACH 135 

przebywał aż do otworzenia się granic. W Atharwawedzie za ten naj­
starszy element uważa się kosmiczny słup Skambha. Podobnie stwierdza 
Rygweda — „on, wieczny, nigdy przez nikogo nie narodzony" 4 1 , „ten, 
który obejmuje wszystkie rzeczy, podnosi i oddziela złe duchy od świat­
ła" 4 2 . Pierwotnie więc Skambha, a później żar, jajo kosmiczne, jest 
pierwszym elementem bytu pojawiającym się w wodach kosmicznych. 
Jest osią, centrum, utożsamianym z bogiem Agni, Surią lub Puruszą. 
Stwórcą słupa może być również Indra, Waruna i Mitra, Wisznu 4 3 . Bo­
gowie ci jednak powodują rozwarstwienie się pierwszej jedności, rzadko 
natomiast uważani są za stwórców zarodka. Bogowie — stwórcy świata, 
budując go, „ukośnie rozpostarli sznur swój mierniczy" 4 4 . W hymnie do 
nieznanego boga recytator tak mówi o stwórcy: „On niebo wielkie i zie­
mię utrwalił . Światło na niebie i te horyzonty. On wśród przestworów 
wymierza przestrzenie!" i S . Rozsunięcie ziemi i nieba przypisywano rów­
nież Indrze: „Rozpiąłeś niebo olbrzymie, wyniosłe. Ziemi wierzchołek 
umocniłeś wschodni. Stańcie się żyzne i w krowy bogate, w trawy obfite 
dla ludzi mą łaską — tak rozsunąłeś te obydwa światy, kołkami wokół 
ziemię umocniłeś" 4 6 . 

W Manawadharmaśastrze, podobnie jak w Czandogji Upaniszad47, 
stworzenie przestrzennego continuum przypisywano Brahmie, gdy po ro­
ku przebywania w jaju kosmicznym skorupy jego zostały rozerwane, 
stworzone niebo i ziemia, a także przestwór między nimi. Schemat ten 
powtarza się w ikonografii, gdzie Brahma — Narajana leży na lotosie 
(reminiscencja jaja kosmicznego), łodyga kwiatu zaś wyrasta z oceanu 
lub narządów rodnych potwora morskiego 4 8 . Nad Brahmą unosi się bóg-
stwórca (Wisznu), którego działania spowodowały ustanowienie nowej 
wartości, przeciwstawianej pierwotnej prapotencji. 

c) U s y s t e m a t y z o w a n i e ś w i a t a 

Ostatnim etapem tworzenia było więc rozsunięcie przestrzeni i budo­
wa przestrzennego continuum. Przeszkodą w tym mógł być wąż — de­
mon, który zatrzymywał zawinięte w jaju kosmicznym czas i przyszłe 

41 Rygweda, V I I I , 41, 10. Cytat za: F . D. B o s c h , The Golden Germ. An 
Introduction to Indian Symbolism, Mentón 1960, s. 94. 

42 Tamże. 
4 3 Rygweda, IV, 13, 5; V I I , 99; I I I , 12; V, 85; IV, 62. 
44 Rygweda, X , 129, 1-5, w tłum. S. F . Michalskiego. 
45 Rygweda, X , 121, 4-5, w tłum. S. F . Michalskiego. 

4 4 Rygweda, V I I , 99, 2-3. We fragmencie tym występuje interesująca analogia 
do obrzędu. Indra po rozsunięciu ziemi i niebios zwraca się do nich z formułą 
magiczną. 

47 Manawadharmaśastra, I , 1, 2-3; Czandogja Upaniszad, I I I , 19, 1-2. 
4 8 W jednym zaś z hymnów Rygwedy czytamy: „Świat narodził się z nóg roz­

wartych, ze świata przestrzeń się zrodziła, z Adi Daksza się narodził, z Dakszy 
Aditi zaś powstała". Rygweda, X , 72, w tłum. S. F . Michalskiego. 



136 J A N W . S U L I G A 

elementy świata. Pochodną tego zdaje się być opowieść o walce Indry 
z demonem Wrytrą (Vrtra), zabitym przez boga za pomocą wadżry, czyli 
pioruna (vajra). Z drugiej strony ostatni etap stwarzania pociągał za so­
bą konieczność złożenia w ofierze Puruszy 4 9 , z którego ciała bogowie 
budowali niebo, przestrzeń i ziemię. 

Praca twórców nie była jednak zakończona. Świat wymagał dalszej 
systematyzacji; stąd liczne interwencje bogów i ich ustawiczna walka 
z demonami pragnącymi zawładnąć ziemią. Walka ta, mająca charakter 
pracy nad utrzymaniem statyki świata, wciąga człowieka, który poprzez 
powtarzanie boskich czynów utrzymuje ład kosmiczny. Realność świata 
zależy od poziomu i miejsca obserwatora. Doskonała realność kosmosu bo­
gów nie jest nią dla człowieka, a raczej jest zbyt ogólna, odnosi się do in ­
nego poziomu, by być doskonałą i skończoną dla ludzi. Realność nie 
oznacza niezmienności. Jedynie uchwycony w atomie czasu (kęana)50 

świat jest konstrukcją statyczną. Jego centrum to kosmiczna góra Meru, 
której wierzchołkiem jest Gwiazda Polarna. Słońce i księżyc krążą nad 
nią, wyznaczając porę dnia i nocy. Podłożem ziemi, wyobrażanej jako 
dysk, jest żółw pływający na oceanie 5 1 . 

Opisom kosmograficznym towarzyszyły wyobrażenia ikonograficz­
ne -— mándale (mándala). Diagramy te powstały w Indiach już w okresie 
starożytności, a ich idea, dzięki rozpowszechnieniu się buddyzmu, dotarła 
przez Tybet do Chin i Mongolii. 

Najstarsze mándale wyobrażały kosmiczne ciało Puruszy S 2 . Centrum 
diagramu zajmowało pole poświęcone Brahmie. Obrzeża symbolizowały 
krańce ziemi strzeżone przez bogów-opiekunów S 3 . W mandalach buddyj­
skich miejsce Brahmy zajął Adi Buddha symbolizowany często przez 
wadżrę lub Garudę zabijającego węża 5 4 . 

d) C h r o n o l o g i a o b r z ę d u 

Nawet pobieżna analiza mitów kosmogonicznych i struktury zapisu 
ksiąg rytuału domowego dowodzi, że jest to opis kolejnych momentów 
stwarzania. Przestrzeń (lub raczej nieokreślony obszar) przed przyby­
ciem nań ludzi przypomina chaos wód kosmicznych, przy czym obecność 
na nim bóstw chtonicznych sugeruje, iż teren był już w jakimś stopniu 

4 9 Purusza — kosmiczny praczłowiek. 
so Według niektórych koncepcji atom czasu równa się 0,000014 sek. 
5 1 A. N. К o č e t o v, Lamaísm, Moskva 1973, s. 132-134. 
5 8 V. G e r a s i m o v, Kultura drevnej Indii, Moskwa 1975, s. 300. 
5 3 Odpowiednio: wschód — Indra, południowy wschód — Agni, południe — 

Jama, południowy zachód •— Zmarli, zachód — Waruna, północny zachód — Rudra 
(Siwa), północ — Kubera (Soma), północny wschód •— Indra pod imieniem Iśa lub 
Mahendra. Tamże, s. 302-304. 

5 4 N. L . 2 u к o v s к a, Lamaism i rannie formy religii, Moskva 1976, s. 45-49; 
H. Z i m m e r, Myths and Symbols in Indian Art and Civilisation, Princeton 1974, 
s. 144-146; Kočetov, op. cit., s. 81-103. 



O B R Z Ę D B U D O W Y D O M U W I N D I A C H 137 

usystematyzowany, lecz ład ten nie był ładem ludzkim i boskim. Poten­
cja — dynamis bóstw chtonicznych — implikuje epifanię. Wszystkie 
przedmioty znajdujące się na danym terenie są przedmiotami danymi, 
naturalnymi, lecz ich naturalność wynika bezpośrednio z nienaturalności 
przedmiotów tworzonych. Potencjalna symboliczna otwartość rzeczy da­
nych stwarza możliwość określenia środka, centrum, rozumianego jako 
pierwsza ofiara, wymierzenie lub zarysowanie granic. Granica symboli­
zuje jajo kosmiczne; ogień — pierwszy zarodek, żar; zabicie węża — za­
bicie Wrytry . Łyżka ofiana juhü staje się wadżrą. Sacrum nie jest jed­
nak do końca usystematyzowane — jest zalążkiem, a opozycja między 
przestrzenią tworzoną a obszarem danym jest jeszcze niepełna. Można ją 
wyrazić jako relację między znakiem pozytywnym (dodatnim) a znakiem 
nieokreśloności. Antynomia pojawia się dopiero w dalszej części obrzędu. 
Obrzędowe konstruowanie domu to budowa wszechświata — jego mode­
lu, znaku — zamkniętego w granicach jaja kosmicznego. W tej części 
obrzędu najważniejszym rekwizytem jest słowo — rozumiane jako for­
muła magiczna. Wpierw przedmioty zostały nazwane, a później stworzo­
ne. Symbol poprzedza desygnat, powoduje jego powstanie. Dopiero teraz 
przestrzeń poza granicami określić można znakiem minus. Realną dosko­
nałość świat osiąga dopiero w ostatnim etapie. Symbole stają się pełny­
mi desygnatami, co oznacza, że prawdziwa oś świata rzeczywiście znaj­
duje się w centrum domu, nie w ramach modelu (okres konstrukcji), lecz 
w ramach rzeczywistości. Granica jest otworzona, przesunięta na krańce 
ziemi, lecz przestrzeń leżąca poza domem nie jest jeszcze w pełni sakral­
na i wymaga (z okazji innych rytuałów) dalszej systematyzacji. Innymi 
słowy — realność wymaga dalszej jej realizacji. Potwierdza to zresztą 
nakaz powtarzania obrzędu za rok lub co trzy miesiące 5 S . 

e) S t r u k t u r a p r z e s t r z e n i 

Czynności wykonywane w trakcie trwania obrzędu nadawały obszaro­
w i pewien określony charakter, a fakt wykonywania ich w kierunku 
wszystkich stron świata świadczy o tym, iż przestrzeń budowana była 
trójwymiarowo. Rytuały okrążania rozpoczynano zawsze od strony 
wschodniej, kończono zaś na północnym wschodzie. Znakiem wschodu jest 
więc sacrum, prawda i ochrona ze strony Indry. Funkcję, a zarazem sym­
bolem południa jest dar i opieka zmarłych (ich siedzibą była strona po-
łudniowo-zachodnia). Znaczenie południa jest jednak dwoiste. Z jednej 
strony zmarli powodują, że strona ta jest dobrowróżbną — przynoszącą 
bogactwo — z drugiej zaś, przerost tych bogactw może spowodować nie­
szczęście. Podobną dialektykę symboli posiada zachód. Będąc siedzibą 
Waruny — strażnika prawa kosmicznego rta — stabilizuje on świat, na­
tomiast jako uosobienie życiodajnego deszczu (Matuty) obdarza pożywie-

56 Gobhila G. S., IV, 7, 43; Samawidhana Brahmana, I I I , 3, 5. 



138 J A N W. S U L I G A 

niem i płodnością. Może jednak oznaczać zagubienie drogi zmarłych 
i przemianę ich w demony. Również wszechobecność i wszechwiedza Wa­
runy wzbudzają strach i pokorę. Dwa aspekty zachodu — darzenie i wła­
dza — wyrażają się w symbolice dwóch strażników tej strony świata — 
Waruny i Mi t ry 5 6 . 

Podobnie jak zachód, północ również symbolizuje płodność (w znacze­
niu akwatycznym) i siłę (kszatra) utrzymującą świat w stabilności. Dia-
lektyka północy zawarta jest w relacji między Somą (Kuberą) a Mahen-
drą lub Siwą S 7 . 

Z powyższego zestawienia wynika również inny podział przestrzeni 
sakralnej, widoczny przy analizie wzajemnych stosunków między stro­
nami świata. Podział ten przejawia się na dwóch poziomach — opozycji 
między północą a południem i wschodem a zachodem. 

Antynomia pierwsza przebiega między drogą odrodzenia — pitraja-
na — а drogą wyzwolenia (moksa) z koła wcieleń. Droga ta nosi nazwę 
„ścieżki boskiej" —- dewajana. Co za tym idzie, jest to antynomia księ­
życa (wody) i słońca (blasku), jak również relacja między stabilizującą 
siłą kosmiczną góry Meru a opieką i ochroną duchów przodków. 

Na poziomie drugim spotykamy relację między siłą sacrum i życio-
dajnością wadżry a mocą kosmicznego prawa rta (rozumianego również 
jako ksatra — moc królewska) oraz złączeniem sił rozrodczych wody 
(Waruna) i blasku ¡(Mitra). Należy również zauważyć, że wschód i północ 
są kierunkami zawsze dobrowróżbnymi, podczas gdy południe i zachód 
wymagają specjalnych starań, których zastosowanie dopiero może spo­
wodować przychylność bóstw-strażników. 

Dom — czyli świat — utrzymywany jest w statyce dzięki nakłada­
niu się czterech sił: sakralnej, „genealogicznej", prawa kosmicznego (kró­
lewskiego) i kosmicznej osi. Te cztery czynniki kumulują się w centrum 
obszaru. Centrum to, wsparte z jednej strony na dynamis świata pod­
ziemnego, z drugiej zaś na sile sprawczej demiurga-kreatora, symbolizo­
wane było wadżrą. Przy porównaniu z symboliką mandal znaczenie cen­
trum staje się jasne. Złączenie wszystkich sił powoduje, że uważane było 
za jednię, pełną realność, całkowicie zobiektywizowaną rzeczywistość. 
Etapy jej budowania są formami pośrednimi między niekształtnym dy­
namis a pełnią realizacji. Podobnie jak formy pośrednie, poszczególne 
strony świata odnosić się mogą jedynie do jednego fragmentu kosmosu. 
Dopiero dzięki ich integracji status świata może być utrzymany. 

5 8 Waruna i Mitra są również utożsamiani z niebem nocnym i dziennym. 
5 7 Soma — pierwotnie napój rytualny — bóstwo dostatku, płodności i odrodze­

nia. Mahendra — tytuł boga Indry. Šiwa — jako bóg ascezy utrzymuje świat 
w statyce siłą swej medytacji (tops). Jest również bogiem zagłady (jako Siwa Na-
taradża), który swym kosmicznym tańcem tanáava powoduje zniszczenie wszech­
świata. Złączenie wszystkich tych znaczeń symbolizuje kosmiczną górę Meru. 



OBRZĘD BUDOWY DOMU W INDIACH 139 

f) C z a s 

Opisywany wyżej statyczny schemat sił konsolidujący świat jest opi­
sem idealnym, nie obrazującym rzeczywistości rozumianej jako ustawicz­
ny ciąg przemian, cykliczność życia i śmierci. Statyczny obraz świata 
jest prawdziwy jedynie w bardzo krótkim momencie — atomie czasu 
ksana — natomiast ciąg atomów czasu traktowany był w niektórych 
szkołach filozofii indyjskiej jako motor ewolucji fenomenów objawia­
nych przez Kreatora. Przemiany te wyjaśnia koncepcja czasu wyłożona 
w jednej z puran 5 8 . Można, rzecz prosta, traktować ją jako wysublimo­
waną teorię bramińską, pesymistyczną wizję rodzącego się i zanikające­
go świata, w którym nie ma nic stałego ani wiecznego, albo jako mitolo­
gię czterech okresów ludzkości 5 9 . Niewątpliwe natomiast jest, iż koncep­
cja ta wywodzi się z obserwacji astronomicznych związanych z opraco­
waniem kalendarza. Jest również zaprzeczeniem linearnej teorii czasu 
w ujęciu judajskim czy chrześcijańskim. Nawet jeśli teoria ta powstała 
w kręgach bramińskich i niewiele miała wspólnego z potocznym rozu­
mieniem czasu, należy pamiętać, że sutry redagowane były przez ten sam 
krąg ludzi, wierzenia zaś ludowe (plemienne?) dostosowane były przez 
nich do religijnych koncepcji sutr. 

Można więc założyć, że cykliczna teoria czasu znajdzie pewne odbicie 
w symbolice interesującego nas obrzędu. Symbolika czasu wyrażana by­
ła kilkoma sposobami — poprzez wyznaczenie dobrowróżbnej koniunkcji 
gwiazd, rytuały okrążenia zgodnego lub niezgodnego z pozornym ruchem 
słońca, formuły magiczne itp. Jeżeli obrzęd jest odtworzeniem kosmo-
gonii, oznacza to również, że wraz z jego poszczególnymi etapami odtwa­
rza się kreację continuum czasowego. Prawa tej kreacji są równocześ­
nie prawami stwarzania przestrzeni — od zalążka (trwania) przez funk­
cjonowanie czasu w obrębie modelu wrzechświata do pełni realizacji. 
Pierwsze ofiary, które poprzedza wyznaczenie pomyślnej koniunkcji 
gwiazd, symbolizują poruszenie „koła czasu" (kálacakra). Jest to moment 
złączenia się dwóch ciągów czasowych — obrzędowego (subiektywnego) 
i gwiezdnego (obiektywnego) — przy czym pierwszy jest czasem etapu, 
na którym znajduje się świat jako całość, drugi zaś zalążkiem czasu, 
trwaniem przeciwstawnym bezczasowi chaosu, odnoszącym się do dane­
go fragmentu świata. Z drugiej strony, ich symbolika jest zbliżona — 

58 Brahmawaiwarta Purana, 47, 50-161. W myśl tej koncepcji 1 dzień życia 
Brahmy (kalpa) to 1000 Mahajug (Mahayuga). Każda Mahajuga składa się z 4 eo­
nów. Cztery eony trwają 12 000 lat życia bogów i 4 320 000 lat życia śmiertelnych 
(czyli 1 rok ludzi trwa 1 dzień bogów). Noc Brahmy trwa tyle samo i wówczas 
następuje chwilowa zagłada świata, po czym cykl rozpoczyna się od początku. Życie 
Brahmy trwa 108 lat. Por. Z i m m e r, op. cit, s. 3-11. 

M M. E l i a de, Sacrum, mit, historia, Warszawa 1969, s. 117. 



140 J A N W . S U L I G A 

stwarza ciąg znaczeń: rodzi sią nowy dom — rodzi się nowy dzień — ro­
dzi się nowy księżyc. Ruch okrężny towarzyszący tej symbolice jest zgod­
ny z pozornym ruchem słońca. Ruch przeciwny występuje jedynie 
w Waikhanasie Smarta Sutrze, a jego funkcją jest zniszczenie zła (rozu­
mianego jako śmierć któregoś z członków rodziny gospodarza). Symboli­
zuje on cofnięcie się czasu do momentu przed zaistniałym wypadkiem. 
Stąd nakaz wyrzucania starych przedmiotów, oczyszczenie domu, składa­
nie ofiar na nie używanej odzieży 6 0 . 

Jak się wydaje, okres między budową domu a wastuśamaną t rwał od 
jednego do siedmiu miesięcy 6 1 . Wraz z przesunięciem na krańce świata 
i umiejscowieniem osi kosmicznej w centrum domu czas obrzędowy łą ­
czył się po raz wtóry z czasem gwiezdnym, a następnie z cyklicznym cza­
sem pór roku, bogów i czasem Brahmy. O ile w poprzednich etapach bu­
dowania domu czas był jedynie symbolizowany, w wastuśamanie okrąże­
nie trwa cały dzień i noc i jest zgodne z pozornym ruchem słońca, a także 
z rytmem tego ruchu. Słup — oś świata — nazywany jest przy tym 
„dniem i nocą dwóch drzwi" (dnia i nocy — nieba i ziemi), „rokiem da­
chu" lub „rokiem nieba" 6 2 . Budynek nazywany jest domem Indry i w ten 
sposób staje się tym samym domem, który wzniósł bóg Wiśwakarman po 
zwycięstwie Indry nad Wrytrą . Prace nad nim trwały według legend ca­
ły rok. W rytuale tym występuje symbolika pełni i jest on pokrewny 
swą funkcją rytuałom wstępnym. 

Od tego momentu czas obrzędowy splata się z czasem kosmicznym, 
a jego ludzki wymiar wyraża się w cykliczności obrzędów dorocznych, 
rite de passage, okazjonalnych i innych. Charakter statyki tak zbudowa­
nego continuum czasoprzestrzennego powoduje konieczność ponownego 
realizowania obrzędu po upływie roku lub na początku każdej pory ro­
ku 6 S . Nowy cykl (roczny czy miesięczny) wymaga nowej ofiary, nowego 
usakralnienia rzeczywistości. 

Czas przemian rocznych, gwiezdnych, czas bogów i Kreatora jest real­
ny dla całości wrzechświata, lecz nie dla wszystkich jego fragmentów. 
Dopiero obrzęd umożliwia mu stanie się czasem ludzkim, egzystencjal­
nym. Czas ten odnosi się jedynie do niewielkiego fragmentu, jest małym 
kółkiem w większym kole czasu demiurgów i Brahmy. Względność czasu 
wynika z względnego pojmowania przestrzeni, a co za tym idzie — sta­
tyk i świata wymagającej ciągłej interwencji bóstw i ludzi, będącej bar­
dziej koniecznością niż potrzebą. 

, 0 Waikhanasa Smarta Sutra, I I I , 9, 1. 
e l Hirańjakeśin G. S., I , 8, 27, 1. 
62 Siankhjajana G. S., I I I , 3, 8-9; Paraskara G. S., I I I , 4, 18. 
í s Gobhila G. S., IV , 7, 42; Samawidhana Brahmana, I I I , 3, 5; Khadira G. S. 

IV , 2, 23; Hirańjakeśin G. S. I , 8, 28, 12-13. 



O B R Z Ę D B U D O W Y D O M U W I N D I A C H 141 

J a n Witold Suliga 

H O U S E C O N S T R U C T I O N R I T U A L IN A N C I E N T INDIA 
IN T H E L I G H T O F R E L I G I O U S O R D E R S 

(BOOKS ON HOME R I T U A L ) 

S u m m a r y 

The ritual of construction a house in ancient India, described in the books on 
house rites (Gryhja Sutry), is the subject of this article. A n analysis of the sources 
revealed that certain parts of the books are analogous to myths. Gryhja Sutry can 
be treated as a model, showing real progress in the ritual. 

The house construction ritual was preceded by the choice of the area, its 
shape and value, the social status of the host who desired to settle there, and the 
magic properties of the region. The ritual began with initial rites. Then they pre-
ceeded to erect schafolding for building the house. The cycle of rituals ended with 
the blessing of the house (wastusarnana). 

It results from an analysis that the ritual appeared to be the reconstruction 
of the cosmological act. The chronology of both activities is identical •— from 
shapeless chaos throug the nuclei of life (cosmic egg) — the model of the world 
(the period the house is under construction) after the creation of the world 
(wastusarnana). The final act is to set the axis of the real cosmos in the centre 
of the house. It was necessary to ensure the lastingness of so constructed world. 
A n analysis of the structure of space revealed an interestic dialectics of symbolism 
of four sides of the world. East was the symbol of sacrum, South — the protection 
from ancestors, West-cosmic rights and growth, North — lastingness of the cosmic 
mountain of Meru and fertility. Those four factors taken together created the axis 
of the universe — understood as an absolute reality. So constructed and systematized 
world needed further intervention from gods (their fight against demons) and 
people (ritual reconstruction of the act of creation). These interventions alleviated 
the destructive influence of time, which was believed to be the main motor of 
evolution in the cosmos in the mythology and in the Indian religion. On the other 
hand those interventionist sides were a further detailed sacrum of the world. The 
ritual and te myth recreated by it is a theory of relativity in terms of time and 
space — a continuum treated as a phenomenon created by god — Creator Brahma. 
This is revealed in the theory of four "eons" (Mahajuga) a symbolic ritual and in 
the many-level conception of space where the observer and the participants (man, 
demon, god-creator) are the centre of reference. 

Translated by Katarzyna Albrecht 


