
P O L E M I K I I D Y S K U S J E 

„Etnografia Polska", t. X X X I I I : 1989, z. 1 
P L I S S N 0071-1861 

U W A G I O M E N N O N I T A C H 
W Z W I Ą Z K U Z A R T Y K U Ł E M W O J C I E C H A M A R C H L E W S K I E G O 

O MENNONITACH W POLSCE 
(O POWSTANIU SPOŁECZNOŚCI MENNONITÓW WYMYŚLA NOWEGO), 

„ E T N O G R A F I A P O L S K A " , T . 30; 1986, Z . 2, S. 129-145 

W ostatnich latach ożywiły się nieco zainteresowania badawcze poświęcone problematyce 
kształtowania się oraz życia społeczności mennonickiej w Polsce (por. Kizik 1988 i w druku). 
Tematyka mennonicka podejmowana jest przez badaczy polskich, zwykle w szerszych kon­
tekstach badań nad kierunkiem kształtowania się myśli reformacyjnej, dziejami społeczno-
-gospodarczymi Prus Królewskich i sporadycznie innych ziem polskich.. Warto się bliżej 
zastanowić nad rozwojem tej małej społeczności wyznaniowej, tym bardziej że wokół 
dziejów wyznania nagromadziło się już sporo nieporozumień o charakterze zarówno terminolo­
gicznym, jak i ściśle historycznym. Przyczynek do tego zagadnienia powstał w związku 
z lekturą artykułu Wojciecha Marchlewskiego, poświęconego kształtowaniu się społeczności 
mennonickiej we wsi Wymyśle Nowe (d. Olędry Czermińskie, Wymyśle Niemieckie) leżącej 
w obecnym woj. płockim. Autor poprzedził zarysowany w podtytule przedmiot swoich 
rozważań szkicem genezy wyznania oraz kształtowania się społeczności mennonickiej na 
terenach polskich do końca wieku X V I I I (s. 129-134). 

W. Marchlewski wykorzystał we wstępie nader chaotycznie i bezkrytycznie dobraną 
literaturę, często noszącą charakter dość podręcznikowej wiedzy, nie uwzględniając przy tym 
wielu podstawowych dla znajomości problematyki publikacji (również w języku polskim), 
np. Ciesielska (1958), Penner (1978), Wiebe (1952). 

Braki te wpłynęły na szereg nieścisłości mogących wprowadzić w błąd czytelnika roz­
poczynającego swoje zainteresowania poświęcone mennonitom od lektury tego artykułu. 

Kreśląc nawet krótką charakterystykę anabaptystycżnej myśli religijnej, nie sposób nie 
wspomnieć o tym, że stanowiła ona system będący już u podstaw strukturą dalece nie­
spójną. Powstanie mennonityzmu nie stanowiło również, co wynika z ustaleń Autora 
(Marchlewskiego, s. 129-131), skutku kolejnego przekształcenia liniowo rozwijającego się 
wyznania. Analizując początki tego systemu wyznaniowego niewątpliwie wskazać należy na 
dwa główne ośrodki tworzenia się myśli anabaptystycżnej. Pierwszy ulegający radykalizacji 
w trakcie wojny chłopskiej w Niemczech (1524-1525) wiąże się tradycyjnie, lecz niezbyt 
właściwie, z kręgiem Th. Münzera oraz A. Karlstadta; drugi zaś umiarkowany rozwijający 
się w reakcji na ograniczność zwinglizmu reprezentowany byl w Szwajcarii, między innymi 
przez W. Reublina, C . Grebela, A . Castelbergera. Niewątpl iwie pierwsza gmina anabaptystyczna, 
w której przeprowadzono chrzest dorosłych, powstała w 1525 roku w Zóll ikon nieopodal 
Zurychu. Anabaptyści chrzcąc dorosłych odrzucili tradycyjną interpretację s łów chrystusowych 
(por. M K 10.14), co przeciwstawiało ich myśl nie tylko tradycji katolickiej (por. Marchlewski, 
s. 129), ale przede wszystkim wymierzone było w ograniczność idei luterańskiej. Plastyczna 
redakcja wersetu ( M K 10.14), znana w licznych replikach prac Lucasa Cranacha st., 
obok walki egzegetycznej stała się —przekraczając ramy wyznaniowe głównym elementem 
propagandy luterańskiej prowadzonej w X V I wieku, przeciwko praktykom nowochrzeczeńczym. 
Na wskutek prześladowania, głównie ze strony wielkich reformatorów, nie tolerujących apostazji 
i równoległego rozwoju innego, bardziej radykalnego wyznania, ruch rozproszył się po całych 
Niemczech i Niderlandach. Również w Austrii oraz na Morawach doszło do wykształcenia 
się na bazie anabaptyzmu dobrowolnych związków religijnych, prezentujących różne soteriolo-



262 POLEMIKI I DYSKUSJE 

giczne wizje roli wyznania (B. Hubmeier, I. Wiedemann, J . Hutter; od łamem hutterowców 
byli znani z działalności również w Polsce bracia morawscy). 

Równocześnie w Westfalii i Niderlandach w latach trzydziestych X V I stulecia pod wpływem 
nauki charyzmatycznego wędrownego kaznodziei Melchiora Hofmanna, anabaptyzm przybrał 
postać analogiczną do radykalizmu Miinzera i proroków ze Zwickau. Skrajni melchioryści, 
łącząc tradycję chiliastyczne i mistykę odrodzenia z antynomizmem, opanowali w roku 
1533 (Marchlewski błędnie podaje r. 1535. por. s, 130) na kilkanaście miesięcy Munster, 
tworząc tam Króles two Nowego Syjonu pod przywództwem Johanna von Leiden. Krwawa 
pacyfikacja Münsteru, osłabiając dotkliwe radykalny anabaptyzm, zaktywizowała propagatorów 
umiarkowanego skrzydła ruchu, prezentującego poglądy zbieżne z pacyfistyczną myślą M . Sattlera 
i I . Wiedemanna. Ze względu jednak na to, że anabaptyzm umiarkowany reprezentowany 
był przez wiele grup, wobec których nazwa mennonici nie znajduje zastosowania (nie 
wszystkie sekty się również do niej przyznawały), przyjmuję dla niderlandzkich umiarkowa­
nych nowochrzeńców nazwę Dooper lub za Leszkiem Kołakowskim (19(55, s. 53-54)~ 
Doopsgezinde (Taufgesinnten). Czołowym organizatorem wyznania, które przyjęło nazwę od 
imienia swojego organizatora (twórcy Fondamentboek), był Menno Simons (Marchlewski 
mylnie nazywa go Simon Menno, por. s. 129, 130, 132). 

Samorealizację religijną powinno się wypełniać w zakładanej przez Menno Simonsa 
niehierarchicznej wspólnocie gminnej, wolnej od wpływu świeckiego. Kościół - w tym rozu­
mieniu gmina wyznaniowa — staje się pozorną negacją życia świeckiego (poprzez nieuczestni-
czenie w nim), będąc formą kolektywnej emancypacji wartości religijnych od struktur 
zewnętrznych — „państwowych" (Kołakowski 1965, s. 11-118; por. też: Kizik, w druku). 

Pokora wobec władzy jest u mennoni tów rozwiązaniem pozornym, polegającym jedynie 
na uzyskaniu prawnej sankcji na wyznawanie swojej religii, płaceniu podatków lub pra 
stolae dlá kościoła katolickiego etc. Uważając świat świecki w zasadzie za niereformowalny 
mennonici pozostawiają go w ręku szatana, usiłując wpłynąć nań czynnie w duchu ewangelicznym, 
pozbawiając go przy tym wszelkich pretensji charyzmatycznych. Członkowie wyznania zacho­
wują dla siebie w tym dychotomicznym podziale czynne miejsce po stronie „antyświata", 
nie składając przysięgi (por. Mat. 5.34-5.37) lub deklarując również negatywny stosunek 
do broni (Mat. 5.38-39). Pomimo dogmatycznych założeń, że pewna zbiorowość ludzka 
może posiadać wartości charyzmatyczne (mimo że nie są one związane z kastą kapłańską), 
idee kościoła bezhierarchicznego okazały się dość beznadziejne w praktyce życiowej społecz­
ności mennonickich w X V I I , X V I I I czy X I X w. Twierdzenie Autora o niemożności 
wskazania w społeczności mennonickiej jednostek lub grupy, która sprawowałaby funkcję 
kierowniczą (por. Marchlewski, s. 131), jest dalece nieścisłe, gdyż przejęcie nawet części 
zadań państwa przez gminę (klątwa jako przykład sankcji karnej) przy stałym nacisku 
obcego środowiska, p o w o d o w a ł o s topniową petryfikację pochodzącego z wyboru trójstop­
niowego zarządu gminnego: senior (Áltester) — nauczyciel — diakon. Zarząd ten stopniowo 
zaczynał decydować o redystrybucji wartości o charakterze soteriologicznym, co bylo da­
lekie od specyfiki, jaką nadał wyznaniu Menno Simons. Również podkreślona przez 
Marchlewskiego (s. 131) idealistyczna równość materialna leżąca u podstaw tworzenia 
się modelowych, religijnych społeczeństw „równych", nawet w autarkicznych społecznościach 
mennoni tów wiejskich nie znajduje odbicia w strukturze jego członków. Reprezentujący 
tendencje irenistyczne bracia morawscy zarzucali mennonitom oprócz zepsucia moralnego 
również lichwę (Kot 1923, s. 101-104), a pobieżna nawet analiza Speziai Consignation 
aller in West Preussen befindlichen Mennonisten Familłien z 1776 r. (Ludwig 1961, s. 
159-269) wskazuje stopień polaryzacji majątkowej, jakiej ulegało to społeczeństwo. Znane 
są przypadki apostazji z łona mennonityzmu (Lengnich 1900, s. 121-122), a więc niekiedy 
nawet wyklęcie z gminy (szczególnie miejskiej) nie musiało (wbrew Marchlewskiemu, s. 131) 
oznaczać katastrofy dla wyklętego. 

Sądzę, że u podłoża popełnionych przez. Marchlewskiego nieścisłości leży tendencja 
do statycznego odwzorowania e lementów dogmatyki mennickiej, idei o wielu antynomiach, 



P O L E M I K I I D Y S K U S J E 263 

na dzieje gmin i jej cz łonków bez próby uwzględnienia cech środowiska, w których przyszło 
żyć wyznawcom. Trudno się również zgodzić ze stwierdzeniem Autora, że jedyną formą 
własności uznawaną przez mennoni tów byla dzierżawa (s. 131). Takiej tezie przeczą np. 
ustalenia M . Boguckiej (1972. 1973) przedstawione w artykułach opartych na materiale 
pochodzącym m. in. z akt wiceprezydującego burmistrza (z lat 1614-1650), służących do notowania 
ruchomości po zmarłych mieszkańcach przedmieści Gdańska, gdzie osiedlała się często 
ludność pochodzenia holenderskiego, w tym wielu mennonitów. Mennonici czynnie zaangażowani 
w gdańskiej wytwórczości oraz handlu często wchodzili w posiadanie nieruchomości na terenie 
miasta (Cieślak 1972, s. 112 п., 262, przyp. 64). 

Szkoda, że W. Marchlewski omawiając rozwój osadnictwa olenderskiego (olęderskiego) 
nie poddał analizie treści artykułu K . Ciesielskiej, jednej z podstawowych polskich prac 
na ten temat. 

Wykorzystanie tej pracy pozwol i łoby Marchlewskiemu sprecyzować przytoczoną za I . Bara­
nowskim (1915. s. 70) charakterystykę terminu olender (olęder) oraz osadnictwo olenderskie. 
Osadnictwo olenderskie nie s tanowiło jedynie ..kolonizacji terenów bagiennych na Żuławach" 
(Marchlewski, s. 133, przyp. 4), będąc zjawiskiem szerszym, występującym zarówno w Prusach 
Królewskich, Wielkopolsce, jak i rzadziej w dolinie środkowej Wisły. Emfiteutyczne osadnictwo 
olenderskie było w X V I I i X V I I I w. formą intensyfikacji gospodarki wiejskiej na północno-
-zachodnich obszarach Rzeczypospolitej. Istnienie grupy emfiteutów związane było początkowo 
głównie z napływem osadników holenderskich. Osadnicy występowali wobec właściciela gruntów 
jako zwarta i równouprawiona grupa (nieolendrzy zawierali układy jednostkowe), np. 
mennonicka gmina wyznaniowa reprezentująca wolnych osobiście ludzi. Emfiteuci użytkowali 
ziemię na podstawie kontraktów określających okres dzierżawy (zwykle 30-40 lat, nieolendrzy 
o k o ł o 15 lat), wysokość wkupnego (tzw. gotsfenig), charakter s tosunków wyznaniowych 
etc. Olendrzy zbiorowo odpowiadali przed właścicielem za terminowe uiszczanie czynszów, 
co było dodatkowym obok wyznania elementem pobudzającym solidarność gminy. Termin 
..olender" po o k o ł o 1650 r. wraz z zahamowaniem napływu nowych emigrantów holenderskich 
traci swój etniczny charakter, pozostając jedynie określeniem prawno-ekonomicznym. Również 
w drugiej połowie X V I I w. na Żuławach zaczynamy mieć do czynienia z inną formą 
mennonickiego osadnictwa polegającego na odkupywaniu rJrzez poszczególnych mennoni tów 
gruntów we wsiach położonych na prawie chełmińskim, co wpłynęło w znacznym stopniu 
na rozproszenie społeczeństwa, a nie było bez wpływu na osłabienie więzi religijnych 
łączących cz łonków tej diaspory wyznaniowej. 

Należy podkreślić niektóre stwierdzenia Autora, gdyż niejsaność sformułowań zdecydowanie 
utrudnia zrozumienie artykułu. M o w ę o mszy mennonickiej należy potraktować chyba jako 
przypadkowy lapsus (Marchlewski, s. 131), ale czy zdanie o emigracji ruchu mennonickiego 
z północnych Niemiec na teren Fryzji (por. s. 131-132) jest jednoznaczne ze wskazaniem 
Niemiec jako miejsca, z którym należy wiązać powstanie wyznania? D o ś ć problematycznie 
brzmi zdanie, że „pierwszą osadą mennicką była wieś Tujce (Trigenhof) [właściwa niemiecka 
nazwa Tiegenhagen—przyp. E . K . ] za łożona około 1530 roku przez burmistrza Gdańska 
Fabera" (Ferbera). Przecież organizator wyznania Menno Simons porzucił Kościół katolicki 
dopiero w 1536 r. Również w artykule znajduję sporo błędów w cytowanej literaturze, 
co każe nieco powątpiewać w warsztatową rzetelność Autora. Dla przykładu: na próżno 
usi łowałem w posiadanym przez siebie egzemplarzu artykułu K . Mężyńskiego (1961) odszukać 
źródła odnośnie do cytowanych przez Marchlewskiego danych (por. s. 131-133, 145). 
Również w zamieszczonym w zakończeniu artykułu wykazie literatury błędnie podano tytuł 
prac Baranowskiego, Fotha, Ludkiewicza, Ratzlaifa, Schmidta.. . 

Na zakończenie wypada wyrazić żal, że autor dysponując prezentowanym przez siebie 
nowym i ciekawym materiałem źródłowym nie skoncentrował swoich rozważań na temacie 
określonym w tytule publikacji. Wspomniane przeze mnie w artykule W. Marchlewskiego 
nieścisłości raz jeszcze wskazują na konieczność prowadzenia interdyscyplinarnych, krytycznych 
studiów nad dziejami społeczności mennonickiej w Polsce. 



264 P O L E M I K I I D Y S K U S J E 

L I T E R A T U R A 

B a r a n o w s k i I. 
1915 Wsie holenderskie na ziemiach polskich, „Przegląd Historyczny", t. 19. 

B o g u c k a M . 
1972 O odzieży mieszkańców Gdańska w I polowie XVII wieku, „Rocznik Gdański", 

t. 32. z. 2. s. 175-188. 
1973 Z problematyki życia form „marginesu mieszczańskiego" w Gdańsku w polowie 

XVII wieku, „Zapiski Historyczne", t. 38, z. 4, s. 55-77. 
C i e s i e l s k a K . 

1958 Osadnictwo „olęderskie" w Prusach Królewskich i na Kujawach w świetle kontraktów 
osadniczych, Studia i Materiały do Dziejów Wielkopolski i Pomorza, t. 4, z. 2, 
s. 219-256. 

C i e ś l a k E . 
1972 Konflikty polityczne i społeczne w Gdańsku w polowie XVIII wieku, Wrocław. 

K i z i k E . 
1988 Die Mennoniten Westpreussens unter Friedrich dem Grossen, Friedericianische Minia-

turen 1, s. 20-36, J . Ziechmann (wyd.). Bremen, 
[w dru ku] Polonische Forsclumgen zur Geschichte der Mennoniten, Deutsch-polnische Jahrbuch, 

Bremen, t. 4. 
K o ł a k o w s k i L . 

1965 Świadomość religijna i więź kościelna, Warszawa. 
K o t S. 

1923 Ideologia polityczna i społeczna braci polskich zwanych arianami, Warszawa. 
L e n g n i c h G . 

1900 Jus publicum civitatis Gedanensis, O. Gunter (wyd.), Danzig. 
L u d w i g К. H . 

1961 Zur Besiedlung des Weichseldeltas durch die Mennoniten. Die Siedlungen der 
Mennoniten im Territorium der Stadt Elhing und in der Okonomie Marienhurg 
bis zur Vbernahme der Gebiete durch Preussen 1772, Marburg/Lahn. 

M ę ż y ń s k i K . 
1961 O mennonitach w Polsce, „Rocznik Gdański", t. 19/20, s. 185-255. 

P e n n e r H . 
1978 Die ost- und westpreussischen Mennoniten in ihren religiósen und sozialen Leben 

in ihren kulturellen und wirtschafllichen Leistungen, Weierhof. 
Wiebe H . 

1952 Das Siedlungswerk niderldndischer Mennoniten im Weichseltal zwischen Fordon und 
Weissenherg bis zum Ausgang des 18 Jahrhunderts, Marburg/Lahn. 

Edmund Kizik 

O D P O W I E D Ź N A U W A G I P. E D M U N D A K I Z I K A 
W Z W I Ą Z K U Z M O I M A R T Y K U Ł E M O MENNONITACH W POLSCE 

(O POWSTANIU SPOŁECZNOŚCI MENNONITÓW WYMYŚLA NOWEGO) 

Z radością przyjąłem wiadomość , że mój artykuł wywołał zainteresowanie i odzew 
w środowisku badaczy zajmujących się problematyką mennonicką w Polsce. Niewiele osób 
interesuje się tą tematyką, a ostatni poważniejszy artykuł o mennonitach polskich (po 
polsku) ukazał się na początku lat sześćdziesiątych (Mężyński 1961). Do chwili obecnej 
brak większego opracowania ujmującego ca łośc iowo problem mennoni tów w Polsce. Wszelkie 
prace, jakie powstały do tej pory, mają charakter prżyczynkarski. 

Renesans badań nad mennonitami można, jak myślę, wiązać z powstaniem współczes-



P O L E M I K I I D Y S K U S J E 265 

nych ruchów ekologicznych i pacyfistycznych w Polsce. Tradycja mennonicka dostarcza wielu 
cennych informacji na temat gospodarki ekologicznej (o czym pisałem w „Mennoni te Life", 
1987) oraz stosunku tej społeczności do wojny i służby wojskowej. 

Przechodzę obecnie do wyjaśnienia kolejnych uwag p. E . Kiz ika. Uważam, że stawiany 
mi zarzut nader chaotycznego wykorzystania literatury jest niesłuszny. Chodzi ło mi bowiem 
jedynie o zarysowanie podstawowych informacji dotyczących mennonityzmu. Nie uwzględniłem 
całej literatury, gdyż sądziłem, że nie wymaga tego zakres artykułu (przypomnę, że chodzi ło 
mi głównie o przedstawienie historii społeczności mennonickiej Wymyśla Nowego). Moje 
zainteresowania mennonityzmem dotyczą przede wszystkim historii tego ruchu w Polsce, 
a szczególnie na Mazowszu. Ze względu na to pominąłem np. historię mennonityzmu 
w Szwajcarii i Bawarii. 

Omawiając założenia religii mennonickiej przedstawiłem kolejne dogmaty w sposób 
modelowy. Pan Kizik twierdzi zaś, że w wypowiedzi tej można znaleźć „tendencję do 
statystycznego odwzorowania e lementów dogmatyki mennonickiej". Obawiam się, że p. Kiz ik 
nie do końca pojął moje intencje. Prezentując zasady wiary mennoni tów chciałem o m ó w i ć 
kolejne dogmaty, a nie ich realizację. Wiadomo bowiem, że w wielu społecznościach 
ludzkich istnieje znaczna dysproporcja pomiędzy wartościami, wzorami, ideami wyznawanymi 
a realizowanymi. Przedstawione w artykule zasady należy traktować modelowo, gdyż wielość 
o d ł a m ó w kościoła mennickiego świadczy o różnych sposobach realizacji tych dogmatów. 
Wspomnę jedynie, że we Fryzji pod koniec X V I w. (a więc w okresie istnienia bardzo 
silnych więzi z mennonitami w Gdańsku i na Żuławach) działało wiele grup mennoni tów 
wywodzących się z odłamu Waterlanders. Byli to Staroflamandowie, Delikatni Flamandowie, 
Młodzi Flamandowie, Młodzi Fryzyjczycy, Starzy Fryzyjczycy i in. Próby pogodzenia tych 
grup przez przybyłego z Gdańska Dirk Philipa zakończyły się fiaskiem. O historii kościoła 
mennonickiego w tym czasie świadczy tragiczny, a zarazem komiczny fakt, kiedy to minister 
Jan van Ophoorn obłożył klątwą wszystkich cz łonków kongregacji oprócz siebie i swojej 
żony (Dyck 1967, s. 97). Należy sądzić, że pod koniec X V I i na początku X V I I w. 
ruch mennonicki w Gdańsku i na Żuławach był rozbity, o czym świadczą m. in. przytoczone 
przez p. Kiz ika realizacje niektórych d o g m a t ó w wiary. Moje przedstawienie zasad wiary 
mennonickiej s p o w o d o w a ł o wiele innych uwag p. Kizika, który próbował weryfikować 
poszczególne dogmaty i ich realizację w życiu codziennym. 

Mówiąc o sprawowaniu władzy w grupie wyznaniowej mennoni tów miałem na myśli 
jej charakter prawny. Wszelkie funkcje religijne i gminne obsadzone były na zasadzie 
wyboru spośród wszystkich jej cz łonków. Władza w gminie wyznaniowej nie miała charakteru 
autokratycznego, jak próbuje sugerować p. Kizik, lecz demokratyczny. Władze, o których 
wspomina p. Kizik, miały głos decydujący w sprawach wiary, a nie w sprawach życia 
doczesnego społeczności wyznaniowej. Starszy zboru zajmował się prowadzeniem spotkań 
religijnych, diakon dbał o zabezpieczenie materialne zboru, nauczyciel zaś prowadził lekcje 
katechizmu i religii. Tego podziału nie można nazwać „trójstopniowym", jak to sugeruje 
p. Kizik, gdyż kazałoby to oczekiwać, iż władza religijna była hierarchiczna. Nie mogę 
również zgodzić się ze stwierdzeniem, że władze kościelne przejmowały funkcje władz 
świeckich. Jeśli p. Kizik przeczytałby mój artykuł do końca, to na s. 139 znalazłby 
informację, że władze kościoła ewangelickiego nie zgodziły się na prowadzenie przez przed­
stawicieli zarządu gminy ksiąg kościelnych. Dokumenty gminy wykazują, że cz łonkowie 
zarządu zboru nie znajdowali się we władzach świeckich (sołtys, ławnicy). 

Nie zgadzam się również ze stwierdzeniem p. Kiz ika , że „idee kościoła bezhierarchicz-
nego okazały się beznadziejne w praktyce", gdyż znane są takie kościoły. Wystarczy tu 
wymienić Amish (Amish 1963) i Huttersów (Hostetler, Huntington, 1980). 

Stawiany mi zarzut, że dzierżawa nie była jedyną, powszechną formą własności u mennonitów, 
można uznać za słuszny, jednak z niewielkim zastrzeżeniem. W badanej przeze mnie 
społeczności Wymyśla Nowego dzierżawa byla podstawową formą własności na całym 
obszarze zajmowanym przez osadników olenderskich (do 1794 г.). Po włączeniu tego terenu 
w granice państwa pruskiego dzierżawę zamieniono na wykup ziemi na własność. W tym 



266 P O L E M I K I I D Y S K U S J E 

przypadku zmiana formy własności związana była raczej z regulacją prawną, a nie wyrzeczeniem 
się zasad wiary. 

Pragnę również wyjaśnić nieścisłość, jaka wkradła się do wywodu p. Kiz ika. Moim 
zdaniem gotsfenig to nie wykupne, ale podwójny, określany w dokumentach jako „dubeltowy" 
czynsz, płacony przy podpisywaniu kontraktu i potwierdzający moc umowy. Gotsfenig stawał 
się dla właściciela ziemi gwarancją, że kontraktujący nie opuści jej przed „wyjściem na 
wolność". Opłata ta zależała również od wielkości przyznawanego areału, który obejmowała 
rodzina kolonistów. 

W tym miejscu pragnę podziękować p. Edmundowi Kizikowi za wszelkie uwagi krytyczne 
i za to. że sprowadził mój „gorący umysł" na drogę spokoju i rozważnego myślenia. 

L I T E R A T U R A 

Amish... 
1963 Amish Society, Baltimore. 

D y c k C . 
1967 An introduction to mennoniten history, Scottdale. 

Encyklopedia... 
1982 Encyklopedia popularna PWN, Warszawa. 

H o s t e t l e r J . A. , Huntington G . E . 
1980 The Huttertes in North America. 

M a r c h l e w s k i W. 
1987 The „hollander" settlements in Mazovia. „Mennoni te Life", nr 41, s. 5-10. 

M ę ż y ń s k i K . 
1961 O mennonitach w Polsce. „Rocznik Gdański", t. 19/20, s. 185-255. 

Wojciech Marchlewski 




