
„Etnografia Polska", t. X X I V z. 1 
ISSN 0071-1861 

Z O F I A S O K O L E W I C Z 

FUNKCJE KULTURY TRADYCYJNEJ 
WE WSPÓŁCZESNYM SPOŁECZEŃSTWIE MRL 

WRACAJĄC DO POCZĄTKU BADAŃ 

Lansowane w badaniach kul tury podejście genetyczne może i na­
wet winno być stosowane w historii nauki. Wielokrotnie bowiem, w cza­
sie trwających lata realizacji projektów badawczych, zapomina się o py­
taniu postawionym na samym początku. Ulega ono stopniowym prze­
kształceniom i niejednokrotnie pozostaje bez odpowiedzi, bo końcowy re­
zultat stanowi odpowiedź na pytanie całkowicie różne od pierwotnego. 

Uświadomienie sobie tego pierwszego pytania sprzed lat jest niezbęd­
ne nie tylko z racji obecnej konferencji — międzynarodowego spotka­
nia mongolistów — lecz przede wszystkim ze względu na przyczynę te­
go spotkania, to jest uroczystość 55-lecia pracy naukowej i 75-lecia uro­
dzin założyciela etnograficznych ekspedycji w Mongolii profesora dr. 
Witolda Dynowskiego, kierownika Katedry Etnografii Uniwersytetu War­
szawskiego w okresie od 1945 do 1973 roku, twórcy i kierownika Działu 
IV, a później Zakładu Etnografii Powszechnej I H K M PAN w okresie 
od 1954 do 1970 roku, założyciela i redaktora „Etnografii Polskiej" К 

Większość pytań badawczych w etnologii i etnografii wynikała zazwy­
czaj z czyjegoś zdziwienia, czy nawet zadziwienia ludzką odmiennością, 
a u ich podłoża leżało metafizyczne w swej istocie pytanie o to, k im 
jesteś lub k im jestem? O postawieniu i szczegółowym sformułowaniu 
pytań decyduje sytuacja, w jakiej stykamy się z tym „innym" czło­
wiekiem. O mongolistycznych zainteresowaniach W. Dynowskiego, a po­
średnio o późniejszej tematyce ekspedycji, zadecydowała też sytuacja 
owego pierwszego spotkania, czy raczej pierwszych spotkań 2 . Jego reak-

1 Jubileusz prof. dr. Witolda Dynowskiego zorganizowany został w części do­
tyczącej dorobku Profesora w zakresie etnografii Polski w dniach 11-12 maja 
1978 roku w Uniwersytecie Warszawskim oraz w części dotyczącej etnografii po-
zapolskiej w dniach 26-28 października w Uniwersytecie Warszawskim i Instytu­
cie Historii Kultury Materialnej PAN. W tych dniach odbyła się międzynarodo­
wa konferencja poświęcona tematowi „Tradycja we współczesnej kulturze Mon­
golskiej Republiki Ludowej". 

2 Ważnymi wydają się pewne elementy życiorysu W. Dynowskiego. Urodzony 
w Charbinie w rodzinie polskiego inżyniera, budującego tzw. kolej chińską, 



140 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

cja na kul turę mongolską była bowiem reakcją Polaka patrzącego na nią 
nie tylko przez pryzmat rolniczej, szlacheckiej u podłoża, kultury for­
mującej się warstwy inteligencji. Było to spojrzenie Polaka, dla którego 
Wschód utożsamiał się z kul turą chińską i którego najbardziej zaszoko­
wała odmienność kultury mongolskiej w porównaniu z chińską. A więc, 
jak to się dzieje, że w bliskiej odległości i bliskich kontaktach, połączone 
siecią dróg i infrastrukturą polityczną, egzystują obok siebie dwa, nie­
jako odrębne światy. Symbolem kultury chińskiej w oczach młodego 
wówczas podróżnika stał się przepych tej kultury, odpowiadające mu 
zdyscyplinowanie, ale też potężna ekspresja tłumów, wszystko znajdują­
ce najpełniejszy wyraz w postaci barokowo (dla Europejczyka) potrak­
towanych postaci smoków. Tymczasem uderzającą cechą kultury mon­
golskiej było coś, co można określić skromnością i wstrzemięźliwością. 
Pałac Bogdogegena w ówczesnej Urdze był znacznie skromniejszy od 
siedzib chińskich namieistników nie tylko w samych Chinach, ale i na 
okrainach imperium. Skromność ta nie była wynikiem ubóstwa. Kultury 
pasterskie na ogół są uboższe w zasoby od rolniczych, niemniej jednak 
to one zgromadziły szokujące Europejczyków bogactwa świątyń. Nie 
z tego więc wynikała skromność kultury mongolskiej. Może żywiołowy 
charakter kul tury pasterskiej powlókł lekkim nalotem wywodzący się 
z Tybetu lamaizm, może zdecydowała o tym, mimo lat kontaktów, właś­
nie przynależność do innego w gruncie rzeczy kręgu kulturowego? 3 

Na czym więc polega odmienność kul tury mongolskiej, z czego wywo­
dzi się, jak się ma do pobliskich centrów cywilizacyjnych Azji i świata: 
Chin, Indii i Tybetu oraz Europy. Jak wpływa ich bliskość na dynami­
kę rozwoju tej kultury. 

T E O R I A I N F R A S T R U K T U R Y K U L T U R Y 

Poszukiwanie odpowiedzi na powyższe pytania rozpoczął W. Dynowski 
w 1963 roku, podejmując wysiłki zorganizowania ekspedycji etnogra­
ficznej do Mongolii na mocy umowy między Mongolską a Polską Aka­
demią Nauk. Przez wszystkie wcześniejsze lata tkwił on jednak mocno 
w pracach nad etnografią polską w postaci uogólnionego pytania o re­
lację między obszarami o prężnej dynamice rozwoju kultury. Pytanie to 

wychowywał się zarówno w Polsce jak i w Rosji. Maturę uzyskał w 1921 roku 
w Charbinie. Śmierć ojca spowodowała, że jeszcze w czasach szkolnych zarabiał 
na utrzymanie, uczestnicząc w okresie wakacji w połowach na łososie na Kamczat­
ce oraz w polowaniach na zwierzęta futerkowe na Aleutach w rejonie Koły-
my, Indigirki i Anadyru. Z tego okresu wywodzą się kontakty z kulturą mon­
golską. W 1922 roku okrężną drogą przez Władywostok i Nachodkę W. Dynow­
ski powrócił do Europy. 

3 W. D y n o w s k i , Współczesna Mongolia, Wrocław-Warszawa-Kraków 1968, 
s. 71 n. 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 141 

stawia W. Dynowski najpierw jako asystent prof, dr Cezarii Baudouin 
de Courtenay Ehrenkreutz-Jędrzejewiczawej w Katedrze Etnografii Uni­
wersytetu Wileńskiego, próbując wyjaśnić różnice etnograficzne między 
Żmudzią i Auksztotą (problem formułowany już wcześniej przez L. Krzy­
wickiego, H. Łowmiańskiego) 4 . Po drugiej wojnie światowej formułuje 
problem odmienności dynamiki rozwojowej Kurpiów 5 w obrębie Mazow­
sza i Podlasia i wreszcie samego Podlasia 6 . Mongolia, Żmudź i Auksz­
totą, Kurpie czy Podlasie są to szczegółowe przypadki bardziej ogólnej 
sytuacji. W każdym z nich mamy do czynienia z blisko przebiegający­
mi, ale nie przecinającymi terytorium, szlakami handlowymi łączącymi 
odległe nieraz ośrodki wysokiej cywilizacji. Szlak taki staje się więc tym, 
co Dynowski określa kanałem „niosącym drożdże kulturowe cywiliza­
cj i" i — jak należałoby się spodziewać — wpływa dynamizująco na te­
rytorium, przez które przebiega, oraz zamieszkującą je ludność. Nie­
które jednak kultury mimo bliskości szlaku korzystają w niewielkim 
stopniu z płynących nim informacji i tworzą obszary „zakapsulowane" 
(jak często mawia Profesor). Droga bowiem, przebiegając przez teryto­
rium lub w bliskiej od niego odległości może przechodzić jednocześnie 
jakby mimo niego, pozostawiając mijane kultury bez śladów swego dy­
namizującego wpływu. I tak miała się właśnie sprawa z wymienionymi 
obszarami charakteryzującymi się zwolnionym rytmem przeobrażeń, to 
jest z Auksztotą, Kurpiami i Podlasiem. 

Wszyscy etnografowie polscy w mniejszym lub większym stopniu py­
tali o znaczenie ośrodków tak zwanej wysokiej cywilizacji w rozwoju 
kultury, wszyscy musieli, rekonstruując na tym lub innym odcinku prze­
biegi zmian kulturowych, brać pod uwagę ich wpływ, konsekwencje 
kontaktów międzykulturowych etc. W. Dynowskiego interesowało jed­
nakże co innego niż współczesnych mu etnografów. Nie odczytywał lo­
sów kultury z kształtów przestrzennych zasięgów jej form, jak czynił 
to Moszyński w swej stereometrycznej, choć weryfikowalnej historycz­
nie teorii kultury 7 . Nie badał losów grupy osadniczej w możliwie naj-

4 W. D y n o w s k i , Barwne kufry chłopskie z okolic Wileńszczyzny i Polesia, 
Wilno 1934; t e n ż e , Sztuka ludowa Wileńszczyzny i 'Nowogródczyzny, Wilno 
1935; t e n ż e Zagadnienie archaizmu ziem północno-wschodnich Polski, Polesia oraz 
ich wschodniego pogranicza, ss. 250, maszynopis, archiwum prywatne W. Dynow­
skiego. 

5 W. D y n o w s k i , Słowo wstępne, [w:] Kurpie. Puszcza Zielona, Wrocław-
Warszawa-Kraków 1962, pod red. A. Kutrzeba-Pojnarowej. 

8 W. Dynowski wyłożył swoją koncepcję na wykładach dla studentów Między­
uczelnianych Obozów Etnograficznych w okresie od 1964 r. do 1978 г., tzn. od 
12 do 27 МОЕ, które były organizowane na Podlasiu. Zostanie ona opublikowana 
w planowanym razem z Muzeum im. K. Kluka w Ciechanowcu opracowaniu 
poświęconemu koncepcji, wynikom i funkcjom МОЕ w 1979 r. 

7 Z. S o k o l e w i c z , Teoria kultury Kazimierza Moszyńskiego jako punkt wyj­
ścia dla badań etnogenetycznych, „Etnografia Polska", t. X X I I I : 1979 z. 2. 



ZOFIA S O K O L E W I C Z 

dłuższym odcinku czasowym, aby na tej podstawie odczytać prawidło­
wości rozwoju jej kultury, jak proponował to Dobrowolski 8 . Nie intere­
sował go charakter treści kultury ludowej, czemu poświęcał swe badania 
J. S. Bystroń 9 , ani struktura zjawiska kulturowego przeżywanego przez 
informatorów, badana przez C. Baudouin de Courtenay Ehrenkreutz-Ję-
drzejewiczową 1 0 . Interesował go przebieg ładunków kulturowych i wy­
miana między obszarami odmiennie „naładowanymi". Ta odmienność 
stawała się warunkiem ruchu na obszarze kulturowym. Do osiągnięcia te­
go celu konieczna jednak była aktywność obu stron. Losy Auksztoty 
i Żmudzi, losy Podlasia świadczyły, że obszary znajdujące się w klesz­
czach różnych szlaków handlowych i politycznych mogą oprzeć się lub 
raczej pozostać obojętnymi wobec potencjalnej wymiany kulturowej i że 
kilkadziesiąt kilometrów w głąb od szlaku można spotkać zastanawiająco 
konserwatywne środowiska kulturowe. 

Tak to młodzieńcze pytania o charakter kul tury mongolskiej owo­
cowały w postaci modelu teoretycznego, służącego do wyjaśniania od­
miennych historycznie rzeczywistości. W świadomości badacza pozo­
stało jednak urzeczenie mongolską kul turą pasterską. I dlatego w pra­
cach poświęconych Europie znajdują się rozważania na temat roli ko­
czowników w tworzeniu pomostu między Azją i Europą. W rozprawie 
o archaizmie ziem północno-wschodnich Polski znajdujemy taką ocenę 
roli koczowników: „Gdy Mongołom udało się opanować i zjednoczyć 
pod swą władzą wszystkie stepy od Doliny Węgierskiej do Chin, po­
wstała wówczas bezpieczna i dogodna śródlądowa arteria komunikacyj­
na do nawiązania stosunków między przylegającymi krajami. Jednolity 
system rządów na olbrzymiej przestrzeni Eurazji zapewniał pod opieką 
>pax Mongolica« szeroki rozwój handlu i wymiany dóbr kulturowych. 
Przy tym układzie stosunków politycznych step traci dotychczasowy 
swój charakter ustawicznego źródła niepokoju i na wzór arterii wod­
nych raczej łączy niż dzieli. Na ten okres przypada uaktywnienie wy­
miany dóbr pomiędzy Zachodem i bliskim oraz dalekim Wschodem [...] 
Pomimo zbliżenia za pośrednictwem stepów odległych centrów cywi l i ­
zacji wysokiej chińskiej, perskiej i europejskiej, w samych stepach jed­
nak nie pozostało t rwałych osadów tranzytu (wyjątek mogą stanowić 
nowa religia i nieliczna literatura), step nadal też dzielił bierną północ 
od wciąż jeszcze aktywnego południa" u . 

8 K . D o b r o w o l s k i , Studia nad kulturą pasterską w Karpatach północnych, 
Typologia wędrówek pasterskich od XIV do XX w., „Wierchy", R. 29: 1961, s. 11. 

9 Z. S o k o l e w i c z, Bystronia kultura „otwarta", „Kultura", R. X : 1972 nr 28 
(474). 

1 0 A Z a d r o ż y ń s k a , Fenomenologiczna koncepcja historii kultury, „Etnogra­
fia Polska", t. X I I : 1968. 

1 1 D y n o w s k i , Zagadnienie archaizmu..., s. 9. 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 143 

Cytat ten ilustruje nie tylko charakterystyczne dla niektórych pol­
skich badaczy okresu międzywojennego zainteresowanie wpływem ko­
czowników na losy Europy i kul turę różnych jej grup etnicznych, lecz 
również wskazuje, że w polu zainteresowań Dynowskiego pozostają nie 
małe kul tury lokalne, ich historie i struktury, ale usytuowanie niektó­
rych z nich i ich reakcje na interkontynentalną infrastrukturę handlu 
czy polityki. Tak więc — co pozostanie nie bez wpływu na badania 
późniejszych ekspedycji etnograficznych — interesują go procesy za­
chodzące na dużych obszarach i dopiero w tej skali dające się odczy­
tać, procesy zachodzące w dość długim czasie k i lku przynajmniej lub 
kilkunastu wieków. W takim tylko czasie da się bowiem odczytać ten­
dencję rozwojową kul tury formowaną przez wiele ośrodków, przy ba­
daniu której należy uwzględnić wiele zmiennych, doczekać się aż upły­
wający czas zniweluje okresowe wzloty aktywności lub depresji kulturo­
wej i ukaże się badaczowi wypadkową: to, co konstytuuje ciągłość ku l ­
tury na danym obszarze, a co wyraża niezmiennie podstawową relację 
między człowiekiem i środowiskiem geograficznym i wzajemną relację 
między grupami ludzi to środowisko aktywizującymi. Z tego też powo­
du tak wielką wagę przywiązuje Dynowski do podstawowych formacji 
geograficznych Europy północno-wschodniej i Azji środkowej, to jest 
lasu i stepu oraz do szlaków tworzonych zgodnie z logiką narzuconą 
przez środowisko, ale nabierających mocy i znaczenia dzięki aktywności 
człowieka. 

B A D A N I A K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J WSPÓŁCZESNEJ M R L 

Zagadka odrębności kul tury ciągu płaskowyży i kot l in Azji Środko­
wej, w k tó rym usytuowana jest Mongolska Republika Ludowa, pasjo­
nuje do dziś wielu badaczy. W momencie jednak podejmowania prac 
polskiej etnograficznej ekspedycji w Mongolii rozwiązania tej zagadki 
nie uważano za podstawowy cel. Z natury rzeczy wiedza o miejscu Mon­
golii w infrastrukturze kultury kontynentu azjatyckiego, a częściowo 
i europejskiego, niezbędna jest, by prawidłowo wyodrębnić ten system, 
który określa się mianem kultury mongolskiej, od jego szeroko rozu­
mianego otoczenia. Nie podejmowaliśmy jednak badań nad samą infra­
s t rukturą . Badania infrastruktury należą do takich, które można ujmo­
wać jedynie w kategoriach dużej przestrzeni i długiego czasu, a prze­
cież ekspedycja zawężała swe prace do MRL. Decyzja o zawężaniu się 
z małymi wyjątkami do źródeł etnograficznych, i to pochodzących z MRL, 
też przesądzała niejako sposób ujęcia tematu. Można by próbować od­
powiedzieć jedynie na pytanie o specyfikę kultury ludu, kultury, która 
może właśnie dzięki licznym kontynentalnym powiązaniom nie została 
wchłonięta przez ku l tu rę chińską tak aktywnie ekspandującą od połud­
nia zarówno w sferze handlu, jak i polityki. Przyjęcie lamaizmu nie 



144 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

musiało oznaczać kulturalnego poddania się Tybetowi (zwłaszcza wobec 
tezy o wcześniejszym zmongolizowaniu Tybetu) 1 2 . Również wobec wpły­
wów wielkoruskieh od północy kultura mongolska okazała się, jak i w po­
przednich wypadkach, otwarta i przyjmująca wiele, ale nie tracąca nic. 
ze swej indywidualności. 

Na podstawowe pytanie o specyfikę kul tury Mongolii poszukiwano 
odpowiedzi w dwóch płaszczyznach: 1) przeszłości reprezentowanej przez 
kulturę tradycyjną oraz teraźniejszości, dla której elementy ustroju so­
cjalistycznego uznano za istotną zmienną niezależną. Nie próbując od­
powiadać na pytanie o specyfikę ustroju socjalistycznego w warunkach 
społeczeństwa pasterskiego, poszukiwano informacji o specyfice kul tury 
pasterskiej w warunkach ustroju socjalistycznego. Za podstawowe ele­
menty ustrojowe, mające zasadniczy wpływ na kul turę , uznano centra­
lizm demokratyczny i gospodarkę planową, która wyrażała się m. in. 
w spektakularnym procesie przechodzenia pasterzy nomadów do stałego 
osadnictwa. Dla realizacji tak rozumianych celów prowadzono badania 
nad rekonstrukcją tradycyjnego wzoru pasterskiej mongolskiej kul tury 
oraz jej zmian. 

Zmiany w tradycyjnej kulturze Mongolii badano w różny sposób. 
Wskazywał na nie w swej książce W. Dynowski poprzez opis zmian jej 
historyczno-społecznego kontekstu 1 S . Pozostali członkowie ekspedycji 
pisali o nich, akcentując zachowanie rodzimych elementów kul tury 
w urbanizującym się stepie 1 4 poprzez podniesienie ich rangi do symbolu 
w sztuce współczesnej — malarstwie, literaturze, rzeźbie, tańcu i pieś-

^ n i 1 5 . Wskazywano przede wszystkim na ciągłość kul tury wyrażoną trwa­
niem wybranych elementów kul tury tradycyjnej. Opisując zmianę ku l ­
tury, opisywano również zjawiska nowe, jak na przykład nowo powsta­
jący wzór kultury miejsko-robotniczej 1 6 lub nowy wzór rodziny dzia­
łającej w ramach współczesnej struktury społeczno-gospodarczej pu­
blikowany przez S. Szynkiewicza 1 7. Każdy z członków ekspedycji: 
J. Olędzki, D. Markowska, J. Wasilewski czy ja sama opisywaliśmy wte­
dy kulturę tradycyjną jako zbiór elementów występującego systemu gi -

1 2 Szczegółowiej i w dość radykalnej formie przedstawiona na I I Międzyna­
rodowym Kongresie Mongolistów w Ułan Bator w 1970 r. przez I. Szimę (Praga). 

1 3 D y n o w s k i , Mongolia..., s. 10-12. 
1 4 D. M a r k o w s k a , Urbanizacja stepu, [w:] Studia mongolskie, Wrocław 

1969. 
1 5 J . Ol ę d z к i, Rodzimość i ludowość we współczesnej narodowej sztuce Mon­

golii, [w:] Studia mongolskie, Wrocław-Warszawa 1969, s. 99-112. 
1 6 W. D y n o w s k i , Modernizacja Mongolii w dwóch ustrojach społeczno-po­

litycznych, [w:] Z badań nad społeczeństwem i kulturą Mongolii. Studia mongol­
skie, Wrocław-Warszawa-Kraków-Gdańsk 1973. 

1 7 S. S z y n k i e w i c z , Współczesna rodzina pasterska. Niektóre cechy cha­
rakterystyczne, [w:] Studia mongolskie, Wrocław-Warszawa-Kraków 1969, s. 81-99. 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 145 

nących lub też mniej lub bardziej harmonijnie przenikających do współ­
czesności i szukających miejsca w nowym systemie kultury. 

Nie zmienia postaci rzeczy, że od początku niepokoiła nas myśl, że 
owe zachowane elementy kultury tradycyjnej: jurta, koń, pięć rodza­
jów zwierząt, związane z nimi czynności i zabiegi czy niektóre czynności 
magiczne mają współcześnie inne znaczenie, niż miały je w kulturze 
tradycyjnej. I że zachowanie ich do dziś nie znaczy, że w głębokiej 
strukturze kul tury nie zachodzą zmiany o fundamentalnym znaczeniu 
dla całej kul tury mongolskiej. Przebłyski tego niepokoju widać w ar­
tykule S. Szynkiewicza o budżetach rodzinnych 1 8 , w artykule L. Mroza 
0 opozycji mleko—mięso i tradycja—współczesność l 9 . Istotny materiał 
w tym względzie przynoszą ankiety zebrane przez ekspedycję na temat 
młodych pasterzy i wykonywanego przez nich zawodu, ich motywacji 
pozostania przy nim lub jego zmianie, budzących się potrzebach i spo­
sobach ich zaspokajania 2 0 . 

Mnie samą zainteresowała ta sprawa jako problem badawczy w mo­
mencie, gdy przystąpiłam do pracy nad opisem możliwości samorealiza­
cji jednostki w ramach tradycyjnego kulturowego wzoru pasterskiego 
1 po jego zrekonstruowaniu zaczęłam się zastanawiać nad sposobami jego 
indywidualizacji w warunkach współczesnego społeczeństwa mongol­
skiego 2 1 . Na uboczu pozostawiłam na razie sprawę powstawania obec­
nie wzorów kulturowych konkurencyjnych w stosunku do wzoru trady­
cyjnego. Próbowałam jedynie odpowiedzieć na pytanie, w jakim stopniu 
ów tradycyjny wzór zachował się i czy daje jednostce te same możli­
wości samorealizacji co dawniej. 

Pierwszą część pracy dotyczącej sposobu indywidualizacji tradycyj­
nego wzoru kulturowego 2 2 zawęziłam początkowo tylko do sfery gospo­
darczej i zakończyłam konkluzją, że w tej właśnie sferze znacznie więcej 
możliwości tworzenia wariantów wzoru kulturowego mieli mężczyźni 
niż kobiety. Byłoby to zresztą zgodne z podobnymi badaniami nad spo­
łeczeństwami chłopskimi. Wszystkie bowiem podstawowe wartości tra­
dycyjnej kul tury mongolskiej, dające możliwości indywidualizacji wzo-

1 8 S. S z y n k i e w i c z , Struktura konsumpcji mieszkańców stepu. Analiza bu­
dżetów rodzinnych jednego somonu, [w:] Studia mongolskie, Wrocław-Warszawa-
Kraków-Gdańsk 1973, s. 79-109. 

1 9 L . M r ó z , Rytm torguckiego koczowania, „Etonografia Polska", t. X X I : 1977 
z. 1 s. 137-152. 

2 0 I . K a b z i ń s k a - S t a w a r z , Czas wolny i rozrywka młodzieży pasterskiej 
w Mongolii, „Etnografia Polska", t. X X I : 1977 z. 1, s. 154-172. 

2 1 Z. S о к o 1 e w i с z, Grupa Chalcha w zespole kulturowym Azji środkowo­
wschodniej, [w:] Studia mongolskie, Wrocław-Warszawa-Kraków 1969, s. 13-29; 
t e n ż e , Tradycyjny wzór kulturowy pasterzy mongolskich, „Etnografia Polska", 
t. X X : 1976, z. 2, s. 67-83; t e n ż e , The possibility of individual cultural expre­
ssion and the values in traditional mongolian pastoral culture, „Ethnologia Polona", 
vol. 3: 1977, ss. 47-59, 

2 2 S o k o l e w i c z , The possibility of individual... 

10 — Etnografia Polska, X X I V . z. 1 



146 ZOFIA d O K O L E W I C Z 

ru, można sprowadzić do troski o bydło (podstawę utrzymania) oraz 
obronności (terytorium, stad). Były to w zasadzie sfery działalności 
mężczyzn. 

Z pierwszymi wiąże się doskonalenie technik pasterskich i przejawy 
indywidualnej troski o bydło, rozwój wiedzy o zwierzętach i środowisku 
przyrodniczym. Istniało tu pewne pole dla aktywności kobiet, znacznie 
jednak mniejsze niż mężczyzn. Z drugimi wiążą się zachowania zmierza­
jące do zawierania i utrzymywania sojuszy, odróżniania swoich od ob­
cych, panowania nad przestrzenią, co łączy się ze szczególną pozycją 
konia, zdobywaniem sprawności fizycznej. Te wartości były przede 
wszystkim rozwijane przez mężczyzn. Kobiecie pozostawało w zasadzie 
dość ściśle określone powtarzanie wzoru kobiecego gospodyni i matki. 
Istniała więc zasadnicza odmienność wzoru mężczyzny i kobiety wyraża­
jąca w powyższym układzie cechy adaptacyjne kul tury i stanowiące 
o jej kontynuacji aż po współczesność, do momentu, w którym nastę-

' puje zasadnicza zmiana systemu wartości. 
W równocześnie prowadzonych europejskich badaniach nad znacze­

niem kultury tradycyjnej w kulturze współczesnej, nad tym, w jaki 
sposób tradycja spotyka się ze współczesnością, doszłam do wniosku 
0 istotności funkcji adaptacyjnych kultury tradycyjnej 2 3 . Charakteryzu­
jący obecny wiek szybki rozwój cywilizacji, ustawiczne poszukiwanie 
nowych sposobów życia, nowych rozwiązań technicznych, ale i społecz­
nych, jest dobrem, ale i zagrożeniem dla człowieka. Układ kulturowy 
bowiem, do którego odnosić on może i oceniać nowe wartości zmienia 
się tak szybko, że oceny te stawały się w praktyce niemożliwe. W tej 
sytuacji kultura tradycyjna, czyli inaczej wyselekcjonowane dziedzictwo 
kulturowe, może decydować o złagodzeniu owego przyspieszenia. Pozo­
stawienie jej oznaczało, że przynajmniej część wzoru kulturowego była 
niezmieniona. Ona stanowiła ogniwo łączące człowieka z przeszłością, 
decydowała o tym jak —• mocno wrośnięty w przeszłość — zyskiwał 
nieco czasu, by zaadaptować się do nowych warunków życia. Wiemy, 
że nie jest rzeczą obojętną, czy człowiek zmienia naraz całą swoją skórę, 
jeżeli to jest w ogóle praktycznie możliwe, czy też tylko pewną jej 
część i jaką. 

Jeżeli to samo pytanie o funkcje adaptacyjne kultury tradycyjnej 
postawić w odniesieniu do współczesnej kul tury MRL, to okaże się, że 
w dużej mierze jest to pytanie o charakter pasterstwa mongolskiego 
1 sposób, w jaki ono się zmienia. 

Dyskusje, w których wiązano pasterskość z mongolskością — z faktem 
bycia Mongołem w całym wymiarze historycznym tego pojęcia — zato-

2 5 Z. S z y f e l b e j n - S o k o l e w i c z , Plon, obrzęd i widowisko, Wrocław-
Warszawa-Kraków 1967, por. s. 123 n. Wspomniana problematyka opracowywana 
jest obecnie w ośrodku warszawskim w ramach problemu węzłowego pt. K u l ­
tura narodowa, jej tendencje rozwojowe i percepcja. 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 147 

czyły bardzo szerokie kręgi. Dotyczyły one jednak przede wszystkim ze­
wnętrznych niejako cech pasterstwa: faktu hodowli pięciu rodzajów zwie­
rząt, szczególnego związku z koniem, sprawności fizycznej z tym zwią­
zanej oraz szeregu podobnych cech, których dalej nie wymieniam ze 
względu na brak miejsca. Wydaje się jednak, że jest to częściowa i nie­
pełna charakterystyka. W gruncie rzeczy zachowanie pasterstwa nie j 
musi oznaczać zachowania kultury tradycyjnej. Nowe pasterstwo posia- ; 
da bowiem szereg cech obcych pasterstwu tradycyjnemu. j 

I 
S P O S O B Y P R Z E K A Z Y W A N I A W I E D Z Y P A S T E R S K I E J ! 

! 
„Dawniej, kiedy rodził się młodniak, ludzie jagnięta od razu od jur ty i 

przynosili. Wtedy wydawało mi się to ładne, normalne. Odkąd należymy 
do spółdzielni, jagnięta rodzą się w chaszanie i od razu są w specjalnym 
pomieszczeniu, już zwierzęta z ludźmi nie mieszkają. Wydaje mi się to 
teraz dobrze" 2 i . Kobieta, która to powiedziała, doświadczyła w swoim 
życiu owej bliskości ze zwierzęciem, której symbolem było przeniesie­
nie jagnięcia lub wielbłąda do jurty. Przeżyła również oddzielenie się 
człowieka od zwierzęcia. Jurta, do której nie przynosi się zwierząt, 
staje się od tego momentu przestrzenią czysto ludzką i od tego momentu 
może być inaczej traktowana. Staje się przestrzenią wyodrębnioną na 
innej zasadzie, niż miało to miejsce w kulturze tradycyjnej, może już 
odpowiadać potrzebom człowieka nowoczesnego. Ta sama informatorka 
chciałaby „utrzymywać jurtę tak czysto jak w mieście mieszkanie" 2 3, 
choć nie wynika to z jej specjalnych zamiłowań jako gospodyni (sama 
na przykład przyznaje, że nie lubi czynności domowych, jak na przykład 
gotowanie), ale tłumaczy się innym od tradycyjnego rozumieniem prze­
strzeni jur ty . 

Powyższy cytat jest dla nas interesujący zarówno ze względu na spo­
sób, w jaki ludzie poddają się sile normatywnej zwyczaju, jak i jego 
znaczenie w przekazie kulturowym. To, do czego są przyzwyczajeni, jest 
ładne, dobre i może, w dalszej konsekwencji, naturalne. Zwyczaj czy 
sposób postępowania aprobowany przez wszystkich nie budzi sprzeciwu 
w kulturze tradycyjnej, uformowane obecnie jego przeciwieństwo też nie 
budzi sprzeciwu. Zarówno dawniej, jak i obecnie, kryterium dobrego 
pasterza stanowił stan odchowanego młodniaka. Przynoszenie nowo naro­
dzonych zwierząt do jur ty nie było obwarowane żadnymi dodatkowymi 
sankcjami 2 6, zwyczaj miał uzasadnienie praktyczne, a jego efektywność 
była łatwo sprawdzalna. Należał więc do tej grupy zachowań, którą 
łatwo było przewartościować i zmienić bez oporu. Jego zmiana niesie 
jednak za sobą poważne już konsekwencje w sposobie oddzielania prze-

2 4 Archiwum Zakładu Etnografii I H K M PAN, 1/71 (dalej: A Z E ) . 
2 5 A Z E I H K M PAN, 1/71. 
2 6 A Z E I H K M PAN, 154 (1968). 



148 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

strzeni ludzkiej od zajmowanej przez zwierzęta, a dalej wzmocnienie 
l in i i granicznej między światem ludzi i zwierząt, zmiany ich wzajemnych 
relacji. 

Przytoczona wypowiedź budzi również refleksje na temat sposobu 
przekazywania wiedzy pasterskiej. Istotnym sposobem, co potwierdza 
większość wypowiedzi, był zwyczaj, k tóry z natury swej nie wymagał 
uzasadnienia i nie był kwestionowany, gdyż uczono się go nie jako ta­
kiego, w odizolowaniu, ale stanowił część szerszego pola jakiejś aktyw­
ności ludzkiej, w tym przypadku czynności przyjmowania wiosną nowo 
narodzonych zwierząt. 

Cechą kultury tradycyjnej było to, że część wiedzy pasterskiej czło­
wiek zdobywał przez przyuczenie najczęściej w zespole rodzinnym lub 
w drodze bezpośredniego doświadczenia. Owo przyuczanie, k tórym zaj­
miemy się najpierw, dokonywało się w sposób niejako naturalny, w bar­
dzo wczesnym okresie, niekiedy już w czwartym roku życia. Małe dzieci, 
zarówno dziewczynki jak chłopcy, zajmowały się najpierw jagniętami, 
które przyprowadzały do matek na czas karmienia, a potem cielętami. 
Dawało im to od wczesnych lat możność rozwinięcia obserwacji cech 
szczególnych zwierząt. Wielokrotnie informatorzy w rozmowach podkreś­
lali, że dzieci zawsze przyprowadzą właściwe jagnię do właściwej matki. 
Nie było w ich głosie dumy z tego faktu, ale rozbawienie, że można 
pomyśleć o takiej pomyłce. Znajomość jagniąt u dzieci, najpierw k i lku 
a potem całej grupy w danym stadzie, była uznawana za oczywistą na­
turalną. Natomiast w grupie informatorów, którzy w dzieciństwie nie 
stykali się ze zwierzętami (a są już w MRL tacy), można znaleźć nawet 
wypowiedzi tak skrajne, jak jednej młodej kobiety, że nie może nauczyć 
się, które jagnię jest od której matki i to zniechęca ją do pracy z ow­
cami 2 7 . Pierwszą więc niejako czynnością dziecka jest nauczenie się 
cech zwierzęcia, rozpoznanie go. W parze z tym idzie zapoznanie się 
z jego potrzebami, jakimi w tym wczesnym okresie życia jest ochrona 
przed zamarznięciem. Ochrona życia zwierzęcia będzie potem główną 
troską dorosłego pasterza 2 8. Korzystanie z produktów zwierzęcych jest 
dalszym etapem nauczania. Małe, nawet pięcioletnie dziewczynki, roz­
poczynały przyuczanie się przy matce do dojenia kóz, a potem innych 
samic. Dojenie jest wielką sztuką związaną ze znajomością przede 
wszystkim cech samicy danego gatunku, a następnie cech indywidualnych 
zwierzęcia. Informatorki wyraźnie wykazywały indywidualne preferen­
cje, mówiąc, że wolą doić krowy niż owce lub kobyły niż krowy. Więk-

2 7 A Z E I H K M PAN, 1/73. 
2 8 Zasada wielu ludów koczowniczych, przede wszystkim Afryki, spożywania 

produktów mlecznych i niezabijania zwierząt dla spożycia mięsa tylko w części 
respektowana była w kulturze tradycyjnej przez Mongołów, przede wszystkim 
w okresie lata. Nie dotyczyło to sytuacji obrzędowych. 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 149 

szość z nich przyznawała, że lubi to, do czego, jak wynikało z ankiety, 
przywykła we wczesnym dzieciństwie 2 9 . 

Fakt, że dzieci zajmowały się małymi zwierzętami, zdaje się mieć 
istotne znaczenie dla przekazu kulturowego. Dorastanie dziecka i zwią­
zana z tym nauka pasterska przebiegała stopniowo, od praktyki z mały­
mi i najbardziej pospolitymi zwierzętami do czynności związanych z do­
rosłymi zwierzętami i gatunkami wyżej cenionymi, a wymagającymi 
również większej siły i wiedzy, jak krowy, konie czy wielbłądy. Cykl 
nauki pokrywał się więc z cyklem życia ludzkiego. Przed uzyskaniem 
dorosłości młodzieniec i dziewczyna winni by l i znać wszystkie podsta­
wowe czynności pasterskie, jak pasienie różnych rodzajów zwierząt, 
dojenie samic, przyprowadzanie młodych do karmienia, wiązanie mło­
dych, dokarmianie ich, zabezpieczanie przed zamarznięciem, wiatrem 
etc, pojenie, przyjmowanie młodych, znaczenie, czyszczenie chaszanów 
lub miejsc przywiązywania zwierząt, budowa chaszanów, przygotowy­
wanie stanowisk do przywiązywania zwierząt, odkażanie chaszanów lub 
wspomnianych miejsc uwięzi, przygotowywanie różnego rodzaju karmy 
na zimę, wyczesywanie koziego puchu, strzyżenie owiec, zbieranie sierści, 
zbieranie argału 3 0 . Wiedza na temat chorób zwierząt przychodziła nieco 
później, w miarę powiększania własnego doświadczenia pasterza lub 
pasterki. 

W tej kwesti należy podkreślić znacznie autorytetu starszych przede 
wszystkim z kręgu bliskiej rodziny. Wypowiedzi młodych świadczą wy­
raźnie o tym, że nawet młodzież, która kończyła szkołę mieszkając w in ­
ternatach, pasterstwa uczyła się na kursach specjalistycznych, w momen­
cie zaistniałych trudności zamierzała zwrócić się do osób starszych, 
przede wszystkim osób z rodziny. W wypowiedziach podkreślano autory­
tet starszych, a ich wiedza wydawała się informatorom nie do zakwe­
stionowania. Odpowiedzi zawierały głębokie przekonanie, że zwrócenie się 
do osób starszych jest rzeczą naturalną. Fakt przekazywania wiedzy przez 
pokolenie starsze młodszemu ważył nie tylko na jej niekwestionowa-
niu, ale zapewne z niego właśnie wynika często obecnie wyrażane prze­
konanie, że lepiej uczyć się u jednego doświadczonego pasterza niż 
u ki lku. Informatorzy zdawali sobie sprawę z tego, że pasterze różnią 
się między sobą rodzajem doświadczenia. Zgodnie z przekazaną im 
zasadą autorytatywnego przekazu w l in i i prostej, charakteryzują­
cego kul turę tradycyjną, dążyli do uzyskania informacji pewnej, bo po­
chodzącej od kogoś uznanego za autorytet jako osoba starsza, ale także 
od krewnego, czyli bliskiego, bądź kogoś wskazanego przez krewnych, 
czyli pełniącego tę samą r o l ę 3 1 . Znacznie rzadziej w wypowiedziach 

29 A Z E I H K M PAN, 1/71. 
so A Z E I H K M PAN, 58/74, 18/73, 66/74. 
" A Z E I H K M PAN, 1/72, 2/72, 3/72, 5/72. Problemy te porusza również I . К a b -



150 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

znajdujemy informację o zamiarze zwracania się w trudnościach o po­
moc do specjalistów. Ostatnio częściej zdarzają się wypowiedzi, że moż­
na prosić o radę osobę pełniącą funkcje oficjalne (kierownika, przewod­
niczącego) S 2 . 

Cechą szczególną przyuczania, znajdującą wyraźne odbicie w kulturze 
tradycyjnej, jest przekaz informacji w szerokim kontekście sytuacyj­
nym. Przekaz niewerbalny góruje w nim nad werbalnym. Pewnych za­
sad, jak na przykład konieczności ochrony jagniąt przed zimnem, nie 
trzeba uzasadniać, gdyż wynika to z całej, znanej dzieciom sytuacji: 
temperatury, bezradności jagnięcia, braku chaszanów, skojarzenia jur ty 
z ciepłem i bezpieczeństwem, skojarzenia jagnięcia z ludzkim dzieckiem. 
Jak wynika z badań nad sposobami przekazu kultury, przekaz sytuacyj­
ny jest niezmiernie bogaty w informacje, a zasadność takiego a nie i n ­
nego sposobu postępowania nie wymaga dodatkowych, słownych wyjaś­
nień 3 3 . Jest to charakter przekazu występujący dość powszechnie, choć 
nie wyłącznie w kulturach tradycyjnych. Wymaga starannego i dość 
długiego programowania realizowanego przecież w stosunku do następ­
nego pokolenia od najmłodszych lat. Sposób przekazu wiedzy pasterskiej 
w tradycyjnej kulturze mongolskiej jest tego dobrym przykładem. 

Przyuczanie do pasterstwa nie ograniczało się nigdy do pracy z jed­
nym rodzajem zwierząt. Zasadniczo dziecko zapoznawało się z pięcio­
ma rodzajami zwierząt. Analizy gospodarcze wskazują, że właśnie one, 
hodowane w określonych proporcjach, zapewniały pasterskiej kulturze 
mongolskiej równowagę ekologiczno-gospodarczą i pozwalały na reali­
zację potrzeb społecznych. Zapewne równowaga ta była uzyskiwana 
poprzez mechanizm samoregulujący, który sprawiał, że wielkość stad 
stwierdzona w poszczególnych strefach klimatycznych przez Szulżenkę 
była wielkością optymalną w danych warunkach ekologiczno-organiza-
cyjnych 3 4 . Żaden z informatorów nie uświadamiał sobie jednak mecha­
nizmów selekcyjno-adaptacyjnych ukrytych za tą równowagą i wzorem 
chowu pięciu gatunków zwierząt. Każdy jednak, mówiąc o sprawach 
gospodarki czy kultury, niemal automatycznie łączył je z tak rozumia­
ną hodowlą, co współcześnie stało się symbolem pasterskiej kul tury 'mon­
golskie j . 

Wielu informatorów podkreślało, że lepiej jest, podobnie jak było 
dawniej, chować wszystkie zwierzęta, zamiast ograniczać się do spe-

z i ń s k a - S t a w a r z , Adaptacja młodzieży mongolskiej do środowiska pasterskie­
go („Etnografia Polska", t. X X I I I : 1978, z. 2). Z artykułem tym mogłam zapoznać 
się dopiero po napisaniu mniejszego szkicu. 

3 2 A Z E I H K M PAN, 1/71, 1-2/72. 
3 3 E . T. H a l l , Beyond Culture, New York 1977. 

3 4 I. F . S z u 1 ż e n к o, Zywotnowodstwo Mongolskoj Narodnoj Riespubliki, 
Trudy Mongolskoj Komissii AN SSSR, t. 11, Moskwa-Leningrad 1954, s. 22-23; 
S o k o l e w i c z , Tradycyjny wzór kulturowy..., s. 71/72. 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 161 

cjalizacji. Jednym z argumentów było to, że dysponując mlekiem róż­
nych zwierząt można przygotować lepsze, bardziej różnorodne, produkty 
mleczne 3 S . Inne argumenty dotyczyły jednak potrzeby rozszerzenia doś­
wiadczenia ludzkiego poprzez rozszerzanie doświadczeń pasterskich s e. 

Zapewne sprawa uczenia i uczenia się pasterstwa we współczesnej 
kulturze Mongolii wymaga bardziej szczegółowych analiz. Z dotychcza­
sowych, nie nastawionych zresztą na ujęcie tej kwestii badań, wynika, 
że uczenie to ma obecnie charakter bardziej werbalny niż sytuacyjny, 
a pasterze nie tyle uczą się niekwestionowanych zasad, ile otrzymują 
wskazówki, jak postępować w różnych szczegółowych sytuacjach. Ucz­
niowie w większym stopniu uczą się postępować zgodnie z zaleceniem, 
niż rozwiązywać problemy praktycznego życia stawiającego ich prze­
cież często w sytuacjach bardziej różnorodnych niż przewiduje naucza­
nie. Należy zresztą przyznać, że przekazywanie wiedzy pasterskiej obec­
nie odbywa się na drodze stosowania co najmniej dwóch systemów. 
W wielu rodzinach pasterskich nadal występuje przyuczanie dzieci do 
pasterstwa. Można jednak zastanawiać się, czy dzielenie się doświadcze­
niem pasterskim przez starych pasterzy z młodzieżą na kursach stanowi 
przedłużenie starego systemu przekazu informacji, czy jest już elemen­
tem systemu nowego 3 7 . 

S T O S U N E K DO ZWIERZĄT J A K O W Y P A D K O W A S T O S U N K U CZŁOWIEKA DO 
ŚWIATA 

Wspomnianą już, kolejną cechą kultury tradycyjnej było to, że du­
żą część wiedzy pasterskiej zdobywał człowiek w drodze bezpośredniego 
indywidualnego doświadczenia. Każdy pasterz, poznając przyrodę najbliż­
szego środowiska, dokonywał jej odkrycia jak gdyby na własną rękę, 
niezależnie od doświadczeń pokoleń, dochodząc na indywidualnej dro­
dze do znanej z opisów doskonałości w orientacji terenowej 3 8 . Środowi­
sko przyrodnicze było dla niego, w dosłownym tego słowa rozumieniu, 
środowiskiem naturalnym, przyrodniczym. Jego poznanie decydowało 
kiedyś o przetrwaniu, podczas gdy dziś decyduje o tym w większym 
stopniu infrastruktura ekonomiczna i wzajemna pomoc między a juna­
kami. W zmaganiu się ze środowiskiem, choćby w zimie czy w czasie 
wiosennego dzutu, człowiek podkreślał swoją wartość, ale też odczuwał 

35 A Z E I H K M PAN, 1-2/72. 
3 6 A Z E I H K M PAN, 2/73. 
3 7 W starym schemacie informacyjnym dominował przekaz niewerbalny, a in­

formacje występowały w szerokich, całościowych kontekstach sytuacyjnych. W no­
wym schemacie przekaz jest przede wszystkim werbalny i dotyczy konkretnych, 
szczegółowych sytuacji, układając się w linearny łańcuch informacyjny. 

8 8 S о к o 1 e w i с z, Grupa Chałcha..., s. 22-23; t e n ż e , Tradycyjny wzór..., 
s. 74 i n. 



152 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

bezpośrednią od niego zależność. Dlatego zapewne w kulturze tradycyj­
nej odnajdujemy potwierdzenie intuicyjnego uznania człowieka za czą­
stkę wszechświata. 

To, że obecnie wiedzy o środowisku fizyczno-geograficznym człowiek 
uczy się dopiero w szkole (nawet o swoim najbliższym środowisku), ut­
wierdza sytuację, że w kulturze współczesnej stoi on niejako na zew­
nątrz środowiska przyrodniczego, że odebrano mu — przede wszystkim 
w mieście — kulturowe możliwości intuicyjnego lub bezpośredniego 
dochodzenia do tego indywidualnie. A wspomniany związek między czło­
wiekiem a środowiskiem przyrodniczym i określenie miejsca człowie­
ka w nim stanowi przecież istotną część tradycyjnego pasterstwa. 

W kulturze tradycyjnej ową jedność tradycyjnego obrazu świata 
i człowieka wyrażano w języku symbolicznym, którego śladów nie wy­
parł do końca lamaizm. Wspomniane uprzednio (oparte głównie na in­
tuicji) wyobrażenia wszechświata jako systemu, w którym człowiek ma 
swoje określone miejsce z tym, że wszystko to, co się dzieje w otacza­
jącym świecie, wpływa na niego, ale i on swymi działaniami wpływa na 
jego bieg, znajduje dokładne odbicie w języku symbolicznym 3 9 . To prze­
cież z zasady o związku między znaczonym i znaczącym i przekonaniu, 
że wadliwe jego stosowanie może mieć przykre konsekwencje dla czło­
wieka, wynikały kobiece tabu językowe czy, jak chcą niektórzy bada­
cze, kobiecy język 4 0 . Tylko przez odwołanie się do tradycyjnego obrazu 
wszechświata możemy wyjaśnić językowe tabu myśliwych i wiele z ich 
magicznych zachowań (co nie wyklucza, że niektóre z nich mogą być 
również wyjaśniane przez odwołanie się do struktury społecznej). Z tego 
wynika na przykład potrzeba określonej wiedzy zarówno kobiet jak i my­
śliwych we wspomnianej domenie, zbędnej w dniu dzisiejszym. 

Wracając zaś do pasterstwa, należy stwierdzić, że związane z nim 
pojęcia mają liczne i nieprzypadkowe powiązania z innymi sferami ku l ­
tury. Chodzi tu nie tylko o fakt występowania pól semantycznych łączą­
cych na przykład nazwy części ciała człowieka czy zwierzęcia z miarą 
drogi czy przestrzeni 4 1. Jak już o tym pisał J. S. Wasilewski, wiążą się 
one w systemy semiotyczne i wreszcie symboliczne 4 2. Przygotowywanie 
tuszy baraniej na Cagaan Sar, przy budowie nowej jur ty, w dniu od-

3 9 J . S. W a s i l e w s k i , Wędrówki do piekieł, Warszawa 1979. 
4 0 S. K a ł u ż y ń s k i , Zakazy językowe u ludów mongolskich. O zakazach w sto­

sunku do świata zwierzęcego oraz w języku kobiet, [w:] Studia mongolskie. Z ba­
dań nad społeczeństwem i kulturą Mongolii, Wrocław-Warszawa-Kraków-Gdańsk 
1973, s. 45-63. 

u F . A u b i n, Les mesures manuelles et par reference au corps chez Mon­
gols. Note de folklore juridiąue, [w:] Mongolian Studies, ed. L . Ligeti, Budapest 
1970, s. 23-57. 

4 4 J . S. W a s i l e w s k i , Symboliczne universum jurty mongolskiej. „Etnogra­
fia Polska", t. X X I : 1977 z. 1, s. 103. 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M E L 153 

dzielania źrebiąt od klaczy, rocznicy urodzin osób starszych oraz dzieci, 
wskazują szczególny sposób powiązania z sobą tych uroczystości 4 3 . 
Umieszczenie w tej grupie świąt dnia oddzielenia zwierząt od klaczy 
wskazuje na specjalne miejsce konia wśród owych hodowanych pięciu 
gatunków zwierząt, co znajduje zresztą potwierdzenie w innych jeszcze 
materiałach. Podobnie zawieszenie chadaka na szyi źrebięcia, od które­
go matki zaczyna się sezon dojenia klaczy 4 4 , oraz na szyi zwierzęcia 
wiozącego ciało na pogrzeb 4 5 wskazuje na istnienie powiązań nie tylko 
między ważnymi zdarzeniami życia ludzkiego, ale i śmierci, co wprowa­
dza nas już w złożone zagadnienia sposobu istnienia świata i różnych 
jego stanów, tak jak jest to wyeksplikowane w kulturze mongolskiej. 
W ten sposób poprzez kul turę człowiek zapewnił sobie systematyczne 
powracanie do spraw związków między różnymi aspektami życia i śmier­
ci, umożliwił syntetyczne ujęcie zasad świata. Można przypuszczać, że 
owe pięć gatunków zwierząt zapewniały nie tylko ekonomiczną równo­
wagę, ale tworzyły infrastrukturę kultury na poziomie znaczeń i sym­
boli, umożliwiającą człowiekowi poruszanie się w obrębie stworzonej 
przez niego wizji świata i zapewniającą temu światu jako całości równo­
wagę, a każdej rzeczy miejsce należne jej w systemie. Od tego momen­
tu można by zacząć mówić o filozofii pasterzy. Badania nad nią zostały 
zaledwie rozpoczęte, ale uderza ona dociekliwością i głębią w ukazywa­
niu spraw czasu, przestrzeni, struktury materii, ruchu i podstawowych 
kwestii egzystencji ludzkiej: życia i śmie rc i 4 6 . 

Kultura współczesna prezentuje już odmiennego rodzaju widzenie 
świata i inną filozofię. Filozofia tradycyjna została częściowo odrzucona 
dlatego, że wcześniej już uległa poważnym zmianom pod wpływem mię­
dzy innymi lamaizmu, częściowo dlatego, że pod naciskiem powierzchow­
nego empiryzmu właściwego wszystkim krajom we wczesnym okresie 
industrializacji zaginął symboliczny język kul tury tradycyjnej. 

E L E M E N T TWÓRCZOŚCI W K U L T U R Z E T R A D Y C Y J N E J I L U D O W E J 

Powtarzamy ustawicznie twierdzenie, że człowiek jest twórcą kul tu­
ry. Należy jeszcze podkreślić, że człowiek jest jej twórcą stale. W pra­
cy ludzkiej odkrywamy cechy twórczości wtedy, gdy stwierdzimy, że 
między człowiekiem a wytworem jego pracy powstaje element emocjo­
nalny, gdy człowiek przekształca materię oddając jej energię, swoje 

43 A Z E I H K M PAN, 2/73, 3/73. 
** A Z E I H K M PAN, 2/73. 
« A Z E I H K M PAN, 4/73. 
4 6 J . S. W a s i l e w s k i , esej na temat śmierci oparty na materiale mongol­

skim, „Teksty" (w druku). 



154 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

umiejętności, niemalże część osobowości. W definicji kul tury ludowej 
odnajdujemy, że jedną z jej cech jest jej samorodny charakter 4 7 . W prak­
tyce mongolskiej oznacza to, że, dobierając stosownie do gatunku zwie­
rząt pastwiska, przeganiając owce, przyjmując młode, człowiek doko­
nuje na swój własny rachunek odkryć, których przedtem dokonywał 
ktoś inny. Elementy kultury ludowej spotykamy do dziś dnia właśnie 
w pasterstwie mongolskim. Bo ludowymi bedą według mnie niekoniecz­
nie te formy, które powielają wzór znany z przeszłości i kopiowane są 
w sposób doskonały, ale tylko te, których znaczenie jest dla twórcy 
istotne, i który w ich skopiowanie włada własne emocje, a może coś 
więcej. W tym sensie kopista może też być twórcą. Radość pasterzy z po­
wodu rodzenia się jagniąt, karmienia ich przygotowaną przez siebie 
paszą — to nie tylko radość ekonomisty z wykonanego planu, który 
jest przecież wskaźnikiem miejsca w zewnętrznym systemie ekonomicz­
nym. Jest to również indywidualny akt twórczy pozwalający człowieko­
w i na realizację własnej osobowości. Pasterstwo rozważane wyłącznie 
w kategoriach planów ekonomicznych nie jest dla mnie pasterstwem, 
które może wyrazić ową narodową formę kultury mongolskiej. Nato­
miast pasterstwo budzące emocje jest jej obiecującym kontynuatorem 
Udział w tworzeniu życia nie jest bowiem tym samym, co powiększanie 
stada. W opiniach młodych pasterzy dobry pasterz to ten, który prze­
gania we właściwym czasie owce na pastwisko, dostosowując się do 
kierunku i rytmu określonego potrzebami zwierząt. 

S T O S U N E K DO ZWIERZĄT J A K O W Y R A Z S A M O R E A L I Z A C J I J E D N O S T K I 

Temat ten podnosiłam w poprzednich a r t y k u ł a c h 4 8 . Kontynuując 
jednak myśl na temat związku człowieka z otaczającym go światem i tej 
szczególnej cechy twórczości polegającej na użyczaniu tworzonemu 
przedmiotowi części swojej osobowości, przedstawię kilka uwag uzupeł­
niających poprzednie rozważania. Otóż w wypowiedziach wszystkich 
tych informatorów, którzy swoją przyszłość wiążą z zawodem pasterza 
(a także tych, którzy zamierzają zmienić zawód), powtarza się stwier­
dzenie sympatii do zwierząt, ich lubienia. Każdy pasterz w sposób na­
turalny przytacza tę motywację tak, jakby była mu niezbędna do wyko­
nywania zawodu. Rzadko spotyka się wypowiedzi, że lubi w równym 
stopniu wszystkie zwierzęta. Niektóre wypowiedzi świadczą o wyróżnie­
niu owiec jako zwierząt, do których informator przywykł w dzieciń-

4 ' W. T e l a k o w s k a , Twórczość ludowa we wzornictwie, wypowiedź na kon­
ferencji 12 I I 1978 r. w Ministerstwie Kultury i Sztuki na temat mecenatu państwa 
nad twórczością ludową. 

4 8 S o k o l e w i c z , The possibility of cultural expression..., s. 56. 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 155 

stwie 4 9 , inne — kóz, gdyż łatwo jest chować małe i „miło się bawić" 5 0 

(element ludyczny?). Jeden z informatorów stwierdził, że chciałby pra­
cować z krowami, „bo one najbliższe są człowiekowi" S 1 , a drugi woli ko­
nie, „bo koń to odwaga mężczyzny" 5 2 . Niektórzy pasterze preferowali 
natomiast nie pewne gatunki, ale czynności. Wolą więc na przykład do­
jenie od przyjmowania urodzeń, choć zdarzają się sytuacje odwrotne. 
Lubią szybkie konie i łowienie ich na urgę, ale skarżą się na monotonię 
czynności obcinania grzyw i ogonów 5 3 . W sposobie dzielenia zajęć na 
lubiane i nie lubiane zaznacza się pewna różnica między kobietami 
a mężczyznami. To mężczyźni uważają, że „zajmowanie się tabunem to 
piękna praca dla mężczyzny" 5 i . Wielu z nich wymienia niemalże jednym 
tchem ujeżdżanie wielbłądów, łapanie koni na urgę, wyścigi i jazdę na 
dzikich koniach s s . Kobiety częściej skupiają swe preferencje na ow­
cach, kozłach i krowach, wielokrotnie jednak pracują na fermach 
końskich razem z mężami. Mężczyźni i kobiety, w równym stop­
niu wymieniając ulubione zajęcia, odwołują się do wspomnień z dzie­
ciństwa jako momentu, w którym ich zainteresowania zakiełkowały 
i wielokrotnie ten moment pamiętają. 

We wcześniejszych opracowaniach na temat pasterstwa mongolskiego 
znajdziemy twierdzenie, że to człowiek dostosowuje się do rytmu zwie­
rzęcia i podąża za nim. Nie jest to twierdzenie, które należałoby trak­
tować dosłownie, a jedynie intuicja, która na relację człowiek — zwierzę 
rzuca istotne światło 5 6 . Faktem jest, że ry tm koczowania dostosowany 
jest do potrzeb zwierząt i wiąże się z sezonowością pastwisk. W tym 
więc sensie wyznacza ry tm roczny. Cechuje go zasadnicza opozycja mię­
dzy latem i zimą wyrażana w opinii informatorów, że zima stanowi dla 
pasterzy trudny okres prac, podczas gdy lato jest odpoczynkiem 5 7. 
W obrębie tego podziału spotykamy się z wydzielaniem czterech pór 
roku i odpowiadającym im przekoczowaniom na pastwiska wiosenne, let­
nie, jesienne i zimowe z wyodrębnieniem okresu przedwiośnia jako 
szczególnie trudnego w życiu pasterskim. Ten zasadniczy ry tm pasterski 
został narzucony również zajęciom rolniczym na tych terenach, na 
których były łączone z pasterskimi 5 8. Temu zasadniczemu podziałowi na 

« A Z E I H K M PAN, 1/71. 
5° A Z E I H K M PAN, 4/71. 
51 A Z E I H K M PAN, 94/74. 
52 A Z E I H K M PAN, 12/71. 
53 A Z E I H K M PAN, 12/71. 
u A Z E I H K M PAN, 2/73. 
55 A Z E I H K M PAN, 9/73. 
и D. M a r k o w s k a , J . O l ę d z k i , Z. S o k o l e w i c z , Niektóre zmiany 

w tradycyjnym inwentarzu kulturowym pasterzy mongolskich. „Etnografia Polska", 
t. X I I : 1968, s. 199-252. 

5 ' A Z E I H K M PAN, 1/71. 
58 M r ó z , Rytm torguckiego koczowania..., s. 144/145. 



156 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

ry tm zimowo-letni odpowiada również ry tm obrzędowy (nie analizowa­
ny tu szerzej), zaczynający się późnozimowymi uroczystościami Cagaan 
Sar (nowego roku) i tym mocnym akcentem kończący okres zimo­
wego odpoczynku, a zaczynający najtrudniejszy czas przedwiośnia, okres 
walki o przetrwanie. Większość obrzędów i uroczystości o charakterze 
rodzinnym przypada na lato obfitujące nie tylko w tak obrzędowe uro­
czystości, jak pierwsze picie kumysu lub pierwsze dojenie klaczy, lecz 
również nie pozbawione pierwiastka obrzędowego gry sportowe, go­
nitwy etc 5 9 . Wśród tradycyjnych uroczystości współczesne święto pań­
stwowe ustalone na dzień 11 lipca stanowi mocny akcent wśród letnich 
ceremonii i obrzędów, stanowiąc jakościową przeciwwagę Cagaan Sar. 

Rytm roczny zakłócony jest jednakże lub raczej wzbogacony odmien­
nością rytmu pracy przy różnych gatunkach zwierząt. Informatorzy 
podkreślają odmienność rytmu prac związanych z owcami matkami od 
prac przy stadzie baranów czy tabunie koni lub stadzie klaczy ze źrebię­
tami.. Odmienność ta wynika jednak nie tylko z podziału zwierząt na 
samce i samice. Inny ry tm ma stado często dojonych klaczy, a inny 
stada krów. Ludzie, którzy pracują ze zwierzętami, zdają sobie w pełni 
sprawę z odmienności tych rytmów i wynikających stąd niedogodności: 
wszystkie jednakże zwierzęta przez cały dzień absorbują uwagę człowie­
ka. Oceny większej lub mniejszej dogodności ry tmu tych prac wydają 
się być całkiem indywidualne i wiążą się ze sprawami samorealizacji 
jednostki w ramach przyjętego wzoru kulturowego 6 0 . Można nawet są­
dzić, że preferencje wyrażone w tym względzie w mniejszym stopniu 
stanowią cechę wzoru kulturowego, a w większym potrzebę zsynchro­
nizowania człowieka z ruchami stada stanowiącymi wszak dla pasterza 
źródło informacji przekazywanych za pośrednictwem pewnego rytmu za­
chowań zwierzęcych. Rytmika pracy indywidualnej z różnymi gatunkami 
zwierząt różnicowała więc zasadniczy dwu, a następnie czterosezonowy 
rytm roku pasterskiego. Wprowadzała do niego nieregularności w obrębie 
dnia, uspakajane, choć nie zawsze jednostajnością nocy 6 1 . 

Określoną rytmiką charakteryzowało się również tradycyjne przyu­
czanie do pasterstwa, co nie pozostawało bez wpływu na stosunek czło­
wieka do zwierzęcia. W cyklu swojego życia człowiek kolejno zapozna­
wał się z pięcioma rodzajami zwierząt i poznawał całość spraw paster­
skich. O tym, w jakim stopniu mógł zostać specjalistą w jakimś zakre­
sie, pisałam uprzednio w „Ethnologia Polona" 6 2 . Przyuczanie do paster­
stwa miało więc w dużej mierze charakter rodzinny i całościowy oraz — 
co ma również wielkie znaczenie — miało określoną rytmikę w cyklu 

«» A Z E I H K M PAN, 1/73. 
6 0 S о к o 1 e w i с z, The possibility..., s. 56. 
61 A Z E I H K M PAN, 12/71. 
6 2 S o k o l e w i c z , The possibility of cultural expression... 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 157 

życiowym człowieka, od opieki nad jagniętami pełnionej przez dziecko 
po opiekę nad końmi i wielbłądami ludzi dorosłych. 

W kulturze współczesnej nawet dzieci pasterzy poznają pasterstwo 
przez pobyty w chudonie w okresach wakacyjnych, a więc w jednym 
głównie sezonie. Nadto w dobie wyższych wskaźników ekonomicznych 
zaczęła obowiązywać specjalizacja. W życiorysach młodych pasterzy 
rzadko powtarza się moment wczesnego zapoznania się z pasterstwem. 
Konsekwencją tego jest konieczność wprowadzania kursów przygoto­
wawczych w wieku ok. 17 lat i następnie odbywania praktyki bądź 
ukończenia szkoły. Aby osiągnąć lepsze wyniki ekonomiczne, pasterz 
musi stosować specjalizację i ograniczyć się do chowania jednego ga­
tunku zwierząt. Jeżeli jest na najniższym szczeblu wykonawczym, traci 
niejednokrotnie z oczu całościowy obraz gospodarki pasterskiej. Może 
nieświadomym podkreśleniem niedostatków płynących z tego stanu rze­
czy dla jednostki są powtarzające się wypowiedzi, że najbardziej in­
teresującą dla młodych pasterzy byłaby praca na farmie, w której są 
różne rodzaje zwierząt. Zapewne rekompensatą nie może być tu po­
siadanie własnego stada, które przecież nie zawsze bezpośrednio towa­
rzyszy właścicielowi, a częściej stadu spółdzielczemu. Zapewne specjali­
zacja we współczesnej gospodarce pasterskiej Mongolii daleka jest jesz­
cze od specjalizacji stosowanej w przemyśle. Niemniej jednak i w Mon­
golii, i w pasterstwie jest ona daleko posunięta. 

Nadmierna specjalizacja pracy ogranicza wyobraźnię i nie ćwiczy 
w sposób właściwy inteligencji człowieka. Powstaje więc konieczność 
rekompensaty tego stanu rzeczy w czasie wolnym od pracy. Dlatego 
też w społeczeństwie industrialnym przywiązuje się tak wielką wagę 
do czasu wolnego i sposobów jego spędzania. Potrzeba posiadania czasu 
wolnego pojawia się i w gospodarce pasterskiej Mongolii. Jest to sytua­
cja nieznana dawnemu pasterstwu, które i tym różni się od współczes­
nego. W kulturze tradycyjnej rozrywka wpleciona była w pracę. Rytm 
pracy pasterskiej podporządkowany był zwierzęciu, a jego jednostajność 
przerywały różnego rodzaju zachowania nie będące pracą. 

ZMIANA UKŁADU O D N I E S I E N I A 

Niewątpliwie w czasach przed rewolucją państwo poprzez s t rukturę 
feudalną ingerowało w życie prostych aratów choćby takimi nakazami, 
jak obowiązek danin w naturze, czy oddania syna na służbę do klasztoru. 
Nie jest jednak zbadana sprawa, jak daleko sięgała ta ingerencja, 
i praktycznie nic nie wiadomo na temat sposobu uświadamiania prostym 
aratom, że są częścią szerszego systemu. Wyniki dotychczasowych badań 
etnograficznych prowadzą nieodparcie do wniosku, że podstawowym 
układem odniesienia w okresie przedrewolucyjnym był dla prostych ludzi 
suir, w obrębie którego toczyło się życie codzienne, a który stwarzał 



158 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

bezpośrednie zabezpieczenie koczujących razem, rodzin. Zapewne pozo­
stałością świadomości tego związku i odpowiedzialności za grupę osób, 
z którą pozostają w bezpośrednim kontakcie, twarzą w twarz, pozostało 
owo uporczywe (już omawiane) powtarzanie przez informatorów, że 
w przypadku trudności zwrócą się do osób z rodziny, do matki, ojca 
lub najbliższych krewnych. Wszystkie potrzeby ludzkie były bowiem 
zaspokajane w obrębie małej grupy. Jej zwartość podkreślały ceremo­
nie związane ze stawianiem jurty, narodzinami dziecka, adopcją, po-
strzyżynami czy wspólną pracą przy wyrobie wojłoku. 

Wspomniana uprzednio specjalizacja, gospodarka kadrami w skali 
całego kraju, a przynajmniej ajmaku, spowodowała, że zmienił się 
układ odniesienia jednostki. Państwo stworzyło system zabezpieczeń 
obywateli, ale zarówno plany wykonywane przez poszczególne brygady 
były wypadkową planu państwowego, jak i losy jednostki (przez wybór 
zawodu) podporządkowane mu w sposób istotny. Nastąpiło w tej dzie­
dzinie wyraźne urzeczowienie stosunków (osłabiane częściowo zamiesz­
czaniem informacji o indywidualnych osiągnięciach i fotografii w prasie 
centralnej i lokalnej) będące rezultatem przeniesienia układu odniesie­
nia jednostki z rodziny na państwo. 

Zmiana układu odniesienia, wyrażająca się m. in. w postępującej 
specjalizacji, zachwiała organizacyjno-ekonomiczną s t ruk turą pasterstwa 
tradycyjnego. Zanik tradycyjnej symboliki podkreślającej więź czło­
wieka z wszechświatem ograniczył pasterstwo do niemal czysto ekono­
micznej sfery. Nowe paisterstwo jest inne, bo inne jest jego miejsce i spo­
sób powiązań z pozostałymi elementami systemu w porównaniu z pa­
sterstwem tradycyjnym. Wokół tego ostatniego jednak tworzy się nowa 
symbolika i mitologia o istotnych dla państwa funkcjach twórczych. 

Zofia Sokolewicz 

T H E F U N C T I O N OF T R A D I T I O N A L C U L T U R E IN P R E S E N T - D A Y 
MONGOLIAN S O C I E T Y 

S u m m a r y 

Taking part in researches conducted by the Polish Academy of Sciences etno-
graphic expedition to Mongolia, devoted to cultural changes following the transition 
from nomadic herding to permanent settlement, I have prepared subjects: 1) the 
differentiation of the system described as Mongolian culture from the broadly 
understood cultural environment of Central Asia, 2) a reconstruction of the 
traditional cultural pattern, 3) indicating existing variants of this pattern linked 
with the drive to self-realization by individuals. The subject — functions of 
traditional culture in the present-day Mongolian society, represents a particular 
case within a wider problem of cultural continuity. I assume that there is 
a connection between the way of transition of cultural patterns in the society 
and the function fulfilled at present by traditional culture. Even though the 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 159 

economic herding activities are organized and relevant knowledge is handed down 
in accordance with principles decisively different from those concerning traditional 
culture, cultural continuity should not be sought in concrete activities but in 
human consciousness and its relation to the past. 

The hypothesis concering the adaptive function of traditional culture has been 
formulated during researches on traditional European folk cultures and their 
relation to contemporary cultures. Rapid changes in the way of living embrace 
good points but also include a threat to mankind, since new values referring 
to and appraising cultural arrangements which have changed rapidly make 
an assessment practically impossible. Considering this situation, traditional 
culture, that is, a selected cultural heritage, can bring about an appeasement of 
this hastening. The unchanged part of the cultural pattern, remaining from 
previous periods and constituting a link connecting man with the past, helped 
him — through his being deeply rootted in the past — to gain time to get 
adapted to new conditions of life. 

' The question concerning traditional Mongolian culture deals with the type 
of herding and its continuity in the present-day Mongolian society. 

At present Mongolian herding is — and traditionally has been — linked with 
the breeding of five types of animals, the seasonal rotation of pastures, the ada­
ptation of man's life to natural seasonal rhythms and the life cycle of animals. The 
way of handing down herding know-how has been decisive in changes in attitude 
towards herding. This knowledge has been conveyed above all by specialists, schools 
and specially organized courses. The State supervises what is taught and how it is 
done. The family group has lost, therefore, its previously dominant position. Its 
former role prevails, however, in the consciousness of herdsmen, who maintain 
that in the case of difficulties they would turn for advice to someone close. 

Changes in methods of handing down knowledge are linked with the acceptance 
of specialization principles in herding. The breeding of five types of animals 
ensures subsistence for the population. Cooperatives took the place of individual 
herding as economic units in the state system. Members of particular families 
should, therefore, realize special tasks within these cooperatives which provide 
subsistence for all. The range of knowledge of youger herdsmen is linked with 
only some types of animals, which has led to the loss of perception of essential 
relations existing between these animals. If they realize specialized, assigned 
tasks, they need not keep in mind the functioning of the system as a whole. 

It was characteristic of traditional culture that men acquired a part of 
knowledge on herding by learning usually in a family group, and a part — 
by direct experience. Learning began early, sometimes at 4 years of age. It seems 
that early learning and the children's occupation with small animals was of great 
importance for cultural transmission. The growing up of a child and associated 
learning of herding took a gradual course: from taking care of small and common 
animals (goats and sheep) to work with adult animals and more valuable species, 
requiring more strength and knowledge (cows, horses, camels). The cycle of 
learning was, therefore, connected with the human life cycle. Specialization 
resulting from years of experience was acquired in adult or an advanced age. 

The modern notion of a specialist is therefore, subconsciously associated by 
respondents with an older, close individual, responsible for his family or suir. 
This is why a modern specialist, i.e., somebody engaged in a limited section of 
a specific activity, does not correspond with this notion as it is understood in 
traditional culture. As consequence, contemporary people more often seek advice 
with relatives, someone older or belonging to the management than with specialists 
in the strict sense, such as a veterinarian. 



160 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

In traditional culture, the fact of handing down knowledge from the older to 
the younger generation, decided it unquestionableness. This may probably explain 
the reluctance noticed among young herdsmen to learn from several herdsmen 
instead of from one. Not being aware that their knowledge varies, the young 
herdsman — in accordance with the handed down principle of authoritative 
direct knowledge — desired information which would require no choice, reliable 
information, since it was given by someone recognized as an authority or as an 
elder person. 

A particular characteristic of learning, clearly reflected in traditional culture, 
is the transfer of information within a wide situational context. I n it, the non-
-verbal remittance prevails over the verbal. Certain principles, for example the 
necessity of protecting lambs from the cold, need not be substantiated verbally, 
since this Obviously results from the whole situation well known to children: 
temperature, helplessness of lambs, lack of green food, the association of tents 
with warmth and safety, association of lambs and human children. This conveyance 
is very rich in information and the reason for such thinking does not require 
additional verbal explanation. This conveyance appears rather commonly, though 
not exclusively, in traditional culture. It requires a careful and long program­
ming realized in relation to the next generation from the earliest years of life. 

The custom of taking new-born animals into tents, referred to above, illustrates 
the close relations between man and animal. Due to the construction of shelters, 
it is seldom used at present. This is linked with a shift in the treatment of living-
-tents. This space is now reserved for man only. Behavioural patterns resulting 
from comparisons of rural and urban life began to take the upper hand. Tents 
must be kept clean and provide man with an ever increasing comfort. There 
exists now a clear cut difference between places for human beings and for animals. 

A great part of the knowledge of herding was gained by man through direct 
experience. Every herdsman, getting acquainted with the natural environment, 
made his own discoveries regardless from experiences of previous generations. 
Individually he reached perfection in orientation in the area — known from 
description. The natural environment was his inborn natural word. Acquaintance 
with it meant survival, while today this is decided rather by the economic infra­
structure and mutual help between aymaks. Struggling with natural forces in 
Winter or during the Spring dzud, man proved his value but also felt a direct 
dependence on it. This is probably why we have found in traditional culture 
a confirmation of the individual recognition of man as a part of the universe. 

In traditional culture this unity of the traditional image of the world and of 
man was expressed in a symbolic language. Traces of this language have not been 
quite removed by Lamaism. The image of the world as a system in which man 
has a defined place, but all that occurs influences man, and all that man does 
influences the course of the world have been exactly reflected in the symbolic 
language. From the principle of connection between the signifie and the signifiant 
and the conviction that its wrong use may have unpleasant consequences for man, 
there resulted the female linguistic taboo, or, as some researchers put it, the female 
language. The same concerns the hunters' language. Notions relating to herding 
have many and not-accidental links with other cultural spheres. This concerns 
not only the fact of frequently appearing semantic fields linking, for example, fart, 
of human or animal bodies with the measure of distance or space. They are linked, 
however, further into semiotic and symbolic systems. The preparation of a sheep 
carcass for such evens like the New Year, the construction of a new tent, the 
day when foals are separated from mares, birthdays of older people and children — 
indicate a particular way of linking these festive occasions. The placing of the 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 161 

day of foal-mare separation within this group indicates the special position of 
horses in the group of five bred animal species. Similarly, the placing of a 
khadak on the foal's neck when the mare's milking season begins, and on the 
neck of an animal carrying a body to be burried, indicates links existing not 
only between important events in human life but also after death, which brings us 
to a complex problem of the existence of the world and its various states. Thus, 
man made sure that there would be a systematic returning to links between 
various aspects of life and death and made a synthetic approach to principles 
of the world possible. We may assume that these five types of animals ensured 
not only an- economic balance but created a cultural infrastructure on the level 
of meanings and symbols, making it possible for man to move within the vision 
of the world he created and to ensure a balance for this world, and to each 
thing a proper place in this system. 

Henceforth, we might speak of a herdsmian philosophy. It is striking — on 
this small, reconstructed area — by its inquisitiveness and depth in showing 
matters of time, space, material structure, movement and basic questions of hu­
man existence: life and death. 

Contemporary culture presents a different survey of the world and a different 
philosophy. Traditional philosophy has been partly rejected because it — already 
previously — underwent serious changes (Lamaism) and partly because the sym­
bolic language of traditional culture disappeared under the pressure of a su­
perficial empirism proper to all countries during industrialization. 

Culture is created by man not during one act of creation but constantly. We 
discover creative traits in human work when there appears an emotional 
element between man and the product of his work, when man transforms 
matter, giving it energy and a part of personality. In my opinion, folk 
and traditional forms do not necesserily copy patterns known from the 
past, even though they do it perfectly, but those which are of essential 
significance for the producer who is emotionally engaged in their reproduction. 
In this sense a copyist can be a creator. Creation necessitates a particular relation 
between the producer and his work. The joy of shepherds witnessing the birth 
of lams, feeding with prepared food — this is not only the pleasure of an econo­
mist who fulfilled his plans, which is, anyway, and index of position in the in­
ternal economic system. It is also an individual creative act which allows man 
to realize his own personality. 

Traditional herding was characterized by a particular rhythm of seasonal 
works, the change of camping-places and pastures. The learning of herding had 
a similar rhythm, which was not without influence on the relation between man 
and animal. The ritual rhythm beginning with the late-Winter New Year celebra­
tions, corresponded to the principal division into Winter-Summer rhythm. Many 
festivities and ceremonies of a family character were held in Summer and fre­
quently included sport events, chases etc. The contemporary State holiday on July 
11th represents a strong accent among Summer ceremonies and festivities and 
acts as a qualitative counterbalance to the New Year. The annual rhythm is di­
sturbed, however, by the different daily rhythm of work with various types of 
animals. The rhythm of individual work with various animals differentiated, 
therefore, the basic two and next four seasonal rhythms of the herding year. It 
introduced irregularities appeased during the day, though not always, by the 
night. 

The change in the arrangement of relation of an individual from a family and 
suir to the State, also expressed in a progressive specialization, has shaken the 
organizational-economic structure of traditional herding. The decline of traditional 

11 — Etnografia Polska, X X I V , z. 1 



162 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

symbolism expressing man's link with the universe limited it to an almost purely 
economc sphere. The new type of herding, compared with trditional methods, is 
different because its position differs, and so do links with the system. 

Around the traditional herding there grows up, however, a new symbolism 
and mythology with essential, State-created functions. 

София Соколевич 

ФУНКЦИИ ТРАДИЦИОННОЙ КУЛЬТУРЫ В СОВРЕМЕННОМ ОБЩЕСТВЕ МНР 

Р е з ю м е 

Мое соучастие в исследованиях этнографической экспедиции ПАН в Монголии, посвя­
щенных культурному преображению в процессе перехода от кочевого скотоводства к по­
стоянно оседлой жизни, выразилось в разработке мною следующих тем: 1) выделение из 
широко понимаемого культурного круга Средней Азии системы, получившей название 
монгольская куьлтура, 2) реконструкции традиционного образца культуры, 3) указание 
на наличие вариантов того же образца, продолжающих сохранять связь со стремлением 
реализации отдельными лицами. Тема „Функции традиционной культуры в современном 
обществе МНР" — это частный случай более широкой проблемы культурной преемствен­
ности. Я полагаю, что существует связь между способом преподнесения образца культуры 
обществу и сегодняшней функцией традиционной культуры. Ибо если хозяйственная ско­
товодческая деятельность организируется, а знания, относящиеся к ней, передаются по 
принципам совершенно отличным от принципов традиционной культуры, то продолжение 
культуры следует искать не в конкретной деятельности, а в сознании людей, в их отношении 
к прошлому. 

Гипотеза о происпособительных функциях традиционной культуры была формулиро­
вана в исследованиях традиционных культур Европы и их отношением к современной куль­
туре. Быстрые изменения образа жизни представляют собой и благо, и опасность для че­
ловека. Ибо культурная система, которой он может сопоставлять и воспринимать новые 
ценности, меняется столь быстро, что и оценка ее становятся практически невозможой. 
При таком положении традиционная культура, т. е. отобранное культурное наследие, может 
оказывать смягчающее воздействие на это ускорение. Та не изменившаяся, оставленная 
от предыдущего периода часть культурного образца, являясь звеном, связующим чело­
века с прошлым, давала крепко вкоренившемуся в прошлое человеку немного времени при­
способиться к новым условиям жизни. 

Вопрос о традиционной культуре МНР есть вопрос о характере скотоводческого образа 
жизни и способах его продолжательства в современном монгольском обществе. 

Вне сомнения, монгольское скотоводство и сегодня связано с животноводством 5 видов 
животных (из числа которых лошадь занимает особое место), с сезонными перекочевками, 
с приспособлением ритма жизни человека к чередованию сезонов и циклам жизни животных. 
Изменение отношения к скотоводству в значительной мере обусловлено способом передачи 
скотоводческих знаний. Эти знания передаются прежде всего специалистами, школами, 
специально организуемыми курсами. Тематика и методы переподавания становятся пред­
метом заботы и вмешательства государства. При такой системе семейный коллектив те­
ряет свою былую доминирующую позицию. Однако, его прежнее значение остается запе­
чатленным в сознании скотоводов, которые так и заявляют, что в случае затруднений они 
обратились бы за советом прежде всего к своим близким. 

Изменение способа сообщения знаний связано с принятием принципа специализации 
в скотоводстве. Только животноводство 5 видов животных может обеспечить основы быта 
населения. Экономической единицей в государственной системе перестает быть единоличное 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 163 

скотоводческое хозяйство, ею становится кооператив. Стало быть, члены отдельных семейств 
должны в рамках кооператива осуществлять специальные задачи, которые в масштабе ко­
оператива создадут основы быта для всех. Пределы знаний отдельных скотоводов сужива­
ются к знанию лишь некоторых видов животных, вследствие чего скотоводы постепенно 
перестают осознавать существование важных связей между ними. Имея в виду выполнение 
поставленного перед ними отобранного задания, они не обязаны помнить о функциониро­
вании целой системы. 

Особенности) традиционной культуры являлось то, что часть скотоводческих знаний 
человек приобретал путем подучивания, чаще всего в семейном коллективе, тогда как дру­
гая часть приобреталась им путем непосредственного опыта. Подучивать начинали рано, 
иногда уже на четвертом году жизни. Кажется, что факт раннего обучения, и то, что дети 
занимались малыми животными, имело существенное значение для передачи культуры. 
Подрастание ребенка и связанное с этим обучение скотоводству происходило постепенно 
от ухода за малыми и наиболее распространенными животными (козы и овцы) до работ, 
связанных с выращенными животными и их более ценными видами, требующими также 
и большей силы, и знаний (коровы, лошади, верблюды). Итак, цикл обучения сочетался 
с циклом человеческой жизни. Специализации, являющейся итогом многолетнего опыта, 
добивались в зрелом или пожилом возрасте. 

Таким образом, современному понятию специалист опрашиваемые подсознательно 
придают значение — старший, близкий, отвечающий за семью или суир. И потому, наверно, 
современный специалист, т. е. человек, занимающийся узким участком определенной дея­
тельности, не соответствует пониманию этого термина в традиционной культуре. Из этого, 
по-видимому, следует, что люди сегодня чаще решаются обратиться за советом к какому-
нибудь родственнику, к старшему или к кому-либо из руководства, чем к специалисту по­
длинному — например к ветеринару. 

В традиционной культуре факт передачи знаний старшим поколением младшему являлся 
причиной того, что эти знания не оспаривались. Этим, пожалуй, можно объяснить заметное 
у молодых пастухов нежелание учиться у нескольких, вместо у одного пастуха. Осознавая 
то, что по роду опыта они отличаются друг от друга, молодые пастухи, соответственно 
с переданым им принципом авторитетной передачи по прямой линии, стремились получать 
такие сведения, чтобы не оказаться в ситуации выбора, или же получить надежные сведения, 
т. е. поступающие от кого-то считающегося авторитетным — в силу того что старшим — 
лицом. 

Особенной чертой подучивания, заметно отразившейся в традиционной культуре, явля­
ется сообщение сведений в широко ситуационном контексте. В нем невербальная передача 
преобладает над вербальной. Некоторые принципы, например, необходимость защищать 
ягнят от холода, не нуждаются в словесном обосновании, так как это естественным образом 
вытекает изо всей, знакомой детям, обстановки: температуры, беспомощности ягненка, 
отсутствия хашанов, соотнесенности юрты с теплом и безопасностью, очевидности сходства 
ягненка с ребенком. Такая передача изобилует богатством сведений, причем обоснование 
такого, а не иного образа поведения не нуждается в дополнительных словесных пояснениях. 
Эта передача выступает чуть ли не повсеместно, хотя и не исключительно лишь в традицион­
ных культурах. Она требует тщательного и длительного программирования, осуществля­
ющегося по отношению к очередному поколению с самого раннего возраста. 

Вышеупомянутый обычай приносить новорожденных животных в юрту изображает 
близость отношений между человеком и животным. В настоящее время он, в виду стро­
ительства хашанов, редко соблюдается. Это связано с известным сдвигом значения в трак­
товке юрты человеком. Она становится пространством, отводящимся исключительно для 
человека, где начинают обязывать образцы поведения, являющиея результатом сравне­
ния сельской обстановки с городской. Юрта должна оставаться чистой и обеспечивать че­
ловеку все более полный комфорт. Место человека и место животного оказались полностью 
отделены друг от друга. 



164 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

Большую часть скотоводческих знаний человек приобретал путем непосредственного 
опыта. Каждый пастух, познавая природу в ближайшем окружении, открывал ее, так сказать, 
на свой страх и риск, независимо от опыта поколений, достигая индивидуальным путем 
известного по описаниям совершенства при ориентировке на местности. Природная среда 
была для него естественной средой, природной в точном разумении этого слова. Познание 
ее имело решающее значение для самой его жизни, тогда как сегодня в большей мере это 
обусловливается экономической инфраструктурой и взаимопощью между аймаками. В борьбе 
со средой в течение зимы или во время весеннего дзута человек подчеркивал свое значение, 
но вместе с тем он ощущал и свою прямую зависимость от нее. И потому, наверное, в тра­
диционной культуре мы находим подтверждение интуитивного признания человека час­
тицей вселенной. 

В традиционной культуре это единство традиционного образа мира и человека было 
выражено на символическом языке, следы которого не вытеснил полностью ламаизм. Пред­
ставление о мире как о системе, в которой человек имеет свое определенное место, но все, 
что в ней происходит, оказывает влияние на человека, а совершаемое им влияет на движение 
мира, находит точное отражение в символическом языке. Из принципа связи между озна­
чаемым и означающим и из убеждения, что неправильное его применение может приводить 
к досадным для человека последствиям, вытекали языковые табу женщин или — как пред­
почитают некоторые исследователи — женский язык. То же касается и языка охотников. 
Относящиеся к скотоводству понятия обладают многочисленными и не случайными эле­
ментами связи с другими сферами культуры. Речь здесь идет не об одном лишь часто встре­
чающемся факте наличия семантических полей, объединяющих, например, названия частей 
тела человека или животного с мерой пути или пространства. Они объединяются, однако 
же, далее в семиотические и символические системы. Заготовка бараньей туши к новому 
году, при строительстве новой юрты, в день отнятия жеребят от кобылы, в годовщины со 
дня рождения старших и детей указывает на особый способ сочетания друг с другом этих 
праздников. Помещение в эту группу праздников дня отнятия жеребят от кобыл указывает 
на особенное место лошади среди пяти видов разводимых животных. Подобным образом 
подвеска хадака на шее жеребенка, с матки которого начинают сезон доения кобыл, и на 
шее животного, взеущего тело для погребения, указывает на существование связи не только 
между важными событиями жизни, но и смерти человека, что вводит нас в сложный вопрос 
способа существования вселенной и ее разных состояний. Таким образом человек через 
культуры обеспечил себе систематическое возвращение к вопросам связей между различными 
аспектами жизни и смерти, сделал возможным синтетический подход к началам мира. Мо­
жно полагать, что эти пять видов животных обеспечивали не только экономическое равно­
весие, но и создавали инфраструктуру культуры на уровне значений и символов, обеспечи­
вающую человеку возможность перемещаться в пределах созданного им образа мира и при­
давая этому миру как целому равновесие, а каждой вещи подобающее ей место в системе. 
С этого момзнта можно было бы начать говорить о философии скотоводов. Она поражает 
— рассмотргнная на небольшом участке — пытливостью и глубиной укалывания явлений 
времени, пространства, структуры материи, движения и основных вопросов человеческого 
бытия: жизни и смерти. 

Соврзмеиная культура представляет уже иную картину мира и другую философию. 
Традиционная философия была частично отвергнута потому, что уже раньше она подвер­
глась серьезным изменениям (ламаизм), и отчасти потому, что под давлением поверхност­
ного эмпаризма, свойсгвзнного всзм странам в период индустриализации, был потерян 
символический язык традиционной культуры. 

Человек есть создатель культуры нг только в единичном акте творения, но постоянно. 
В труде человека мы обнаруживаем черты творчества тогда, когда констатируем, что между 
человеком и произведением его труда возникает эмоциональный элемент, когда человек 
преобразовывает материю отдавая свою энергию и часть своей индивидуальности. Народ­
ными и традиционными будут для меня не те формы, которые обязательно представляют 



F U N K C J E K U L T U R Y T R A D Y C Y J N E J W M R L 165 

собой совершенные копии образцов, известных с прошлого, но те, которые имеют сущест­
венное значение для создателя, в копирование которых он вкладывает свою эмоциональ­
ную вовлеченность. В этом смысле копировщик может быть творцом. Ибо условием твор­
чества является возникновение особой связи между творцом и произведением. Испытывание 
радости пастухами, когда родятся ягнята, когда их кормят заготовленным собою кормом 
— это не только радость экономиста, когда выполнен план, который является ведь показа­
телем места во внешней экономической системе. Это в то же время и индивидуальный твор­
ческий акт, позволяющий человеку проявить себя. 

Традиционному скотоводству присуща была особенная ритмика сезонных работ и пе­
рекочевок. С подобной же ритмикой проходило и подучивание скотоводству, что не оста­
валось без влияния на отношение человека к животному. Основному делению на зимне-лет­
ний ритм соответствовал обрядовый ритм, начинавшийся поздней зимой с праздников 
Нового Года. Большинство обрядов и праздников семейного характера приходится на лет­
ний период, изобилующий также и спортивными играми, гонками и т. п. Современный 
государственный праздник 11 июля представляет собой выдающийся момент среди летних 
церемоний и обрядов, образуя качественный противовес Новому Году. Однако годичный 
ритм нарушается отличием ежедневного ритма труда при разного вида животных. Таким 
образом ритмика индивидуального труда с разными видами животных дифференцировала 
основной двухсезонный, а затем четырехсезонный ритм скотоводческого года. Вводила 
в него нерегулярности в пределах дня, выправляющиеся, хотя и не всегда, единообразием 
ночи. 

Изменение направления ориентировки личности, с семьи и суира на государство, вы­
ражающееся м. пр. в прогрессирующей специализации, пошатнуло организационно-эконо­
мическую структуру традиционного скотоводства. Изчезновение традиционной символики, 
выражавшей связь человека с космосом, ограничило его почти чисто экономической сферой. 
Новое скотоводство стало уже иным, ибо изменились и его место, и способ связи с систе­
мой по сравнению с традиционным скотоводством. Однако вокруг последнего образуется 
новая символика и мифология с существенными, конструктивными для государства фун­
кциями. 


