
„Etnografia Polska", t. X X X I I : 1988, z. 1 

PL ISSN 0071-1861 

IWONA KABZIŃSKA-STAWARZ 
(IHKM PAN, Warszawa) 

G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M . 
P R Ó B A W Y J A Ś N I E N I A P R Z Y C Z Y N I C H SEZONOWOŚCI 

Motto: „Ludzkość odgrywa lad przyrody w taki sposób, w jaki go sobie 
uświadomiła [...]. W sakralnej zabawie odgrywa ona cały ów po­
rządek istnienia. W grze tej i poprzez nią realizuje na nowo przed­
stawiane wydarzenia i dopomaga w utrzymaniu porządku świata [...]. 
Gra służy [...] uprzytomnieniu, przedstawieniu, asyście i realizacji 
wydarzeń kosmicznych". 

Leo Frobenius 

I. CZAS G I E R I ICH OGÓLNY C H A R A K T E R . T E Z Y 

Jedno z pierwszych ustaleń, jakie poczyniłam badając zachowania ludyczne 
pasterzy mongolskich początku X X w., dotyczyło sezonowości gier. Badania, 
które przeprowadziłam na terenie Mongolii w ramach prac ekspedycji P A N 
kierowanej przez prof. Witolda Dynowskiego, wykazały, że pasterze dzielili 
gry występujące w tym okresie na wiosenne i letnio-jesienne1. Gry wiosenne 
inicjowane były w 2-3 dniu obchodów Nowego roku (mong. Cagaan sar), 
w gry letnio-jesienne zaś zaczynano grać w 1-2 dniu lata. W X I X - X X w. 
ten przełomowy moment cyklu rocznego, jakim było nadejście lata, nie był 
świętowany przez Mongołów. Przechodząc na letnie koczowiska składali na­
tomiast pasterze ofiary, prosząc duchy opiekuńcze o soczystą trawę na pa­
stwiskach i obfite deszcze. Nastanie lata było też sygnałem do rozpoczęcia 
niektórych prac pasterskich, takich jak np. strzyżenie jagniąt i baranów oraz 
sczesywanie wełny wielbłądziej. Zaczynano też dojenie klaczy, z których mle­
ka produkowany był następnie kumys, i kontynuowano rozpoczęte wiosną 
strzyżenie owiec. Być może owo składanie ofiar i inicjowanie niektórych 
ważniejszych prac pasterskich możemy traktować jako znak sytuacji zmiany. 

1 We wspólny letnio-jesienny cykl obrzędowy łączą się też np. wszystkie czynności zwią­
zane z cyklem produkcyjnym. Cykl ten kończy się uroczystym najrem z okazji zespołowego 
uboju bydła na zimę. Potem następuje długa przer^^zimowa trwająca do wiosny, kiedy to 
rodzi się młodniak. Szerzej na ten temat patrz: Zukovskaja (1984, s. 172). 



144 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

W podobny sposób, jak mi się wydaje, możemy spojrzeć na gry charak­
terystyczne dla szczególnych momentów cyklu letnio-jesiennego. Do takiego 
wniosku prowadzi przede wszystkim analiza tych gier, zwłaszcza ich reguł, 
rodzaju występujących tu rekwizytów, bohaterów i innych składników, a tak­
że sposobu interpretowania tego typu zachowań ludycznych przez pasterzy. 
Być może gry te w przeszłości towarzyszyły obchodom święta lata (jego 
początku lub momentu przełomu). O świętowaniu tych sytuacji zmian w cy­
klu rocznym w przeszłości donoszą m. in. kroniki mongolskie (np. Bohr 
Erikę, 1959, s. 115; Men-da-bej-lu, 1975, s. 75, i Altan Tobči; patrz: 
Baldanzapov, 1970, s. 143). W kronikach mówi się również o świętowaniu 
początków wszystkich pór roku (patrz np. informacje podane przez Serruysa, 
1974). 

Do gier typowych dla okresu letnio-jesiennego w Mongolii pocz. X X w. 
należą przede wszystkim: cagaan mod (białe drzewo), cagaan temeecech (biały 
wielbłąd), czono tarwagacach (wilk i świstaki) oraz igrzyska, zwane eriin 
gurwan naadam, tj. trzy gry mężów. Do zespołu tych gier należą zapasy, 
wyścigi konne i łucznictwo. Jak już wspomniałam, wymienione gry (poza 
igrzyskami) inicjowane były w 1-2 dniu lata. Towarzyszyły one także zazwy­
czaj zakończeniu ważniejszych prac pasterskich, np. strzyży zwierząt i wyrobu 
wojłoku. Igrzyska organizowali natomiast pasterze w związku ze składaniem 
ofiar na tzw. owoo2 (mong. owoo tachich). Były one poza tym elementem 
ważniejszych świąt religijnych i państwowych. Specjalna ustawa z 1778 r. 
wydana przez cesarza mandżurskiego nakazywała, by Mongołowie organizo­
wali igrzyska tylko ku czci świętych gór, owoo, dla uświetnienia zabaw 
feudałów świeckich i duchownych oraz z okazji świąt religijnych (Cevel, 
1951, s. 20; Dzorig, 1960, s. 12: Magsardżaw, 1960, s. 6). 

Do gier charakterystycznych dla okresu wiosennego, inicjowanych w 2-3 
dniu Cagaan sar, należały przede wszystkim gry w kości (szagaj togloom) — 
rekwizytami były tu niewielkie kości pochodzące z dolnych części tylnych 
nóg zwierząt hodowlanych, najczęściej owiec i baranów, rzadziej krów. Poza 
tym grali pasterze w gry planszowe (chblog togloom) oraz gry, w których 
używano specjalnie oznakowanych kamieni (np. domino, gry typu ger barich 
togloom). W okresie noworocznym gry tego rodzaju były obowiązkowe, co 
wynikało przede wszystkim z przypisywanych im funkcji, a także z ogólnej 
zasady wesołego początku, mającego zapewnić pomyślność na cały nadcho­
dzący rok. Wiosną grali w nie czasem pasterze podczas spotkań towa­
rzyskich, nierzadko wypasając stada lub po pracy. 

Należy tu wyjaśnić, że zima nie była przez pasterzy traktowana jako czas 
gier. Grali też w tym okresie sporadycznie, np. w szachy, karty, kości. 

2 Owoo to kamienne usypiska znajdujące się najczęściej na wierzchołku góry, na przełęczy, 
nad brzegiem jeziora lub w stepie. Jest to rodzaj swoistej świątyni, miejsce kultu duchów — 
gospodarzy terenów. Składanie ofiar na owoo odbywało się latem (nie musiał to być jednak 
początek tego sezonu), rzadziej odbywało się to jesienią. 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 145 

Miało to przeważnie miejsce po przejściu na zimowe koczowiska, a wiec 
również w sytuacji zmiany. 

Przez współczesnych nam pasterzy związek gier ruchowych i igrzysk 
z okresem letnio-jesiennym tłumaczony jest najczęściej racjonalnie i praktycz­
nie. W swych wypowiedziach podkreślają oni, że organizacja tych zachowań 
wymaga dobrej pogody i obecności większej grupy osób na pobliskich ko-
czowiskach. W ten sam sposób tłumaczą też nierzadko pasterze brak tego 
typu zachowań w kontekście noworocznym, choć — jak wiadomo — Cagaan 
sar jest czasem intensywnych kontaktów społeczno-towarzyskich związanych 
z obowiązkiem odwiedzania rodzin, przyjaciół i znajomych w tych właśnie 
dniach. Jak wykazują badania, mroźna pogoda panująca w okresie noworocz­
nym nie zawsze była przeszkodą w organizowaniu wyścigów konnych czy 
cagaan mod. Niektórzy spośród moich ojrackich informatorów (choć trzeba 
przyznać — nieliczni) mówili o urządzaniu wyścigów na Čagaan sar. Nie 
miały one jednak tak uroczystego przebiegu ani tak ściśle określonych reguł, 
jak wyścigi organizowane podczas owoo tachich. Nie były też obowiązkowe 3 . 
Torguccy informatorzy Sławoja Szynkiewicza, który również prowadził bada­
nia w Mongolii jako członek polskiej ekspedycji kierowanej przez prof. 
W. Dynowskiego, wspominali natomiast o grze w cagaan mod na Nowy 
Rok. Grano 2-3 razy w czasie całego święta, podczas gdy na grę w okresie 
letnio-jesiennym przeznaczone były całe noce 4. 

Ogólnie rzecz biorąc, gry letnio-jesienne są dynamiczne, wymagają otwar­
tej przestrzeni i co najmniej kilkunastu uczestników, podczas gdy gry wio­
senne są statyczne, zamknięte przestrzenią jurty, a liczba uczestników może 
wynosić 2-4 osób. Patrząc racjonalnie i praktycznie istotnie dochodzimy do 
wniosku, że warunki atmosferyczne i związana z nimi organizacja wypasów, 
a tym samym — rozlokowanie pasterzy, mogą mieć decydujący wpływ na 
występowanie poszczególnych gier w określonych sezonach. Czy są to jednak 
jedyne i zasadnicze przyczyny sezonowego podziału gier, a przede wszystkim 
ich związku z przełomowymi momentami w cyklu rocznym? 

Jeżeli odpowiedź brzmi: nie, to nasuwa się kolejne pytanie, co w takim 
razie decyduje o tym, że pewne gry zaliczane były przez Mongołów do 
wiosennych, inne zaś były typowymi grami letnio-jesiennymi? Jak mi się wy­
daje, wyjaśnienie może przynieść analiza gier i ich składników, takich jak 
np. charakter występujących tu postaci, rodzaj rekwizytów, stosowana termi­
nologia, reguły, a także określenie funkcji, jakie pełniły poszczególne gry. 

Wcześniej wspomniałam też o pewnych zewnętrznych cechach różniących 
gry wiosenne i letnio-jesienne. Analiza składników gier wykazuje пр., że 
w grach wiosennych głównymi rekwizytami są astragale, plansze, specjalnie 

3 Informacje pochodzą z wywiadów, jakie przeprowadziłam z mieszkańcami somonu 
Erdenebüren w ajmaku kobdoskim w 1978 r. Należeli oni do mongolskiej mniejszości etnicz­
nej Eletów. 

4 Informacja ustna tego badacza. 

10 - Etnografia Polska, t. X X X I I , z. 1 



146 IWONA KABZIŃSKA-STAWARZ 

oznaczone kamienie, a także orzechy, kawałki lodu, byczego rogu itp. 
W grach letnio-jesiennych zaś jako rekwizyt występuje drewniana pałeczka, 
a także (umownie) sierść i sól. W przypadku zawodów łuczniczych będzie 
to również m. in. skórzany rzemień, skóra owcy lub wojłok, a także — 
oczywiście — łuki i strzały. Poszczególne gry sezonowe różnią się też np. 
formą działalności człowieka, zwłaszcza zaś stopniem zaangażowania jego 
energii i siły w grę. W grach wiosennych udział graczy polega przede 
wszystkim na manipulowaniu rekwizytami — rzucaniu kości, przesuwaniu 
pionków na planszy, układaniu kamieni itp. W grach letnio-jesiennych zaś 
człowiek staje się widoczny, a jego dynamicznym zachowaniom (bieganiu, 
zmaganiom z przeciwnikiem, zmianie miejsca) towarzyszy krzyk, hałas, śmiech, 
klaskanie itp. odgłosy, wydawane zarówno przez uczestników gier, jak i przez 
widzów. Gry wiosenne są pozbawione tych elementów. Wyjątkiem jest tu 
szagaj charwach, będąca swoistą miniaturą zawodów łuczniczych. W grze 
tej każdemu celnemu trafieniu w astragal towarzyszą radosne okrzyki widzów. 
Reguły jednej z gier wiosennych (duuguj doloococh, tj. milczeć i grać „siedem") 
wymagają natomiast całkowitego milczenia. 

Różnice te nie są przypadkowe. Odpowiedź na pytanie o ich przyczyny 
może — jak sądzę — przynieść analiza gier sezonowych, m. in. pod kątem 
pełnionych przez nie funkcji. Istotna jest tu zwłaszcza funkcja symboliczno-
komunikacyjna. Na funkcję tę nie zwracano dotychczas uwagi w literaturze 
mongolistycznej, koncentrując się przede wszystkim na funkcji edukacyjno-
-wychowawczej gier i innych zachowań ludycznych (np. BassanofT, 1974; 
Hamayon, 1981; Namdżildordż, 1963, 1964; Oćerki..., 1971). 

Badanie symboliczno-komunikacyjnej funkcji gier mongolskich pozwala 
nam rozpatrywać je jako znak, odczytać przekazywane przez nie treści, a co 
za tym idzie — zrozumieć przyczyny łączenia pewnych gier z określonym 
kontekstem czasowo-sytuacyjnym. Jak wykazują moje badania, związki te nie 
były przypadkowe. Jeszcze w początku X X w. obowiązywały tu bowiem pew­
ne zasady doboru zachowań ludycznych właściwych dla danego kontekstu 
czasowo-sytuacyjnego. 

Na możliwość badania gier jako znaku wskazuje przede wszystkim ich 
związek z kontekstem świątecznym (zwłaszcza Cagaan sar i owoo tachich). 
Według Bajburina np. dowolny obiekt może być badany jako znak, o ile 
występuje on w kontekście rytualnym, i jako rzecz, gdy jest z tego kon­
tekstu wyłączony (Bajburin, 1981, s. 216; 1982, s. 13). W ten sposób - jak 
sądzę — możemy spojrzeć również na gry. Jak jednak badać gry letnio-jesien­
ne? Nie występują one przecież — z wyjątkiem igrzysk towarzyszących owoo 
tachich — w ramach święta. Czy możemy więc mówić o nich jak o znaku? 
Zauważmy jednak, że gry te łączą się wyraźnie z okresami przełomu w cyklu 
rocznym. Są one inicjowane w 1-2 dniu lata, a kończy się w nie grać rów­
nież w przełomowym momencie, jakim jest 16-17 dzień środkowego miesiąca 
jesieni. Wierzenia pasterzy mówią, że w 1-2 dniu lata schodzi z Nieba na 
Ziemię jej gospodarz, zwany Lus sabdagiem, by przebywać tu do połowy 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 147 

jesieni, kiedy to znów przenosi się na Niebo. Wydaje mi się, że związek 
gier z tym niecodziennym kontekstem czasowym uprawnia nas do szukania 
w nich znaku, mimo że wspomniane tu momenty przełomu nie są szczególnie 
świętowane przez pasterzy. Takim niecodziennym (przełomowym) momentem 
jest też np. zakończenie ważniejszych prac pasterskich. Wydarzenia te pod­
kreślane są nie tylko przez zachowania ludyczne. Towarzyszą im również 
biesiady, organizowane w szczególnym porządku, zwane najrem. Całości zaś 
właściwa jest atmosfera radości i podniecenia, jaką niesie za sobą zazwyczaj 
udział w przełomowych momentach cyklu gospodarczego, kalendarzowego 
czy życia rodzinnego. 

O znakowym charakterze gier wnioskujemy nie tylko na podstawie ich 
obecności w niecodziennym kontekście czasowo-sytuacyjnym. Wskazują na to 
również np. wypowiedzi .pasterzy, dotyczące zwłaszcza gier noworocznych 
i eriin gurwan fiaadam, zamykające się zwykle stwierdzeniem: „trzeba grać 
w . . . , bo to święto". Związek gier z określonym sezonem strzeżony był przy 
tym przez zakazy dotyczące występowania poszczególnych gier poza właści­
wym dla nich okresem. Szczególnie wyraźnie ujawnia się to w przypadku 
gier w kości, niektórych gier planszowych (np. bugd) i gier z kamieniami 
(np. chorlo/dzendeme)5. Istniały również zakazy dotyczące gry w pewnych 
okresach (np. zakaz gry w domino i „palce", podczas Cagaan sar, wystę­
pujący u Eletów i Miangatów). W przypadku gier letnio-jesiennych nie za­
notowałam tak kategorycznych zakazów. Praktyka potwierdza jednak, że gry 
typowe dla tego okresu nie występowały w innym sezonie. Zdarzały się rów­
nież wypowiedzi pasterzy, świadczące o dążeniu do związku niektórych gier 
letnio-jesiennych z właściwym dla nich sezonem. Przykładem może być gra 
czono tarwagacach (wilk i świstaki), w którą nie grano zimą, ponieważ w tym 
okresie świstaki (tarwaga) spały. Również sposób interpretacji gier, np. cagaan 
mod czy eriin gurwan naadam, o których będzie mowa w części I I I , wska­
zuje na to, że właściwy dla nich jest okres letnio-jesienny. 

Ponieważ poszczególne gry występowały tylko we właściwych dla nich 
okresach roku, co było dodatkowo chronione przez wspomniane zakazy — 
przynajmniej taka była sytuacja modelowa, o której wnioskujemy "na pod­
stawie wypowiedzi informatorów — możemy traktować je nie jako rzecz, lecz 
jako znak określonego sezonu. Tak więc np. gry w kości byłyby znakiem 
wiosny, a cagaan mod czy eriin gurwan naadam — znakiem okresu letnio-
-jesiennego. Z tak szerokim rozumieniem znaku spotykamy się w literaturze 
etnologicznej. Operuje nim np. Anna Zadrożyńska pisząc o pracy jako zna­
ku codzienności i zabawie jako znaku święta (Zadrożyńska, 1983). 

Znaczącą funkcję gier ujawnia także analiza ich składników i sposobu 
interpretowania tego typu zachowań przez pasterzy. Prowadzi ona do wnio-

5 W artykule używam nazwy łącznej chorlo/'dzendeme. Gra ta jest bowiem znana Mon­
gołom zarówno pod nazwą chorlo (u Chałchasów, jak też u Ojratów) oraz jako dzendeme 
idzendmene, dzumbe) — przede wszystkim u Chałchasów (np. w ajmaku centralnym). 



148 IWONA KABZIŃSKA-STAWARZ 

sku, że gry właściwe dla poszczególnych okresów zmiany w cyklu rocznym 
(nowy rok, nadejście lata i jego pełnia, przełom jesieni) za pomocą właści­
wych sobie środków przekazują informacje o istotnych cechach kontekstu, 
w którym występują, podkreślają jego zasadnicze idee określone przez spo­
sób widzenia świata oczami pasterzy (zwłaszcza widzenia Natury w momen­
tach zmiany). 

Okres wiosenny, którego początkiem jest Cagaan sar, to czas re-kreacji 
Natury, odradzania się wszelkich podstaw istnienia, powrotu do początku, 
nastania życia na ziemi po zimowej śmierci. Jest to jeszcze czas chłodu 
i mrozu, niosący jednak zapowiedź płodności i mnogości osiągającej pełnię 
w okresie letnio-jesiennym. Mongołowie w czasie Cagaan sar na wszelkie 
sposoby podkreślają właśnie ideę owego początku, nowości, a także — ogól­
ne życzenie mnogości i płodności (piszę o tym szerzej w swoich artykułach: 
Kabzińska-Stawarz, 1983, 1984, 1985; patrz też: Zukovskaja, 1984). 

Okres letnio-jesienny to czas dojrzewania życia, jego pełni, rozkwitu 
i mnogości. Szczególną manifestacją tej pełni jest święto pierwszego kumysu 
lub (u Ojratów) pierwszego mleka (güü barich bajar, güünij dzelnij bajar). 
Piszą o tym np. Serruys (1974), Sodnom (1965) i in. 

Różnice w charakterze kontekstu, w jakim osadzone są gry sezonowe 
(pełniące funkcje komunikacyjne), wpływają nie tylko na odmienność przeka­
zywanych treści. Powodują również wyraźną odrębność charakteru samych 
gier, sposobu zachowania się ich uczestników, rodzaju stosowanych rekwi­
zytów, występujących tu bohaterów itp. 

I tak, w momencie narodzin, re-kreacji, obietnicy mnogości i płodności, 
a także wszelkiej obfitości dóbr, gdy nowe życie wymaga szczególnego 
wzmocnienia i ochrony, występują gry statyczne, w których obecność czło­
wieka jest niemal niewidoczna. Pełnią one istotne funkcje magiczne, pobu­
dzając Naturę do życia, rozkwitu. Niezwykle ważne są tu przede wszystkim 
gry w kości, które — z uwagi na symbolikę tych rekwizytów — mają (zgod­
nie z wierzeniami pasterzy) wpłynąć na rozwój i pomnożenie stad. Gry 
noworoczne symbolizują ponadto ów szczególny moment początku i zmiany, 
której towarzyszy walka życia ze śmiercią. W okresie letnio-jesiennym, gdy 
Natura osiąga swą pełnię i moc, zmienia się również charakter gier. Są one 
dynamiczne, z wyraźnie obecnym elementem ruchu, zmiany miejsca. Na wszel­
kie sposoby demonstrowana jest tu siła, dominacja aktywności i mocy nad 
biernością i słabością. Poszczególne elementy tych gier symbolizują również 
kolejne momenty zmian w cyklu rocznym. Używa się tu jednak innych rekwi­
zytów niż w przypadku gier noworocznych (wiosennych) ponieważ mają one 
przekazywać innego rodzaju treści, idee. 

Po tych ogólnych informacjach o charakterze gier sezonowych przejdźmy 
do omówienia rodzajów gier typowych dla poszczególnych sezonów, pełnio­
nych przez nie funkcji i nadawanych im znaczeń dla wyjaśnienia związku 
poszczególnych gier z właściwych dla nich kontekstem czasowym. Chciałabym 
tylko dodać, iż gry noworoczne (wiosenne) przedstawiłam tu w znacznym 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U ROCZNYM 149 

skrócie. Omawiałam je już bowiem szerzej w swoich artykułach, opisując 
m. in. reguły, charakter uczestnictwa, symbolikę rekwizytów i zachowań gra­
czy, funkcje pełnione przez poszczególne gry itp. (Kabzińska-Stawarz, 1983, 
1984, 1985). W artykule skoncentrowałam się na funkcji symboliczno-komu-
nikacyjnej i magiczno-wróżebnej. Te bowiem funkcje pozwalają przede wszyst­
kim wyjaśnić obecność tego typu zachowań w kontekście noworocznym 
i okresie wiosennym. Dokładniejszej prezentacji wymagały natomiast gry let­
nio-jesienne. Znaczeniu tych gier i próbom wyjaśnienia ich obecności w kon­
tekście, który stanowią przełomowe momenty okresu letnio-jesiennego, nie 
poświęcono bowiem dotychczas baczniejszej uwagi w literaturze mongolistycz-
nej. Dokładna analiza gier mongolskich wraz z ich opisem i prezentacją 
pełnionych funkcji przeprowadzona została w mojej pracy doktorskiej. Nosi 
ona tytuł „Zachowania ludyczne pasterzy mongolskich" (egzemplarz pracy 
znajduje się w Archiwum I H K M P A N w Warszawie). 

II. G R Y NOWOROCZNE (WIOSENNE) 

Jak już wspomniałam, wśród gier noworocznych inicjujących gry wiosenne 
najbardziej popularne są gry w kości. Grali w nie pasterze, „by było dużo 
bydła", „by rok był dobry", jak też „by nie powtórzyło się to, co było 
złego, by zniszczyć zło". „Dużą ilością gier dawano też wyraz swojej ra­
dości z powodu nadejścia nowego roku" 6 . „Aby uchronić bydło przed cho­
robami i zniszczeniem, by zniszczyć zło" budowali też pasterze z astragali 
figurę żaby lub żółwia {melchij, jast melchij), która stawała się następnie 
rekwizytem w grze zwanej alag melchij óroch (stawianie pstrej żaby lub 
pstrego żółwia). Figurę tę budowano również, „by wszystko mnożyło się 
i aby być bogatym", „aby wszystko długo trwało, było długowieczne i aby 
rok był spokojny"7. Zwycięstwo w grze miało znaczenie magiczno-wróżebne. 
Zapowiadało pomyślny rok dla gracza i jego bliskich, obfitujący w bydło, 
wróżący pomyślny rozwój rodziny. Taka interpretacja wyników gier łączyła 
się przede wszystkim z symboliką astragali. Kości te są bowiem dla pasterzy 
symbolem gospodarki pasterskiej, a także niektórych zwierząt hodowlanych^ 
zwłaszcza owiec i koni. Są one ponadto symbolem kontynuacji życia, płod­
ności. O symbolice astragala pisałam szerzej w swoich artykułach (Kabziń­
ska-Stawarz, 1983, 1985). Symbolika astragali koresponduje z zasadniczymi 
ideami noworocznymi: ideą narodzin, re-kreacji i kontynuacji życia, obietnicą 

6 Cytaty pochodzą z wywiadów, jakie przeprowadziłam w Mongolii w latach 1978-1980 
wśród mieszkańców śbmonu Erdenebüren i Miangad ajmaku kobdoskiego oraz somonu Da-
landżargałan ajmaku wschodniogobijskiego, a także — somonu Erdene ajmaku centralnego 
i mieszkańców Ułan Bator. Zapisy wywiadów znajdują się w Archiwum Zakładu Etnografii 
I H K M PAN w Warszawie. Przykłady wypowiedzi pochodzą z wywiadów nr: 203, 243, 245, 
247, 249, 251, 255, 256 i 262. 

7 Wywiady nr 213, 222, 251, 252. O magicznych funkcjach alag melchij mówili też np. 
informatorzy nr: 101, 200, 202, 211, 213, 222, 223, 224, 232, 247, 251, 252, 260, 265. 



150 IWONA KABZIŃSKA-STAWARZ 

mnogości i płodności. Do idei re-kreacji szczególnie wyraźnie nawiązuje wspom­
niana gra alag melchij órdch. Według samych pasterzy ma ona przypominać 
wierzenia o powstaniu naszej Planety Ziemi na grzbiecie żaby lub żółwia. 
Koncepcję tę potwierdzają również teksty folklorystyczne (patrz пр.: Potanin, 
1883, s. 221, 224-225). Symbolikę kreacyjną odnajdujemy' także w grach, 
w których głównymi rekwizytami są specjalnie oznakowane kamienie. Do tej 
grupy należą przede wszystkim gry określane jako ger barich togloom (gry 
polegające na budowaniu jurt), np. chorlo [dzendeme, oldzij, daaluu i in. 

„Budowanie jurt" w trakcie gry w okresie noworocznym może być in­
terpretowane jako symboliczny akt re-kreacji kosmosu. Jurta bowiem jest dla 
Mongołów symbolem universum (szerzej na ten temat pisze Wasilewski, 1977). 
W chorloIdzendeme występuje również wiele elementów symbolizujących długo­
wieczność, odradzanie się czasu, szczęście. Występują tu m. in. wizerunki 12 
zwierząt, których nazwy noszą kolejne lata dwunastoletniego cyklu kalenda­
rzowego. Zwierzęta te są również symbolem długowieczności. 

Także w grze, w której rekwizytami są kamienie domino, „budowanie 
jurt" łączy się z symboliczną re-kreacją życia i sytuacją zmiany. Gra ta 
nosi nazwę ger barich togloom (budowanie jurt). U Chałchasów np. była 
ona obowiązkowa w czasie Cagaan sar, podobnie jak obowiązkowe było w ca­
łej Mongolii granie w chorloIdzendeme w tym okresie. Popularne legendy 
mongolskie o genezie domino wskazują na symboliczny związek tej gry z sy­
tuacją przejścia, zamianą śmierci w życie, pozorną śmiercią i kontynuacją 
życia w innej postaci niż pierwotna (z legendami tymi zetknęłam się pod­
czas badań). Pozorna śmierć, przejście od śmierci do życia i jego kontynuacja, 
to także główne rysy wierzeń noworocznych. Do nich też nawiązuje prawdo­
podobnie swą symboliką domino. Można dodać, że największa liczba oczek 
znajdujących się na kamieniach domino wynosi 12. Wskazuje to również na 
związek gry z czasem i kalendarzem. „Kalendarzowa" symbolika cyfr wy­
stępuje także w chorlo ¡dzendeme. Gracze rozkładają tu bowiem 60 kamieni 
na 12 części („jurt"). Każda „jurta" składa się z 5 kamieni. 60 to cyfra 
odpowiadająca latom wielkiego cyklu kalendarzowego, 12 zaś to cyfra odpo­
wiadająca liczbie miesięcy w roku i lat tzw. małego cyklu (wielki cykl składa 
się z 5 cykli małych). 

Można przypuszczać, że idea re-kreacji i płodności symbolizowana jest 
także przez gry, w których rekwizytami są: orzechy (chuszga charwach — 
strzelanie do orzechów), kawałki lodu, byczego rogu lub drzewa (móson 
szagaj charwach — strzelanie do lodowej kostki), metal, pióra lub sierść 
(teweg osziglooch — wielokrotnie kopać pędzelek). Wspólną cechą wymienio­
nych tu przedmiotów jest udział w akcie zapłodnienia oraz symboliczno-
-magiczny lub mityczny związek z pierwotną kreacją, potwierdzony m. in. 
przez wierzenia i mity. Pełnią one także funkcje magiczno-ochronne, na co 
wskazuje przede wszystkim czynność „strzelania" czy np. obecność metalu 
i sierści. 

Jedna z zasadniczych informacji przekazywanych przez gry noworoczne 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 151 

dotyczy czasu zmiany.. Zmiana jest przędę wszystkim komunikowana za po­
średnictwem gier, w których rekwizytami.są kości. Astragal jest bowiem sam 
symbolem dokonującej się lub pożądanej zmiany. Zmianę symbolizują rów­
nież gry planszowe, a także gry polegające na „budowaniu jurt", w których 
sytuacja wyjściowa jest zawsze różna od końcowej. W grach polegających na 
„budowaniu jurt" zachowania graczy mogą być także interpretowane jako 
symboliczny akt re-kreacji universum. W grach planszowych zaś — jak są­
dzę — przypomniana zostaje idea pierwotnej walki dwóch sił, toczącej się 
w momencie przejścia od śmierci do życia i narodzin. 

Do gier planszowych, w które pasterze grali obowiązkowo podczas Cagaan 
sar. należały przede wszystkim: szachy (szatar), warcaby (daam), różne gry 
typu buga (jeleń), ewer buch (róg byka), temeen tawag (kopyto wielbłąda) 
dórwdn berch orchoch (rzucanie „czterech trudnych") i in. Istotą tych gier 
jest walka dwóch przeciwników. Opozycja walczących podkreślana jest przede 
wszystkim przez sposób oznaczenia pionków i figur, ich nazwy, kolory 
i kształty, oraz sposób ich ustawienia i oznakowania plansz, ich barwę, 
wyróżnienie szczególnych miejsc itp. Nasuwa to przypuszczenie o możliwości 
interpretowania walki toczącej się na planszy jako walki symbolicznej, zde­
rzenia się dwu opozycji uniwersalnych. Można też przypuszczać, że planszo­
we gry noworoczne przypominały o wydarzeniach zachodzących w tym 
czasie w Naturze. Przykładem dążenia do zachowania zgodności charakteru 
gier z właściwym dla nich kontekstem może być m. in. wypowiedź jednego 
z informatorów dotycząca gry w szachy: „W czasie Cagaan sar grano 
w szachy. One są związane z walką, to można wtedy grać" 8 . 

Trzeba jednak dodać, że tego rodzaju wypowiedzi należały do rzadkości. 
Nie zanotowałam też informacji świadczących o symbolicznym interpreto­
waniu gier planszowych. Tocząca się tu walka interpretowana jest bowiem 
najczęściej jako naśladowanie rzeczywistych wydarzeń, zwłaszcza wojny i po­
lowania. Ten typ interpretacji prezentowany jest też najczęściej przez bada­
czy gier mongolskich (np. Amarsana, 1980; Bassanoff, 1974; Namdżildordż, 
1963; Popova, 1974). 

Na szczególną uwagę zasługują — moim zdaniem — te gry planszowe, 
w których walka toczy się o dostęp do wody (np. tugal, dórwdn buch, oloon 
sanad). Miały one — jak można przypuszczać — symbolikę kreacyjną. Miej­
sca związane z wodą oznaczane były na planszy jako studnia, morze lub 
po prostu woda. W wierzeniach ludów mongolskich woda reprezentuje ko­
bietę. Morze określane jest też jako matka (Humphrey, 1974, s. 17, 18, 26). 
Woda (w postaci rzeki, morza lub studni) występuje ponadto jako granica 
między „swoim" i „obcym", łącząc i zarazem dzieląc dwa światy. Jest media­
torem, umożliwia przejście, przemieszczenie się (Trocevič, 1981, s. 68). Ze 
względu na tę symbolikę gry, w których występuje woda, można — jak 

8 Wywiad nr 247. 



152 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

sądzę — interpretować jako symboliczny wyraz sytuacji zmiany, zwłaszcza 
że osadzone są one w kontekście noworocznym. 

Interesujący wydaje się fakt, że bohaterami gier planszowych są przede 
wszystkim zwierzęta: konie, bydło rogate, cielęta, wielbłądy," psy, jelenie, 
wiewiórki ziemne, wilki. Pojawiają się również ptaki, np. jaskółka i słowik. 
W wierzeniach mongolskich wspomniane zwierzęta mogą pełnić funkcje me­
diacyjne. Niektóre z nich są też symbolicznie związane' z płodnością, po­
czątkiem życia, a nawet z człowiekiem, jako jego przodkowie i zamiennicy. 
Są także, podobnie jak ptaki, pomocnikami Stwórcy (wyjątkiem jest tu wie­
wiórka ziemna dżirch). Wydaje mi się, że gry, w których występują tego 
rodzaju postacie, pełnią również funkcje mediacyjne, nawiązując zarazem sym­
bolicznie do idei zmiany. Dzięki swej symbolice podkreślają one także ideę 
noworocznego powrotu do początku i odradzania się życia. 

Niektóre z gier planszowych są szczególnym przypomnieniem kolei ludz­
kiego losu, symbolicznym wyrazem walki z jego przeciwnościami, wzlotów 
i upadków. W ten sposób interpretują np. pasterze zasady gry czüüczamaj 
(nazwa nieprzetłumaczalna), szambalyn szoo (rajska^kostka) i badżij (nazwa 
nieprzetłumaczalna). T a ostatnia gra ma również pełnić funkcje magiczne. 
Zapobiega bowiem powrotowi zła na z iemię 9 . 

III . G R Y POCZĄTKU LATA I PRZEŁOMU JESIENI (LETNIO-JESIENNE) 
ORAZ I G R Z Y S K A 

Jak już wspominałam, do gier charakterystycznych dla tego okresu należą 
przede wszystkim gry ruchowe, zwłaszcza cagaan mod (białe drzewo), cagaan 
temeecech (biały wielbłąd), czono tarwagacach (wilk i świstaki), oraz igrzyska 
{eriin gurwan naadam). W przeciwieństwie do gier wiosennych charakteryzują 
się one dynamiką, ruchem połączonym ze zmianą miejsca uczestników, wy­
stępuje tu również nie notowana w przypadku gier wiosennych bezpośrednia 
próba sił i ich demonstracja. Siła podkreślana jest na różne sposoby, przede 
wszystkim przez zachowania uczestników, zgodne z regułami gier, rodzaj 
bohaterów, charakter rekwizytów i treść dialogów, towarzyszących niektórym 
grom. Pasterze zwracają na nią również uwagę interpretując poszczególne 
zachowania. Poza siłą w grach letnio-jesiennych podkreślana jest też w spo­
sób symboliczny obecność życia i jego rozkwit. Analiza gier wskazuje rów­
nież na symboliczny związek próby sił i jej demonstracji z sytuacją zmiany. 
Można więc przyjąć, że gry charakterystyczne dla tego okresu podkreślają 
zasadnicze cechy kontekstu — okresu letnio-jesiennego. 

Gry związane z początkiem lata lub środkiem jesieni, a także igrzyska 
połączone ze składaniem ofiar na owoo, pełniły funkcje magiczne. Podobnie 
jak gry noworoczne, były one związane z magią płodności i mnogości oraz 

9 Na przykład wywiad nr 255, a także: 232, 243, 247 i 251, wskazujące również na 
symboliczno-magiczne znaczenie tych trzech gier. 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 153 

magią ochronną. W cagaan mod np. grali pasterze, gdy chorowało bydło. 
Grano przede wszystkim latem. Miało to — jak twierdzili pasterze — związek 
z rozprzestrzenianiem się chorób, zwłaszcza ospy bydlęcej. Grano wówczas, 
gdy pojawiły się pierwsze objawy choroby, by zapobiec jej przeniesieniu do 
innych jurt. Jeżeli nie występowały objawy choroby, grano dla przyjemności 
lub w celach magicznych, np. „by kobyły dawały dużo mleka". Drzewo 
rzucano w grze, „by nie zbiednieć, by zapewnić sobie bogactwo". Ogólnie 
uważano, że cagaan mod jest grą „pożyteczną dla bydła". „Chodziło o to, 
aby bydło nie umierało tak jak drzewo, które rzucano. Wyrzucając drzewo 
wyrzucano też chorobę, która nie była potrzebna". W cagaan mod grano 
także, „by odegnać wilki" (będące dla Mongołów personifikacją straty) i wszel­
kie złe s i ł y 1 0 . 

Wyścigi na owoo tachich organizowali natomiast pasterze, „by było dobre 
lato lub zima", „by Lus sabdag nie gniewał się, by było dużo deszczu i by 
rosła trawa", „aby było dużo deszczu, gdy w danym roku była susza", „aby 
było dobrze ludziom i koniom". Organizowano je także „przez szacunek 
dla bóstw, by przyniosły ludziom bogactwo, dały dużo deszczu i szczęście". 
„Były one związane z wiarą, że właśnie dla owoo jest to potrzebne, żeby 
ucieszyć owoo. Gdyby chorowało bydło, gdyby była susza, to owoo powstrzy­
małoby nieszczęście grożące człowiekowi". Zawody łucznicze natomiast orga­
nizowano przede wszystkim, „by nie było chorób bydła, zwłaszcza młodnia­
ka, aby i _ ludzie nie chorowali w nadchodzącym sezonie"1 1. Podobieństwo 
między celami, dla których organizowano igrzyska, i celami owoo tachich 
jest bardzo wyraźne. Można przypuszczać, że igrzyska miały wzmacniać zabie­
gi pasterzy związane ze składaniem ofiar na owoo, będąc zarazem jednym 
ze środków magicznych, za pomocą których pasterze próbowali wpływać na 
Naturę (o magicznych funkcjach owoo tachich patrz пр.: Bawden, 1958; 
s. 37; Hasslund, 1949, s. 139-145; Tatar, 1976; s. 31; U n k r i g , 1933, s. 531; 
Zukovskaja, 1977, s. 38; Kabzińska-Stawarz, w druku). 

Gry i igrzyska pełnią także funkcje symboliczno-komunikacyjne. Cagaan 
mod пр., w którą zaczyna się grać w 1-2 dniu lata — według słów paste­
rzy — „miała podkreślać przejście od wiosny do lata". Jesienią „miała ona 
[natomiast] podziękować Lus sabdagowi za dobre lato" 1 2 . 

W tych samych dniach, w których inicjowano i kończono grę cagaan 
mod, grali pasterze w inne gry ruchowe, np. cagaan temeecech, czono 
tarwagacach, dorgococh (borsuk), dawsand jawach (jazda po sól). Podczas 
swoich badań nie zetknęłam się wprawdzie z tak wyraźnym, jak w przy­
padku cagaan mod, podkreśleniem komunikacyjnych funkcji tych gier, można 
jednak — jak sądzę — przyjąć, że pełniły one również tego rodzaju funkcje. 

1 0 Cytaty pochodzą z wywiadów nr: 206, 243, 247, 248, 260. 
u Wywiady nr: 236, 243, 247, 255, 260, 263, 264, 265. 
1 2 Z tego typu interpretacjami zetknęłam się przede wszystkim u Ojratów (Eletów i Mian-

gatów), np. wywiady nr 207, 232 i 241. 



154 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

Do takiego wniosku uprawnia nas nie tylko informacja o czasie występo­
wania tych gier, towarzyszących zazwyczaj cagaan mod. Na ich związek 
z sytuacją zmiany w cyklu rocznym wskazuje również analiza tego typu 
gier, zwłaszcza pod kątem występujących tu bohaterów, rekwizytów, zacho­
wań uczestników itp., prowadząca także do wniosku, iż takie gry, jak: cagaan 
temeecech, czono tarwagacach, dawsand jawach czy dorgococh, pełniły funkcje 
symboliczno-komunikacyjne. 

Na uwagę zasługuje m. in. fakt, że bohaterami gier letnio-jesiennych są 
zwierzęta. Najczęściej jest to wilk i wielbłąd. Wilk występuje np. w grze 
czono tarwagacach, dzorchoo jamaa (wilk i koza) i dorgococh. Nazwę czono 
(wilk) nosiła też czasem jedna z drużyn biorących udział w grze cagaan mod. 
Drużyna przeciwna nosiła natomiast nazwę er choń (barany). W opozycji do 
wilka w wymienionych grach występują np. świstaki, kozy, owce i barany. 
Opozycja ta podkreślana jest także przestrzennie (najczęściej zakreśla się 
krąg, wewnątrz którego znajdują się zwierzęta atakowane następnie przez 
wilka). 

Współcześni nam Mongołowie interpretują przeważnie gry, w których wy­
stępuje wilk, jako naśladowanie takich zachowań, jak polowanie lub napad 
wilka na stada zwierząt. Przypisują też tym grom funkcje edukacyjne. Sądzą 
bowiem, że dzięki nim dzieci poznają prawa rządzące światem Natury. Nie­
które zachowania uczestników gier wskazują jednak na to, że nie mamy tu 
do czynienia ze zwykłym naśladownictwem sytuacji występujących w rzeczy­
wistości. Przykładem może być chociażby sprawdzanie znaków życia ofiary 
przez wilka w grze dorgococh (wilk łaskocze swą ofiarę zmuszając ją do 
powstrzymania śmiechu i do bezruchu). Innym zabiegiem, wskazującym rów­
nież na to, że gry nie są zwykłym naśladownictwem rzeczywistości, jest za­
wiązywanie oczu wilkowi w grze dzorchoo jamaa lub nadawanie mu tytułów 
(gra w wilka i owce, którą opisuje Kljueva, 1960, s. 42). Wymienione tu 
przykłady wskazują przede wszystkim na symboliczne podkreślanie sytuacji 
zmiany przez gry. Taką sytuację symbolizuje też np. dialog, jaki wiodą 
świstaki z wilkiem we wstępnej fazie gry czono tarwagacach. Istotne jest 
przy tym to, że świstaki proszą wilka o ogień lub telegę (arbę), a więc 
o obiekty o właściwościach mediacyjnych. Dialog inicjujący grę jest jakby 
zaproszeniem do zmiany istniejącego porządku. Interesujący wydaje się fakt, 
że obiekty, o które proszą świstaki, mają im posłużyć np. do gotowania 
kleju, aby mogły zrobić łuk i strzały (ogień), lub do przewiezienia drew 
(arba), aby ugotować mleko, by nakarmić psa. Pies miał złapać srokę, z piór 
której świstaki chciały zrobić strzały (przykłady dialogów podaje np. Kljueva, 
1960, s. 41; Očerki..., 1971, s. 206-207). Strzały, łuk i mleko, o których 
mówią świstaki, są znakami życia. Występują również jako elementy magii 
płodności. Informacja o gotowaniu kleju czy mleka wskazuje również na 
pożądanie zmiany sytuacji i na obecność ognia — symbolu lata, dzięki któ­
remu rozwija się życie Natury. 

W wymienionych grach wilk reprezentuje postawę aktywną. Jest wyraźnie 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 155 

silniejszy od przeciwnika. Rolę wilka powierza się też najczęściej silnemu 
dziecku, a niekiedy dorosłemu. Aktywność wilka ujawnia się szczególnie 
w zestawieniu ze sposobem zachowania się pozostałych uczestników gier. 
Zachowują się one biernie, co nie znaczy — bezczynnie. Nie atakują jednak 
wilka, starając się tylko unikać dotknięcia jego łap. Ofiara złapana przez 
wilka nie stawia oporu, lecz odchodzi na bok, kładzie się na ziemi, gdzie 
wilk sprawdza jeszcze oznaki jej przynależności do świata żywych. W grze 
czono tarwagacach wilk musi czasem wyganiać świstaki z nor, w dorgococh 
zaś także domaga się, by kozy wyszły poza bezpieczne dla nich koło. 
W grach, które przewidują role człowieka (np. wilki i óVce), nie dochodzi 
do bezpośredniego starcia z wilkiem. Można przypuszczać, że gdybyśmy mie­
li do czynienia z naśladownictwem rzeczywistych sytuacji, znanych paste­
rzom z codziennej praktyki, to człowiek próbowałby walczyć z napastnikiem, 
broniąc swych stad. W grach natomiast współzawodnictwo między człowie­
kiem i wilkiem zostaje rozstrzygnięte np. w trakcie wyścigu, w którym bie­
rze udział dziecko grające rolę wilka i dziecko będące jeźdźcem (wilk i owce). 
W dzorchoo jamaa z wilkiem walczy pies. W dorgococh natomiast starzec 
i starucha zachowują się biernie. 

Parę wilk — świstak spotykamy nie tylko w grze. Występuje ona także, 
np. w wierzeniach i legendach mongolskich oraz w praktykach myśliwskich 
towarzyszących polowaniu na świstaki. Interesujące wydają mi się zwłaszcza 
legendy o świs taku 1 3 , będące prawdopodobnie częścią wielkiego mitu słonecz-

.nego występującego w różnych wariantach od Sumatry po Kalifornię (szerzej 
na temat tego mitu pisze np. Brodjanskij, 1985, s. 115-121). Wskazują one 
m. in. na dwoistość natury świstaka i jego związek z sytuacjami zmiany. 
Są to przypuszczalnie zmiany w cyklu rocznym. Zachowania człowieka-zwie-
rzęcia osadzone są bowiem wyraźnie w określonym kontekście czasowo-sezo-
nowym. Może to być lato, na co wskazuje np. nadmierna liczba słońc i silna 
emisja ich promieni, jak i jesień (obecność Plejad). U ludów mongolskich 

1 3 Legendy mówią, że świstak był kiedyś człowiekiem. Raz Burchan zapytał go, czy 
trafi z łuku w Plejady. Człowiek zgodził się na próbę, lecz w trakcie zawodów Burchan 
zamienił jedną z zestrzelonych gwiazd. Gdy łucznik otworzył oczy, które wcześniej zasłonił 
mu Burchan — zobaczył, że nie trafił do celu. Odrąbał sobie wtedy duży palec u nogi i ręki 
i zamieszkał pod ziemią zamieniwszy się w zwierzę. Odtąd gdy świstak pragnie wyjść z nory, 
niebo próbuje dosięgnąć go strzałami. W walce tej pomaga mu wilk (Potanin, 1916, s. 32). 
W innym miejscu Potanin przytacza następującą opowieść: W Plejadach było niegdyś 7 gwiazd. 
Były one dawniej wspaniałymi ludźmi żyjącymi na ziemi. Jeden z nich był celnym strzelcem. 
Dla zakładu zaczął on strzelać do Słońca i Księżyca, ale nie trafił. Wtedy odrąbał sobie 
duży palec, umarł i odrodził się jako świstak, a pozostali bracia przenieśli się na niebo 
i utworzyli Plejady (Potanin, 1883, s. 232). W innej opowieści mowa jest o świstaku, który 
był również niegdyś człowiekiem, walczącym ze złymi duchami. Pewnego razu nad ziemią 
pojawiły się trzy słońca. Było bardzo gorąco i ziemia zaczęła wysychać. Burchan zapragnął, 
by człowiek zestrzelił niepotrzebne słońca, ale ón trafił tylko w jedno z nich. Ze wstydu 
obciął sobie duże palce u rąk i nóg i zamienił się w świstaka, chowając się pod ziemię 
(Smolev, 1903, s. 101-103). 



156 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

1 

Plejady pojawiają się również w sytuacjach zmiany. Jak pisze Pozdniejew, 
w mongolskich klasztorach, gdy pojawiły się Plejady, urządzano święto lamp, 
wyznaczające początek zimy (Pozdneev, 1887, s. 371-380). Niektóre rody 
buriackie obchodziły natomiast nowy rok jesienią, gdy na Niebie ukazały się 
Plejady (Changalov, 1960, s. 367). 

Wilk w kulturze mongolskiej ma odmienną pozycję niż świstak. W wie­
rzeniach występuje on m. in. jako przodek, poprzedzający o kilka (18, 22) 
pokoleń Czyngiz-chana (Godziński, 1981, s. 31-34; Kałużyński, 1978, s. 99). 
Jako przodek, a zarazem reprezentant Nieba, jest on symbolem mężczyzny, 
a co za tym idzie — siły i aktywności, stanowiących atrybut mężczyzn. 
W grze wilk jest właścicielem ognia, co wskazuje na jego nadnaturalne właści­
wości i możliwości pełnienia funkcji mediacyjnych. Jako mediator wilk wystę­
puje w wierzeniach i obrzędach wielu ludów, zwłaszcza w praktykach inicja­
cyjnych (patrz np. Tokarska, Wasilewski, Zmysłowska, 1982). Przypuszczal­
nie tego rodzaju funkcje pełni również wilk, występujący jako centralna 
postać w wielu grach, które stają się mediatorami. Nasuwa się przypuszcze­
nie, że gry, w których występuje wilk, symbolizują moc i siłę Natury 
w okresie letnio-jesiennym, a także — podobnie jak np. cagaan mod — ko­
munikują o sytuacji zmiany (przejście od wiosny do lata, przełom jesieni). 
Na związek gry z tym okresem zmiany i przełomu wskazuje też — jak są­
dzę — charakter uczestnictwa. Uczestnikami gier, o których tu wspomniałam, 
są przede wszystkim dzieci w wieku 10-13 lat. Wiek ten uważany jest przez 
M o n g o ł ó w za przejściowy od dzieciństwa do młodości. Wydaje się on odpo­
wiedni do symbolicznego podkreślania przekroczenia progu dzieciństwa Na­
tury (wiosna) i wejścia w okres jej młodości (lato). Odmienność tych okre­
sów zdają się także podkreślać zachowania uczestników (opozycja: siła— 
słabość / aktywność — bierność). Jest ona wyraźnie widoczna zwłaszcza wów­
czas, gdy przeciwnikiem dzieci staje się osoba dorosła, grająca rolę wilka. 

Być może gry, o których tu mowa, były niegdyś związane z obrzędami 
inicjacyjnymi? Nie dysponujemy, niestety, informacjami, które wskazywałyby 
na istnienie tego typu obrzędów (związanych ze zmianą przynależności do 
określonej grupy wieku, zwłaszcza młodych chłopców) w kulturze mongol­
skiej. Bez tych informacji zaś teza ta nie może być rozpatrywana. 

Jak już wspomniałam, bohaterami gier letnio-jesiennych były także wiel­
błądy. W grze cagaan temeecech np. młody, biały wielbłąd był atakowany 
przez wielbłąda-samca lub (aczkolwiek o wiele rzadziej) przez biedaka z cho­
rym wielbłądem, staruchę, a także wilka. Napadniętego bronili ludzie (bo­
gacz, gospodarz i jego pomocnicy, dzieci) lub wielbłądzice (cały czas jest tu 
oczywiście mowa o rolach, w które wcielają się uczestnicy gry). 

Atak poprzedzony był improwizowanym dialogiem lub monologiem jednej 
ze stron, z którego wynikało, że przedmiotem toczącej się w czasie gry walki 
jest nie tyle sam wielbłąd, ile jego sierść. Napastnicy powtarzali np. wiele 
razy cagaan temee noos, chóós, co można przetłumaczyć następująco: biały 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 157 

wielbłądzie, daj nam wiele dobrej s ierści 1 4 . Potanin natomiast podaje, że 
dzieci naśladujące wyganianie wielbłąda z zagrody we wstępnej fazie gry (tj. 
przed atakiem) mówiły, że garb tego zwierzęcia jest tak wielki, jak czło­
wiek, jego stopy są jak łopaty, mięśnie — jak naczynia do picia herbaty, 
a sierść może wypełnić cały kosz (Potanin, 1881, s. 120). 

W grze tej ujawnia się mediacyjna rola sierści i samego wielbłąda, pot­
wierdzona przez wierzenia mongolskie. Na uwagę zasługuje m. in. fakt, że 
wśród osób pragnących zdobyć białego wielbłąda czy jego sierść, znajdują 
się chorzy, starcy, biedacy (chory jest też wielbłąd towarzyszący biedakowi). 
C i zaś, którzy posiadają białego wielbłąda, są bogaci, zdrowi i silni. Zdobycie 
pożądanego obiektu ma — jak można się domyślać — przynieść napastnikom 
korzystną dla nich zmianę. Magiczne funkcje sierści, jej udział w magii mno­
gości i płodności są sprawą powszechnie znaną (np. Bajburin, 1983, s. 42). 
U niektórych ludów Azji Środkowej występują też np. wyraźne związki sierści 
wielbłądziej z magią ochronną (np. Firštejn, 1978, s. 202, 204-205). Mongo­
łowie przypisują białemu wielbłądowi funkcje mediacyjne i magiczne. Jest on 
przede wszystkim związany z bogactwem 1 5. Wierzą też, że zwierzę to po­
chodzi z Nieba, że jeździ na nim sam Burchan-bagsz (Potanin, 1883, s. 273). 
Białe wielbłądy, podobnie jak białe konie, należały do najcenniejszych po­
darunków noworocznych ofiarowywanych Wielkiemu Chanowi (Marko Polo, 
1954, s. 249). 

W grze cagaan temecech toczy się również walka między aktywnym na­
pastnikiem (jest nim zwłaszcza wielbłąd-samiec, będący dla Mongo łów uoso­
bieniem siły życiowej) a ludźmi lub wielbłądzicami ochraniającymi obiekt 
ataku — białego wielbłąda. Zwierzę to, mimo swych cennych właściwości 
magiczno-symbolicznych, jest uważane przez Mongołów za uosobienie sła­
bości, podobnie jak np. bladzi ludzie. Opozycja: silny — słaby nie występuje 
tak jawnie, gdy napastnikami są ludzie. Mamy tu natomiast opozycję: zdro­
wie/bogactwo/młodość — choroba/starość/bieda. W obydwu przypadkach po­
stacie stanowiące jeden człon opozycji są właścicielami białego wielbłąda 
i jego sierści [wielbłąd i sierść z konotacją dodatnią — znak +] , postacie 
stanowiące drugi człon opozycji nie posiadają natomiast tych rekwizytów 
[wielbłąd i sierść z konotacją ujemną — znak — ]. 

Cagaan temee występowała w tych samych okresach, w których Mongo­
łowie grali w cagaan mod. Na związek ten zwraca również uwagę Tangad 
(1983, s. 58). Można przypuszczać, że również ta gra — analogicznie do 
cagaan mod — miała symbolizować przejście od wiosny do lata. I tu uczestni-

1 4 Na przykład wywiad nr 264. 
1 5 Na grzbiecie białego wielbłąda przewożono np. posag dziewczyny w obrzędzie wesel­

nym, pragnąc zapewnić jej bogactwo. W tym samym celu trzeba było np. położyć posążek 
bóstwa na grzbiecie białego wielbłąda po zakończeniu modlitw i wyjściu ze świątyni (np. 
wywiad 226, 255). 



158 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

kami były dzieci w wieku 10-13 lat, a więc uważanym za przejściowy od 
dzieciństwa do młodości. 

Inna gra, w której centralną postacią jest wielbłąd, to dawsand jawach 
(jazda po sól). Dzieci uczestniczące w niej naśladowały karawanę kupców 
i wielbłądzic. Po drodze karawana atakowana była przez wielbłąda — sam­
ca. Nazwa gry wskazuje na to, że walka toczy się o sól (prawo do jej 
posiadania). Informacja ta wydaje się istotna. Pozwala bowiem wnioskować 
o znaczeniu gry. Mongołowie przypisywali soli właściwości lecznicze. Nie 
pożyczali jej np. nigdy w obawie przed chorobą dzieci, która mogła stać się 
następstwem pożyczki. Sól objęta też była zakazem wynoszenia z jurty w ta­
kich sytuacjach szczególnych, jak np. kastracja baranów, pogrzeb, poród 
wielbłądzicy (o zakazie tym pisze Wasilewski, 1980, s. 286). Podobny zakaz 
dotyczył ognia, który — tak jak sól — traktowany był przez pasterzy jako 
obiekt, bez którego nie można żyć. Sól miała więc znaczenie magiczne. * 
W grze ujawniają się również jej właściwości mediacyjne. Dopóki znajduje 
się ona w posiadaniu kupców [sól o konotacji dodatniej — ze znakiem +] 
wykonują oni czynności, które można traktować jako znaki życia (jedzą, 
rozmawiają, poruszają się, jadą, naśladują picie herbaty itp.). Jeżeli jednak 
kupcy zostaną pozbawieni soli przez wielbłąda [sól ze znakiem — ], to gra 
kończy się i działania kupców ulegają zawieszeniu. W roli mediatora wystę­
puje tu również wielbłąd. 

I w tej grze dochodzi do starcia dojrzałości i siły ze słabością. Siła 
reprezentowana jest przez wielbłąda — samca (czasem przez wilka), słabość 
zaś przez samice, które w walce wspomagane są przez człowieka (kupcy). 

Inną grą letnio-jesienną, będącą próbą sił, jest szirdeg tatach (rozciąganie 
wojłoku), a także ols dees tatalcach (przeciąganie liny). Szirdeg tatach orga­
nizowali pasterze przede wszystkim w okresie produkcji wojłoku (informacje 
o tej grze znajdują się np. w O cerkach istorii kultury MNR, 1971, s. 206). 
Trudno dziś jednak powiedzieć, czy zawody te miały w przeszłości jakieś 
znaczenie poza sprawdzianem sił zawodników. Podobnie w przypadku ols 
dees tatalcach, o której pisze np. Dzorig (1960, s. 100), nie podając jednak 
informacji o sposobie interpretowania tej gry przez pasterzy ani nawet o jej 
kontekście czasowo-sytuacyjnym. Z informacjami o tej grze nie zetknęłam się 
podczas swoich badań. Można tylko przypuszczać, że ob dees tatalcach, jak 
też szirdeg tatach, miały niegdyś dla Mongo łów znaczenie magiczno-wróżeb-
ne (podobnie jak miały dla niektórych ludów zawody polegające na przecią­
ganiu liny; por. np. zawody organizowane przez Eskimosów, o których pisze 
Mauss, 1973, s. 626-627). Być może i w tym przypadku siła reprezentowana 
przez graczy była symbolicznym wyrazem siły Natury w okresie letnio-
-jesiennym. 

Charakter rekwizytów występujących w grach letnio-jesiennych u Mongo­
łów wskazuje — moim zdaniem — wyraźnie na związek tych gier z życiem, 
płodnością i mnogością. Drzewo i sól są np. symbolami życia. Sierść asocjo-
wana jest z płodnością i mnogością, podobnie jak wojłok. Zauważmy, że 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 159 

posiadanie tych przedmiotów oznacza zawsze sytuację korzystną dla graczy, 
ich utrata zaś prowadzi do porażki. Zwycięstwo i przegraną możemy tu 
rozpatrywać zarówno w kategoriach sportowej rywalizacji, jak też symbo­
licznie. 

Dotychczasowe rozważania służyły ilustracji tezy o symboliczno-komuni-
kacyjnej funkcji gier ruchowych, które w określonym kontekście czasowym 
znaczą moment zmiany, przekazując zarazem informacje o tak istotnych ce­
chach okresu letnio-jesiennego, jak zwycięstwo siły Natury, jej aktywność 
i pełnia życia, mnogość i płodność. 

Funkcje symboliczno-komunikacyjne pełniły także igrzyska (generalnie) 
oraz poszczególne „gry mężów". W przekazie informacji o zasadniczych ce­
chach kontekstu uczestniczyły także pojedyncze zachowania składające się na 
kompleks określany mianem igrzysk. 

O komunikacyjnej funkcji igrzysk możemy wnioskować m. in. na podsta­
wie wypowiedzi pasterzy, którzy twierdzili, że „trzeba było organizować na-
dom, bo to święto" (informacja dotyczy nadomu na owoo tachich); „nadom 
miał pokazać, że to święto"; „dzięki koniom, które są największym skarbem 
człowieka, owoo słyszało, że ludzie organizują wyścigi"; „trzeba było zauważyć, 
że trudny czas jest poza nami" (ta wypowiedź dotyczy organizacji igrzysk 
w związku z owoo tachich, które przypadało na początek lata) 1 б . 

Funkcje komunikacyjne pełnił np. szczególny sposób przystrajania koni 
wyścigowych. Ogon konia przewiązywano w połowie długości, na grzywie 
zaś robiono pęczki z włosia. W tym celu używali pasterze rzemieni ze skóry 
jelenia. Rzadziej były to kawałki czerwonego materiału. Według zanotowa­
nych przeze mnie informacji, zabiegi te służyły nie tylko celom dekoracyjno-
-estetycznym („bo koń musiał być ładny w święto"), lecz także miały infor­
mować samego konia o czasie święta. Znakiem święta są też rzemienie z je­
leniej skóry używane przez Mongołów do ozdabiania świątecznej odzieży. 
Można przypuszczać, że wplatanie rzemieni we włosy konia było również 
znakiem święta — zmiany 1 7 . 

Funkcje symboliczno-komunikacyjne pełniły też np. naszycia, jakie znajdo­
wały się na kostiumach jeźdźców (np. znak oldzij, skrzydlaty koń, pentagram, 
ptak w locie, motyl i in.). Według informacji samych pasterzy, miały one 
symbolizować wyścig. 

Znaczące funkcje pełniły też np. okrzyki gyn-gool, wydawane przez jeźdź­
ców. Były one nie tylko bodźcem dla zwierząt, lecz także — według samych 

1 6 Na przykład wywiady nr 243, 247, 259, 260, 262, 274, 275. 
1 7 Rzemienie wplatali też Mongołowie we włosy chłopcom, którzy ukończyli 15 lat i prze­

chodzili do innej grupy wieku (Szynkiewicz, 1981, s. 179), a więc także w sytuacji zmiany. 
Podobne traktowanie młodzieńca i konia nie wydaje się dziwne, jeśli zważymy na ich sym­
boliczną tożsamość, na którą wskazują np. wierzenia i eposy bohaterskie Mongołów (pisze 
o tym Lipec, 1984). Można też dodać, że młodym ludziom wplatano również we włosy 
czerwone dodatki, asocjując je zarazem z młodym wiekiem, rozwojem i płodnością oraz roz­
kwitem (Szynkiewicz, 1981, s. 175). 



160 IWONA KABZIŃSKA-STAWARZ 

pasterzy — „miały informować konie o tym, że nie uczestniczą w jakiejś 
zwykłej grze, lecz w wyścigu". 

Wiele zachowań uczestników igrzysk można określić jako niecodzienne. 
Dla przykładu wymieńmy tu tzw. taniec zapaśnika, polewanie karków i głów 
koni kumysem lub mlekiem, nadawanie tytułów i sławnych imion zwycięz­
com, specjalne gesty powitalne wykonywane przez zapaśników (skierowane 
do ważniejszych gości), trzykrotne, okrążanie placu, a także owoo i konio-
wiązu, do którego przywiązywano konie przed wyścigiem, przez jeźdźców 
przed rozpoczęciem biegów, śpiewanie pieśni informujących o kolejnych fa­
zach wyścigu i sławiących zwycięzców, specjalne stroje jeźdźców i zapaśni­
ków, ozdoby koni, golenie włosów przed walką przez zapaśników czy jazda 
bez siodeł (o niektórych z wymienionych tu zachowań będzie jeszcze mowa). 

Wydaje mi się, iż zachowania tego rodzaju służyły również podkreśleniu 
sytuacji szczególnej dla człowieka i całej Natury, zwłaszcza czasu zmiany. 
Niektóre z nich pełniły też funkcje magiczne, np. przewiązywanie włosów 
ogona i grzywy końskiej miało — według samych pasterzy — wpływać dodat­
nio na samopoczucie tych zwierząt (a także Natury, owoo i gór) i pomagać 
im w zwycięstwie. Jeźdźców miały natomiast wspomagać stożkowate czapeczki 
oraz hafty i naszycia znajdujące się na ich kostiumach. Magiczne funkcje 
pełniły też np. okrzyki wznoszone przez widzów na cześć celnych strzelców. 
Pasterze wierzyli, że odpędzały one zło od miejsca, w którym odbywały 
się igrzyska, i wspomagały dobro w walce ze złem: Budziły one także Lus 
sabdaga, o ile spał jeszcze w czasie zawodów. Przynosiły więc zarazem po­
żądaną zmianę. Były , też bodźcem dla nadchodzącego lata (por. informacje 
o schodzeniu na ziemię Lus sabdaga w 1-2 dniu lata). 

Część wypowiedzi pasterzy dotyczących igrzysk wskazywała na ich zwią­
zek z demonstracją siły; „Chodziło o to, by pokazać swoją siłę, szybkość 
koni"; „chodziło o to, by pokazać owoo, że ludzie są silni, że żyją"; 
„na nadomie pokazywano broń i demonstrowano technikę strzelania. Trzeba 
było pokazać, że są silni i celni strzelcy"; „dzięki koniom owoo słyszało, że 
ludzie organizują wyścigi, że są zdrowi, silni, cieszą się, są żywi, urządzają 
dobre wyścigi, mają dobre konie". Ludzie „chcieli [także] pokazać swoje 
bogactwo, że ma się dużo koni, bo to było święto". „Chodziło [też] o to, 
by zmierzyć się, by pokazać swoje umiejętności" 1 8 . 

Jednym ze sposobów demonstrowania siły człowieka (i całej Natury — o ile 
przyjmiemy, że igrzyska podkreślały zasadnicze cechy okresu letnio-jesiennego) 
są zapasy. Istotna jest tu zarówno siła zawodników, jak też wiele zachowań 
demonstrujących siłę w sposób symboliczny. Niektórzy badacze kultury mon­
golskiej sądzą wręcz, że zapasy są reminiscencją wierzeń o symbolicznej walce 
sił (np. Viktorova, 1980, s. 44). -

Do zachowań, w których siła zawodnika demonstrowana jest w sposób 
jawny i symboliczny zarazem, należą np.: naśladowanie zachowań niektórych 

18 Na przykład wywiady nr: 247, 259-, 260, 262, 274, 275. 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 161 

ptaków i zwierząt, rozłamywanie kości zwierzęcych, nadawanie tytułów zwy­
cięzcom, charakterystyczne nagrody przyznawane najlepszym zawodnikom 
przez specjalną komisję, podział niektórych nagród między zawodników, wi­
dzów i całą Naturę. 

Do charakterystycznych zachowań zapaśnika przed walką i po zwycięskiej 
rundzie należało np. bieganie po placu, wymachiwanie rękoma, podskoki, 
demonstrowanie niektórych chwytów itp. Na ogół przyjmuje się, że gesty te 
są związane z naśladowaniem ptaków, zwłaszcza mitycznego Garudy (mong. 
Chan Gard) lub orła. Zachowania te określa się też najczęściej jako „taniec 
zapaśnika" (np. Damdin, 1966, s. 7; Očerki..., s. 201; Olędzki, 1973, 
s. 136). W ten sposób interpretują też najczęściej te zachowania sami pa­
sterze. Według niektórych badaczy zachowania zapaśników są pozostałością 
totemizmu (np. Vjatkina, 1960, s. 261; Viktorova, 1980, s. 45). Z zanoto­
wanych przeze mnie informacji wynika natomiast, że tzw. taniec zapaśnika 
może być interpretowany przez pasterzy jako demonstracja sił zawodnika, 
pokazywanie, iż zawodnik jest tak silny, jak Chan Gard. Również niektórzy 
badacze twierdzą, że zawodnik powinien posiadać cechy charakterystyczne 
dla tego ptaka, tj. siłę, szybkość, zręczność, odwagę (Namnandordż, 1957). 

Demonstracją siły było też prawdopodobnie zachowanie polegające na 
naśladowaniu byka. Zawodnik przed walką brał do ręki nieco ziemi i rzucał 
nią w przeciwnika. Moi informatorzy określali te zachowania jako walkę 
byków, kopanie ziemi przez walczące zwierzęta. 

Innym sposobem demonstrowania sił zapaśnika było przełamywanie kości 
pochodzącej z nogi byka. Według moich informatorów miało to miejsce 
przed walką. Magsardżaw natomiast pisze, iż zawodnicy przełamywali kość 
wołową po walce. Przełamywali też czerep owcy (Magsardzav, 1960, s. 11). 

Zwycięzca był nagradzany przez specjalną komisję m. in. produktami 
mlecznymi (cagaan idee), zwłaszcza suszonym serem. Miało to wzmocnić 
zawodnika po walce: „cagaan idee wpływa na siłę i jest bardzo cenione" 1 9. 
Zawodnik przykładał garść cagaan idee do czoła, co — według moich infor­
matorów — miało przynieść powszechne bogactwo i dostatek, a następnie 
rzucał to jadło w kierunku widzów. Kolejne garści cagaan idee, jakie po­
dawał mu sekundant, rzucał potem w kierunku owoo, gór, Nieba, dzieląc 
się ze wszystkimi swoim zwycięstwem. Widzowie dzielili się otrzymanym 
cagaan idee wierząc, że przyniesie im szczęście, doda sił. Zwłaszcza młodzi, 
początkujący zapaśnicy wierzyli, że spróbowanie tego jadła pomoże im od­
nieść zwycięstwo (Damdin, 1966, s. 9). Rzucanie cagaan idee w kierunku 
gór, Nieba, owoo itp. było przez pasterzy interpretowane jako prośba o po­
moc, skierowana do Natury, zwłaszcza zaś do Ziemi, która miała dać za­
paśnikowi swoją siłę. Inaczej interpretuje ten zwyczaj Damdin pisząc, że 
zawodnik okazywał szacunek Naturze, ofiarowując jej zarazem swą siłę i zwy-

1 9 Cytat pochodzi z wywiadu nr 267. O wpływie cagaan idee na siłę człowieka mówiłi 
też np. informatorzy nr: 272, 273 i 274. 

U - Etnografia Polska, t. X X X I I , z. 1 



162 IWONA KABZIŃSKA-STAWARZ 

cięstwo (Damdin, 1966, s. 9). Jak wykazały moje badania, dzielenie się 
cagaan idee z Naturą miało też funkcje magiczne. Czyniono to bowiem, 
„aby wszystkim było dobrze, by bydło było w dobrym gatunku, zdrowe"; 
„rzucając cagaan idee zawodnik chciał, by na następny raz było jeszcze 
więcej jedzenia. Chciał też ucieszyć góry i N a t u r ę " 2 0 . 

Istniała wiec, jak widać, szczególna wymiana sił między zapaśnikami 
a Ziemią/Naturą. W wymianie tej istotne funkcje pełniło cagaan idee. Na­
suwa się przypuszczenie, że owym magicznym udziałem Ziemi w przekazy­
waniu sił zapaśnikom można tłumaczyć np. zachowanie zawodników przed 
walką polegające na obrzucaniu się grudkami ziemi, kopaniu ziemi, inter­
pretowane jako naśladowanie byków. W ten sposób można też — być mo­
że — wyjaśnić zachowanie polegające na dotykaniu ziemi rękoma po zwy­
cięskiej walce. W zwyczaju tym znajdujemy ślady dawnych wierzeń, o któ­
rych wspomina np. Tajna historia Mongołów, donosząc o szczególnym wpły­
wie Ziemi na człowieka i jej właściwościach opiekuńczych. Kronika kilka­
naście razy wspomina o dodawaniu siły oraz opiekowaniu się Czyngiz-cha-
nem przez Ziemię (bóstwo Ziemi). Pod jej opieką znajdowały się też stada, 
dzieci, zwierzęta i wszystko to, co powinno się bujnie rozwijać. Była ona 
patronką młodego życia (Kałużyński, 1983, s. 93-94; autor powołuje się np. 
na § 125 i 199 Tajnej historii...). 

Charakterystycznym elementem zapasów — nawiązującym wyraźnie do po­
jęcia siły i wskazującym na jej demonstrowanie podczas igrzysk (oraz pre­
ferowanie tego czynnika w zapasach) są tytuły {col'), jakie przyznawane 
były zwycięzcom przez komisję sędziowską ná ważniejszych nadomach. Za­
wodnik, który zwyciężył w 5-6 rundach, otrzymywał tytuł naczin (sokół) lub 
charcaga (jastrząb), po 7-8 rundach zwycięzca otrzymywał tytuł dzaan (słoń), 
po 9-10 — arslan (lew). Jeżeli zawodnik zwyciężył w kolejnych igrzyskach, 
otrzymywał tytuł awraga (siłacz, mistrz). Ten tytuł otrzymywał również koń, 
który zwyciężał w trzech wyścigach pod rząd (przez trzy kolejne lata). 
Pojęcie siły wyrażał również tytuł, jaki przyznawano zwycięzcy w zawodach 
łuczniczych. Strzelec, który miał np. 20 celnych trafień na 20 strzałów, zwa­
ny był erczimtei mergen (silny, celny). 

Siłę, a zarazem waleczność zawodników podkreślały też — jak sądzę — 
nagrody rzeczowe. Zwycięzca w zapasach otrzymywał np. pancerz, łuk i strza­
ły, piki, szable, tarcze, itp. części odzieży dawnego wojownika (np. Cevel, 
1951, s. 18). Oprócz nagród tego rodzaju zwycięzcy otrzymywali także np. 
jurtę wraz z wyposażeniem, odzież, herbatę, pieniądze i in. 

W mniej jawny niż w przypadku zapasów sposób demonstrowana jest 
siła w wyścigach koni. Bierze się ją jednak pod uwagę przy wyborze koni 
wyścigowych. Istnieje przy tym wyraźny związek między siłą konia a jego 
wiekiem, maścią i płcią. W pocz. X X w. w igrzyskach uczestniczyły ko­
nie od 2 do 7 lat i powyżej. Było to odstępstwem od wcześniejszych tra­

so Wywiady nr 267, 272, 273 i 274. 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 163 

dýcji, zgodnie z którymi do wyścigów można było wystawiać wyłącznie do­
rosłe sztuki (ich nas, ich mor', ich nastaj mor'), pięciolatki (sojooloń) i czte­
rolatki (chiadzaalari). Dopiero w X V I I I / X L X w. dopuszczono do wyścigów 
młodsze konie, a także źrebaki (Magsardzav, 1960, s. 14; Dzorig, 1960, 
s. 39). Moi informatorzy wyjaśniali, iż młode konie nie powinny występować 
podczas igrzysk, gdyż nie są dostatecznie silne. U Miangatów jednakże nie 
dopuszczano do biegów koni 6-letnich, gdyż — jak mi mówiono — w tym 
okresie wyrzynały im się zęby i nie miały odpowiednich sił do walki. 
U Eletów natomiast nie wystawiano 5-latków, gdyż uważano, że nie są tak 
silne jak 6-latki. Widzimy więc, że istniały różne sposoby i kryteria ocenia­
nia przydatności konia do wyścigów pod względem jego siły związanej 
wyraźnie z wiekiem. 

Siła konia łączona była także z maścią zwierzęcia. Mongołowie wystawiali 
do wyścigów przede wszystkim konie o ciemnej maści. Białe — podobnie 
jak cagaan temee — kojarzyły się im że słabością i starością. Cechy te zaś 
nie powinny być demonstrowane podczas naadamu. 

W wyścigach nigdy nie uczestniczyły kobyły. Mongołowie uważali bowiem, 
że kobyła reprezentująca element żeński w Naturze nie może brać udziału 
w zawodach, których sama nazwa wskazuje na związek z mężczyzną. Nie 
darzy się jej także odpowiednim szacunkiem. Jak już wspomniałam, jednym 
z celów igrzysk była demonstracja dobrych, silnych koni. Można więc przy­
puszczać, że np. czynnikiem decydującym o niedopuszczaniu kobył do zawo­
dów był fakt, iż reprezentowały one pierwiastek żeński, a więc słabość 
(w przeciwieństwie do konia-mężczyzny). T a zaś nie może być ujawniana, 
gdy Natura przeżywa okres swego rozkwitu i p e ł n i 2 1 . 

Szczególne znaczenie przypisywali Mongołowie kurzawie, jaką wznosiły 
kopyta pędzących koni. Wierzyli bowiem, że zapewnia ona dalszą, dobrą 
egzystencję. Widzieli w niej także świadectwo życia, żywego stepu. Widok 
kurzawy wydobywającej się spod kopyt wierzchowców miał cieszyć nie tylko 
pasterzy. Wraz z nimi radowała się bowiem cała Natura, zwłaszcza zaś 
Niebo i Ziemia. O pyle powstającym w czasie biegu koni wiele się mówi 
np. w eposach mongolskich. Jest on dowodem szybkości i siły konia, a za­
razem symbolem jazdy konnej i mnogości (patrz пр.: Lipiec, 1984, s. 151-154). 

Mówiąc o podkreślaniu letniej pełni i siły Natury za pośrednictwem za­
chowań ludycznych można jeszcze wspomnieć o ceremonialnym piciu kumy­
su, które było traktowane przez Mongołów jako rodzaj zabawy. Przeradzało 
się ono nierzadko w „święto opilstwa", a nadmiar wypitego napoju często 

2 1 Myślę, że takiemu ukrywaniu słabości służy też np. nagradzanie i tytułowanie konia, 
który przybył ostatni na metę wyścigu, w sposób wskazujący na zrównanie go z koniem — 
zwycięzcą (polewanie głowy i karku kumysem, wręczanie gospodarzowi konia nagród po­
dobnych do tych. jakie otrzymał gospodarz — właściciel zwycięzcy). Jako piętnowanie słabości 
można natomiast — jak sądzę — interpretować kary wymierzane uczestnikom cagaan mod, 
którzy „nie mieli dość sił, by zwyciężyć". Zawodnicy ci siadali na linii startu-mety obok 
obserwujących grę starców. 



164 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

prowadził do wymiotów. Picie kumysu przybierało formy współzawodnictwa. 
Zwyciężał zawodnik, który wypił więcej napoju (mogło to być np. 10-15 
litrów). Wydaje mi się, że to karnawałowe niemal opilstwo jest nie tylko 
wyrazem radości. W szczególnych sytuacjach można w nim również widzieć 
znak życia Natury. 

Ulubioną rozrywką — przede wszystkim mężczyzn — podczas święta pierw­
szego kumysu lub mleka była gra w palce {churuu gorgach — wystawiać 
palce). Nie dochodziło tu wprawdzie do bezpośredniego starcia między jej 
uczestnikami, jak np. w grach ruchowych; churuu gargach można jednak 
również przypuszczalnie interpretować jako próbę sił, a zarazem ich demon­
strację. W grze tej zwycięstwo przypadało temu z zawodników, który na dany 
znak pokazał palec „silniejszy" od palca przeciwnika (siła każdego z palców 
była określona przez reguły gry). 

Preferencja gry przez mężczyzn i ich zdecydowanie częściej notowane 
uczestnictwo w churuu gargach wynikało prawdopodobnie z faktu, że to 
właśnie mężczyzna jest w kulturze mongolskiej uosobieniem siły. Jemu też 
przysługuje prawo jej demonstrowania. Gwoli ścisłości należy jednak wyjaśnić, 
że symboliczna demonstracja siły w grach nie musi być związana wyłącznie 
z udziałem mężczyzn. Istotne są tu również role, jakie grają poszczególne 
osoby, i charakter postaci, w jakie się wcielają, zwłaszcza zaś symbolicz­
ny związek bohaterów gier z siłą (jest to wyraźnie widoczne zwłaszcza 
w przypadku gier, w których główną rolę odgrywa wilk i wielbłąd). Ważne 
są również reguły, pozwalające na przejawianie aktywności, walkę i demon­
strację sił wszystkich zawodników. 

* 

Reasumując, przynależność gier do określonego kontekstu czasowo-sytua-
cyjnego nie wpływa na rodzaj pełnionych przez nie funkcji. Zarówno gry 
wiosennej, jak i letnio-jesienne są bowiem elementem magii płodności i mno­
gości oraz magii ochronnej, aczkolwiek w okresie noworocznym pełnią one 
przede wszystkim rolę bodźca dla rozwijającej się Natury, ochraniając także 
odradzające się życie, podczas gdy w porze letnio-jesiennej mają przede 
wszystkim zapewnić pasterzom dobre warunki wypasu stad, zachowując w do­
brej kondycji odrodzone i osiągające teraz swą pełnię życie. Gry pełnią też 
funkcje symboliczno-komunikacyjne. W tej sferze widoczne są jednak wyraźne 
r ó ż n i c e między grami wiosennymi i letnio-jesiennymi d o t y c z ą c e przede 
wszystkim t r e ś c i p r z e k a z y w a n y c h i n f o r m a c j i o i s toc ie kontekstu . . 
Inne są więc treści przekazywane przez gry wiosenne, inne zaś te, które 
niosą gry letnio-jesienne (zarówno wówczas, gdy rozpatrujemy gry w kon­
tekście świątecznym lub w momencie innego przełomu w cyklu kalendarzo­
wym i rocznym, jak i wówczas, gdy widzimy w grach znak sezonu). 

N a zakończenie chciałabym jeszcze wspomnieć o jednej, wspólnej wszyst­
kim grom roli, wskazującej także na magiczne funkcje tego rodzaju zacho­
wań ludycznych. Jest to rola daru. Mongołowie — jak sami mówią — grają 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y I Ć L U R O C Z N Y M 165 

bowiem najczęściej „dla Natury, dla Lus Sabdaga, dla owoo, gór, drzewa, 
ognia" itp. Czynią to nie tylko po to, aby obiekt, dla którego przezna­
czony jest ów szczególny dar, cieszył się wraz z ludźmi. W kulturze mon­
golskiej — jak w wielu innych — obowiązuje zasada odwzajemniania daru. 
Mongołowie wierzą, że ich dar zostanie również zwrócony, aczkolwiek w in­
nej postaci. Darem Natury (i jej szczególnych konkretyzacji) ma być np. 
ładna pogoda i pomyślne warunki wypasu stad, obfitość dóbr, zdrowie lu­
dzi i zwierząt. W tej wymianie darów między człowiekiem a Naturą — 
jak widzimy — gry spełniają istotne funkcje mediacyjne. Tłumaczy to rów­
nież m. in. obowiązek grania w szczególnych momentach, np. zmiany w cy­
klu rocznym. 

L I T E R A T U R A 

Amarsana D. 
1980 Mongolskie nacional'nye igry, „Mongolia", nr 8, s. 25. 

Bajburin A. Ch. 
1981 Semiotičeskij status veščej i mifologija, Sbornik Muzeja Antropologii i Etnografii, 

vol. 37, Leningrad, s. 215-226. 
1982 Nekotorye voprosy izučenija ob'ektivirovannych form kultury (к probléme ětnografi-

českogo fakta), Sbornik Muzeja Antropologii i Etnografii, Leningrad, vol. 38, s. 5-15. 
1983 Žilišče v obr jadach i predstavlenijach vostočnych slavjan, Leningrad. 

Baldandzapov P. B. 
1970 Altan tobči. Mongolskaja letopis XVIII v., Ulan Ude. 

Bassanof N. 
1974 Les jeu.x de calculs Mongols, Etudes Mongoles, Labethno, vol. 5, s. 61-66. 

Bawden C. R. 
1958 Two mongol texts concerning obo-worship, „Oriens Extremus", vol. 5, nr 1, s. 23-41. 

Bolor Erike... 
1959 Bolor Erike. Mongolian chronicle by Rasipun-gsur with a critical introduction by the 

R. A. Mostaert, Scripta Mongólica III , vol. 5, Cambridge. 
Brodjanskij D. L. 

1985 Strelok Kado i boginja Amaterasu v proizvedenijach neolitičeskich skulpturov {dva 
opyta soedinenija mifologičeskich i archeologičeskich tekstov), „Sovetskaja Etnografija", 
vol. 2, s. 116-121. 

Cevel 
1951 Mongolyn bochijn tüüchaj, Ulan Bator. 

Changalov M. M. 
1960 Sobrante sočinenij, t. 3, Ulan Ude. 

Damdin Dż. 
1966 Mongol büch, Ulan Bator. 

Dzorig R. 
1960 Mongol ardyn sport. Ulan Bator. 

Firštejn L . A. 
1978 O nekotorych obyčajach i pover'jach svjazannych s roideniem i vospitaniem rebenka 

и uzbekov Jużnogo Chorezma, [w:] Semja i semejnye obr jady и narodov Srednej Azii 
i Kazachstana, Moskva. 

G o d z i ń s k i S. 
1981 W kręgu lamajskich mitów i legend, Warszawa. 



166 IWONA KABZIŃSKA-STAWARZ 

Hamayon R. 
1981 Jak język kobiet oddaje dominację mężczyzn, „Etnografia Polska", t. 25, z. 1, 

s. 173-189. 
Haslund H. 

1949 Mongolian journey. London. 
Humphrey С. 

1974 Some ritual techniques in the hull-cult of the Burial-Mongols, Proceeding of the 
Royal Anthropological Institute for Great Britain and Ireland for 1973, London. 

Kabz ińska-Stawarz I. 
1983 Noworoczne gry mongolskie. Ich symbolika i związki z magią, cz. 1, „Etnografia 

Polska", t. 27, z. 1, s. 253-295. 
1984 Noworoczne gry mongolskie. Ich symbolika i związki z magią, cz. 2, „Etnografia 

Polska", t. 28, z. 2, s. 189-230. 
1985 Mongolian games of dice. Their symbolic and magic meaning, „Ethnologia Polona", 

vol. I I . s. 237-263. 
[w druku] Eriin gurvan naadam — three games of the Mongols, „Ethnologia Polona", vol. 13. 

K a ł u ż y ń s k i S. 
1978 Tradycje i legendy ludów Mongolii. Warszawa. 
1983 Dawni Mongołowie, Warszawa. 

Klujueva V. N. 
1960 Mongolskie igry, „Sovremennaja Mongolija", nr 4, s. 41-43. 

Lipiec R. S. 
1984 Obrazy batyra i ego konja v tjurko-mongol'skom epose, Moskva. 

M a g s a r d ż a w Ch. 
1960 Doloon chušuu naadam, „Étnografijn Sudlal", vol. 1, Uian Bator, fasc. 7. 

Marko Polo 
1954 Opisanie świata. Warszawa. 

Mauss M. 
1973 Socjologia i antropologia, Warszawa. 

Men-da-bej-lu... 
1975 Men-da-bej-lu. Polnoe opisanie mongolo-tatar, Moskva. 

N a m d ż i l d o r d ż N. 
1963 Mongolyn chólbgt togloom, Ulan Bator. 
1964 Dzugaataj bodlooguud, Ulan Bator. 

O cerki... 
1971 Očerki istorii kul'tury MNR, Ulan Ude. 

Olędzki J. 
1973 Chün bajna, „Etnografia Polska", t. 17, z. 2, s. 81-145. 

Popova A . 
1974 Analyse formelle et classification des jeux de calculs mongols. Etudes Mongoles, 

nr 5. Labethno, s. 7-60. 
Potanin G. N. 

1881 Očerki severo-zapadnoj Mongolii, S-Peterburg, wyd. 2. 
1883 Očerki severo-zapadnoj Mongolii, S-Peterburg, wyd. 4. 
1916 Erke. Kul't syna neba v Severnoj Azii. Materiały к tjurko-mongol'skoj mifologii, 

Tomsk. 
Pozdneev A . M . 

1887 Očerki byla huddijskich monastyrej i buddijskago duchovenstva v Mongolii v svjazi 
s otnošenijami sego poslednago к narodu, S-Peterburg. 

Smolev Ja. S. 
1903 Burjatskaja legenda o tarbagane. Trudy Troickosavskokjachtinskago Otdelenija PO 

IRGO, Kjachta, t. 3, nr 1, s. 101-103. 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 167 

Szynkiewicz S. 
1981 Rodzina pasterska w Mongolii, Wrocław. 

Tajna historia... 
1970 Tajna historia Mongołów, przekład i oprać. S. Kałużyński, Warszawa. 

Tangad D. 
1983 Mongol 'skaja narodnaja igra cagaan mod chajach, [w:] Material'naja i duchovnaja 

kul'tura kalmykov, Elista, s. 52-59. 
Tatar M. 

1976 Two mongol texts concerning the cult of the mountains. Acta Orientalia Academiae 
Scientiarum Hungaricae, vol. 30.. s. 1-58, Budapest. 

Tokarska J. , Wasilewski J. S., Z m y s ł o w s k a M. 
1982 Śmierć jako organizator kultury, „Etnografia Polska", t. 26, z. 1, s. 79-114. 

Trocev i č A. F. 
1981 Motiv geroja prinesennogo vodoj г korejskich i mongolskich predanijach, [w:] Lite-

raturnye svjazi Mongolii, Moskva, s. 63-75. 
Unkrig A. 

1933 Notes to W. Filchner. Kumbum Dschamba Ling. Leipzig. 
Wasilewski J. S. 

1977 Symboliczne universum jurty mongolskiej, „fctnogralia Polska", t. 21, z. 1. 
1980 Podarować-znaleźć-zgubić-zblądzić. Niektóre kategorie języka symbolicznego związane 

z opozycją życie — śmierć, „Etnografia Polska", t. 24, z. 1, s. 283-303. 
Viktorova L . L. 

1980 Mongoly. Proischożdenie národa i istoki kultury, Moskva. 
Vjatkina К. V. 

1960 Mongoly Mongolskoj Narodnoj Respubliki, Trudy Instituta etnografii, t. 60, Lenin-
grad-Moskva. 

Z a d r o ż y ń s k a A. 
1983 Homo faber i homo htdens. Etnologiczny szkic o pracy w kulturach tradycyjnej 

i współczesnej, Warszawa. 
Zukovskaja N. L. 

1977 Lamaizm i rannie formy religii, Moskva. 
1983 Binarnye oppozicii v tradicionnoj mongolskoj kulturę, [w:] Iskusstvo i kultura Mon­

golii i Centralnej Azii, č. 1, Moskva, s. 127-138. 
1984 Etnograftčeskie issledovanija v Mongolii 1979-1981, [w:] Polevye issledovanija Instituta 

etnografii 1980-1981, Moskva, s. 166-177. 

Iwona Kabzińska-Stawarz 

MONGOLIAN GAMES IN T H E ANNUAL C Y C L E 
AN ATTEMPT O F T H E EXPLANATION O F THEIR SEASONAL C H A R A C T E R 

Summary 

Among the games which were played in Mongolia at the beginning of the 20 century 
the Mongol pastoralists distinguish nowadays the spring games and those of summer-autumn. 
The spring games are chiefly the games played with astragaluses, board games: chess, 
checkers, the games of a buga type (wolf and sheep) and others as well as the games 
played with the use of especially marked stones (dominoes, chorlo/zendeme. oldzij) and 
others. To the summer-autumn games belong mainly tsagaan mod, tsagaan temeecex, čono 
tarwagaiax and eriin gurvan naadam, i.e. three games of the men: wrestling, horse races and 
archery. 



168 I W O N A K A B Z I Ń S K A - S T A W A R Z 

Winter is for the Mongolian pastoralists the season when games are not played at all. 
The spring games were commenced on the 2-3 day of the New Year ceremony. The summer 
games started to be played on the 1-2 day of summer, the last day for them to be played 
was the 16-17 day of the middle month of autumn. In the early years of the 20 century 
the transition to summer was not celebrated by the Mongols as it had been earlier (an 
evidence of the ceremonies connected with the outset of summer or with midsummer can be 
found for instance in the chronicles: Bolor Erike 1959, p. 115, Men-da-bej-lu, 1975, p. 75, 
Altan tobči, Baldanzapov, 1970 p. 143). The author's hypothesis says that the summer-autumn 
games which at the beginning of the 20 century were initiated by the herdsmen on the 
1-2 day of summer might have belonged earlier to the complex of actions associated with 
celebrating that turning point of the annual cycle. 

In the study Mongolian games are conceived as a sign of the ceremonial circumstances 
(i.e. new year and oboo tachich, offering sacrifices on a special stone cairns being a kind 
of shrine) as well as of the moment of transition in the annual cycle (the outset of the 
year, of summer, the middle of the spring) and in the cycle of economic activities (completing 
of the most important pastoral works, chiefly of schearing sheep and the production of felt). 
Moreover the games function as signs of the very seasons in which they are to be played. 
This function of games is proved also by what the herdsmen say about them, mainly 
about New Year games and eriin gurvan naadam. They usually finish their utterances with 
the words: "One should play... as it is a holy day". Very explicit function of a sign has 
for example the game tsagaan mod which, according to the native people, had to emphasize 
either the transition from spring to summer (when played on the 1 or 2 day of summer) 
or, in autumn, to express the gratitude for a prosperous summer to the master of Nature 
Lus sabdag. Besides, there are many prohibitions forbidding playing particular games except 
for the respectively proper seasons. The prohibitions concern especially the games with 
astralaguses some board games, the game chorlojzendeme, dominoes and the games played 
with fingers. By some other games their association with a determined season is not governed 
by explicit prohibitions but is all the same observed by virtue of customs. This concerns 
chiefly the summer-autumn games. 

The author puts the question: what could have determined that certain games were 
regarded by the Mongols as the spring ones while other were reckoned as those associated 
with summer-autumn? The Mongols themselves explain that distinction referring to practical 
reasons: the weather and the organization of wandering to pastures determining spatial 
distances of the people and thus their possibilities of participating in games. But the author 
supposes that no less decisive could have been the very character of the games, their 
functions, the symbolic communicative one above all. 

The latter function has been revealed in the analysis of particular games, mainly of 
their components: the accesoires used in them, the characters rules, dialogues and other 
actions as well as in their native interpretations and the reasons of appearing in certain 
contexts (a holy day, or other turning point in the annual cycle or the economic cycle). 
The analysis leads to the conclusion that the games associated with particular seasons of 
the year emphasize, by means characteristic for them the relevant traits of the context and 
the basic ideas defined in turn by the pastoralists' world view (and especially by the way 
of conceiving Nature in its transitions in certain seasons). This conclusion leads to the next 
one: the differences in the character of the spring and summer-autumn games result from 
the different contents conveyed by the games themselves. This in turn is caused by the 
pastoralists' different ways of conceiving each of the two contexts — spring and summer-
-autumn. The season of the spring, initiated by the New Year ceremony is the period of 
the Nature's re-creation, of the regeneration of the roots of existence, arrival of life after 
the deadlyness of winter. It is still a period of cold weather but all the same a promise 
of abundance and fertility that will find its climax in the summer-autumn. The summer-
-autumn season is the very season of ripening, flourishing and abundance. Special presentation 



G R Y M O N G O L S K I E W C Y K L U R O C Z N Y M 169 

of this summer affluence is the so-called ceremony of first kumiss or first milk. The spring 
games discussed here are the symbols of the ideas of this season. The summer-autumn 
games are the peculiar way of symbolizing the dynamics and power of the life and Nature. 

The requisites of the games play a very important role in transmitting informations about 
the respective context. There are clear distinctions between the requisites used in the New-
Year games and those of the summer-autumn season. The requisites of the New Year games 
are usually: astralaguses. boards and checkers (stones), nuts, pieces of ice or bull's horn, 
stones marked in a special way (dominoes, chorlo/zendeme). In the summer-autumn ga­
mes the roles of requisites are fulfilled by: wooden sticks, straps of camel leather, sheepskin, 
felt, bows and arrows and (conventionally) camel's hair and salt. All the mentioned objects 
have a symbolic-magic significance in the Mongolian culture. The author believes that this 
significance is relevant for understanding of particular games and their symbolic-communicative 
as well as magical function. The same objects have the mediatory function too. In the role 
of mediators in the Mongolian culture appear numerous animals and birds, the same ones 
that play the role of characters in most of games. They are usually: horses, cattle, calves, 
camels, dogs, stags, wolves and certain birds: swallows and nightingales. Some of these 
animals are symbolically associated with fertility, origins of life or even with people- as 
their ancestors and the beings which can replace people. They are also the Creator's 
assistants. Wolf and camel appearing in the summer-autumn games are also the symbols 
of strength. 

As mediators appear also fire and double-wheeled cart. Both objects are mentioned in 
the dialogue initiating the game čono tarwagacax. In the game tsagaan temeecex there is 
a struggle over camel s hair which is also a mediator (the same hair is mentioned in the 
dialogue accompanying the game). The games themselves have mediatory functions too. 
Besides, they are a peculiar kind of gift given to Nature. Offering the gift the herdsmen 
expect it to be reciprocated. The Nature reciprocates gifts giving them good conditions of 
grazing for their herds, causing their multiplicity and general prosperity of the families. 

Analysing particular seasonal games the author gives much attention to the fact tíiat 
various games require different quantities of energy and strength spant by the participants, 
different kinds of motion and size of space necessary for a game to be played as well as 
numbers of players and their age. It is worth noticing that the spring games are static, 
closed within the space of the yurt and the number of players does not exceed 2-4 persons. 
The players are sitting and their motions are limited to moving checkers, casting dice, 
settling dominoes etc. The summer-autumn games are played outside the yurt in the open air. 
The players run, wrestle, change their places. 

All these elements like the accesoires and characters have their symbolic-magical relevance. 
Other activities of the players governed by the rules can be meaningful too. Many instances 
can be found in the eriin gurvan naadam (e.g. the behaviour of the wrestlers before and 
after the wrestle, the patterns of assortment of the race horses with regard to their age, 
sex and colour, the way of decorating horses and riders etc.). 

The author's study rests upon field data from her own researches carried out in Mongolia 
in the years 1978-80 when she was a member of the ethnological expedition of Polish 
Academy of Sciences under the guidance of the late Professor Witold Dynowski. Many of 
the informations are derived from the informants' (the Khalkha and Oirat pastoralists) 
answers quoted verbatim as the illustrations of the authors' assumptions and ascertainments. 
For her intention was to present the Mongols'own views and attitudes too, along with her 
assumptions and conclusions concerning the reasons of a seasonal character of the Mongolian 
games. 

Translated by Anna Kuczyńska-Skrzypek 


