
Olga Goldberg-Mulkiewicz 

OBRZĘDY Ż A Ł O B N E I P O G R Z E B O W E Ż Y D Ó W POLSKICH 

W tradyc j i żydowskiej obrzędy związane ze śmiercią, po­
grzebem, żałobą, j ak i inne wchodzące w skład podstawowych 
rites de passage obwarowane są szeregiem przepisów nakazujących 
zarówno rodzinie, j a k i całej społeczności współuczestniczącej 
w s m u t k u , określony sposób zachowania się. Nakazy te prowadzą 
żałobników przez wszystkie stadia obrzędu, zawsze w ten sam 
sposób. Rel igia żydowska stworzyła przepisy, które obejmują 
wszystkie społeczności rozrzuconej diaspory. Przyjęty powszechnie 
kodeks prawa rabinicznego Szulchan Aruch, wraz z komentarzami 
krakowskiego rabina M . Isserlesa 1 przeznaczonymi dla aszke-
nazyjskiego odłamu żydostwa określa dokładnie sposób postępo­
wania również i w p r zypadku śmierci i obrzędów związanych 
z żałobą. Zarówno wierzenia dotyczące śmierci, j ak i obrzędy 
żałobne opierają się przede wszystk im na f i lozof icznych podsta­
wach re l ig i i żydowskiej i nakazach postępowania wynikających 
z przepisów tejże re l ig i i . Jednak w miarę upływu czasu, oraz 
przede wszystk im wskutek rozproszenia gm in żydowskich żyją­
cych nieraz w znacznej izolacj i , obrzędy większych skupisk na­
brały pewnych odmienności. Powstała nowsza, równoległa, a nie 
zawarta w przepisach re l i g i jnych warstwa wierzeń i zachowań, 
której przyczyny powstania są rozmai te . 

Źródeł niektórych zwyczajów należy szukać w natura lne j , 
spontanicznej reakcj i człowieka na takie zjawisko j ak śmierć, 
osierocenie — reakcj i , która z czasem przestaje być spontaniczna 
i przechodzi w postępowanie stereotypowe. Inne odrębności 
powstały na pewno wskutek zapożyczenia pewnych wierzeń 
czy zachowań od okolicznej ludności nieżydowskiej, względnie 
wskutek konieczności podporządkowania się poszczególnych gmin 
żydowskich zakazom o charakterze admin is t racy jnym, ograni­
czającym z zewnątrz zachowanie się Żydów. Zakazy te z czasem 
utraciły swą moc prawną, zostały zapomniane jako restrykcje 
przez obie s trony, zarówno nakazującą j ak i podporzodkowującą 
się, ale pozostały jako określone, t radycy jne rodzaje zachowań. 

Przystępując do rozważań na temat obrzędów żałobnych 
i pogrzebowych Żydów polskich, zdajemy sobie sprawę z niemoż­
ności opracowania całości zagadnienia w ramach artykułu; dwie 
są k u t e m u podstawowe przyczyny. 

Po pierwsze, społeczeństwo żydowskie żyjące w Polsce do 
okresu ostatniej wo jny światowej było zróżnicowane. Składało 
się z szeregu grup, których stopień zaangażowania w sprawy rel i ­
gijne b y l bardzo różny i to właśnie tworzyło zróżnicowanie 
obrzędowości w warstwie, w której było to możliwe, t zn . w tej 
istniejącej poza pionem opar t ym na nakazie r e l i g i j nym. 2 Inaczej 
wyglądał pogrzeb w społeczności chasydzkiej, inaczej wśród 
mitnagdów. 3 Ponadto i w ramach poszczególnych grup istniały 
duże różnice, np . obyczaje przyjęte przy chowaniu cadyka nie 
obowiązywały w społeczności chasydzkiej na pogrzebie zwykłego, 
szarego człowieka. Wyniszczanie tego jest niemożliwe w ramach 
krótkiej pracy, zaś uboga l i t e ra tura przedmiotu ogranicza możli­
wość odesłania czyte lnika do konkre tnych , głębszych opracowań. 

Drugą przyczyną utrudniającą napisanie niniejszego a r t y k u ­
łu jest podstawowa trudność oddzielenia warstwy fi lozoficznej, 
stałej, od wierzeń i zwyczajów wywodzących się ze źródeł leżących 
poza filozofią i religią żydowską. Rozważania tego t y p u na pewno 
przyczyniłyby się do pogłębienia szeregu omawianych poniżej 
problemów, ale z kolei przechyliłyby p r o f i l pracy w k i e r u n k u 
rozważań religioznawczych, co nie jest naszym celem. 

Całokształt obrzędów żałobnych uwarunkowany jest zawsze 
wierzeniami odnośnie duszy człowieka, świata pozaziemskiego. 
Fi lozof ia żydowska przy jmuje istnienie k i l k u sił żywotnych 
w człowieku — należą do nich dusza — neszama, nefesz i ruach. 

Podczas gdy neszama opuszcza ciało człowieka od razu w mo­
mencie śmierci i wznosi się do stwórcy, nefesz i ruach częściowo 
spełniają nadal ziemskie funkcje, które przypisuje i m t radyc ja . 
Nefesz wędruje pomiędzy domem a grobem, w którym leży zmarły 
przez siedem dn i , a według niektórych wierzeń przez 30 dn i . 
Po upływie tego okresu rozstaje się ze zmarłym, ale nie osta­
tecznie, tęskni za ciałem, które było jej powłoką, za miejscami, 
w których zmarły bywał za życia; wraca w okolice grobu, domu 
zmarłego; unicestwia się ostatecznie dopiero po r oku . liuaeh 
związana jest na zawsze ze swą cielesną powłoką i nie opuszcza 
doczesnych szczątków człowieka n i gdy . 4 

T a k i splot wierzeń podstawowych sugeruje szereg postępo­
wań i postaw w momencie śmierci. Przede wszystk im wpływa 
zasadniczo na obowiązek grzebania ciała, szacunek dla grobu, 
kości ludzk ich, okres żałoby. Obowiązek grzebania ciała jest 
podstawowym w kul turze żydowskiej. W y n i k a on z nakazów 
b i b l i i : mąż powinien grzebać żonę, dzieci rodziców (Księga 
Genezis 47:29—30, 49:29, 50:25, I I Ks . Samuelowa 21:12—14). 
Jedną z największych kar , jakie mogą spotkać człowieka, jest t a , 
że nie zostanie on pogrzebany, nie będzie miał własnego grobu 
( I Księga Królewska 14:11). Troska o zmarłego powodowana 
jest też chęcią zapewnienia sobie pomyślności, gdyż zmar l i mogą 
oddziaływać na świat doczesny, a więc są w stanie odwzajemnić 
przysługę, której doświadczyli w momencie k r y t y c z n y m dla n i ch , 
w czasie gdy przechodzli do innego świata, innego życia (Księga 
I Samuelowa 28:15—20). Szacunek dla ciała zmarłego podkreślał 
zwyczaj n ieodkrywania raz zagrzebanych kości, nieprzenoszenia 
grobu, t ak charakterystyczny dla żydowskiej t r adyc j i . 

Zjawisko śmierci t raktowane jest przez społeczność żydowską 
jako naturalne, wiadomo, że człowiek m a przepisane szereg la t 
do przeżycia na ziemi (siedemdziesiąt) a potem umiera. Rozmowy, 
rozważania na ten temat nie stanowią tabu znanego w innych 
ku l tu ra ch . Śmierć człowieka jest przejściem z jednego, doczesnego 
kręgu, do następnego. Dlatego też t radyc ja wytworzyła szereg 
porównań, powiedzeń o czekającym każdego końcu. Często 
śmierć porównywana jest z narodzeniem — człowiek rodz i się 
płacząc, t ak samo i umiera — jest to więc podobny stan. W okre­
sach radości należy wspomnieć o śmierci, aby chw i l i następnej 
nadać głębsze znaczenie, zastanowić się nad znikomością życia. 
Nakazy te spotyka się często 5, j ednym z najbardziej charak­
terystycznym jest taniec śmierci wykonywany podczas chasydz­
kiego wesela. 

Powszechnie uważa się, że ciężkie konanie jest karą za złe 
życie, wierzy w to , że cadycy umierają spokojnie. 

Oswojenie z myślą o śmierci nie oznacza jednak rezygnacji 
ze starań o powrót umierającego do zdrowia. Póki człowiek od­
dycha — walczy się o jego życie, podejmuje różne zabiegi, do na j ­
bardziej powszechnych należy pójście na grób cadyka lub bliskiej 

' choremu osoby, względnie do synagogi, aby modłami wybłagać 
powrót chorego do zdrowia. Składa się ofiarę, zapala świecę, 
niekiedy równą wzrostowi chorego, albo zrobioną z t y l u pudów 
wosku ile waży chory. Częstym zabiegiem jest zmiana imienia 
choremu, nadanie m u nowego, które potem nosi już do końca ży-

103 



I I . 1. K i r k u t ( cmenta r z żydowski ) , S i en i awa k . P r z e w o r s k a , s tan obecny 

cia. Gdy jednak to i inne zabiegi nie pomagają-, przygotowuje się 
chorego do śmiorci. Sugeruje się m u konieczność odmówienia 
odpowiednich modłów, przebłagania za. grzechy, ponadto w pokoju 
chorego zbiera- się grupa odczytująca dniem i nocą odpowiednie 
psalmy. Przebłaganie za grzechy odmawia chory sam, луга/, 
z zebranymi przy jego łożu najbliższymi, względnie członkami 
bractwa pogrzebowego. W t y m celu gromadzą się przy chorym 
mężczyźnie mężczyźni, przy kobiecie kobiety . Gdy chory sam nie 
jest w stanie odmówić, ani powtórzyć odpowiednich iiiodlów% 
czyni to w jego imieniu jeden ze zgromadzonych. Przy łożu 
konającego powinna palić się świeca. Cliasydzi z niektórych 
ugrupowań m y l i przed śmiercią ręce i wycieral i je następnie 
w tales. 

Umierający nie powinien pozostawać sam, obecni przy zgonie 
zapewniają sobie zasługę po śmierci, pozostaje wdęc |)rzy kona­
jącym zarówno rodzina,, jak i bliscy m u . szczególnie nabożni 
mężczyźni, jodynie w niektórych okolicacłi istniał zakaz przy­
prowadzania dzieci do loża umierającego, mający chyba niezbyt 
długą tradycję. Również i ciało zmarłego nie powinno pozostawać 
an i clvwili bez opieki . Do momentu zgonn opiekuje, się umiera­
jącym rodzina, bliscy m u , względnie członkowie bractwa opieku­
jącego się chorymi , o ile takie istnieje w" danej gminie. Po śmierci 
funkcję tę przejmuje bractwo pogrzebowe; — cheirra htdisza*. 
Członków bractwa pogrzebowego należało zawiadomić natych­
mias t ; zdarzało się więc, że i nocą wysyłano posłańca aby uderza­
jąc w umówiony sposób w okna. obudził ich i zwołał do domu, 
w którym był zmarły. Do obowiązków członków bractwa należało 
przede wszystkim dokonanie ablucj i zmarłego, ubranie go 
w śmiertelne szaty i zadbanie o pogrzeb. Problem szat śmier­
te lnych wyglądał rozmaicie na terenie Polski. Jeszcze w okresie 
międzywojennym istniało wierzenie, że przygotowanie sobie 
śmiertelnego ubrania zapewnia długie życie, ale nie było ono 
powszechne, zdarzały się gminy , gdzie członkowie mie l i przygo­
towane odpow iednic stroje na wypadek śmierci wśród członków 
gminy , ale najczęściej stroje takie przygotowywano ad hoc. 
Różniły się też one w różnych okolica,cli. Jedną z cccii wspólnych, 
choć nie dla wszystkich gmin . było, że robiono je z białego płótna, 
dartego — nie krojonego, szytego nićmi bez użycia węzłów. 

Pogrzeb winien się odbyć j ak t y l ko można najszybciej — 
ciało zmarłego nie powinno pozostawać w domu następną noc po 
śmierci, a w żadnym wypa,dku nie na, sobotę lub święto. Jedynie 
w niektórych przypadkach czekano z pogrzebem jeden dzień - -
przede wszystkim wówczas, gdy miały przyjechać dzioci zmarłego, 
szczególnie synowie. Wiąże się to z podstawowym nakazem rel igi i 
żydowskiej, który zobowiązuje syna do odmówienia specjalnej 
mod l i twy nad grobem rodziców. Natychmiastowe grzebanie 
zmarłego obowiązywało wśród nomadów, żyjących w ciepłym 
kl imacie ; postępowanie takio było wówczas koniecznością. 
W społeczeństwach europejskich, szczególnie chrześcijańskich, 
zwyczaj ten budził sprzociw i przyczynia ! się do powstawania, 
różnych przesądów i posądzeń dotyczących żydowskich p r a k t y k 
pogrzeb owy c l i . 

Pogrzeb ogłaszany był najczęściej publicznie i wówczas każdy, 
k to t y l k o usłyszał wiadomość zamyrkał sklep czy warsztat i szedł 
za zwłokami. Uczestniczenie w pogrzebie jest bowiem zasługą, 
którą zalicza się każdemu po jego śmierci. Ażeby w ogóle mógł 
się odbyć, musi brać w n i m udział przynajmniej dziesięciu do­
rosłych mężczyzn (minian), gdyż w przeciwnym razie nie można 
odmówić przepisanych mod l i tw . 

Istnieje szereg zwyczajów i wierzeń związanych z wynosze­
niem zmarłego z domu, oraz z pogrzebem. Były one różne 
w rozmaitych miejscowościach i j ak już zaznaczono, różne w po­
szczególnych grupach ku l tu r owych . Do najbardziej rozpowszech­
nionych należało umieszczenie zmarłego na desce, na której 
następnie kładło się go na mary . Deski tej nie kładziono do grobu 
wraz z ciałem, służyła na kole jnych pogrzebach. Zamiast deski 
używano niekiedy białej chusty, prześcieradła, na którym prze­
noszono zwdoki przed włożeniem ich do grobu. T r u m n a 7 , jeśli 
w niej chowano zmarłych, była zawsze bardzo prosta, drewniana, 
niezdobiona, jedynie pomalowana na czarno. 8 Pod głowę kładzio­
no zmarłemu zazwyczaj poduszkę, ale nie mogła ona być wypeł­
niona pierzem z k u r . 9 

Ciało wynoszono z domu zawsze nogami k u przodowi, w kie­
r u n k u wyjścia. Wynosząc ciało, otwierano szeroko drzw i i okna, 
aby umożliwić duszy (nefesz) opuszczenie domu wraz ze zwłokami. 
Zdarzało się, że po wyniesieniu zmarłego gwałtownie d r zw i za-

104 



mykano , aby uniemożliwić duszy powrót. Zabiegi, które miały 
ułatwić duszy opuszczenie znajomych jej kątów były liczne. 
Cały splot czynności związany był z wodą — wylewano resztki 
wody aby dusza sie nie utopiła; wynoszono naczynia napełnione 
wodą przed dom, aby mogła się umyć przed dalszą wędrówką, 
t a k j ak u m y t o ciało zmarłego; zostawiano nieco wody aby dusza 
napiła się na drogę i t p . W domu zostawiono zapalone światło, 
aby opuszczając dom, dusza nie zgubiła drogi , aby łatwo mogła 
wyjść. 

Istniały zwyczaje związane z rozbijaniem naczynia po wy­
niesieniu zmarłego z domu. A lbo rozbijano g l in iany garnek 
i wyrzucano skorupy (Brześć nad Bugiem), lub też w nowym 
g l in ianym garnku zagotowywano wodę, którą następnie wylewano 
poza domem a następnie rozbijano garnek i wyrzucano skorupy 
(Kołomyja). 

Orszak pogrzebowy nie oi l razu udawał się na cmentarz, 
często przed wyruszeniem okrążano t r zykro tn ie dom. Porządku 
pogrzebu, formowania się orszaku pilnował zazwyczaj jeden 
członek bractwa pogrzebowego. Na czele k o n d u k t u wieziono 
zawsze zwłoki, jedynie w niektórych okolicach, gdy umarł czło­
wiek uczony, o dużym autorytecie, na. czele orszaku szli młodzi 
chłopcy wołając ,,Niech kroczy przed tobą sprawiedliwość*'. 
Bezpośrednio za zwłokami szła najbliższa rodzina, potem męż­
czyźni i na końcu kobiety , zwyczaj ten nie był jedna,k przestrze­
gany we wszystkich skupiskach. Bardzo często orszak pogrzebowy 
b y l przemieszany. Znany jest w niektórych okolicach zwyczaj, 
że male dzieci brały udział jedynie w pogrzebio m a t k i ; gdy 
umarł ojciec, nie zabierano najmłodszych dzieci na cmentarz. 
Zwłoki wieziono na furmance, l ub też niesiono. Powszechnym 
było postępowanie, że w wypadku zwykłego, przeciętnego pogrze­
bu używano pojazdu, natomiast zwłoki czy t r u m n a osoby pow­
szechnie poważanej były niesione przez członków gminy , którzy 
uważali ten obowiązek za zaszczyt. W wypadku wiezienia zwłok, 
fu rman siedział zazwyczaj bezpośrednio na t rumnie , czasem na 
wozie, n igdy nie szedł obok. Podczas pogrzebu furman nie używał 
bata na konie. Orszak pogrzebowy starał się omijać drogę kolo 
synagogi, ale nie zawsze, zdarzało się, że przechodzono obok sy­
nagogi umyślnie, zwłaszcza gdy zmarły był uczonym w piśmie. 
Wówczas zatrzymywano się przed budynk iem, odprawiano 
modły. Drogę koło synagogi zawsze odbywano wolno, w przeci­
wieństwie do drogi koło kościoła, którą starano się przebyć jak 
najszybciej, czasem nawet b ieg i em. 1 0 Po przyjeździe pod bramę 
cmentarza uderzano w nią t r zykro tn ie , przed o twarc iem; tłu­
maczono to potrzebą zawiadomienia leżących na cmentarzu 
zmarłych, że przybywa nowy towarzysz, oraz koniecznością wy­
płoszenia złych mocy grasujących t a m . Jeżeli konie, zatrzy­
mawszy się pod bramą cmentarną nie chciały iść dalej, był to 
zły znak — oznaczało to bowiem, że złe moce nie wpuszczają 
orszaku. 

Zarówno wielkość grobu, j ak też sposób jego wykonania , 
złożenia w n i m zwłok oraz modły sprawowane nad grobem 
określone są ścisłymi przepisami, których podstawy leżą w war­
stwie fi lozoficzno-religijnej t r adyc j i żydowskiej. 

Przy grobie lamentowano nad ciałem zmarłego, zgodnie 
z tradycją sięgającą czasów b i b l i j n y c h . 1 1 I n s t y tuc j a płaczki po­
grzebowej, zwanej mekonenet istnieje do dziś wśród grup pocho­
dzących z A f r y k i . Zwyczaj ten istniał i wśród Żydów polskich, 
umocniony powszechnym przekonaniem, że wychwalanie cnót 
zmarłego, a zwłaszcza wspominanie ich na cmentarzu odejmuje 
trzecią część jego cierpień pośmiertnych. 1 2 Toteż w poszczegól­
nych t radycy jnych gminach żydowskich istniały kobiety , które 
angażowano do opłakiwania zmarłych po śmierci, oraz podczas 
pogrzebu. Były ono po pogrzebie wynagradzane pieniędzmi 
przez rodzinę zmarłego. Opłakując zmarłego wyrażały żal i roz­
pacz osieroconej rodziny, niepokój o to , co się stanie z dziećmi 
i żoną, a także wychwalały zasługi zmarłego. 1 3 Płacz t y ch kobiet 
b y l zawsze bardzo głośny, ok r zyk i pełne ekspresji. Zdarzało się, 
że płaczki wybiegały z domu zmarłego na ulicę i t a m krzyczały 
rozpaczając. Zwyczaj ten był w okresie międzywojennym na 

terenie Polski już w zaniku, a w niektórych gminach zastąpiono 
go i n n y m . Mianowicie, zaraz po śmierci bl iskiej osoby, rodzina 
zmarłego udawała się na cmentarz wraz z kobietą, która pełniła 
w babińcu synagogi funkcję przewodniczącej nad modłami (tzw. 
w jidisz zoderka, względnie beterka). Ona to odczytywała odpo­
wiednie fragmenty z książki zawierającej teksty modłów po 
zmarłym Maawar Jabok, a zgromadzona rodzina wtórowała 
jej płacząc. 1 4 

Po powrocie z cmentarza rozpoczyna się okros żałoby, który 
wiąże zarówno rodzinę zmarłego j ak i najbliższą społeczność su­
rowymi przepisami dotyczącymi sposobu zachowania się. 1 5 

Dzie l i się on na cztery zasadnicze fazy, a przepisy różnicują się 
w zależności od stopnia pokrewieństwa w stosunku do zmarłego. 

Okres pierwszy, trwający zazwyczaj zaledwie parę godzin, 
obejmuje czas pomiędzy śmiercią a. pogrzebem. Wówczas domow­
nicy przede wszystkim przygotowują dom na czas żałoby: za­
trzymują zegar, odwracają do ściany lustra. , 1 6 otwierają okna, 
wyprowadzają z domu wszystkie zwierzęta. Znany jest też z l i ­
teratury zwyczaj przewracania łóżek, względnie odwracania 
iel i czy też wywracania w łóżkach pościeli. O ile m i wiadomo 
nie był on kontynuowany w ostatnim półwieczu przed drugą 
wojną światową. W okresie t y m dorośli mężczyźni nie uczest­
niczą w codziennych modłach, nie zakładają filakterii. 

Okres następny sziwa — nazwa pochodzi od słowa szewa — 
siedem — obejmuje siedem dn i . Okres ten ma jeszcze niezbyt 
wyraźny i nie przez wszystkich przestrzegany podział wewnętrzny 
na pierwsze t r zy dn i ? cztery pozostałe. Jest to czas, w którym 
najbliższa rodzina zmarłego obłożona jest najostrzejszymi re­
s t rykc jami . W skład osób, które sziwa obowiązuje bezwzględnie 
wchodzą: rodzeństwo zmarłego, mąż lub żona, dzieci, rodzice. 
Wszyscy oni od momentu powro tu z cmentarza nie opuszczają 
domu, przebywają w wspólnym poko ju , siedzą na niskich sto­
łeczkach lub kamieniach, które następnie po zakończeniu żałoby 
wyrzuca się daleko od domu. 

Pierwsze t r z y dn i żałoby przeznaczone są na opłakiwanie 
zmarłego. Mają na celu wyzwolenie pierwszego smutku — należy 
wówczas płakać, głośno lamentować — co ma psychologiczne 
uzasadnienie. Przez następne cztery dn i ogranicza się głośne 
wyrażanie bólu, czas ten przeznaczony jest przede wszystk im 
na wspominanie zmarłego, wyliczanie jego cnót. Okres ten w myśl 
założeń psychologii przeznaczony jest na proces terapi i przez 
wypowiedzenie j ak najwięcej myśli, odczuć, co pozwala na od-
seporowanie się od zmarłego, uznanie nieodwracalności s t ra ty , 
pogodzenie się z realnością tego co się wydarzyło. Przez cały ten 
czas w domu żałoby odbywają się przepisane rytuałem modły. 
Rodzinę obowiązuje zakaz czytania Biblii (gdyż jest to zawsze 
czynność dająca radość, zadowolenie), poza tekstami żałobnymi 
jak Księga Hioba, Treny Jeremiasza. W całym domu panuje spo­
kój, mówi się przyciszonym głosem, niewiele gdy idzie o sprawy 
świeckie, poza wspominaniem zmarłego. W domu pal i się przez 
cały ten okres świeca. Żałobników obowiązuje surowy zakaz 
jakie jkolwiek pracy, przeprowadzania transakcj i handlowych, 
spisywania umów i t p . Nie noszą oni nowego ubrania ani też 
takiego, które było prane jeszcze za życia zmarłego (zakaz ten 
obchodzi się powszechnie w ten sposób, że czyste ubranie wkłada 
na chwilkę ktoś z żałobników i w ten sposób trac i ono swą świe­
żość). Najbliższy potomek, ten który odmawiał kadisz na cmen­
tarzu chodzi w ubran iu , które nad grobem zostało naderwane, 
uszkodzone. Żałobnicy nie noszą skórzanego obuwia, t y l k o pan­
tofle z materiału, lub na gumowej podeszwie. Nie należy sto­
sować żadnych zabiegów kosmetycznych (nie naciera się ciała 
ole jkami w myśl pierwotnego przepisu), mężczyźni nie golą 
zarostu. Nie należy w t y m czasie utrzymywać stosunków seksual­
nych . Należy powstrzymać się od wszelkich radości. Żałoba t r w a 
j ak już wspomniano siedem dni , ale przerwana jest przez sobotę 
lub inne święto, jeżeli wypada w t y m czasie. Można wówczas 
wyjść z domu, odwiedzić znajomych, sąsiadów, następnie kon­
tynuuje się ten sam sposób postępowania. 

105 

i 



D o m żałobników należy odwiedzać; wchodząc nie pozdrawia 
się nikogo, an i nie w i ta , nie podaje się ręki (podawanie ręki 
zwłaszcza kobietom przez mężczyzn wogóle nie jest przyjęte 
przez niektóre grupy religijne), często odwiedzający czekają 
z rozpoczęciem rozmowy na inicjatywę żałobników. Nie należy 
przynosić prezentów, ale najbliżsi sąsiedzi przynoszą jedzenie. 
Szczególnie podkreślany jest zwyczaj niespożywania własnego, 
domowego jedzenia po powrocie z cmentarza. W zasadzie żałob­
nicy nie jedzą wiele, zwłaszcza w pierwszych trzech dniach żałoby, 
wówczas też najczęściej nie gotuje się w domu. Jedzenie, które 
przynoszą sąsiedzi winno być bez smaku, bezbarwne, gdyż i pod­
czas spożywania posiłków nie należy mieć przyjemności. Jedząc 
należy podkreślać, że nie jest się głodnym, nie może człowiek n i ­
czego przełknąć. Istniały w t radycy jnych społecznościach ży­
dowskich opowieści, które mówiły j ak to po śmierci b l isk ie j 
osoby, rodzina przez t r zy dn i niczego do ust nie wzięła. Na j ­
częściej obrzędowym posiłkiem w okresie żałoby są ja jka ugoto­
wane na twardo i obwarzanki , które przynoszą sąsiedzi. Odwie­
dzających dom żałoby nie częstuje się jedzeniem, wyjątkiem są 
domy chasydzkie, gdzie podaje się ciastka i a lkohol , czasem też 
herbatę. Podawaniem togo poczęstunku zajmuje się nie najbliższa 
rodzina zmarłego, ale kob ie ty spokrewnione z rodziną zmarłego, 
które też przebywają w domu żałoby. Okres sziwa kończy się 
pójściem wszystkich żałobników na cmentarz, gdzie odprawia się 
odpowiednie modły. 

Następny, trzydziestodniowy okres żałoby, zwany szloszim 
— od słowa trzydzieści — obowiązuje przede wszystk im dzieci 
zmarłego, męża względnie żonę. Jest to czas przeznaczony przede 

I I . 2, 3. Memory z k i r k u t u w Lubaczow ie ; i l , 4. 

wszystkim na psychiczne i rzeczywiste wyzwolenie się z tragedi i , 
powrót do normalnego życia. W okresie t y m nie wolno korzystać 
z jak ichko lwiek rozrywek, nie wolno wchodzić w związki mał­
żeńskie, nawet gdy data ślubu została wcześniej już ustalona 
(rzecz której w zasad zie nio zmienia się z żadnej innej przyczyny) . 
Zdarza się, że w t y m okresie mężczyzna zmienia swoje stałe 
miejsce w synagodze, nie gol i zarostu. W okresie t y m nie maluje 
się mieszkania, nie kupuje nowych rzeczy do domu. I t en okres 
kończy się pójściem na cmentarz i odprawieniem odpowiednich 
modłów. 

Ostatecznym zakończeniem okresu żałoby jest rocznica 
śmierci. Do tego czasu należy postawić na cmentarzu pomnik , 
aby przy n i m odprawić przepisano rytuałem modły. W pierwszą 
j ak i wszystkie następne rocznice śmiorci p a l i się w dormuprzez 
cały dzień świecę, odprawia odpowiednie modły w synagodze 

W a r t podkreślenia jest obyczaj mówiący, że k to dowiedział 
się po trzydziestu dniach o śmierci nawet najbliższej osoby, tego, 
oprócz modłów w synagodze obowiązuje t y l k o k i l ka godzin żałoby 
— okres w którym powinien zjednoczyć się z pamięcią, wspomnie­
n i a m i po zmarłym, natomiast nie obejmują go wszystkie inne prze­
pisy zachowania, gdyż są one poza ustalony okres nieprzenośne. 

Kończąc te krótkie rozważania, należy wrócić do założeń 
artykułu — ukazuje splot przopisów rel ig i jnych, wierzeń 
i zwyczajów, nie wszystkich, alo t y ch , które wydawały się autorce 
najbardziej charakterystyczne, skrajnie odmienne, względnio 
bezpośrednio zapożyczone z obrzędowości polskiej . Interpretac ja 
t3Tch wszystkich wderzeń i zwyczajów nie leżała w planach au to rk i , 
nie była celem niniejszego artykułu. 

K i r k u t w Grójcu, zniszczony w la tach okupacj i 

106 



P R Z Y P I S Y 

1 Urodzony i działający w Krakowie rab in Mojżesz Isserles 
(1525 lub 1530—1572) wydał w r oku 1569—71 Szulchan Aruch 
wraz z własnymi komentarzami Ha-mappa. 

2 W rel ig i i żydowskiej nie ma naczelnej władzy organiza­
cyjnej ani kodyf ikacy jne j . Postępowanie opiera się przede 
wszystk im na przepisach zawartych w tekstach, co daje możli­
wość różnic w ich interpretacj i . 

"' Grupa, która ukształtowała się jako reakcja na ruch cha­
sydzki , z czasem, pod wpływem filozofów, szczególnie Gaona 
z W i lna , wykształciła zdecydowane odrębności zarówno w ry ­
tuale, j ak i całokształcie k u l t u r y . Istniała przede wszystk im na 
terenach Polski północno-wschodniej i L i t w y . 

4 J . Trachtenberg, Jewish Magic and Superstition, Now 
Y o r k 1975, s. 61 

5 Kojarzenie momentów radosnych z wspomnieniom o smut­
nych jest charakterystyczne dla k u l t u r y żydowskiej. Najbardziej 
dobitnie występuje w powszechnym zwyczaju wspominania 
tragedi i zburzenia świątyni jerozolimskiej w momentach ra­
dosnych, czy też podniosłych. 

6 Te rmin , który miał kiedyś szersze znaczenie, oznacza 
przede wszystk im bractwo pogrzebowe. Obowiązkiem członków 
bractwa jest dostarczenie wszystkich usług zmarłemu. Koniecz­
ność powstania bractwa wyn ika z nakazu religijnego, głoszącego, 
iż nie można czerpać korzyści mater ia lnych ze śmierci. Dlatego 
też żadna f i rma o charakterze komercy jnym nie może świadczyć 
usług pogrzebowych. 

7 T rumna występuje niezbyt konsekwentnie w tradycyjnej 
obrzędowości, ale istnieje od czasów najdawniejszych. Chowanie 
w innej pozycj i aniżeli leżąca nie jest znane żadnej grupie ży­
dowskiej. Natomiast powszechnym jest zwyczaj chowania zmar­
łego z nogami w k i e runku wschodnim, w k i e runku Jerozol imy, 
aby mógł wstać i iść w momencie Sądu Ostatecznego. Wierzenia 

związane z poruszaną t u problematyką pa t r z : R. L i l ienta lowa, 
Przesądy żydowskie, „Wisła", t . 12, 1898, s. 277—284; tejże, 
Wierzenia, przesądy i praktyki ludu żydowskiego, „Wisła", 
t . 18, 1904, s. 104—111; t . 19, s. 148—176; Ch. Chajes, Olaj-
bungen un minhagim in farbindung mitn lojl (Wierzenia i zwy­
czaje związane ze śmiercią; jidisz), w : „Filologisze Sz r i f tn " , 
1928, t . I I , s. 281—328 

8 Ch. Chajes, op. c i t . , s. 324 
9 „Istnieje bowiem powszechne, głęboko zakorzeniowe prze­

konanie o związkach zachodzących między tymże ptactwem 
a demonami, taż więc poduszka wypełniona pierzem przedłużyć 
b y mogła agonię konającego". Trachtenberg, op. c i t . , s. 74 

1 0 Az. An-sk i , Dos jidysze etnografisze program, der mensz 
(Żydowski program etnograficzny, człowiek; j idisz), Petrograd 
1914, s. 203—226. Jest to klasyczny przykład dawnego nakazu 
mi jan ia biegiem świątyni kato l ick ie j , który obowiązywał Żydów 
w j ednym miasteczku i rozprzestrzenił się jako dość powszechny 
obyczaj. 

^Księga Jeremiasza 9:17, 18, I I Księga Samuelowa 1:17 
1 2 R. L i l i enta lowa, Wierzenia op. c i t . , s. 111, p. 226 
1 3 N p . : O j , O j , Oj dlaczego nas opuściłeś! (...) Jak jasno 

świecącą gwiazdę przysłoniła nagle czarna chmura ! (...) K t o teraz 
wychowa dzieciątka, k t o opłaci ich naukę (heder)! (...). 

1 4 Ch. Chajes, op. c i t . , s. 311, 312 
1 5 P. Palgi, Death, Mourning and Bereavement in Israel, 

Jerusalem Academic Press, s. 46 
1 6 Lus t ra powinny być zasłonięte a zegary zatrzymane 

przez całe siedem dn i żałoby. Aczkolwiek często praktykowane , 
nie są t o zwyczaje tradycyjnie żydowskie. Powszechne w k u l ­
turach otaczających Żydów, zostały przez n ich zapożyczone, 
nie wspominają bowiem o nich żadne źródła hebrajskie, do czasów 
średniowiecza włącznie. 

Fot . : J o a n n a S k i p i e t r o w , i l . 1—3; Czesław O l s z ewsk i , i l . 4 

107 



108 




