
NIEMATERIALNE  
DZIEDZICTWO  
KULTUROWE

Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin

10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku  
w perspektywie zrównoważonego rozwoju



10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku  
w perspektywie zrównoważonego rozwoju

Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin

NIEMATERIALNE 
DZIEDZICTWO 
KULTUROWE

pod redakcją Hanny Schreiber



Tytuł  

Niematerialne dziedzictwo kulturowe: doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej  

i Wschodniej oraz Chin.

10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju.

Redaktor naukowy 

Hanna Schreiber

Recenzent 

Andrzej Rottermund

Redakcja i korekta językowa 

Aleksandra Zych, Hanna Schreiber 

Korekta techniczna  

Aleksandra Zych

Tłumaczenie 

LIDEX

Projekt graficzny oraz skład 

Magdalena Piotrowska-Kloc, Printomato

© 2017 Narodowy Instytut Dziedzictwa

ul. Kopernika 36/40, 

00-924 Warszawa

ISBN 978-83-63260-94-1

Wydrukowane przez 

Łódzkie Zakłady Graficzne

Artykuły zebrane w niniejszym tomie przedstawiają opinie ich autorów i ​nie reprezentują oficjalnego stanowiska 

instytucji, w których ci pracują, w szczególności stanowiska Narodowego Instytutu Dziedzictwa oraz Ministerstwa 

Kultury i Dziedzictwa Narodowego.



PRZEDMOWY

Niematerialne dziedzictwo kulturowe w sercu zrównoważonego rozwoju . . . 12

Timothy Curtis

Słowo wstępne . . . 16

Magdalena Gawin

Przedmowa . . . 20

Chen Fafen

Narodowy Instytut Dziedzictwa w procesie wdrażania w Polsce postanowień 

Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego z 2003 roku . . . 26

Małgorzata Rozbicka

Słowo wstępne z okazji otwarcia I Forum Eksperckiego Chiny – Europa Środkowa 

i Wschodnia na temat ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego . . . 34

Leszek Zegzda

Kraków i jego dziedzictwo wobec Europy . . . 40

Jacek Purchla



4

ARTYKUŁY OTWIERAJĄCE

Ochrona niematerialnego dziedzictwa kulturowego:  

globalna kampania i jej realizacja w Chinach . . . 52

An Deming 

Polskie doświadczenia w zakresie wdrażania Konwencji UNESCO  

w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego z 2003 roku . . . 70

Jan Adamowski 

CZĘŚĆ 1. NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
I DOBRE PRAKTYKI W JEGO OCHRONIE

Polityki i praktyki mające na celu ochronę niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

w Chorwacji. Realizacja Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego z 2003 roku na terenie Chorwacji . . . 86

Mirela Hrovatin, Martina Šimunković 

Ochrona niematerialnego dziedzictwa kulturowego na Łotwie:  

wkład organizacji pozarządowych . . . 102

Gita Lancere, Anita Vaivade 

Niematerialne dziedzictwo kulturowe na Litwie . . . 116

Vida Šatkauskienė, Loreta Sungailienė, Skirmantė Ramoškaitė 

Realizacja Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego  

dziedzictwa kulturowego na terenie Węgier . . . 134

Eszter Csonka-Takács, Vanda Illés 



5

CZĘŚĆ 2. NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE: 
BADANIA I DOKUMENTACJA  

Strategia ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego Republiki Czeskiej . . . 150

Martin Šimša

Estoński rejestr niematerialnego dziedzictwa kulturowego.  

Przypadek drzew krzyżowych . . . 164

Marju Kõivupuu 

Niematerialne dziedzictwo kulturowe Albanii i wyzwania  

związane z tworzeniem krajowej ewidencji oraz listy zjawisk i elementów . . . 178

Silva Breshani, Arta Dollani 

Ambiwalentność systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

w Republice Macedonii . . . 198

Welika Stojkowa Serafimowska, Iwona Opetczeska Tatarczewska

Wdrażanie Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego w Republice Serbii: dokumentacja Krajowego rejestru niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego w Muzeum Etnograficznym w Belgradzie . . . 212

Danijela Filipowić

Ochrona niematerialnego dziedzictwa kulturowego w Bośni i Hercegowinie . . . 230

Milica Kotur 

Realizacja Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

na Słowacji . . . 242

Eva Ryšavá-Záhumenská 



6

Ochrona niematerialnego dziedzictwa kulturowego w Bułgarii . . . 256

Ałbena Georgiewa 

Dokumentacja jako forma ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego  

w Chinach: praktyka i doświadczenia . . . 272

Deng Xuechen 

CZĘŚĆ 3. BUDOWANIE SYSTEMU OCHRONY 
NIEMATERIALNEGO DZIEDZICTWA KULTUROWEGO  
– OBECNE WYZWANIA

Niematerialne dziedzictwo kulturowe Rumunii: sytuacja obecna  

i perspektywy na przyszłość . . . 282

Marta Nedelcu 

Niematerialne dziedzictwo kulturowe Słowenii i działalność Koordynatora . . . 296

Nena Židov 

Sieci ekspertów ds. niematerialnego dziedzictwa kulturowego  

na Węgrzech . . . 310

Eszter Csonka-Takács 

Niematerialne dziedzictwo w systemie ochrony dziedzictwa  

kulturowego w Polsce . . . 316

Katarzyna Zalasińska 

Co mamy na myśli, mówiąc o „niematerialnym dziedzictwie kulturowym”?  

Przypadek wesela w Galiczniku . . . 324

Iwona Opetczeska Tatarczewska



7

Koncepcja „świętości świata” jako element niematerialnego dziedzictwa  

kulturowego w nowoczesnym świecie . . . 330

Vida Šatkauskienė 

Ochrona i przekazywanie niematerialnego dziedzictwa kulturowego  

– przypadek Surwy w kontekście muzealnym . . . 342

Iglika Miszkowa 

Stowarzyszenie Twórców Ludowych i jego działalność na rzecz ochrony  

niematerialnego dziedzictwa kulturowego w Polsce . . . 360

Waldemar Majcher, Paweł Onochin, Katarzyna Smyk  

CZĘŚĆ 4. NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE 
I ZRÓWNOWAŻONY ROZWÓJ

Listy niematerialnego dziedzictwa kulturowego  

– początek czy koniec zrównoważonego rozwoju? . . . 376

Eva Románková-Kuminková 

Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój:  

studium przypadku przestrzeni kulturowej Suiti na Łotwie . . . 398

Anita Vaivade 

Religijność potoczna jako element dziedzictwa niematerialnego  

w aspekcie zrównoważonego rozwoju . . . 408

Katarzyna Smyk 



8

Znaczenie współpracy międzyinstytucjonalnej dla ochrony 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego i zrównoważonego rozwoju.

Przypadek budowania techniką suchego muru . . . 424

Mirela Hrovatin 

Działania na rzecz zapewnienia zrównoważonej przyszłości niematerialnego  

dziedzictwa kulturowego Rumunii: korzyści i czynniki ryzyka . . . 440

Adina Hulubaş 

Przerwa w przekazie międzypokoleniowym – pytania i zagrożenia. 

Studium przypadku pieśni Głasoeczko, Republika Macedonii . . . 452

Welika Stojkowa Serafimowska

PODSUMOWANIE

Dziesięć spostrzeżeń z okazji 10-lecia wejścia w życie 

Konwencji UNESCO w sprawie ochrony 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego z 2003 roku . . . 464

Hanna Schreiber

Podziękowania . . . 504

Hanna Schreiber



CZĘŚĆ 3.  
BUDOWANIE SYSTEMU OCHRONY 
NIEMATERIALNEGO DZIEDZICTWA 

KULTUROWEGO – OBECNE WYZWANIA



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

282

Niematerialne dziedzictwo 
kulturowe Rumunii: 
sytuacja obecna 
i perspektywy na przyszłość

Marta Nedelcu*

  

*	� Radca w Ministerstwie Kultury i Tożsamości Narodowej (Ministerul Culturii şi Identităţii Naţionale), Bukareszt, Rumunia,  
e-mail: marta.nedelcu@cultura.ro.



283Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

...jednym z priorytetów Ministerstwa Kultury i Tożsamości Narodowej w ciągu 
ostatniego roku było opracowanie zasadniczego instrumentu prawnego w obszarze 
dziedzictwa kulturowego, obejmującego także niematerialne dziedzictwo kulturowe 
– Tezele codului patrimoniului cultural (Podstawy kodeksu dziedzictwa kulturowego). 
W listopadzie 2016 roku odbyły się konsultacje społeczne, a wkrótce później 
podstawy te zostały zaaprobowane przez odpowiednie organy władzy publicznej. 
Omawiany dokument jest w istocie wstępnym etapem na drodze do opracowania 
Codul patrimoniului cultural (Kodeksu dziedzictwa kulturowego), mającego na celu 
zharmonizowanie ustawodawstwa krajowego z przepisami na szczeblu europejskim. 

Wprowadzenie

Przez okres ostatnich trzech dziesięcioleci coraz większe grono specjalistów z całego świata wyra-

żało swoje obawy odnośnie do niekorzystnych konsekwencji postępującej globalizacji dla różno-

rodności kulturowej narodów, w tym szczególnie dla żyjącego dziedzictwa ludzkości rozumianego 

jako dynamiczne zjawisko ulegające nieustannym przemianom. Zwracali oni uwagę na konieczność 

zastosowania środków mających na celu zapewnienie ochrony i zachowania tego dziedzictwa dla 

przyszłych pokoleń.

To właśnie w tym kontekście UNESCO podczas 32. sesji Konferencji Generalnej uchwaliło Kon-

wencję w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – pierwszy tego rodzaju instru-

ment prawny o charakterze międzynarodowym. Już sam początek tekstu Konwencji stanowi 

wyraźnie, że  

�procesy globalizacji i przemian społecznych, chociaż tworzą nowe warunki dla dialogu między wspólnotami, 

powodują, podobnie jak zjawisko nietolerancji, poważne zagrożenie w postaci degradacji, wyginięcia i znisz-

czenia niematerialnego dziedzictwa kulturowego, zwłaszcza w przypadku braku środków na jego ochronę1.

Nieco ponad dwa lata później, 29 grudnia 2005 roku, Rumunia ratyfikowała Konwencję w sprawie 

ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego z 2003 roku2, stając się tym samym trzydziestym 

Państwem-Stroną tej Konwencji.

1	 �Konwencja UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego z 2003 r. (polskie tłumaczenie: http://niemate-
rialne.nid.pl/Konwencja_UNESCO/Tekst Konwencji o ochronie dziedzictwa niematerialnego).

2	� Ustawa nr 410/2005 o ratyfikacji Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, przyjętej w Paryżu 
17 października 2003 roku (Legea nr. 410 din 29 decembrie 2005 privind acceptarea Convenției pentru salvgardarea patrimoniului 
cultural imaterial, adoptată la Paris la 17 octombrie 2003, Monitorul Oficial [Dziennik Ustaw] nr 17, 9 stycznia 2006).



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

284

Warto jednak w tym momencie zaznaczyć, że istotne działania mające na celu zapewnienie 

ochrony żywego dziedzictwa podjęto w Rumunii już kilka dekad wcześniej. Najlepszym przykładem 

jest tutaj pierwsza inicjatywa w zakresie dokumentacji tradycyjnej kultury Rumunii, której auto-

rem był Dimitrie Gusti (1880–1925), postać o fundamentalnym znaczeniu dla rumuńskiej kultury 

w okresie międzywojennym, założyciel Szkoły Socjologii w Bukareszcie, socjolog, filozof i esteta. 

Oparł on swoje badania na koncepcji, że jakiekolwiek próby naukowego zgłębienia istoty narodu 

muszą rozpocząć się od badania życia na wsi, będącego podstawą egzystencji Rumunów jako nacji. 

W 1925 roku Dimitrie Gusti rozpoczął szeroko zakrojoną kampanię, w ramach której interdyscypli-

narne zespoły badaczy – socjologów, etnografów, geografów i innych ekspertów – przeanalizowały 

istotne przejawy życia wiejskiego. 

Dziesięć lat później ten imponujący projekt nabrał bardziej realnych kształtów w postaci 

Muzeum Wsi Rumuńskiej (Muzeul Satului Românesc), założonego w 1936 roku i będącego jed-

nym z pierwszych skansenów w Europie. Mimo że początkowo celem projektu było prowadzenie 

badań naukowych, podczas badań terenowych członkowie zespołów naukowych zgromadzili liczne 

przedmioty o charakterze reprezentatywnym – meble, ceramikę, tekstylia, narzędzia – następnie 

zaś uznali, że najlepszym sposobem na ich zaprezentowanie zwiedzającym będzie umieszczenie 

ich we wnętrzach wiejskich domów pochodzących z różnych obszarów etnograficznych. Decyzja 

ta doprowadziła do powstania wioski w samym centrum Bukaresztu, zwanej Narodowym Muzeum 

Wsi im. Dimitrie Gustiego (Muzeul Național al Satului ‘Dimitrie Gusti’) (Gusti 2010). 

Na przestrzeni ostatnich stu lat zrealizowano szereg innych istotnych inicjatyw mających na 

celu zapewnienie ochrony i promocji żyjącego dziedzictwa Rumunii; działania te – a także zebrane 

w ich trakcie doświadczenia – stały się solidnym fundamentem dla ratyfikacji i wdrożenia Konwencji 

z 2003 roku.

Krótkie wprowadzenie do historii i aktualnej sytuacji 
niematerialnego dziedzictwa kulturowego Rumunii

Rumunia dzieli się na trzy regiony historyczne (patrząc od centrum kraju do jego zewnętrznych 

granic): obszar śródkarpacki ograniczony przez łuk Karpat, obszar położony na wschód od gór oraz 

tereny na południe od nich, z granicą na Dunaju – najdłuższej rzece Europy, oddzielającej region 

Karpat od Półwyspu Bałkańskiego.



285Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

To właśnie specyficzne ramy geograficzne oraz historyczne miały decydujący wpływ na rumuń-

ską kulturę oraz towarzyszący jej etos. Tożsamość Rumunii uformowała się jako mieszanka kultury 

dackiej oraz rzymskiej, choć różnego rodzaju wpływów było oczywiście więcej. W starożytności oraz 

średniowieczu najbardziej istotnymi czynnikami kształtującymi tutejszą kulturę stały się wpływy 

ludów słowiańskich oraz Cesarstwa Bizantyjskiego.

Pierwsze, wyrażane przez środowiska naukowe, obawy co do dalszego losu niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego (folkloru) pojawiły się w drugiej połowie XIX wieku. Na szczególne uznanie 

zasługuje tutaj Bogdan Petriceicu Hașdeu (1838–1907), rumuński pisarz i filolog, który po raz pierw-

szy podszedł do zagadnienia folkloru od strony stricte naukowej, formując zasadnicze związki między 

tą dziedziną wiedzy a innymi obszarami nauki: historią, filologią i psychologią (Chiţimia 1968, 671–74).

Wraz z upływem czasu powstawały rozmaite definicje tego wewnętrznie zróżnicowanego zjawi-

ska, a do jego określenia sformułowano bogatą i różnorodną terminologię, przy czym każdy ze sto-

sowanych terminów skupiał się na innym jego aspekcie. Intensywne dociekania badaczy w omawia-

nej dziedzinie oraz niesłabnące zainteresowanie kwestią tego, jaka przyszłość czeka kulturę ludową 

oraz etnografię, przyczyniły się do powstania obszernych zasobów wiedzy na temat tożsamości 

narodu rumuńskiego.

Różnorodny zasób tradycji, zwyczajów, obrzędów oraz praktyk społecznych można dzisiaj 

podzielić na 9 zasadniczych regionów etnograficznych: Transylwanię, Marmarosz, Kriszanę, Banat, 

Oltenię, Muntenię, Dobrudżę, Mołdawię oraz Bukowinę.

Na terenie Rumunii działa szereg instytucji i organów rządowych i pozarządowych, operujących 

na szczeblu lokalnym oraz ogólnokrajowym i odgrywających – w sposób pośredni bądź bezpośredni 

– zasadniczą rolę w procesie zarządzania i promocji niematerialnego dziedzictwa kulturowego.

Kompetencje poszczególnych instytucji określone zostały w treści podstawowego aktu praw-

nego w obszarze NDZK, jakim jest Rozdział IV ustawy nr 26/2008 o ochronie niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego. Zgodnie z art. 17 tej ustawy Ministerstwo Kultury i Tożsamości Narodowej 

(Ministerul Culturii şi Identităţii Naţionale) odgrywa tutaj zasadniczą rolę, zajmując się „koordynacją 

na poziomie ogólnokrajowym działań instytucji publicznych odpowiadających za obszar niemate-

rialnego dziedzictwa kulturowego”3.

Wśród innych realizowanych zadań w obszarze niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

wymienić należy opracowywanie polityki i strategii oraz udzielanie wsparcia finansowego insty-

3	� Legea nr 26 din 29 februarie 2008 privind protejarea patrimoniului cultural imaterial, Monitorul Oficial nr 168, 5 marca 2008.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

286

Tańce Lad w Rumunii, © Motoc Ioan.

Doina © Instytut Etnografii i Folkloru „Constantin Brăiloiu”, Akademia Rumuńska.



287Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

tucjom odpowiedzialnym za identyfikowanie, ochronę, konserwację oraz promocję niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego na terenie Rumunii. Ministerstwo Kultury i Tożsamości Narodowej 

udziela również wsparcia instytucjom zaangażowanym w proces wdrażania strategii ochrony nie-

materialnego dziedzictwa kulturowego.

Instytucją bezpośrednio odpowiedzialną za ochronę niematerialnego dziedzictwa kulturo-

wego jest jednak Narodowy Instytut Dziedzictwa (Institutul Național al Patrimoniului), instytucja 

publiczna o znaczeniu ogólnokrajowym, podporządkowana Ministerstwu Kultury i Tożsamości 

Narodowej poprzez Departament Zachowania i Promocji Kultury Tradycyjnej (Direcția Conservarea 

și Promovarea Culturii Tradiționale). Zgodnie z treścią art. 18 ustawy nr 26/2008 jego zasadnicze 

zadania to „inicjowanie i rozwijanie projektów oraz programów w zakresie zachowania, ochrony 

i promocji niematerialnego dziedzictwa kulturowego”, „koordynowanie na poziomie metodologicz-

nym działań instytucji kultury w obszarze niematerialnego dziedzictwa kulturowego” oraz „wdraża-

nie programów edukacyjnych w obszarze tradycyjnych przejawów kultury”. Jednak najważniejszym 

chyba obszarem działalności Departamentu Zachowania i Promocji Kultury Tradycyjnej jest obsługa 

organizacyjna i zarządzanie Narodowym rejestrem niematerialnego dziedzictwa kulturowego. 

Zgodnie z postanowieniami Konwencji z 2003 roku (art. 13 – Inne środki ochrony) w roku 2008 

władze Rumunii wyznaczyły organ właściwy do spraw ochrony niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego występującego na terytorium kraju: Narodową Komisję ds. Ochrony Niematerialnego 

Dziedzictwa Kulturowego (Comisia Națională pentru Salvgardarea Patrimoniului Cultural Imate-

rial). Komisja ta odgrywa istotną rolę w ramach działań związanych z ochroną niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego. Jest to organ badawczy nieposiadający osobowości prawnej, podległy 

Ministerstwu Kultury i Tożsamości Narodowej. Organizację i funkcjonowanie Komisji oraz zasadni-

cze zadania przez nią realizowane określają przepisy zawarte w art. 13, 14 i 15 ustawy nr 26/2008 

oraz w rozporządzeniu Ministra Kultury nr 2102/20144. Na tym etapie warto wymienić zaledwie 

kilka spośród rozlicznych zadań Komisji: „koordynowanie działań związanych z ochroną i promo-

cją niematerialnego dziedzictwa kulturowego zgodnie z polityką kulturalną Ministerstwa Kultury 

i Tożsamości Narodowej”, „opracowanie Narodowego Programu Ochrony”, „nadawanie tytułu Żyją-

cego Skarbu Ludzkości w obszarze niematerialnego dziedzictwa kulturowego”, „przygotowywanie 

projektów krajowych ewidencji niematerialnego dziedzictwa kulturowego” oraz przygotowywanie 

wniosków nominacyjnych na listy NDZK prowadzone przez UNESCO.

4	� Ordinul Ministrului Culturii nr 2102 din 19.02.2014 privind organizarea şi funcţionarea Comisiei Naţionale pentru Salvgardarea 
Patrimoniului Cultural Imaterial.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

288

Oprócz wskazanych wyżej instytucji i organów wśród innych kluczowych instytucji i organizacji 

bezpośrednio zaangażowanych w proces ochrony NDZK na terenie Rumunii wymienić należy: Okrę-

gowe Centra ds. Zachowania i Promocji Kultury Tradycyjnej (Centrele Județene pentru Conserva-

rea și Promovarea Culturii Tradiționale), instytuty badawcze Akademii Rumuńskiej, uniwersytety 

prowadzące kursy w dziedzinie etnologii, muzea etnograficzne, instytucje kulturalne, stowarzysze-

nia zawodowe, organizacje pozarządowe, indywidualnych badaczy oraz osoby fizyczne prowadzące 

działalność w obszarze niematerialnego dziedzictwa kulturowego.

Wszystkie wskazane wyżej właściwe instytucje, organizacje oraz organy są aktywnie zaangażo-

wane w proces ochrony, rozwoju i promocji niematerialnego dziedzictwa kulturowego i wykonują 

swoje zadania w sposób komplementarny.

Środki ochrony na szczeblu krajowym i międzynarodowym

Jeden z pierwszych zastosowanych przez władze rumuńskie środków ochrony na poziomie ogól-

nokrajowym polegał na „identyfikacji i definiowaniu różnego rodzaju elementów niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego występujących na terytorium kraju”, zgodnie z postanowieniami 

art. 11 Konwencji z 2003 roku. W ten sposób w 2008 roku nasz kraj zainicjował proces przygoto-

wania dwóch ważnych instrumentów prawnych: Wykazu niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

Rumunii (Repertoriu Național de Patrimoniu Cultural Imaterial, zwanej dalej „Wykazem”) oraz Naro-

dowego rejestru niematerialnego dziedzictwa kulturowego (Registrul Național al Patrimoniului 

Cultural Imaterial, zwanego dalej „Rejestrem”). 

W opinii jego twórców Wykaz stanowi „syntezę wszystkich zjawisk tradycyjnej kultury Rumunii” 

(Ministerul Culturii şi Identităţii Naţionale. Comisia Naţională pentru Salvgardarea Patrimoniului 

Cultural Imaterial 2009, 2014). Co więcej, jest to także najważniejsze narzędzie służące inwentary-

zacji poszczególnych elementów niematerialnego dziedzictwa kulturowego Rumunii. Właściwym 

organem odpowiedzialnym za realizację całokształtu zadań w omawianym obszarze była Narodowa 

Komisja ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego. 

Ogółem powstać mają trzy tomy, sporządzone w języku rumuńskim oraz francuskim; do tej pory 

wydano już tom pierwszy i pierwszą część tomu drugiego. Pięć domen (dziedzin) wymienionych 

w tekście Konwencji z 2003 roku posłużyło jako punkt wyjścia w procesie tworzenia Wykazu; mając 

jednak na uwadze różnorodność i złożoność tradycyjnej kultury rumuńskiej, prowadzone prace 



289Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

podzielono na kilka części tematycznych, przez co ostatecznie struktura Wykazu przedstawia się 

następująco:

Tom pierwszy (2009) poświęcono czterem z pięciu działów wskazanych w treści Konwencji 

z 2003 roku; składa się on z dziewięciu rozdziałów tematycznych: artystyczne formy języka oraz 

tradycyjnych ustnych przejawów kultury; muzyka ludowa; taniec ludowy; zabawki dla dzieci i mło-

dzieży; uczty, obrzędy i praktyki społeczne; tradycyjne praktyki w zakresie zapobiegania, kontrolo-

wania i leczenia chorób; rzemiosło tradycyjne; potrawy tradycyjne; język.

Tom drugi dzieli się na dwie części, z których każda poświęcona jest ostatniemu z pięciu działów: 

tom IIA (2014) służyć ma w założeniu usystematyzowaniu wiedzy na temat człowieka i wszech-

świata, wiedzy o ziemi, etnobotaniki oraz praktyk związanych ze światem zwierząt, podczas gdy 

tom IIB, obecnie w przygotowaniu, zawierał będzie opis elementów niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego związanych z organizacją przestrzeni życiowej i środowiska.

Tom trzeci wreszcie poświęcony ma być niematerialnemu dziedzictwu kulturowemu mniejszo-

ści etnicznych zamieszkujących na terytorium Rumunii.

W miarę jak Wykaz nabierał kształtów, informacje uzyskane za pośrednictwem kwestionariuszy 

rozpowszechnianych wśród lokalnych społeczności zostały poddane analizie porównawczej i uzu-

pełnione danymi z powstałych wcześniej opracowań bibliograficznych i dokumentacyjnych, takich 

jak choćby Atlasul etnografic român (Atlas etnograficzny Rumunii), różnego rodzaju monografie, 

dokumentacje z badań terenowych, materiały z archiwów etnograficznych itd. 

Dwa opublikowane do tej pory tomy Wykazu dostępne są także w formie elektronicznej na ofi-

cjalnej stronie Ministerstwa Kultury i Tożsamości Narodowej Rumunii5.

Zgodnie z przepisami art. 12 ustawy nr 26/2008 Narodowy rejestr NDZK składa się z następują-

cych elementów:

a)	� lista elementów niematerialnego dziedzictwa kulturowego, które wyszły z użycia bądź popadły w zapo-

mnienie; 

b)	� lista elementów niematerialnego dziedzictwa kulturowego zagrożonych zniknięciem;

c)	� lista aktywnie praktykowanych elementów odzwierciedlających żywe niematerialne dziedzictwo kultu-

rowe Rumunii.

5	� Tom I: www.cultura.ro/sites/default/files/inline-files/Repertoriu Patrimoniu Cultural Imaterial vol I franceza.pdf; tom IIA: www.
cultura.ro/sites/default/files/inline-files/Repertoriu Patrimoniu Cultural Imaterial vol IIA romana si franceza_0.pdf (data dostę-
pu: 30 listopada 2016).



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

290

Ceramika z Horezu, © Narodowy Instytut Dziedzictwa, Rumunia. 

Wyrób ceramiki w Horezu, © Muzeum Chłopa Rumuńskiego.



291Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Drugim istotnym środkiem ochrony wdrożonym na szczeblu krajowym zgodnie z postanowie-

niami art. 13 Konwencji z 2003 roku było utworzenie serii instrumentów prawnych związanych 

z ochroną niematerialnego dziedzictwa kulturowego. 

Jak już wcześniej wskazano, ustawa nr 26/2003 o ochronie niematerialnego dziedzictwa kulturo-

wego stanowi podstawowy instrument prawny w obszarze ochrony NDZK na terytorium Rumunii. 

Ustanawia ona ogólne ramy w zakresie identyfikacji, dokumentacji, badania, ochrony, zachowania, 

promocji, doskonalenia i rewitalizacji przejawów niematerialnego dziedzictwa kulturowego oraz 

ich przekazywania z pokolenia na pokolenie. Ustawa ta zawiera postanowienia dotyczące niemate-

rialnego dziedzictwa kulturowego: definicje poszczególnych terminów i zwrotów (art. 2), zasadni-

cze cechy NDZK (art. 4), listę pięciu dziedzin (domen) NDZK, postanowienia dotyczące tytułu Żyją-

cego Skarbu Ludzkości (art. 7), wykaz środków ochrony NDZK (art. 9), postanowienia dotyczące 

Narodowego rejestru niematerialnego dziedzictwa kulturowego (art. 12) oraz określenie instytucji 

i organów odpowiedzialnych za ochronę NDZK (Rozdział IV).

Wśród pozostałych instrumentów prawnych wymienić należy:

•	� Ustawę nr 410/2005 o ratyfikacji Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kultu-

rowego, przyjętej w Paryżu 17 października 2003 roku;

•	� Rozporządzenie Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego nr 2436/2008 w sprawie opracowania 

Narodowego Programu Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego6;

•	� Rozporządzenie Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego nr 2491/2009 o przyznawaniu tytułu 

Żyjącego Skarbu Ludzkości7 z późniejszymi zmianami i uzupełnieniami zawartymi w rozporządze-

niu Ministra Kultury nr 2148/20138;

•	� Rozporządzenie Ministra Kultury nr 2102/2014 w sprawie organizacji i funkcjonowania Narodowej 

Komisji ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego;

•	� Ustawę nr 102/2015 w sprawie ustanowienia Narodowego Dnia Rumuńskiego Stroju Ludowego9.

6	� Ordinul Ministrului Culturii și Cultelor nr 2436 din 8.07.2008 privind elaborarea Programului naţional de salvgardare, protejare 
și punere în valoare a patrimoniului cultural imaterial.

7	 �Ordinul Ministrului Culturii, Cultelor și Patrimoniului Național nr 2491 din 27.11.2009 pentru aprobarea Regulamentului de acorda-
re a titlului de Tezaur Uman Viu.

8	� Ordinul Ministrului Culturii nr 2148 privind modificarea alin. (1) al art. 11 din Anexa la Ordinul Ministrului Culturii Cultelor și Patri-
moniului Național nr 2491 din 27.11.2009, pentru aprobarea Regulamentului de acordare a titlului de Tezaur Uman Viu.

9	� Legea nr 102 din 7.05.2015 privind instituirea Zilei Naționale a Costumului Tradițional din România, Monitorul Oficial nr 323, 
13 maja 2015.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

292

Zgodnie z postanowieniami Konwencji z 2003 roku władze Rumunii ustanowiły Narodowy 

Program Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego (Programul Național pentru Salv-

gardarea Patrimoniului Cultural Imaterial), realizowany za pośrednictwem Narodowej Komisji 

ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego. 

Rozporządzenie Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego nr 2436/2008 w sprawie opracowania 

Narodowego Programu Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego wskazuje podstawowe 

kierunki realizacji Programu:

•	� dokumentacja, inwentaryzacja i badanie elementów NDZK oraz uzupełnianie Narodowego reje-

stru NDZK poprzez identyfikowanie społeczności, grup oraz jednostek podtrzymujących przy 

życiu poszczególne elementy niematerialnego dziedzictwa kulturowego; 

•	� ochrona, zachowanie, promocja oraz przekazywanie kolejnym pokoleniom elementów NDZK 

w  ramach specjalnych programów i projektów oraz w drodze współpracy bądź partnerstwa 

z różnego rodzaju instytucjami, organami bądź ekspertami;

•	� waloryzacja NDZK poprzez realizację projektów służących doskonaleniu istniejących ram legisla-

cyjnych i administracyjnych; 

•	� promowanie NDZK w drodze realizacji programów i/lub projektów oraz budowanie świadomo-

ści za pomocą kampanii społecznych i projektów wydawniczych;

•	� ochrona NDZK poprzez opracowywanie projektów i strategii regulacyjnych mających na celu 

udzielanie wsparcia społecznościom, grupom osób oraz jednostkom będącym depozytariuszami 

poszczególnych przejawów NDZK celem zapewnienia ochrony tych przejawów oraz zachowania 

ich dla przyszłych pokoleń;

•	� współpraca międzynarodowa w obszarze NDZK realizowana w drodze kooperacji z działającymi 

w tych samych obszarach instytucjami i organizacjami na terenie państw będących stronami 

Konwencji UNESCO z 2003 roku.

Zgodnie z treścią art. 14 Konwencji z 2003 roku Państwa-Strony prowadzić będą „działania 

mające na celu rozwijanie potencjału w dziedzinie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturo-

wego”. W tym względzie Ministerstwo Kultury i Tożsamości Narodowej, działając we współpracy 

z  Regionalnym Centrum Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego w Europie Połu-

dniowo-Wschodniej działającym pod auspicjami UNESCO i korzystając ze wsparcia Narodowego 

Muzeum Wsi im. Dimitrie Gustiego, zorganizowało narodowy warsztat pod tytułem „Wdrażanie 

Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego na poziomie 

ogólnokrajowym”, który odbył się w Bukareszcie w czerwcu 2016 roku.



293Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

W warsztacie wzięli udział przedstawiciele organizacji rządowych i pozarządowych, społeczności 

lokalnych i instytucji, a także indywidualni eksperci osobiście zaangażowani w proces wprowadza-

nia postanowień Konwencji w życie.

Warsztat nie tylko przyczynił się do dowartościowania ogólnokrajowych wysiłków mających na 

celu skuteczne wdrożenie Konwencji z 2003 roku, ale również dał głównym podmiotom działają-

cym w obszarze NDZK możliwość wymiany cennych doświadczeń.

„W celu zwiększenia widoczności niematerialnego dziedzictwa kulturowego oraz zwiększenia 

świadomości jego znaczenia” (art. 16 Konwencji z 2003 roku) władze Rumunii doprowadziły do wpi-

sania na Listę reprezentatywną niematerialnego dziedzictwa kulturowego ludzkości sześciu ele-

mentów; są to: „Taniec obrzędowy Căluş” (2008, wcześniej – w 2005 roku – uznany za Arcydzieło 

Ustnego i Niematerialnego Dziedzictwa Ludzkości); „Doina” (rumuńska liryczna pieśń ludowa, 

2009); „Wyrób ceramiki w Horezu” (2012); „Colindat – kolędy bożonarodzeniowe wykonywane 

przez mężczyzn” (2013, wniosek wielonarodowy – Rumunia i Republika Mołdawii); „Tańce Lad – 

rumuńskie tańce ludowe” (2015) oraz „Tradycyjny wyrób kilimów w Rumunii i Republice Mołdawii” 

(2016, wniosek wielonarodowy koordynowany przez władze rumuńskie).

Na ręce Komitetu Międzyrządowego przekazano jeszcze jeden wniosek nominacyjny, który ma 

zostać poddany ocenie w trakcie 12. sesji (2017): „Obchody dnia 1 marca” (wniosek wielonarodowy 

koordynowany przez władze rumuńskie, a opracowany wspólnie z Bułgarią, Macedonią oraz Repu-

bliką Mołdawii).

W chwili obecnej trwają prace nad dwoma dalszymi wnioskami: „Bluzki z ozdobami altiţă” oraz 

„Oina – tradycyjna gra ludowa”; w pierwszym przypadku chodzi o tradycyjne bluzki damskie przy-

ozdobione charakterystycznymi, haftowanymi elementami – są to kołnierz (fragment tkaniny okry-

wający klatkę piersiową oraz rękawy) znany jako altiţă, poziome bądź ukośne pasy na rękawach, 

brețară (przypominający bransoletę element podtrzymujący rękawy na nadgarstkach) oraz dodat-

kowy element plisowany – ozdobny pas pod altiţă. Z kolei oina to tradycyjna dyscyplina sportowa 

znana od XIV wieku, uprawiana w plenerze.

Perspektywy na przyszłość

Opisane powyżej inicjatywy w sposób znaczący wpłynęły na proces ochrony niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego na terytorium Rumunii. Mimo to jednak nadal istnieją kwestie wymaga-



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

294

jące naszej pilnej uwagi. Główne wyzwania to w chwili obecnej niewystarczający poziom wiedzy 

na temat ram regulacyjnych oraz Narodowego Programu Ochrony NDZK, niejednoznaczność nie-

których przepisów określających zakres obowiązków instytucji zaangażowanych w proces ochrony 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego, zjawisko przyznawania przez władze lokalne dofinanso-

wania na organizację wydarzeń promujących fałszywe przejawy dziedzictwa kulturowego, proces 

akulturacji prowadzący do rozmywania tradycyjnych wartości oraz niski poziom zainteresowania 

młodego pokolenia przejawami niematerialnego dziedzictwa kulturowego.

W tym względzie jednym z priorytetów Ministerstwa Kultury i Tożsamości Narodowej w ciągu 

ostatniego roku było opracowanie zasadniczego instrumentu prawnego w obszarze dziedzictwa 

kulturowego, obejmującego także niematerialne dziedzictwo kulturowe – Tezele codului patrimo-

niului cultural (Podstawy kodeksu dziedzictwa kulturowego). W listopadzie 2016 roku odbyły się 

konsultacje społeczne, a wkrótce później podstawy te zostały zaaprobowane przez odpowiednie 

organy władzy publicznej. Omawiany dokument jest w istocie wstępnym etapem na drodze do 

opracowania Codul patrimoniului cultural (Kodeksu dziedzictwa kulturowego), mającego na celu 

zharmonizowanie ustawodawstwa krajowego z przepisami na szczeblu europejskim. 

Co więcej, w 2016 roku Ministerstwo Kultury i Tożsamości Narodowej opracowało Strategię dla 

Kultury i Dziedzictwa Narodowego na lata 2016–2020. Projekt Strategii jest dokumentem zawie-

rającym założenia polityki publicznej w perspektywie średniookresowej oraz informacje na temat 

strategicznej wizji i priorytetowych obszarów działania, obejmujących także obszar niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego.

Bibliografia

Chiţimia, Ion Constantin. 1968. „Bogdan Petriceicu Haşdeu”. W Istoria literaturii române, t. II. De la Scoala ardeleană 

la Juniméa [Historia literatury rumuńskiej, t. II. Od Szkoły siedmiogrodzkiej do Junimei], 644–705. Bucuresti: 

Editura Academiei Republicii Socialiste Romania.

Gusti, Dimitrie. 2010. „Gânduri”. Jurnalul Național, 16 maja. Data dostępu: 30 października 2016. http://jurnalul.ro/

editie-de-colectie/dimitrie-gusti/ganduri-543918.html.

Ministerul Culturii. Comisia Naţională pentru Salvgardarea Patrimoniului Cultural Imaterial. 2009. Patrimoniul cul-

tural imaterial din România. Repertoriu. I [Niematerialne dziedzictwo kulturowe Rumunii. Wykaz I]. Bucureşti: 

CIMEC – Institutul de Memorie Culturală.



295Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Ministerul Culturii. Comisia Naţională pentru Salvgardarea Patrimoniului Cultural Imaterial. 2014. Patrimoniul cul-

tural imaterial din România. Repertoriu IIA [Niematerialne dziedzictwo kulturowe Rumunii. Wykaz IIA]. Bucureşti: 

Editura Etnologică.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

296

Niematerialne dziedzictwo 
kulturowe Słowenii 
i działalność Koordynatora

Nena Židov*

  

*	� Słoweńskie Muzeum Etnograficzne (Slovenski etnografski muzej), Lublana, Słowenia, e-mail: nena.zidov@etno-muzej.si.



297Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Uważamy, że jest rzeczą niezmiernie ważną, aby dyskutować 
o możliwych konsekwencjach podejmowanych przez nas decyzji 
dotyczących przejawów dziedzictwa kulturowego i ich depozytariuszy, 
zasadności wpisu poszczególnych elementów dziedzictwa do Rejestru, 
uznania poszczególnych przejawów niematerialnego dziedzictwa 
kulturowego za posiadające szczególne znaczenie oraz przygotowywania 
nominacji odnośnie do wpisów na Listę reprezentatywną UNESCO. 

Niematerialne dziedzictwo kulturowe – rozważania wstępne

Dyskusje podejmowane w odpowiedzi na przyjęcie Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego rozpoczęły się w Słowenii w 2004 roku. We współpracy ze Sło-

weńskim Narodowym Komitetem ICOM (Slovenski odbor ICOM), Instytutem Słoweńskiej Etnologii 

(Inštitit za slovensko narodopisje) oraz Instytutem Etnomuzykologii (Glasbenonarodopisni inštitut) 

– przy czym wskazać należy, że te dwa ostatnie są instytutami działającymi przy Centrum Badań 

Naukowych Słoweńskiej Akademii Nauki i Sztuki (Znanstvenoraziskovalni center Slovenske akade-

mije znanosti in umetnosti) – Słoweńskie Muzeum Etnograficzne (Slovenski etnografski muzej) 

zorganizowało dyskusję panelową poświęconą zagadnieniu niematerialnego dziedzictwa kultu-

rowego (Zdravič Polič 2004, 257). Uczestnicy panelu omawiali związki pomiędzy dziedzictwem 

materialnym i niematerialnym, analizując metodologie badawcze oraz znaczenie niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego dla słoweńskich etnologów i folklorystów. Dyskusja ta została po części 

poświęcona również zagadnieniom terminologicznym, z uwagi na fakt, że pojęcie „dziedzictwo 

niematerialne” może być w języku słoweńskim wyrażone na wiele sposobów (np. nematerialna  

/ neopredmetena / neoprijemljiva / neotipljiva / nesnovna dediščina) (Slavec Gradišnik 2004, 262). 

Jeszcze w tym samym roku w czasopiśmie „Etnolog”, wydawanym przez Słoweńskie Muzeum Etno-

graficzne, ukazał się pierwszy artykuł dotyczący powiązań pomiędzy materialnymi i niematerial-

nymi przejawami dziedzictwa w muzeach etnograficznych (Čeplak Mencin 2004), a także pierwsze 

tłumaczenia na język słoweński definicji przyjętych podczas Międzynarodowej Konferencji Spe-

cjalistów ds. Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego, która odbyła się w Paryżu w 2002 roku 

(Smrke i Slavec Gradišnik 2004). 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

298

W 2005 roku Instytut Ochrony Dziedzictwa Kulturowego Słowenii (Zavod za varstvo kulturne 

dediščine Slovenije) opublikował książkę pod tytułem Nesnovna kultura dediščina (Niematerialne 

dziedzictwo kulturowe), przedstawiającą najważniejsze składniki niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego występujące na terenie Słowenii (Prešeren i Gorenc 2005). Publikacja ta miała na celu 

zwrócenie uwagi zarówno społeczności ekspertów w omawianej dziedzinie, jak i szerokiej publicz-

ności na kwestię znaczenia niematerialnego dziedzictwa kulturowego, działanie na rzecz powsta-

nia woli politycznej do dokonania ratyfikacji Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzic-

twa kulturowego oraz rozpoczęcie wdrażania konkretnych środków pozwalających na zapewnienie 

temu dziedzictwu ochrony (Koželj 2005, 11).

Ratyfikacja i wdrażanie Konwencji UNESCO

Od 2006 do 2008 roku Słoweński Instytut Etnologii działający przy Centrum Badań Naukowych 

Słoweńskiej Akademii Nauki i Sztuki realizował projekt zakładający stworzenie Rejestru niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego, stanowiącego integralną część Jednolitego rejestru dziedzictwa 

kulturowego. Celem projektu było stworzenie wytycznych dotyczących funkcjonowania Rejestru 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego Słowenii (Križnar 2008). W 2008 roku weszła w życie 

Ustawa ratyfikująca Konwencję w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego1, sama 

zaś Konwencja została wdrożona do krajowego porządku prawnego na mocy nowej Ustawy o ochro-

nie dziedzictwa kulturowego2. Oprócz dziedzictwa ruchomego i nieruchomego uwzględniono w niej 

także niematerialne dziedzictwo kulturowe3. Zgodnie z przepisami ustawy, zadanie realizacji usług 

użyteczności publicznej związanych z ochroną niematerialnego dziedzictwa kulturowego zostało 

powierzone Koordynatorowi ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego (Koordinator 

varstva nesnovne kulturne dediščine), na którym ciążą następujące obowiązki: identyfikacja, doku-

mentacja, badanie, ocena i interpretacja dziedzictwa niematerialnego; koordynacja i samodzielne 

składanie wniosków w sprawie wpisu poszczególnych składników dziedzictwa niematerialnego 

1	� Zakon o ratifikaciji Konvencije o varovanju nesnovne kulturne dediščine, Uradni list Republike Slovenije [Dziennik Urzędowy Repu-
bliki Słowenii] nr 2/2008, 8 stycznia 2008.

2	 Zakon o varstvu kulturne dediščine (ZVKD-1), Uradni list Republike Slovenije nr 16/2008, 15 lutego 2008.
3	� Pierwotnie określano je mianem „żywego dziedzictwa kulturowego”; w 2016 roku, zgodnie z propozycją przedstawioną przez 

Koordynatora, termin ten zastąpiono określeniem „niematerialne dziedzictwo kulturowe” (Zakon o spremembah in dopolnitvah 
Zakona o varstvu kulturne dediščine (ZVKD-1D) [Ustawa o zmianie ustawy o ochronie dziedzictwa kulturowego], Uradni list Re-
publike Slovenije nr 32/2016, 6 maja 2016).



299Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

do krajowego rejestru; dostarczanie depozytariuszom niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

porad w zakresie integralnej ochrony tego dziedzictwa; koordynacja pracy muzeów i instytutów 

zajmujących się ochroną dziedzictwa niematerialnego oraz związanych z nim przestrzeni kulturo-

wych, a także realizacja innych zadań związanych z dziedzictwem niematerialnym, zlecanych przez 

Ministra Kultury4. Od 2009 do 2010 roku funkcję Koordynatora sprawował Słoweński Instytut Etno-

logii działający przy Centrum Badań Naukowych Słoweńskiej Akademii Nauki i Sztuki. 

Ustawa o ochronie dziedzictwa kulturowego stanowi podstawę dla funkcjonowania Rejestru 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego (Register nesnovne kulturne dediščine), prowadzo-

nego przez Ministerstwo Kultury. Dodatkowo, ustawa definiuje także kwestię ogłaszania przeja-

wów niematerialnego dziedzictwa kulturowego mających szczególne znaczenie ogólnonarodowe 

bądź lokalne5. Podczas gdy samo wpisanie danego składnika kultury niematerialnej do Rejestru nie 

niesie ze sobą jakichkolwiek konsekwencji prawnych dla depozytariuszy kultury, wskazanie tego 

elementu jako mającego szczególne znaczenie wiąże się z zastosowaniem określonych środków 

ochrony, udzieleniem wsparcia osobom podtrzymującym i praktykującym określone przejawy 

dziedzictwa kulturowego oraz zaangażowaniem się władz państwowych w ochronę obszaru mają-

cego znaczenie z punktu widzenia zapewnienia przetrwania tego rodzaju elementów dziedzictwa 

(Kovačec Naglič 2012, 15–17). Koncepcja niematerialnego dziedzictwa kulturowego została także 

uwzględniona w treści Zasad funkcjonowania rejestru dziedzictwa kulturowego (2009)6 oraz Zasad 

dotyczących rejestru kategorii dziedzictwa i wytycznych w sprawie ich ochrony (2010)7.

Słoweńskie Muzeum Etnograficzne jako Koordynator  
ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego Słowenii

Od 2003 roku Słoweńskie Muzeum Etnograficzne w swojej podstawowej misji, jaką jest ochrona 

materialnego dziedzictwa kulturowego oraz jego upowszechnianie i promowanie jego lepszego 

poznania, uwzględnia również kwestie niematerialnego dziedzictwa kulturowego (Smerdel 2003, 

4	 Zakon o varstvu kulturne dediščine (ZVKD-1), art. 98.
5	� Początkowo stosowano termin „żywe arcydzieło o znaczeniu lokalnym bądź ogólnonarodowym”; w 2016 roku zastąpiono go 

pojęciem „niematerialne dziedzictwo kulturowe o szczególnym znaczeniu lokalnym bądź ogólnonarodowym” (Zakon o spre-
membah in dopolnitvah Zakona o varstvu kulturne dediščine [ZVKD-1D]).

6	� Pravilnik o registru kulturne dediščine, Uradni list Republike Slovenije nr 66/2009, 21 sierpnia 2009.
7	 �Pravilnik o seznamih zvrsti dediščine in varstvenih usmeritvah, Uradni list Republike Slovenije nr 102/2010, 17 grudnia 2010.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

300

Wielkanocne tańce i zabawy w Metlice, 2017. Fot. Nena Židov.

Wyrób koronek klockowych w Szkole Koronki z Idrii, 2014. Fot. Nena Židov.



301Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

25–26). Wiedza na temat tego ostatniego upowszechniana jest na terenie muzeum poprzez wystawy, 

wydarzenia, warsztaty dla dzieci i dorosłych, a także poprzez wykłady i seminaria. Na kwestie zwią-

zane z niematerialnym dziedzictwem kulturowym kładziemy szczególny nacisk od 2011 roku, kiedy 

to na mocy decyzji Ministerstwa Kultury nasze Muzeum objęło funkcję Koordynatora.

Aby móc realizować zadania Koordynatora, Muzeum zaproponowało utworzenie specjalnego 

Działu Dziedzictwa Niematerialnego posiadającego własną, dodatkową kadrę; mimo to do zadań 

związanych z kwestiami niematerialnego dziedzictwa kulturowego został przydzielony tylko jeden 

pełnoetatowy pracownik Muzeum. Z tego względu niektóre zadania w obszarze koordynacji reali-

zowane są przez innych pracowników Muzeum, w szczególności przez kuratorów, którzy oprócz 

wykonywania swoich rutynowych działań uczestniczą także w pracach „nieformalnych” grup robo-

czych. Pracownicy Muzeum prowadzą też aktywne działania w terenie, starając się pielęgnować 

bądź ponownie nawiązywać kontakty z depozytariuszami niematerialnego dziedzictwa kulturo-

wego, udzielając im porad w zakresie jego ochrony, pomagając przy sporządzaniu podań w sprawie 

wpisu do Rejestru oraz prowadząc działania edukacyjne. Działalność depozytariuszy kultury jest 

dokumentowana za pomocą aparatów fotograficznych oraz kamer wideo. Działając we współpracy 

z depozytariuszami, Koordynator przygotowuje także propozycje oraz treść wpisów poszczegól-

nych elementów dziedzictwa kulturowego do Rejestru, współuczestniczy w działaniach zorien-

towanych na identyfikację przejawów niematerialnego dziedzictwa kulturowego o szczególnym 

znaczeniu, a ponadto uczestniczy w przygotowywaniu nominacji na listy UNESCO, za które odpo-

wiada Ministerstwo Kultury. Przedstawiciele Koordynatora pozostają w kontakcie z instytucjami 

odpowiedzialnymi za ochronę niematerialnego dziedzictwa kulturowego za granicą oraz uczestni-

czą w różnego rodzaju konferencjach specjalistycznych poświęconych kwestiom niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego zarówno w Słowenii, jak i w innych państwach. 

Działająca pod przewodnictwem Koordynatora Grupa Robocza, składająca się z ekspertów 

w dziedzinie niematerialnego dziedzictwa kulturowego pochodzących z różnych instytucji działają-

cych na terenie Słowenii (Ministerstwo Kultury, Instytut Etnomuzykologii, Departament Etnologii 

i Antropologii Kulturowej, Słoweński Komitet Narodowy ds.  UNESCO), a także z innych specjali-

stów angażujących się w jej działania wedle potrzeby, odbywa posiedzenia trzy razy do roku, ana-

lizując inicjatywy dotyczące wpisów do Rejestru i przeprowadzając konsultacje z Koordynatorem 

oraz z Ministerstwem Kultury w zakresie identyfikacji elementów niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego mających szczególne znaczenie, a także w sprawie decyzji dotyczących wniosków o wpis 

na którąkolwiek z list UNESCO. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

302

Działając w charakterze Koordynatora krajowego, Muzeum przyczynia się do budowania świa-

domości społecznej na temat niematerialnego dziedzictwa kulturowego. W 2011 roku powstała 

specjalna strona internetowa (www.nesnovnadediscina.si), której celem jest dostarczanie informa-

cji na temat procedury wpisu do Rejestru, działalności Koordynatora, aktualnych wydarzeń oraz 

publikacji dotyczących niematerialnego dziedzictwa kulturowego. Zawartość strony, dostępna 

także w języku angielskim, obejmuje między innymi zwięzłe opisy i fotografie elementów dziedzic-

twa wpisanych do Rejestru; niektórym z nich towarzyszą także prezentacje w formie nagrań wideo. 

Większość z tych prezentacji tworzonych jest przez działający w ramach naszego Muzeum Dział 

Filmów Etnograficznych. Muzeum zajmuje się ponadto promowaniem niematerialnego dziedzic-

twa kulturowego Słowenii, w szczególności tych jego elementów oraz ich depozytariuszy, które 

zostały wpisane do Rejestru, a także przejawów dziedzictwa uznanych za posiadające szczególne 

znaczenie w wymiarze ogólnokrajowym. Pragnąc zapewnić większą rozpoznawalność przejawów 

dziedzictwa wpisanych do Rejestru, podjęto decyzję o włączeniu logo Rejestru do zestawu elemen-

tów wchodzących w skład identyfikacji wizualnej Koordynatora; elementy te mogą być wykorzysty-

wane przez depozytariuszy dziedzictwa kulturowego w przygotowywanych przez nich materiałach 

drukowanych, na stronach internetowych oraz na wytwarzanych przez nich produktach. 

Wpisane do Rejestru elementy dziedzictwa (wraz z depozytariuszami) są także prezentowane 

na wystawach organizowanych przez Muzeum. Na wystawie The Carnival Heritage of Slovenia (Dzie-

dzictwo słoweńskich zwyczajów karnawałowych) w 2012 roku (Pukl, Valentinčič Furlan i Židov 2012, 

258–59), na wystawie objazdowej Slavic Carnivals (Karnawał słowiański) zorganizowanej przez 

Forum Kultury Słowiańskiej i zaprezentowanej szerszej publiczności po raz pierwszy w czerwcu 

2014 roku w siedzibie UNESCO w Paryżu (Rogelj Škafar i in. 2014), a także na wystawie Pust ima 

veliko obrazov (Karnawał o wielu obliczach) w Teatrze Lalek w Lublanie w 2015 roku zaprezento-

wano występy różnych zespołów karnawałowych. W 2012 roku ogłoszono włączenie „Tradycyjnych 

metod wyrobu kiełbasy kraińskiej” na listę dziedzictwa niematerialnego o szczególnym znaczeniu 

w wymiarze ogólnokrajowym; wydarzeniu temu towarzyszyła skromna wystawa poświęcona losom 

pewnego rzeźnika z Lublany, który wytwarzał kiełbasę kraińską (kranjska klobasa) w okresie mię-

dzywojennym (Dular 2013). Co więcej, podczas wystawy zatytułowanej Velikonočna dediščina Slo-

venije (Wielkanocne dziedzictwo Słowenii, 2013) zaprezentowano zwyczaje związane ze Świętami 

Wielkiej Nocy („Misterium Škofja Loka”, „Wykonywanie palemek wielkanocnych w mieście Ljubno”, 

„Zabawy wielkanocne z pisankami” oraz „Malowanie tradycyjnych pisanek w regionie Biała Kra-

ina”). W 2014 roku otwarto wystawę zatytułowaną Tradicionalno izdelovanje papirnatih rož (Wyrób 



303Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

tradycyjnych kwiatów z papieru), podczas której wytwórcy papierowych kwiatów mogli prezento-

wać swoje produkty. W 2016 roku otwarta została wystawa zatytułowana Ribniško suhorobarstvo 

(Tradycyjne wyroby drewniane z Ribnicy), przedstawiająca różnego rodzaju wyroby rękodzielnicze 

wykonane z drewna. Wszystkie elementy dziedzictwa kulturowego, które zostały wpisane do Reje-

stru do 2014 roku, zostały zaprezentowane podczas wystawy zatytułowanej Nesnovna kulturna 

dediščina Slovenije skozi fotografijo (Niematerialne dziedzictwo kulturowe Słowenii w fotografii).

Depozytariusze niematerialnego dziedzictwa kulturowego mają okazję do zaprezentowania się 

szerszej publiczności także podczas różnego rodzaju imprez publicznych. Przykładowo, od 2013 roku 

organizujemy turniej gry w pandolo, który odbywa się na Placu Muzealnym; uczestniczą w nim osoby 

dobrze znające tę tradycyjną dyscyplinę sportu (Zidarič 2014). Z kolei podczas obchodów dziesią-

tej rocznicy uchwalenia Konwencji zorganizowaliśmy na terenie Muzeum degustację tradycyjnych 

potraw, podczas której nasi goście mogli poznać depozytariuszy elementu dziedzictwa kulturowego, 

jakim jest sztuka kulinarna (Jerin 2013). Podczas Europejskich Dni Dziedzictwa w 2015 roku Muzeum 

zorganizowało, we współpracy z Konsorcjum Słoweńskich Ośrodków Rzemiosła (Konzorcij rokodel-

skih centrov Slovenije), pierwszy Slovenski Rokodelski Festival (Festiwal słoweńskiego rzemiosła), 

w którym udział wzięło ponad 40 rzemieślników oraz 9 ośrodków rzemiosła z całej Słowenii.

W 2012 roku wydaliśmy Priročnik o nesnovni kulturni dediščini (Podręcznik niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego), mający na celu zapoznanie opinii publicznej z podstawowymi zasa-

dami dotyczącymi niematerialnego dziedzictwa kulturowego wynikającymi z przepisów Konwencji  

UNESCO. Podręcznik zawierał ponadto informacje na temat inwentaryzacji, dokumentacji i ochrony 

dziedzictwa oraz przygotowywania wniosków o wpis na listy UNESCO, a także na temat procedur 

dokonywania wpisów do Rejestru krajowego (Jerin, Pukl i Židov 2012). W następnym roku wydano 

kalendarz opatrzony zdjęciami różnych elementów dziedzictwa oraz ich depozytariuszy, wpisanych 

do Rejestru w 2013 roku; wszyscy uwzględnieni w nim przedstawiciele dziedzictwa otrzymali jego 

egzemplarz. W 2015 roku ukazała się dwujęzyczna publikacja pt. Register of the Intangible Cultu-

ral Heritage of Slovenia (2008–2015) (Rejestr niematerialnego dziedzictwa kulturowego Słowenii 

[2008–2015]), której celem było przedstawienie zagranicznym specjalistom w dziedzinie niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego elementów dziedzictwa kulturowego wpisanych do Rejestru 

krajowego, budowanie świadomości znaczenia niematerialnego dziedzictwa kulturowego Słowe-

nii oraz zachęcenie jego depozytariuszy do składania wniosków o wpis do Rejestru. Omawiana 

publikacja prezentowała 42 przejawy dziedzictwa kulturowego wpisane do Rejestru od 2008 roku 

do sierpnia 2015 roku, opatrzone krótkimi opisami oraz zestawem zdjęć (Jerin i Židov 2015). 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

304

Wyrób sera trniči na płaskowyżu Velika Planina, 2013. Fot. Nena Židov.

Pochód Kurentów odwiedzający domostwa w miejscowości Markovci, 2015. Fot. Nena Židov.



305Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Przedstawiciele Koordynatora uczestniczą w konferencjach specjalistycznych związanych 

z zagadnieniem niematerialnego dziedzictwa kulturowego zarówno w kraju, jak i za granicą, a także 

samodzielnie organizują różne wydarzenia tego rodzaju. W 2012 roku Muzeum zorganizowało dwie 

dyskusje panelowe: jedną dotyczącą ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego na pozio-

mie krajowym i lokalnym oraz drugą poświęconą międzynarodowym badaniom wizualnym dotyczą-

cym zwyczajów karnawałowych (Pukl, Valentinčič Furlan i Židov 2012, 259–60). W 2013 roku zorga-

nizowaliśmy międzynarodową konferencję poświęconą promowaniu niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego; dodatkowo opublikowaliśmy także dwujęzyczny tom pokonferencyjny (Jerin, Zidarič 

i Židov 2014). W 2014 roku zorganizowana została międzynarodowa konferencja poświęcona doku-

mentacji i prezentacji niematerialnego dziedzictwa kulturowego w formie filmowej; wystąpienia 

uczestników tej konferencji zostały następnie opublikowane w formie kolejnego dwujęzycznego 

wydawnictwa (Valentinčič Furlan 2015). 

Do końca października 2016 roku do istniejącego od 2008 roku Rejestru wpisano 56 różnych 

przejawów dziedzictwa kulturowego (Ministrstvo za kulturo 2016). Elementy dziedzictwa kultu-

rowego podzielono na następujące grupy: wyrażenia i język (1), sztuki sceniczne (6), praktyki spo-

łeczne, rytuały i uroczystości (22), wiedza i praktyki dotyczące przyrody i wszechświata (3) oraz 

tradycyjne rzemiosło (24). Osiem elementów niematerialnego dziedzictwa kulturowego uznano 

za mające szczególne znaczenie w wymiarze ogólnokrajowym („Misterium Škofja Loka”, „Zapusty 

w miejscowości Cerkno”, „Zapusty w miejscowościach Drežnica i Drežniške Ravne”, „Wykonywanie 

palemek wielkanocnych w miejscowości Ljubno”, „Tradycyjne metody wyrobu kiełbasy kraińskiej”, 

„Pochody karnawałowe (Kurentowanie)”, „Wyrób słoweńskich koronek klockowych” oraz „Wyrób 

koronek klockowych w miejscowości Idrija”). W 2016 roku „Misterium Škofja Loka” zostało ponadto 

wpisane jako pierwszy słoweński element na Listę reprezentatywną niematerialnego dziedzictwa 

ludzkości UNESCO. 

Rozważania końcowe 

Słoweńskie Muzeum Etnograficzne zajmuje się zagadnieniem niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego na dwa sposoby: kontynuując zainicjowane wcześniej działania w omawianym obszarze 

oraz podejmując temat niematerialnego dziedzictwa kulturowego zgodnie z duchem Konwencji 

UNESCO oraz zgodnie ze swoją rolą jako Koordynatora ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

306

Kulturowego (Židov i Jerin 2015). Stoimy na stanowisku, że muzea etnograficzne to instytucje 

doskonale nadające się do realizacji zadań w zakresie ochrony i upowszechniania niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego, ponieważ w większym lub mniejszym stopniu mieści się to w zakresie 

działań tradycyjnie realizowanych przez muzea tego typu. Aktywność w obszarze niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego daje nam ponadto wiele okazji do prowadzenia badań, pozwa-

lając także na świeże spojrzenie na niektóre podstawowe koncepcje, takie jak dziedzictwo czy 

tradycja, wliczając w to także pojęcia, które zostały niejako odtworzone bądź też opracowane od 

nowa (Židov 2014, 158). Przepisy Konwencji wymagają od nas także szukania drogi pośredniej 

pomiędzy kwestiami politycznymi a działalnością specjalistyczną (Knific 2010, 129–31).

Niektórzy słoweńscy eksperci są zdania, że istnieją kwestie dotyczące niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego, które nadal wymagają odpowiedniego opracowania zgodnie z duchem 

Konwencji, a także w kontekście obowiązującego na terenie Słowenii ustawodawstwa i Rejestru 

krajowego (Židov 2014; Kunej 2015). Uważamy, że jest rzeczą niezmiernie ważną, aby dyskuto-

wać o możliwych konsekwencjach podejmowanych przez nas decyzji dotyczących przejawów 

dziedzictwa kulturowego i ich depozytariuszy, zasadności wpisu poszczególnych elementów 

dziedzictwa do Rejestru, uznania poszczególnych przejawów niematerialnego dziedzictwa kultu-

rowego za posiadające szczególne znaczenie oraz przygotowywania nominacji odnośnie do wpi-

sów na Listę reprezentatywną UNESCO. 

Proces wdrażania Konwencji UNESCO stanowi niewątpliwie ogromne wyzwanie i zarazem 

wielką odpowiedzialność względem depozytariuszy niematerialnego dziedzictwa kulturowego. 

Być może nie wszyscy zaangażowani w niego eksperci mają wystarczającą świadomość odpowie-

dzialności, jaka na nich ciąży. Dodatkowo, Słowenia stale boryka się z problemem braku odpo-

wiednio wykwalifikowanego personelu. Ponieważ zagadnieniami niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego w duchu Konwencji z 2003 roku zajmuje się w Muzeum tylko jeden pełnoetatowy 

pracownik, zadania, jakie należy wykonać, nie mogłyby zostać zrealizowane bez współpracy 

ze strony kuratorów placówki. Co więcej, także i w Ministerstwie Kultury kwestiami niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego zajmuje się niewielka liczba osób. Stoimy zatem na stanowisku, 

że w celu zrealizowania zadania, jakim jest dokonanie odpowiednich wpisów na listy UNESCO, 

konieczne jest pilne powiększenie tego zespołu. 

Działania prowadzone dotychczas przez Koordynatora niewątpliwie poskutkowały wzrostem 

świadomości na temat znaczenia zarówno samego niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

Słowenii, jak i jego elementów oraz depozytariuszy wpisanych do Rejestru. Przedstawiciele dzie-



307Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

dzictwa kulturowego coraz częściej zainteresowani są tym, aby poszczególne elementy tego 

dziedzictwa zostały uwzględnione w Rejestrze albo uznane za mające szczególne znaczenie 

w wymiarze ogólnokrajowym; coraz chętniej angażują się także w podejmowanie starań o wpis 

na Listę reprezentatywną UNESCO. Co więcej, niematerialne dziedzictwo kulturowe stanowi już 

dzisiaj element programu edukacyjnego i jest przedmiotem szeregu realizowanych aktualnie 

projektów. Wiele lokalnych społeczności ma świadomość znaczenia, jakie dziedzictwo niemate-

rialne posiada dla ich lokalnej tożsamości i rozpoznawalności.

Bibliografia

Čeplak Mencin, Ralf. 2004. „Neotipljiva kulturna dediščina: Unesco in etnografski muzeji [Niematerialne dziedzictwo 

kulturowe: UNESCO i muzea etnograficzne]”. Etnolog 14: 245–56.

Dular, Andrej. 2013. „Mesarstvo skozi osebne in obrtne dokumente ljubljanskega mesarja: Josip Rozman – izdelo-

valec kranjskih klobas med svetovnima vojnama [Zawód rzeźnika w świetle osobistych i fachowych dokumen-

tów rzeźnika z Lublany: Josip Rozman – wytwórca kiełbasy kraińskiej w okresie międzywojennym]”. Etnolog 23: 

407–12. 

Jerin, Anja. 2013. „Obeležitev 10. obletnice Unescove Konvencije o varovanju nesnovne kulturne dediščine v Slo-

veniji [Obchody 10. rocznicy uchwalenia Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego w Słowenii]”. Glasnik Slovenskega etnološkega društva 53 (1–2): 121–22. 

Jerin, Anja, Adela Pukl i Nena Židov, red. 2012. Priročnik o nesnovni kulturni dediščini [Podręcznik niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego]. Ljubljana: Slovenski etnografski muzej. 

Jerin, Anja, Tjaša Zidarič i Nena Židov, red. 2014. Promocija nesnovne kulturne dediščine: ob deseti obletnici Unescove 

Konvencije / Promotion of the Intangible Cultural Heritage: The 10th Anniversary of the UNESCO Convention [Promo-

wanie niematerialnego dziedzictwa kulturowego: 10. rocznica Konwencji UNESCO]. Ljubljana: Slovenski etno-

grafski muzej.

Jerin, Anja i Nena Židov, red. 2015. Register žive kulturne dediščine Slovenije (2008–2015) / Register of the Intangible 

Cultural Heritage of Slovenia (2008–2015) [Rejestr niematerialnego dziedzictwa kulturowego Słowenii (2008–

2015)]. Ljubljana: Slovenski etnografski muzej. 

Knific, Bojan. 2010. „Folkloriziranje plesnega izročila: prostorske, časovne in družbene razsežnosti ljudskih in folklor-

nih plesov [Folkloryzacja dziedzictwa tanecznego: przestrzenne, czasowe i społeczne wymiary folkloru i tańców 

ludowych]”. Etnolog 20: 115–34. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

308

Kovačec Naglič, Ksenija. 2012. „Sistem varstva žive kulturne dediščine v Sloveniji [System ochrony niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego w Słowenii]”. W Priročnik o nesnovni kulturni dediščini [Podręcznik niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego], pod redakcją Anji Jerin, Adeli Pukl i Neny Židov, 15–19. Ljubljana: Slovenski etnograf-

ski muzej. 

Koželj, Zvezda. 2005. „Nesnovna kulturna dediščina in njeno varstvo [Niematerialne dziedzictwo kulturowe i jego 

ochrona]”. W Nesnovna kulturna dediščina [Niematerialne dziedzictwo kulturowe], pod redakcją Damjany Preše-

ren i Natašy Gorenc, 8–12. Ljubljana: Zavod za varstvo kulturne dediščine Slovenije.

Križnar, Naško, red. 2008. Register nesnovne dediščine kot del enotnega registra kulturne dediščine: zaključno poročilo 

[Rejestr niematerialnego dziedzictwa kulturowego jako część Jednolitego rejestru dziedzictwa kulturowego: 

raport końcowy]. http://www.mk.gov.si/fileadmin/mk.gov.si/pageuploads/Ministrstvo/raziskave-analize/dedi-

scina/CRP_register_nesnovne_dediscine_2008-10-15.pdf. 

Kunej, Rebeka. 2015. „Tanec a klobása – hmotná forma nehmotného kulturního dědictví, nebo naopak (Slovin-

ské zkušenosti) [Taniec i kiełbaski: materialna forma niematerialnego dziedzictwa kulturowego lub vice versa 

(doświadczenia słoweńskie)]”. Národopisná revue 25 (3): 283–90.

Ministrstvo za kulturo. 2016. „Seznam registriranih enot nesnovne kulturne dediščine [Lista elementów wpisanych 

do Rejestru niematerialnego dziedzictwa kulturowego]”. Data dostępu: 23 października. http://www.mk.gov.si/

si/storitve/razvidi_evidence_in_registri/register_nesnovne_kulturne_dediscine/seznam/.

Prešeren, Damjana i Nataša Gorenc, red. 2005. Nesnovna kulturna dediščina [Niematerialne dziedzictwo kulturowe]. 

Ljubljana: Zavod za varstvo kulturne dediščine Slovenije.

Pukl, Adela, Nadja Valentinčič Furlan i Nena Židov. 2012. „Carnival king of Europe II: partnersko sodelovanje SEM v med-

narodnem projektu [Karnawał król Europy II: udział SEM w międzynarodowym projekcie]”. Etnolog 22: 255–60.

Rogelj Škafar, Bojana, Nina Zdravič Polič, Nena Židov, Adela Pukl i Anja Jerin. 2014. „Slovenia / Slovenija [Słowenia]”. 

W Slavic Carnivals: Feasts Connect the People [Słowiańskie karnawały: święta łączą ludzi], pod redakcją Andrei 

Rihter, 108–15. Ljubljana: Forum of Slavic Cultures.

Slavec Gradišnik, Ingrid. 2004. „Mednarodni dan muzejev v Slovenskem etnografskem muzeju [Międzynarodowy 

Dzień Muzeum w Słoweńskim Muzeum Etnograficznym]”. Etnolog 14: 260–66.

Smerdel, Inja. 2003. „Smo stari ali mladi? [Czy jesteśmy starzy, czy młodzi?]”. Etnolog 13: 23–26. 

Smrke, Franc i Ingrid Slavec Gradišnik, tłum. 2004. „Besednjak neopredmetene kulturne dediščine [Słownik niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego]”. Etnolog 14: 267–71. 

Valentinčič Furlan, Nadja, red. 2015. Dokumentiranje in predstavljanje nesnovne kulturne dediščine s filmom / Docu-

menting and Presenting Intangible Cultural Heritage on Film [Dokumentowanie i prezentowanie niematerialnego 

dziedzictwo kulturowego na filmie]. Ljubljana: Slovenski etnografski muzej.



309Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Zdravič Polič, Nina. 2004. „Slovenski etnografski muzej in Unescova konvencija o varstvu neopredmetene kulturne 

dediščine [Słoweńskie Muzeum Etnograficzne i Konwencja UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego]”. Etnolog 14: 257–59.

Zidarič, Tjaša. 2014. „Pandolo: prijateljski turnir v tradicionalni istrski igri pred Slovenskim etnografskim muzejem 

[Pandolo: towarzyski turniej tradycyjnej istryjskiej gry przed Słoweńskim Muzeum Etnograficznym]”. Etnolog 24: 

275–78. 

Židov, Nena. 2014. „Nesnovna kulturna dediščina Slovenije: dileme v zvezi z njenim varovanjem v luči Unescove 

konvencije [Niematerialne dziedzictwo kulturowe Słowenii: dylematy dotyczące jego ochrony w duchu Konwen-

cji UNESCO]”. W Interpretacije dediščine [Interpretacja dziedzictwa], pod redakcją Tatjany Dolžan Eržen, Ingrid 

Slavec Gradišnik i Nadji Valentinčič Furlan, 150–61. Ljubljana: Slovensko etnološko društvo.

Židov, Nena i Anja Jerin. 2015. „Promotion of the intangible cultural heritage at the Slovene Ethnographic Museum 

[Promocja niematerialnego dziedzictwa kulturowego w Słoweńskim Muzeum Etnograficznym]”. W Sharing Cul-

tures 2015: Proceedings of the 4th International Conference on Intangible Heritage, Lagos, Portugal, 21–23 Septem-

ber [Sharing Cultures 2015: Materiały z IV Międzynarodowej Konferencji na temat Dziedzictwa Kulturowego, 

Lagos, Portugalia, 21–23 września], pod redakcją Sérgio Lira, Rogério Amoêda i Cristiny Pinhero, 329–35. Barce-

los: Green Lines Institute for Sustainable Development.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

310

Sieci ekspertów 
ds. niematerialnego 
dziedzictwa kulturowego 
na Węgrzech

Eszter Csonka-Takács*

  

*	� Etnograf, dyrektor, Dyrekcja ds. Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego, Skansen Węgierski (Szellemi Kulturális Örökség 
Igazgatóság, Szabadtéri Néprajzi Múzeum), Szentendre, Węgry, dr, e-mail: csonka-takacs.eszter@sznm.hu.



311Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Do bazy ekspertów może zostać wpisany każdy, ponieważ uważa się, 
że każda osoba, która chce pomóc – czy to wspierając społeczności, 
czy też popularyzując zasady Konwencji z 2003 roku – może istotnie 
przyczynić się do jej wdrożenia. 

Aby zidentyfikować i udokumentować elementy niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

oraz opracować system ich ochrony i zachowania zgodnie z lokalną specyfiką, a także by ułatwić 

ich upowszechnianie, przekazywanie oraz dostęp do nich, niezbędna jest współpraca i wysiłek  

ekspertów.

Dyrekcja ds. Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego w Skansenie Węgierskim1 utworzyła na 

poziomie krajowym różne sieci, w tym Sieć Ekspertów, której zadania na szczeblu lokalnym są reali-

zowane przez koordynatorów powiatowych.

Jako zintegrowana instytucja zajmująca się ochroną dziedzictwa Skansen Węgierski jest w stanie 

gromadzić, dokumentować, archiwizować oraz stwarzać funkcjonalną interpretację dziedzictwa 

materialnego i niematerialnego, a także stawiać pytania2. Skansen posiada zróżnicowany zespół 

pracowników administracyjnych i fachowców (więcej informacji: Káldy i Nagyné Batári 2014). Jest 

ponadto dobrze funkcjonującym ośrodkiem wiedzy, który pełni różnorodne funkcje, począwszy od 

doradztwa w zakresie architektury ludowej, a skończywszy na szkoleniu nauczycieli i dyrektorów 

muzeów. W takich warunkach powstała społeczność oraz sieć specjalistów zajmujących się niema-

terialnym dziedzictwem kulturowym.

Do ich głównych celów należą: podnoszenie świadomości znaczenia ochrony niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego, popularyzacja zasad Konwencji z 2003 roku, wspieranie wymiany infor-

1	 Informacje na temat Dyrekcji, zob. Csonka-Takács 2010, 48.
2	 Więcej informacji na temat Skansenu można znaleźć na stronie: skanzen.hu/en.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

312

Doktor Eszter Csonka-Takács w trakcie panelu z Iwoną Opetczeską Tatarczewską i dr Weliką Stojkową Serafimowską 
(po jej prawej) oraz Vandą Illés i prof. Jackiem Purchlą, przewodniczącym panelu, po lewej, październik 2016. 
Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut Dziedzictwa.



313Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

macji na temat różnych działań i strategii związanych z ochroną dziedzictwa oraz promowanie róż-

norodności kulturowej wśród jak najszerszych kręgów społeczeństwa3.

Struktura organizacyjna

Zaangażowanie i aktywny udział kompetentnych ekspertów z wielu dziedzin ma fundamentalne 

znaczenie dla wdrożenia i realizacji różnorodnych zadań związanych z ochroną i zachowaniem ele-

mentów niematerialnego dziedzictwa kulturowego. Każdy ekspert wnosi swoją specjalistyczną 

wiedzę z danej dziedziny oraz uczestniczy w realizacji określonych zadań w swojej lokalizacji. Ist-

nienie i funkcjonowanie dobrze zorganizowanej sieci ekspertów może znacznie ułatwić koordyno-

wanie lokalnymi ekspertami z różnych dziedzin oraz wypełnienie zobowiązań państwa związanych 

z ochroną niematerialnego dziedzictwa kulturowego na terytorium kraju zgodnie z postanowie-

niami Konwencji UNESCO z 2003 roku. „Wdrożenie przebiegałoby sprawniej dzięki sieci badaczy, 

kulturoznawców i przedstawicieli organizacji pozarządowych” (Csonka-Takács 2010, 50).

Sieć ekspertów działająca na zasadzie dobrowolności

Sieć Ekspertów na Węgrzech zrzesza osoby fizyczne, grupy i organizacje, które podejmują dzia-

łania związane z niematerialnym dziedzictwem kulturowym na poziomie lokalnym. Jest to sze-

roka sieć, która została ustanowiona i funkcjonuje w oparciu o istniejące sieci organizacji poza-

rządowych oraz sieci instytucji naukowych, placówek oświatowych i instytucji kulturalnych oraz 

ich aktywnych członków działających na szczeblu lokalnym. Sieć Ekspertów składa się z człon-

ków pozarządowych organizacji kulturalnych, osób pracujących w ośrodkach kultury, centrach 

badawczych i placówkach oświatowych, osób zarządzających muzeami i zbiorami publicznymi, 

a także specjalistów w różnych dziedzinach związanych z niematerialnym dziedzictwem kultu-

rowym. Dysponuje ona również wszechstronną wiedzą o danej społeczności lub regionie, jego 

atrybutach i życiu kulturalnym.

3	� Konwencja UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego z 2003 r. (polskie tłumaczenie: http://niemate-
rialne.nid.pl/Konwencja_UNESCO/Tekst Konwencji o ochronie dziedzictwa niematerialnego).



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

314

Sieć zrzesza:

1.	� ekspertów naukowych (badaczy, muzeologów, pedagogów, studentów wyższych uczelni): 

wydziały uniwersyteckie oraz instytucje, muzea i ośrodki badawcze;

2.	� członków odpowiednich organizacji pozarządowych z całego kraju: stowarzyszenia folklory-

styczne, grupy rekonstrukcyjne, grupy zajmujące się tematyką patriotyczną oraz stowarzyszenia, 

które mają na celu zachowanie śladów osadnictwa;

3.	� ekspertów ds. kultury (menedżerów kultury, kuratorów wystaw i publicznych kolekcji, kierowni-

ków archiwów i pedagogów): ośrodki kultury, archiwa, szkoły artystyczne.

Eksperci są bezpośrednio zaangażowani w prace związane z ochroną dziedzictwa w poszcze-

gólnych społecznościach lub regionach, uczestnicząc w identyfikowaniu, mapowaniu oraz inwen-

taryzacji obiektów lokalnego dziedzictwa, promując opracowywanie i wdrażanie strategii ochrony 

takich obiektów, zachęcając społeczności do zgłaszania obiektów do Krajowej listy niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego (Szellemi Kulturális Örökség Nemzeti Jegyzéke), udzielając wytycznych 

i wskazówek w procesie zgłoszeniowym, dostarczając informacje, podnosząc świadomość na pozio-

mie lokalnym oraz zachęcając i pomagając w opracowywaniu lokalnych programów edukacyjnych, 

które promują poszczególne obiekty.

Do bazy ekspertów może zostać wpisany każdy, ponieważ uważa się, że każda osoba, która chce 

pomóc – czy to wspierając społeczności, czy też popularyzując zasady Konwencji z 2003 roku – może 

istotnie przyczynić się do jej wdrożenia. Każdy ekspert musi wypełnić formularz, podając dziedzinę, 

w której się specjalizuje, oraz dane kontaktowe do zamieszczenia w publicznie dostępnej bazie 

danych, która znajduje się na stronie internetowej Skansenu poświęconej niematerialnemu dzie-

dzictwu kulturowemu4. Społeczności, które są zainteresowane zgłoszeniem elementu, oraz grupy 

organizujące imprezy mogą za darmo szukać w niej odpowiednich ekspertów.

Koordynatorzy na szczeblu powiatów

Dyrekcja korzysta z pomocy powiatowych sprawozdawców. Skansen stworzył taką sieć fachowców 

w oparciu o instytucje powiatowego systemu muzealnego, by koordynować i ułatwić promocję dzie-

dzictwa i podnoszenie świadomości na jego temat oraz zapewnić profesjonalne doradztwo dla spo-

4	 Patrz: szellemikulturalisorokseg.hu/index0.php?name=szakmai_halozat_tagok.



315Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

łeczności. Z każdego powiatu wybrano eksperta, najczęściej etnografa5, tworząc grupę fachowców, 

która pomaga w przekazywaniu informacji, kontaktowaniu się ze społecznościami i  przygotowaniu 

zgłoszenia. Fachowcy udzielają profesjonalnych porad zainteresowanym społecznościom i organizują 

spotkania informacyjne z udziałem Dyrekcji, umożliwiając nawiązanie kontaktu pomiędzy zaintere-

sowanymi stronami. Zadaniem powiatowych koordynatorów jest inicjowanie i koordynowanie doku-

mentowania elementów niematerialnego dziedzictwa kulturowego w swoich powiatach i regionach, 

organizowanie lokalnych forów i spotkań, przekazywanie informacji społecznościom, zapewnianie pro-

fesjonalnego doradztwa społecznościom, które tego potrzebują, nawiązywanie współpracy pomiędzy 

społecznościami a siecią ekspertów oraz utrzymywanie stałych kontaktów z Dyrekcją ds. NDZK.

Dyrekcja zapewnia regularne szkolenia oraz sesje informacyjne dla koordynatorów powiato-

wych i organizuje 2–3 spotkania rocznie w celu wymiany pomysłów i doświadczeń oraz zapewnienia 

koordynacji określonych zadań.

O ciężkiej pracy powiatowych sprawozdawców najlepiej świadczą elementy dziedzictwa, które 

zostały wpisane na Listę krajową w ostatnich latach6.

Bibliografia

Csonka-Takács, Eszter.2010. „The Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage in Service 

of our Living and Surviving Tradition – Tasks and Opportunities in Hungary [Konwencja w sprawie ochrony nie-

materialnego dziedzictwa kulturowego w służbie naszej żyjącej i zachowanej tradycji – zadania i możliwości na 

Węgrzech]”. W Sustainable Heritage. Symposium on European Intangible Cultural Heritage, Budapest, April 23–24, 

2010 [Zrównoważone dziedzictwo. Sympozjum dotyczące niematerialnego dziedzictwa kulturowego, Buda-

peszt, 23–24 kwietnia 2010 roku], pod redakcją Mihály Hoppál, 45–50. Budapest: European Folklore Institute. 

Káldy, Mária i Zsuzsanna Nagyné Batári.2014. „The Hungarian Open Air Museum and its Communities [Skansen 

Węgierski oraz jego społeczności]”. W Exhibit Your Culture. Community Learning in Museums and Cultural Orga-

nizations [Pokaż swoją kulturę. Edukacja środowiskowa w muzeach i organizacjach kulturalnych], pod redakcją 

Aniko Korenchy-Misz i Nikki Lindsey, 85–94. Budapest: CETAID Partnership. 

5	� Lista koordynatorów jest dostępna na stronie internetowej: szellemikulturalisorokseg.hu/index0.php?name=f41_megyei_re-
ferensek.

6	� Elementy wpisane na Krajową listę można znaleźć na stronie internetowej: szellemikulturalisorokseg.hu/index0_en.
php?name=en_f22_elements.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

316

Niematerialne dziedzictwo 
w systemie ochrony 
dziedzictwa kulturowego 
w Polsce

Katarzyna Zalasińska*

  

*	� Wydział Prawa i Administracji Uniwersytetu Warszawskiego, dr hab., e-mail: kasiazasińska@op.pl. 



317Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

...zintegrowane podejście do ochrony jest jednak nie tylko możliwe, 
ale wręcz pożądane. Niekiedy bowiem jedynie chroniąc materialne 
dziedzictwo (np. określone założenie przestrzenne), ochronić możemy 
dziedzictwo niematerialne (np. określone praktyki związane z danym 
miejscem). Stąd zachowanie tego krajobrazu, łącznie z uwzględnieniem 
środowiska naturalnego, stanowi niezbędny warunek ich ochrony. 

Konwencja UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, sporządzona 

w Paryżu dnia 17 października 2003 roku1 , weszła w życie 16 sierpnia 2011 roku. W wyniku złoże-

nia dokumentów ratyfikacyjnych Polska stała się 135. państwem, które do niej przystąpiło. Warto 

jednak podkreślić, że już wcześniej niematerialne dziedzictwo było wpisane w system ochrony 

dziedzictwa kulturowego w Polsce. Jednak ani przed 2011 rokiem, ani po ratyfikacji Konwencji nie 

została uchwalona ustawa dedykowana wyłącznie ochronie niematerialnego dziedzictwa kulturo-

wego. Przedmiotem niniejszego artykułu jest zasygnalizowanie miejsca niematerialnego dziedzic-

twa w obecnym systemie ochrony dziedzictwa kulturowego w Polsce.

Na wstępie należy zauważyć, że ramy prawnej ochrony dziedzictwa kulturowego w Polsce, tak 

materialnego, jak i niematerialnego, postrzegane powinny być przede wszystkim na tle Konstytucji 

Rzeczpospolitej Polskiej z 2 kwietnia 1997 roku2. Odnosi się ona wprost do problematyki ochrony 

dziedzictwa narodowego (art. 5 Konstytucji RP), dziedzictwa kulturalnego (art. 6 ust. 2 Konstytucji 

RP) oraz dóbr kultury (art. 6 ust. 1 i art. 73 Konstytucji RP). Prawna ochrona dziedzictwa kulturo-

wego znajduje swoje oparcie w preambule oraz przepisach art. 5, 6 i 73 Konstytucji RP. W uroczy-

stym wstępie do Konstytucji RP czytamy: 

 �wdzięczni naszym przodkom za ich pracę, za walkę o niepodległość okupioną ogromnymi ofiarami, za kul-

turę zakorzenioną w chrześcijańskim dziedzictwie Narodu i ogólnoludzkich wartościach, nawiązując do naj-

1	 Dz.U. 2011 nr 172 poz. 1018.
2	 Dz.U. 1997 nr 78 poz. 483.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

318

Profesorowie Katarzyna Zalasińska, Magdalena Gawin i Jacek Purchla podczas Forum, październik 2016. 
Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut Dziedzictwa.



319Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

lepszych tradycji Pierwszej i Drugiej Rzeczypospolitej, zobowiązani, by przekazać przyszłym pokoleniom 

[wyróżnienie moje – K.Z.] wszystko, co cenne z ponad tysiącletniego dorobku […]. 

Preambuła odnosi się w ten sposób do wartości, jaką jest dziedzictwo kultury, wskazując jedno-

cześnie podstawowy cel jego ochrony, a więc zachowanie w jak najlepszym stanie oraz przekazanie 

przyszłym pokoleniom. Doprecyzowanie wartości chronionej, wskazanej w preambule, następuje 

we wspomnianym art. 5 Konstytucji RP: „Rzeczpospolita Polska strzeże niepodległości i nienaru-

szalności swojego terytorium, zapewnia wolności i prawa człowieka i obywatela oraz bezpieczeń-

stwo obywateli, strzeże dziedzictwa narodowego oraz zapewnia ochronę środowiska, kierując się 

zasadą zrównoważonego rozwoju” oraz w art. 6 ust. 1: „Rzeczpospolita Polska stwarza warunki 

upowszechniania i równego dostępu do dóbr kultury, będącej źródłem tożsamości narodu pol-

skiego, jego trwania i rozwoju” i ust. 2: „Rzeczpospolita Polska udziela pomocy Polakom zamieszka-

łym za granicą w zachowaniu ich związków z narodowym dziedzictwem kulturalnym”. 

Art. 5 Konstytucji RP stanowiący, że Rzeczpospolita Polska strzeże dziedzictwa narodowego, 

określa jeden z podstawowych celów państwa. Doprecyzowanie roli, jaką pełni dziedzictwo, znaj-

duje się w art. 6 Konstytucji RP, który mówi o obowiązku upowszechniania go wśród społeczeństwa, 

przy zapewnieniu doń równego dostępu. Państwo zobowiązane jest również zapewnić ten dostęp 

Polakom zamieszkałym za granicą, w celu zachowania ich związków z narodowym dziedzictwem 

kulturalnym. Art. 6 Konstytucji RP odnosi się do szerszej kategorii niż art. 5, jako że w przepisie tym 

chodzi o upowszechnianie i zapewnienie dostępu do kultury i jej dziedzictwa, a nie tylko „strzeże-

nie”, tj. troskę o zachowanie w nieuszczuplonym zakresie.

Art. 5 i 6 Konstytucji RP należy zaliczyć do przepisów ogólnych, mających charakter normy aksjo-

logicznej, wyznaczającej podstawowe i niezbywalne zadania państwa. W związku z powyższym 

należy uznać, że w świetle przepisów ustawy zasadniczej konstytucyjnym obowiązkiem państwa 

jest tworzenie warunków dla właściwej realizacji zadań z zakresu ochrony dziedzictwa kulturo-

wego, w tym jego wytworów materialnych, jak i niematerialnych. Jednocześnie na tle art. 5 oraz 

art.  6  Konstytucji RP nie ma podstaw, aby ograniczać działanie niniejszych przepisów jedynie 

do dziedzictwa materialnego. Wynika z tego raczej dyrektywa łącznego postrzegania wszystkich 

elementów dziedzictwa, co wykluczać powinno fragmentację jego ochrony w prawie krajowym, 

choć jest to  zjawisko obecne w prawie międzynarodowym (Schreiber 2016, 391–94). Oznacza 

to, że ochrona niematerialnego dziedzictwa posiada umocowanie konstytucyjne.

Na poziomie ustawowym nie funkcjonują w Polsce przepisy bezpośrednio dedykowane ochro-

nie niematerialnego dziedzictwa kulturowego. Niemniej jednak problematyka ta wpisana jest 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

320

w ochronę zabytków oraz działalność instytucji kultury, w tym w szczególności muzeów. Przede 

wszystkim ochrona niematerialnego dziedzictwa jest elementem misji muzealnej, która zdefinio-

wana została w art. 1 Ustawy z dnia 21 listopada 1996 r. o muzeach3: 

�Muzeum jest jednostką organizacyjną nienastawioną na osiąganie zysku, której celem jest gromadzenie 

i trwała ochrona dóbr naturalnego i kulturalnego dziedzictwa ludzkości o charakterze materialnym i nie-

materialnym, informowanie o wartościach i treściach gromadzonych zbiorów, upowszechnianie podsta-

wowych wartości historii, nauki i kultury polskiej oraz światowej, kształtowanie wrażliwości poznawczej 

i estetycznej oraz umożliwianie korzystania ze zgromadzonych zbiorów.  

Oczywiście działalność muzeów, o czym mówi wyraźnie art. 2 ustawy o muzeach, sprowadza się 

głównie do gromadzenia zbiorów oraz katalogowania, naukowego opracowania, przechowywania, 

zabezpieczania i konserwacji, ale warto zwrócić w tym miejscu uwagę na pozostałe zadania, przy 

pomocy których muzea realizują swoją misję:

•	� urządzanie wystaw stałych i czasowych; 

•	� organizowanie badań i ekspedycji naukowych, w tym archeologicznych; 

•	� prowadzenie działalności edukacyjnej; 

•	� popieranie i prowadzenie działalności artystycznej i upowszechniającej kulturę; 

•	� udostępnianie zbiorów do celów edukacyjnych i naukowych.

Na szczególną uwagę zasługuje zadanie, jakim jest upowszechnianie kultury, pozwalające 

muzeum wyjść poza swoje klasyczne ramy i stać się instytucją pamięci, która w aktywny sposób 

wchodzi w procesy społeczne, wzmacniając ochronę dziedzictwa, w tym szczególnie jego nie-

materialnych przejawów. Muzea stały się więc nie tylko strażnikami zbiorów, w których zapisana 

jest tożsamość minionych pokoleń, ale zaczęły również odgrywać istotną rolę w zakresie eduka-

cji, a także popierania i prowadzenia działalności artystycznej i upowszechniającej kulturę. Zaczęły 

one bowiem wypełniać lukę w obszarach, w których działalność innych instytucji (np. szkół, domów 

kultury) uległa osłabieniu bądź miejscami zanikła. Można również postawić tezę, że muzea, mimo 

swoich niewątpliwych problemów finansowych, zbudowały niezwykle silną pozycję w ramach sys-

temu ochrony dziedzictwa kulturowego w Polsce, przejmując zadania daleko wykraczające poza 

klasyczną rolę muzeum.

Innym elementem systemu ochrony dziedzictwa kulturowego, którego funkcjonowanie 

ma  wpływ na ochronę niematerialnego dziedzictwa w Polsce, jest regulacja z zakresu ochrony 

3	 Dz.U. 1997 nr 5 poz. 24 z późn. zm.



321Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

zabytków. Przypomnieć należy, że zgodnie z art. 2 Konwencji pojęcie „niematerialnego dziedzic-

twa kulturowego” obejmuje „praktyki, wyobrażenia, przekazy, wiedzę, umiejętności – jak rów-

nież związane z nimi instrumenty, przedmioty, artefakty i przestrzeń kulturową”, a więc obiekty 

materialne, nierzadko odpowiadające definicji legalnej zabytku, która ujęta została w słowniczku 

w art. 3 Ustawy z dnia 23 lipca 2003 r. o ochronie zabytków i opiece nad zabytkami4: 

�nieruchomość lub rzecz ruchoma, ich części lub zespoły, będące dziełem człowieka lub związane z jego 

działalnością i stanowiące świadectwo minionej epoki bądź zdarzenia, których zachowanie leży w interesie 

społecznym ze względu na posiadaną wartość historyczną, artystyczną lub naukową. 

Przy czym art. 6 niniejszej ustawy doprecyzował, że zabytkami ruchomymi są, w szczególno-

ści, instrumenty muzyczne, wytwory sztuki ludowej i rękodzieła oraz inne obiekty etnograficzne, 

których zachowanie jest istotnym warunkiem przekazania niematerialnego dziedzictwa przyszłym 

pokoleniom.

Nie ulega również wątpliwości, że na ochronę niematerialnego dziedzictwa wpływ ma także 

inny element systemu ochrony dziedzictwa kulturowego w Polsce. Warto bowiem pamiętać, 

że  wiele zjawisk niematerialnego dziedzictwa wpisanych jest w określony krajobraz kulturowy. 

W tych przypadkach zintegrowane podejście do ochrony jest jednak nie tylko możliwe, ale wręcz 

pożądane. Niekiedy bowiem jedynie chroniąc materialne dziedzictwo (np. określone założenie 

przestrzenne), ochronić możemy dziedzictwo niematerialne (np. określone praktyki związane 

z  danym miejscem). Stąd zachowanie tego krajobrazu, łącznie z uwzględnieniem środowiska 

naturalnego, stanowi niezbędny warunek ich ochrony. W tym miejscu warto więc przypomnieć, 

że ustawa o ochronie zabytków i opieki nad zabytkami wprowadza formę ochrony prawnej krajo-

brazu kulturowego, rozumianego jako „postrzegana przez ludzi przestrzeń, zawierająca elementy 

przyrodnicze i wytwory cywilizacji, historycznie ukształtowana w wyniku działania czynników natu-

ralnych i działalności człowieka” (art. 3 pkt 14 ustawy). Rada gminy może zatem utworzyć park 

kulturowy w celu ochrony krajobrazu kulturowego oraz zachowania wyróżniających się krajobra-

zowo terenów z zabytkami nieruchomymi charakterystycznymi dla miejscowej tradycji budowla-

nej i osadniczej (art. 16 ust. 1 ustawy). 

Wskazane w ustawie ograniczenia, dotyczące terenu parku kulturowego, pozwalają na harmo-

nijne kształtowanie krajobrazu, z poszanowaniem dziedzictwa materialnego, ale również niemate-

rialnego na danym terenie. Niezależnie od tego ustawa o ochronie zabytków i opiece nad zabyt-

4	 Dz.U. 2003 nr 162 poz. 1568 z późn. zm.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

322

kami przewiduje ochronę historycznych założeń przestrzennych poprzez wpis do rejestru zabytków. 

Przykładem zabytku chronionego jako założenie przestrzenne, obejmujące liczne obiekty architek-

tury, jest Kalwaria Zebrzydowska, wpisana w 1999 roku na Listę Światowego Dziedzictwa UNESCO. 

Warto przypomnieć, że w uzasadnieniu wpisu czytamy: 

�Kalwaria Zebrzydowska stanowi wyjątkowy pomnik kultury, w którym krajobraz kulturowy posłużył jako 

rama symbolicznego przedstawienia Pasji Chrystusa w formie kaplic i alej. Jest to więc krajobraz kulturowy 

o wielkim pięknie i wielkiej wartości duchowej, w którym elementy natury i stworzone przez człowieka 

łączą się harmonijnie. Kontrreformacja w końcu XVI wieku prowadziła do powielania kalwarii w Europie. 

Kalwaria Zebrzydowska jest wyjątkowym przykładem tego typu krajobrazu w wielkiej skali, który integruje 

piękno naturalne, cele duchowe i koncepcję ideału parku barokowego5.

Wpis ten stanowił wyraz rodzącego się w łonie UNESCO zintegrowanego podejścia do ochrony 

dziedzictwa. Uwzględnienie odbywających się w tym miejscu praktyk religijnych jako elementu 

niematerialnego i powiązanie go z dziedzictwem materialnym stanowi pożądany kierunek myśle-

nia o krajobrazie jako pewnej przestrzeni kulturowej, której dopełnieniem są elementy dziedzic-

twa niematerialnego.

Kolejnym podsystemem ochrony dziedzictwa kulturowego w Polsce, wzmacniającym warunki 

dla ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, jest działalność bibliotek i archiwów, 

rozumianych jako instytucje pamięci zgodnie z Zaleceniem UNESCO w sprawie zachowania i dostępu 

do dziedzictwa dokumentacyjnego, w tym dziedzictwa cyfrowego (Recommendation concerning 

the preservation of, and access to, documentary heritage including in digital form), które przyjęte 

zostało podczas 38. sesji Konferencji Generalnej (Paryż, 3–18 listopada 2015 roku). Zasoby dzie-

dzictwa dokumentacyjnego stanowią źródła wiedzy o historii i kulturze społeczeństw, ale rów-

nież wspólnot, grup i jednostek. Działalność bibliotek i archiwów może więc wzmacniać przekaz 

międzypokoleniowy.

Zapewnienie skutecznej ochrony dziedzictwa niematerialnego w Polsce jest obecnie ogrom-

nym wyzwaniem, przy czym wyzwanie to dotyczy bardziej zmiany filozofii ochrony niż istotnych 

zmian systemowych. W rzeczywistości potrzebna jest raczej zmiana podejścia do obowiązków 

ochronnych, co wymaga przede wszystkim zrozumienia specyfiki niematerialnego dziedzictwa, 

dla którego główną formą wyrazu jest człowiek. Stąd ulotność i nieuchwytność niematerialnego 

dziedzictwa, którego zachowanie jest ograniczone ludzką pamięcią. To rodzi potrzebę ciągłego 

przenoszenia tego dziedzictwa na kolejne wspólnoty, grupy oraz jednostki. O ile więc niema-

5	 http://whc.unesco.org/en/list/905.



323Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

terialne dziedzictwo wpisane jest w system ochrony dziedzictwa kulturowego w Polsce, o tyle 

zasady jego funkcjonowania wymagają nadal zmiany i udoskonalenia. 

Bibliografia

Schreiber, Hanna. 2016. „Patrymonializacja w stosunkach międzynarodowych. Wybrane tendencje w międzyna-

rodowej ochronie dziedzictwa kulturowego (2006–2016)”. W Tendencje i procesy rozwojowe współczesnych 

stosunków międzynarodowych, pod redakcją Marcina Florian Gawryckiego i in., 385–98. Warszawa: Wydawnic-

two Naukowe Scholar.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

324

Co mamy na myśli,  
mówiąc o „niematerialnym 
dziedzictwie kulturowym”? 
Przypadek wesela 
w Galiczniku

Iwona Opetczeska Tatarczewska*

  

*	� Ministerstwo Kultury Republiki Macedonii, Biuro Ochrony Dziedzictwa Kulturowego (Ministerstwo za kułtura na Republika 
Makedonija, Uprawa za zasztita na kułturnoto nasłedstwo), Skopje, Republika Macedonii, e-mail: itatarcevska@gmail.com.



325Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Jako że praktyki kulturalne mogą być nośnikiem wyobrażonych znaczeń 
odziedziczonych po poprzednich pokoleniach, są one – wraz z prawdami, 
które rzekomo mają przekazywać – zawsze zagrożone ponownym 
zdefiniowaniem w służbie ideologiom państwowym i interesom 
handlowym.

Mimo że elity polityczne uznały znaczenie Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego, sporządzonej w Paryżu w 2003 roku, a następnie szybko przetłumaczonej na poszcze-

gólne języki i ratyfikowanej, macedońskie przepisy dotyczące ochrony dziedzictwa kulturowego1  

nadal nie zostały dostosowane pod względem terminologii i definicji związanych z niematerialnym 

dziedzictwem kulturowym.

Debata dotycząca terminologii nadal trwa i odbywa się obecnie w ramach inicjatyw publicznych 

poświęconych konkretnym zagadnieniom; poruszana jest na przykład kwestia rozszerzenia definicji 

dziedzictwa niematerialnego w Macedonii oraz tego, jakie rodzaje i gatunki kultury powinny zostać 

włączone do tego systemu lub też z niego wykluczone. Osiągnęliśmy pewien stopień dojrzałości 

i świadomości na poziomie narodowym, jednak nadal stoimy przed wieloma poważnymi wyzwa-

niami. Brakuje nam konkretnych, ukierunkowanych polityk, a także działań i środków poświęconych 

temu rodzajowi dziedzictwa, w szczególności inicjatyw wychodzących od pięciu instytucji nauko-

wych, które odpowiadają za ochronę niematerialnego dziedzictwa kulturowego. Niestety, społecz-

ność ekspertów nadal zmaga się z odpowiedziami na najbardziej podstawowe pytania, takie jak: 

czym jest żywe dziedzictwo? Albo: czy powinniśmy chronić kulturę niematerialną, która pozostaje 

niejako uśpiona w pamięci zbiorowej i która nie jest aktywnie praktykowana w społecznościach, 

nawet jeżeli ludzie są świadomi jej istnienia? Co z praktykami, które uległy już patrymonializacji, jak 

wesele w Galiczniku, oraz takimi, które uległy „festiwalizacji”, profesjonalizacji czy komercjalizacji? 

1	� Zakon za zasztita na kułturnoto nasłedstwo, Służben wesnik na Republika Makedonija [Dziennik Urzędowy Republiki Macedonii] 
nr 20, 2 kwietnia 2004.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

326

Coca Cola na weselu w Galiczniku i dzielenie się pogaczami (świątecznym chlebem), 2017. © AEGEE-Skopje.



327Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

To, czy tradycja wesela w Galiczniku jest „żywa”, czy „zamrożona”, pozostaje kwestią sporną; wydaje 

się jednak, że jest ona pielęgnowana, przynajmniej przez lokalny samorząd, w sposób służący inte-

resom i ideologiom państwa oraz powiązanych z nim handlowo podmiotów gospodarczych.

Wesele w Galiczniku to skomercjalizowany wiejski obrzęd zaślubin, który niegdyś był zwykłym 

wydarzeniem życia codziennego, po czym uległ przemianom, zrekonstruowaniu i „festiwaliza-

cji”. Stał się dorocznym przedstawieniem, za pośrednictwem którego pewna praktyka kulturowa 

została przekształcona w symbol narodowy. W jego obecnej postaci zacierają się w nim granice 

pomiędzy obrzędem narodowym a rytuałem sponsorowanym przez korporacje, pomiędzy festiwa-

lem dla turystów, zainscenizowanym folklorem i cyklicznym wydarzeniem. Pragnę tutaj zauważyć, 

że z jednej strony, zinstytucjonalizowane systemy ochrony NDZK są zawsze osadzone w politycz-

nych procesach patrymonializacji oraz rekontekstualizacji i podlegają ich wpływom, jednak z dru-

giej strony, sposób, w jaki procesy te wpływają na praktyki kulturowe, oraz stopień, w jakim na nie 

oddziałują, różnią się znacząco nawet w obrębie tego samego kraju.

Wesele w Galiczniku to święto organizowane co roku we wsi Galicznik w regionie Mijak w zachod-

niej Macedonii. Obecnie ten dwudniowy festiwal sponsorowany jest przez macedońskie Minister-

stwo Kultury oraz około dwadzieścia przedsiębiorstw. Festiwal, którego najważniejszym punktem 

jest ślub pary pochodzącej ze wsi Galicznik, skupia rodzinę i przyjaciół młodej pary oraz ochotników, 

który odtwarzają szczegółowo obrzęd zaślubin, ubrani w tradycyjne stroje i wyposażeni w trady-

cyjne rekwizyty, przekazywane z pokolenia na pokolenie przez ich bliskich lub inne rodziny z Galicz-

nika. W weselu uczestniczą co roku setki odwiedzających, w większości Macedończyków (lecz także 

obcokrajowców). Publiczność oraz większość Macedończyków postrzegają tę  ceremonię jako 

„autentyczną” i ważną dla narodu praktykę będącą częścią wiejskiej kultury ludowej Macedonii.

Wesele w Galiczniku stało się sponsorowaną przez państwo rekonstrukcją tradycyjnego wesela, 

które podkreślało odrębność etniczną dziedzictwa Macedonii w okresie istnienia Socjalistycznej 

Republiki Macedonii. Festiwal, polegający na odegraniu tradycyjnego obrzędu, zaczęto organi-

zować w 1974 roku decyzją lokalnej rady (mesna zaednica) wsi Galicznik. Organ ten do tej pory 

odpowiada za gromadzenie funduszy na potrzeby festiwalu oraz za jego coroczną organizację. Cha-

rakter wydarzenia zaczął zmieniać się wyraźnie w latach 80. i 90. Hotel zbudowany w 1980 roku 

na zachodnim krańcu miejscowości potwierdził i umocnił jej status jako celu podróży turystycznych.

W 1991 roku zorganizowano konkurs mający na celu wyłonienie młodej pary, która miała wziąć 

ślub podczas festiwalu, i od tej pory jest on organizowany co roku. Wydarzenie będące do tej pory 

jedynie odtworzeniem tradycyjnego obrzędu zamieniło się w zaślubiny prawdziwej pary młodej 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

328

– przy czym najważniejszą (jeśli nie jedyną) zmianą było wprowadzenie ceremonii zaślubin odby-

wającej się w kościele. Tak więc wesele w Galiczniku jest obiektem wspieranych przez państwo 

procesów patrymonializacji i festiwalizacji już od kilku dekad. To pokazuje, w jaki sposób wcześniej-

sze procesy rekontekstualizacji doprowadziły do odtworzenia lokalnej tradycji jako symbolu toż-

samości narodowej w formie festiwalu dedykowanego turystom, organizowanego przez lokalną 

radę we współpracy z firmą specjalizującą się w organizacji imprez. Na potrzeby turystyki wesele 

w Galiczniku skonstruowano jako „dziedzictwo niematerialne”, mimo że nie spełnia ono definicji 

NDZK przyjętej przez UNESCO. Wysuwany jest argument, że państwo i sponsorzy komercyjni „chro-

nią” w pewien sposób wesele w Galiczniku, zapewniając kontynuację tej tradycji w postaci sponso-

rowanego przez państwo dorocznego festiwalu. W przypadku wesela w Galiczniku utowarowienie 

kultury jest bardzo wyraźne, jako że macedońscy turyści odwiedzają Galicznik, by w muzyce i rytu-

ale szukać własnej tożsamości narodowej, by przeżyć doświadczenie, które często jest intuicyjne 

i oparte na emocjach. Nie sugeruję, że wesele w Galiczniku jest pozbawione głębszego znacze-

nia, że nie jest ważnym czy doniosłym wydarzeniem dla jego uczestników. Wręcz przeciwnie, dla 

Macedończyków jest ono nie tylko narzędziem przedstawienia historycznego rozumienia ucisku 

narodu macedońskiego, ale jest także często odbierane jako symbol procesu roztaczania ochrony 

nad NDZK w Macedonii. 

Należy zawsze głęboko się zastanowić nad przeszłymi i obecnymi procesami politycznymi 

i gospodarczymi związanymi z NDZK, zwłaszcza gdy ich przebieg nie jest tak jasny jak w przypadku 

wesela w Galiczniku. Jako że takie praktyki kulturalne mogą być nośnikiem wyobrażonych znaczeń 

odziedziczonych po poprzednich pokoleniach, są one – wraz z prawdami, które rzekomo mają prze-

kazywać – zawsze zagrożone ponownym zdefiniowaniem w służbie ideologiom państwowym i inte-

resom handlowym. W związku z tym, jako badacze zainteresowani każdym możliwym aspektem 

NDZK, w obliczu tego rodzaju konsekwencji musimy wziąć na siebie moralną i etyczną odpowie-

dzialność za ciągłe stawianie pytania, które elementy NDZK powinny być chronione i dlaczego.





NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

330

Koncepcja „świętości 
świata” jako element 
niematerialnego 
dziedzictwa kulturowego 
w nowoczesnym świecie

Vida Šatkauskienė*

  

*	� Zastępca dyrektora, kierownik Wydziału ds. Kultury Etnicznej Litewskiego Narodowego Centrum Kultury (Lietuvos nacionali-
nis kultūros centras), Wilno, Litwa, e-mail: satkauskiene@lnkc.lt.



331Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

… depozytariusze ocalają od zapomnienia nie tylko wielką liczbę lokalnych 
pieśni, tańców, opowieści i zwyczajów, ale również – co jest kwestią 
kluczową – zasady rządzące relacją pomiędzy człowiekiem a światem.

My, ludzie, jesteśmy zagrożeniem dla siebie i świata: konsumpcja, eksploatacja zasobów natural-

nych, liczne konflikty – wszystko to prowadzi do impasu.

W ramach poszukiwania sposobów na przetrwanie i zachowanie optymizmu niematerialne dzie-

dzictwo kulturowe (NDZK) może wnieść wkład w działania nowoczesnych ruchów środowiskowych 

i ekologicznych, zachęcając ludzi do troszczenia się o swoje otoczenie i unikanie konsumpcjonizmu 

dzięki zrównoważonym praktykom i eksploracji dziedzictwa kulturowego (literatury, sztuki, teatru, 

kina itd.). 

Wszystkie przejawy NDZK są istotne. Niemniej w dzisiejszym świecie zapewne najbardziej klu-

czową sprawą jest ich identyfikacja oraz podjęcie wspólnego wysiłku mającego na celu rozwijanie 

istoty każdej tradycji – wraz z towarzyszącym jej światopoglądem i podejściem do życia. Podstawę 

w tradycyjnych kulturach stanowi wymiar sakralny, który konstytuuje świat i istnienie. Wszystko, 

co istnieje – zarówno rzeczy widzialne, jak i niewidzialne, w tym istoty ludzkie i ich egzystencja – 

jest święte. 

Być może jest to ryzykowny temat, ale moim zdaniem każdy, kto starannie przestudiował własne 

dziedzictwo kulturowe i dziedzictwo kulturowe innych ludzi, zetknął się z koncepcją świętości świata.

Istnieje wiele publikacji naukowych, które analizują pojęcie świętości (sacre, sacrum, sanctum 

itd.) z perspektywy religioznawstwa, etnologii, mitologii, psychologii i innych powiązanych dzie-

dzin. Badania te dotyczą zarówno koncepcji oderwania sacrum i jego przejawów (hierofanii) od zja-

wisk codziennych, stanowiących sferę profanum, jak i przeciwstawnego twierdzenia, że sacrum 

i profanum nie można rozdzielić, a także wielu innych podejść do natury sacrum i jego irracjonalnego 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

332

Vida Šatkauskienė i prof. Cai Hua podczas Forum, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut 
Dziedzictwa.



333Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

charakteru, doświadczenia sacrum oraz odpowiedzi na pytanie, czy język jest dobrym narzędziem 

do opisania tego doświadczenia (Beresnevičius 2004a, 2004b, 2004c, 2004d, 2004e, 2005a, 2005b; 

Daujotytė 2016; Eliade 1996, 1997; Otto 1923; Račiūnaitė-Vyčinienė 1997; Vaitkevičius 2009, 2016). 

Nie ma potrzeby rozwijania w tym miejscu dyskursu teoretycznego – ważniejsze będzie wskazanie 

pewnych aspektów, które mogą być istotne dla rozważań na ten temat.

Przede wszystkim należy zaznaczyć, że częste kontakty osobiste badaczy NDZK z depozytariu-

szami tradycji podczas badań terenowych same w sobie są obszarem badawczym. Uświadamiają 

im również, że artefakty kultury i niematerialne związki łączące pokolenia ludzi z ich środowiskiem 

poprzez tradycje są zjawiskami żywymi lub przynajmniej są za takie uważane. Można też zauważyć, 

że depozytariusze ocalają od zapomnienia nie tylko wielką liczbę lokalnych pieśni, tańców, opo-

wieści i zwyczajów (które z kolei zachowują wierzenia, wyobrażenia mityczne, pozostałości praktyk 

rytualnych itd.), ale również – co jest kwestią kluczową – zasady rządzące relacją pomiędzy człowie-

kiem a światem, a zatem – ludzkim zachowaniem1.

W ramach różnych działań podejmowanych przeze mnie przez lata wraz z moimi współpracow-

nikami w Litewskim Narodowym Centrum Kultury (Lietuvos nacionalinis kultūros centras, LNCK)2  

oraz przygotowań do moich cotygodniowych programów radiowych Ryto rasa krito (Poranna 

rosa)3 badałam kluczowe zagadnienia tradycyjnego światopoglądu i odkrywałam, że świat, wraz 

z najmniejszymi nawet jego elementami, obejmuje pierwotny kosmos: harmonijne ukształtowanie 

istoty ludzkiej, domu, przyrody, a także mikro- i makrokosmos, a wszystkie aspekty bycia – w tym 

przeszłość i teraźniejszość – łączą mentalne, symboliczne i mityczne związki. Stwierdziłam wreszcie, 

że istota ludzka jest organiczną częścią świata. Chciałabym podkreślić, że świętość manifestuje się 

na wiele sposobów: jako początek życia, duch, przeplatanie się życia i śmierci – ten świat i to, co poza 

1	� Relacja mieszkańca wsi z jego środowiskiem została omówiona na seminariach zorganizowanych w 2012 roku przez Instytut 
Kultury Rodzimej (Prigimtinės kultūros institutas) na Litwie: „Vietos ir žmonės” (Miejsca i ludzie, prigimtine.lt/lt/seminarai/
ii-seminaras/programa) w dniach 3–4 marca oraz „Vieta ir erdvė: suvokti, įsibūti, komunikuoti” (Miejsce i przestrzeń: rozumie-
nie, oswojenie i komunikowanie się, prigimtine.lt/lt/seminarai/iii-seminaras/programa) w dniach 29 czerwca – 2 lipca. Została 
ona też przeanalizowana przez innych badaczy: Vykintasa Vaitkevičiusa (2012), Viktoriję Daujotytė-Pakerienė (Daujotytė 2012, 
2013) oraz Daivę Vaitkevičienė (2012).

2	� W 1998 roku LNCK zainicjowało cykl konferencji multidyscyplinarnych „Gimtis. Būtis. Mirtis. Pasaulėžiūros ir pasaulėjautos 
aspektai” (Narodziny. Istnienie. Śmierć. Aspekty nastawienia i światopoglądu) oraz zorganizowało następujące konferencje: 
„Gimties samprata tradicinėje kultūroje” (Narodziny w kulturze tradycyjnej) w 1998 roku, „Lyčių samprata tradicinėje kultūro-
je” (Koncepcje płci w kulturze tradycyjnej) w 1999 roku, „Žmogaus samprata tradicinėje kultūroje” (Koncepcja istoty ludzkiej 
w kulturze tradycyjnej) w 2000 roku, „Žmogus ir gyvenamoji aplinka” (Istota ludzka i jej środowisko kulturowe) w 2006 roku. 
Od 1996 roku LNCK prowadzi co roku praktyczne i teoretyczne seminaria tematyczne dla litewskich specjalistów w dziedzinie 
kultury etnicznej. Centrum publikuje ponadto czasopismo na temat kultury etnicznej „Liaudies kultūra” (Kultura ludowa) oraz 
liczne serie książek, płyt DVD i CD oraz audiobooków Gyvoji tradicija (Żywa tradycja) itp.

3	� Audycji można wysłuchać w Internecie za pośrednictwem mediateki Litewskiej Krajowej Telewizji i Radia (Lietuvos nacionalinis 
radijas ir televizija): www.lrt.lt/mediateka/irasai#/content/ryto%20rasa%20krito.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

334

nim; objawienie wieczności i wszechświata, jako siła, jako udział bogów i przodków w codziennym 

życiu itd.

W wielu miejscach i przestrzeniach kulturowych takich jak Litwa występują rzeki, jeziora, góry, 

kamienie i inne obiekty naturalne i krajobrazowe, które uważa się za święte4. Mówi się, że święte 

są ziemia5, ogień6, samo pojęcie matki oznacza świętość7. Istnieje również święty czas, gdy ludzie 

znajdują się w decydującym punkcie swojego życia. Może to być rok, miesiąc lub dzień albo noc 

(uważa się, że czas posiada różną moc w zależności od położenia słońca na niebie lub fazy księżyca). 

Podano tu tylko najczęstsze przykłady, wydaje się bowiem, że w każdym zjawisku możemy zna-

leźć przejawy świętości. Na przykład każda kropla rosy (osobiście bardzo lubię ten symbol) odzwier-

ciedla pierwotną istotę światła i ciemności, życia i zniszczenia, ponieważ posiada cechy zarówno 

słońca, jak i nocy (Šatkauskienė 2009). Uważa się, że fauna i flora przemawiają w imieniu wieczności 

jako prorocy (np. kukułki i wilki8) (Racėnaitė 2011, 315), nauczyciele (pszczoły9), obrońcy, wcielenia 

4	� Święty” to po litewsku šventas. Wiele nazw miejsc zawiera całe to słowo lub jego rdzeń, švent-, np. Šventežeris (święte jezioro) 
w rejonie łoździejskim, Šventkalnis (święta góra) w rejonie szyłelskim, Šventragis (święty cypel) – wieś w rejonie mariampol-
skim, Šventas akmuo (święty kamień) we wsi Pugainiai w rejonie wileńskim, rzeka Šventoji na Litwie Wschodniej – największy 
dopływ Wilii, Šventupis (święta rzeka) w rejonie szawelskim i wiele innych.

5	� Świętość ziemi jest nieodłącznym elementem życia rolniczego. Przekonanie to pojawia się w licznych litewskich powiedze-
niach, np. „Jak święta ziemia może cię jeszcze nosić!” (Kaip da tave šventà žemelė nešioja!) – skierowanym pod adresem złej 
osoby; a także w zagadkach, w których odpowiedzią jest ziemia, np. „Zawsze była i będzie święta, ale nigdy nie będzie w niebie” 
(Šventa buvo ir bus, bet danguje nebuvo ir nebus). Przykłady zaczerpnięto ze Słownika języka litewskiego (Lietuvių kalbos institu-
tas 2005). Jednym z najistotniejszych przejawów tego przepełnionego szacunkiem związku z ziemią jest jej całowanie przed 
i  po pracy, bądź też przed lub zamiast modlitwy, np. „Niezależnie od tego, czy ucałujesz ziemię, czy ciało Chrystusa, święto 
kościelne będzie udane” (Ar žemę pabučiuosi, ar mūkelę, tai lygūs bus atlaidai); „Po modlitwie należy ucałować ziemię i skłonić się, 
a potem trzy razy dotknąć ziemi czołem” (Po maldos [reikia] žemutę pabučiuot ir pasikloniot, kaktą prie žemės triskart priglaust); 
„Ziemia jest święta – żywi nas i nosi” (Žemutė šventa – mumis peni ir nešioja). Przykłady zaczerpnięto z Bazy dziedzictwa litu-
anistyki (Lietuvių literatūros ir tautosakos institutas, Lietuvių kalbos institutas, Lietuvos istorijos institutas, and Matematikos 
ir informatikos institutas 2003).

6	� Do dziś zachowały się takie wierzenia litewskie: „Dzieciom nie wolno spluwać w ogień; ogień jest święty” (Negalima leisti va-
ikams spjaudyti į ugnį: ugnis šventa); „Nie wolno oddawać moczu do ognia: jest święty i może wpaść w gniew” (Negalima šlapintis 
į ugnį: ji šventa ir gali užpykti); modlitwa, która ma uchronić przed pożarem: „Święta Gabijo, bądź z nami” (Šventa Gabija, būk sava; 
Gabija jest boginią ognia); „Nim pójdziesz spać, rozgarnij ogień, zrób znak krzyża i powiedz: »Święta Gabijo, niech pokój twój 
zapanuje w tym miejscu«. Jeżeli to zrobisz, ogień nie wymknie się spod kontroli” (Einant gulti, reik užžarstyti ugnelę, peržegnoti 
ir sakyti: „Šventa Gabija, būk rami ant vietos.“ Jei teip padarysi, tai ugnelė neišeis). Przykłady zaczerpnięto z Bazy dziedzictwa litu-
anistyki (Lietuvių literatūros ir tautosakos institutas, Lietuvių kalbos institutas, Lietuvos istorijos institutas, and Matematikos 
ir informatikos institutas 2003).

7	� Litewska legenda głosi, że jeśli ktoś zgubi się w lesie i zwodzi go diabeł, osoba ta powinna wymówić imię swojej matki, ponie-
waż jest ono święte i odstraszy diabła; historię tę opowiedziała Sandra Zakarienė na Konkursie litewskich gawędziarzy „Žodzis 
žodzį gena” w 2016 roku.

8	� Na Litwie powszechne są wierzenia, że kukułki i sowy mogą przepowiadać niedaleką przyszłość człowieka kukaniem i pohuki-
waniem: bogaty i szczęśliwy rok, małżeństwo, śmierć, narodziny dziecka. Ptaki symbolicznie ucieleśniają bóstwa przeznaczenia 
i szczęśliwości. Wyjawiać przeznaczenie mogą również inne zwierzęta: bocian, gołąb, kot, wiewiórka, wilk itd.

9	� Jak twierdzi Gintaras Beresnevičius (1995, 106) w swojej książce Baltų religinės formos, uważa się, że legendarny król Prus 
Widewuto używał metafory pszczoły w swoich przemówieniach skierowanych do ludu i nauczał o modelu społeczeństwa przy-
pominającym kolonię pszczół. Doradzał też swojemu ludowi, aby wybierał króla tak, jak robią to pszczoły. W rzeczywistości 



335Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

przodków, bogowie i duchy, posłańcy i mieszkańcy (Beresnevičius 1990). Rozważmy też kamień – 

symbol przyrody nieożywionej, który może wyrażać istotę życia: wierzy się, że może odczuwać cier-

pienie, poruszać się, nawet krwawić, nie wspominając o tym, że wierzy się, że pamięta on początki 

świata i przechowuje w sobie ślady stóp bogów10. Uważa się, że ciała niebieskie, tak samo jak ludzie, 

tworzą rodzinę: na Litwie słońce jest matką, księżyc ojcem, a ziemia i gwiazdy ich dziećmi. Wierzy 

się również, że ludzie mogą być częścią tej rodziny – np. kiedy sierota wychodzi za mąż, uważa się, 

że została wydana za mąż przez swoją niebiańską rodzinę11.

Jak już wspomniano, Ziemię uważano za świętą i nazywano „matką” lub „żywicielką”. Ponie-

waż wydaje ona owoce i przyjmuje zmarłych, uprawę roli uważano za święty akt (Laurinkienė 

2013; Ūsaitytė 2000, 2002, 2003), który za sprawą ludzkiej pracy stanowił rytuał ustanawiający 

związek z ziemią. Podobnie postrzegano rzemiosło – jako akt tworzenia, który napełnia przed-

mioty siłą duchową i kosmicznym porządkiem (Eliade 1997, 21–39; Marcinkevičienė 2007, 25–30, 

141–54, 155–66); również czas został zorganizowany w odniesieniu do kosmicznego porządku 

pracy i uroczystości, pieśni i muzyki. Sutartinės także mają korzenie rytualne (Račiūnaitė-Vyči-

nienė 1995, 2015).

Bez wątpienia można podać wiele innych, podobnych przykładów dotyczących przyrody, życia 

ludzkiego, czasu, rytuałów, tworzenia, pracy i organizacji różnych innych działań. Świętość nie jest 

zatem tylko przedmiotem teoretycznych rozważań – można jej doświadczyć poprzez jedność, har-

monię, pokój, uniesienie lub nawet blask.

NDZK pomaga nam zrozumieć, że jesteśmy związani z całością życia od początku świata oraz 

że pozostajemy w związku ze wszystkimi zjawiskami na świecie.

pszczoły, aby pokazać, gdzie znalazły nektar, komunikują się poprzez wyraziste kombinacje toru lotu i obrotów. Nazywa się 
to tańcem pszczół. Również ptaki i ich rytuały godowe inspirowały ludzi podczas powstawania kultury tańca. Przykładowo, 
jeden z najstarszych i najbardziej znanych tańców litewskich, Suktinis, wyobraża pszczołę, która niesie miód. Co więcej, pszczoły 
często są uważane za stworzenia święte.

10	� Opis na podstawie motywów zaczerpniętych z litewskich legend. Przykładowo, kamień imieniem Mokas i jego rodzina przepra-
wiali się przez rzekę, gdy jego żona odwróciła się i utonęła. Po tym zdarzeniu Mokas pozostał na brzegu pogrążony w żałobie. 
Istnieją również opowieści o ludziach zamienionych w kamień, zazwyczaj nowożeńcach. W niektórych opowieściach dotyczą-
cych Mokasa jeżeli ktoś próbuje rozłupać kamień, wypływa z niego krew. 

	� Na Litwie popularne są historie o pochodzeniu kamieni, które są puste w środku – według nich wydrążenia te są odciskami stóp 
Boga, diabła, czarownicy, Najświętszej Panienki itd.

	� Litewskie legendy etiologiczne mówią, że na początku czasu, gdy Bóg tworzył świat, jego wróg – zły olbrzym Spjudas – próbo-
wał temu przeszkodzić, rozsiewając ziarna kamieni lub plując na ziemię – i w ten sposób na świecie pojawiły się kamienie.

	� Opowieści i motywy zaczerpnięto z następujących źródeł: Vėlius 1995, 47–59; Sauka 1962, 424–25; Lietuvių literatūros ir tau-
tosakos institutas, Lietuvių kalbos institutas, Lietuvos istorijos institutas oraz Matematikos ir informatikos institutas 2003.

11	� Jest to odwołanie do popularnych na Litwie pieśni o dziewczynie-sierocie, w których słońce zbiera dla niej posag, ojciec-księżyc 
podejmuje decyzję o tym, jaki posag otrzyma, siostry-gwiazdy wiją jej wianek, a bracia-konstelacje prowadzą ją przez pola (Ka-
zlauskienė 1976, typ pieśni V 811).



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

336

Traktując NDZK nie tylko jako zestaw poszczególnych elementów, ale również swoisty wyraz 

światopoglądu i podejścia do życia, można powiedzieć, że stanowi ono zasadniczy zbiór odziedzi-

czonych form kulturowych (łącznie z ich współczesnymi przejawami). Dlatego trzeba znaleźć spo-

sób, żeby uchwycić ten związek: nie tylko filozoficznie, ale również naukowo, akademicko; bez wąt-

pienia jest tutaj mnóstwo materiału do badań naukowych. Niemniej rozwój ludzkiej wrażliwości na 

środowisko oraz umiejętności jego doświadczania – dostrzegania wibracji własnej duszy już od  naj-

młodszych lat – jest niezwykle ważny.

Na Litwie podejmuje się próby, aby o zasadach tego światopoglądu uczono w szkołach podsta-

wowych, które prowadzą zajęcia z kultury tradycyjnej. Co więcej, wzrasta liczba nieformalnych dzia-

łań realizowanych przez badaczy NDZK – ruch ten określa się mianem badania kultury rodzimej12. 

Ruch „Romuva”, oparty na starożytnej kulturze i religii Bałtów, chce ożywić stosowanie wspomnia-

nych zasad w codziennym życiu i podczas uroczystości świątecznych13, m.in. poprzez Dni Folkloru 

organizowane podczas Litewskiego Festiwalu Pieśni Ludowej. Twórcy programu tego wydarzenia 

skupiają się na obyczajach, pieśniach i tańcu oraz innych przejawach NDZK – pojęciach związanych 

z tradycyjnym światopoglądem. 

Niemniej depozytariusze NDZK i specjaliści w tej dziedzinie (zatrudnieni w sektorze kultury, 

szkolnictwa, nauki) napotykają na uporczywą trudność – budzące niepokój pytanie, jak przekazać 

tradycyjną wiedzę i wizję świata nowoczesnemu społeczeństwu, aby ludzie mogli zrozumieć i zaak-

ceptować tradycyjne wartości. W końcu współczesny, wykształcony człowiek o szerokich zaintereso-

waniach nie zaakceptuje z własnej woli życia zgodnie z tradycjami swojego naturalnego środowiska. 

Nie jest zainteresowany tradycyjnym zachowaniem ani sposobami myślenia, ponieważ ważniejsze 

jest dla niego to, dlaczego wspomniane zachowanie lub sposób myślenia się pojawiły, a w szcze-

gólności dlaczego powinien on realizować te same modele działania, dlaczego powinny być one dla 

niego ważne, jak mogą się przydać nie tylko jemu, ale również społeczeństwu i całej ludzkości. 

Zatem, aby zrozumieć i zweryfikować tradycję, domaga się on nie tylko wiedzy z przeszłości, 

ale również dowodu opartego na współczesnych badaniach akademickich i naukowych. Z drugiej 

strony, potrzebuje też odczuć jej oddziaływanie, doświadczyć wszystkich form świata wszystkimi 

pięcioma zmysłami – a może nawet sześcioma. Dlatego lepiej, kiedy wiedza i doświadczenie uzu-

pełniają się wzajemnie. 

12	 Adres strony internetowej Instytutu Kultury Rodzimej: www.prigimtine.lt.
13	 Adres strony internetowej ruchu: www.romuva.lt.



337Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Publikacja badań na temat programowania neurolingwistycznego oraz teorii biologii przekonań 

(Andreas i Andreas 2013, 300; Lipton 2011, 221) sprawiła, że zaczęto traktować poważnie informa-

cje dotyczące mocy słów i myśli (np. związanych z życzeniami, przypominających modlitwy, będą-

cych zaklęciami przeciw chorobom itp.). Warto wspomnieć, że bardzo wielu młodych litewskich 

rodziców jest na bieżąco z pracami badaczy NDZK, którzy dowiedli naukowo, że tradycyjne sposoby 

usypiania dzieci, kołysanie i śpiewanie kołysanek w celu ukojenia i zapewnienia poczucia bezpie-

czeństwa14 mają ogromne znaczenie w ich wychowaniu.  

Innym ważnym przykładem jest praca naukowa prof. dr Daivy Vyčinienė – badaczki sutartinės 

i profesor Litewskiej Akademii Muzyki i Teatru (Lietuvos muzikos ir teatro akademija). Jej metody 

są dwojakie – próbuje pokazać zarówno wyniki badań naukowych, jak i uniwersalne wartości sutar-

tinės (Račiūnaitė-Vyčinienė 2010), przedstawia ich źródła, czyli głosy ptaków, dostarczając żywych 

przykładów i dowodząc, że kultura wyłoniła się z naturalnej harmonii człowieka i przyrody; poka-

zuje również medytacyjny charakter sutartinės, które mogą wprowadzać w trans, co wywołuje 

podziw nie tylko u wielbicieli kultur wschodu, ale również wśród rzeszy ludzi o otwartych umysłach 

(Račiūnaitė-Vyčinienė 2005, 2015). Badaczka pokazuje, że śpiewak sutartinės pozbywa się zmęcze-

nia i bólu głowy, opanowuje go za to uczucie lekkości i spokoju (Daiva Račiūnaitė-Vyčinienė, kore-

spondencja osobista).

Współcześni litewscy i międzynarodowi badacze NDZK, którzy żyją zgodnie z tradycją, oraz depo-

zytariusze dziedzictwa w ogóle, uosabiają pozytywne zasady istnienia człowieka w świecie oraz tra-

dycyjne wartości: łączność (darna, harmonia ze sobą i ze światem, poczucie bycia jego integralną 

częścią) oraz dostatek (skalsa, człowiek chce tylko tyle, ile naprawdę potrzebuje)15. Jest to spójne 

14	� Jednym z najważniejszych czynników sprzyjających rozwijaniu tradycji wychowywania dzieci we współczesnym społeczeństwie 
była konferencja teoretyczna i praktyczna „Narodziny w kulturze tradycyjnej”, zorganizowana w 1998 roku w ramach serii 
„Narodziny. Istnienie. Śmierć. Aspekty nastawienia i światopoglądu”, oraz prace depozytariuszki dziedzictwa Emiliji Brajin-
skienė (1997a, 1997b); prace i praktyki Jūratė Šemetaitė, Jurgi Sadauskienė, Liny Vilienė i Audronė Daraškevičienė (działania 
w ośrodkach kultury etnicznej, społecznościach, zakładach lecznictwa itd.) również cieszyły się zainteresowaniem młodych ro-
dziców; informacje te udostępnia Centrum Rodzicielstwa Bliskości (Prieraišiosios tėvystės centras) (www.prieraisiojitevyste.lt/
node/42), podobnie jak inne społeczności, które świadczą usługi w zakresie edukacji niemowląt i dzieci (np. www.mamudainos.
lt/muzikos-pamokeles-kudikiams.html).

15	� Pojęcie łączności, oprócz tego, że oznacza harmonię oraz jedność różnorodności, było wraz z umiejętnością życia w pokoju 
z  innymi bardzo szeroko propagowane przez etnologa, filozofa i zwolennika starożytnej kultury Bałtów Jonasa Trinkūnasa 
(np. 2010), etnokosmologa Jonasa Vaiškūnasa (np. 1992, 2014) i Daivę Račiūnaitė-Vyčinienė (2003), która interpretowała łącz-
ność w oparciu o sutartinės (słowo to wywodzi się od sutarti, które oznacza „pozostawać w zgodzie”, „rozumieć się nawzajem”).

	� Daiva Vaitkevičienė przeanalizowała pojęcie dostatku w swoim artykule Namų laimė (2002). Według niej jest to mityczny proces 
samoodżywiania, który zapobiega wyczerpaniu dóbr (2002, 11). „Niech będzie nam wszystkiego pod dostatkiem, Panie Boże” 
(Skalsink, Dieve) – litewskie sformułowanie grzecznościowe i powitanie używane, gdy gość staje przed rodziną jedzącą posiłek; 
wyraża ono życzenie, by dobra takie jak chleb i jedzenie w ogóle nigdy się nie wyczerpały, a ludzie najedli się nawet wówczas, 
gdy pożywienia nie będzie dużo. Istnieją podobne pozdrowienia wśród robotników (np. Skalsu – dangun balsu!, „Czy to już do-



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

338

z koncepcją zrównoważonego rozwoju, a zatem może stać się jednym ze sposobów na edukację 

społeczeństwa w kwestii tego, jak powstrzymać konsumpcję i nieskończoną eksploatację zaso-

bów naturalnych, prowadzącą do zmian klimatu, oraz inne alarmujące katastrofy. Mam nadzieję, 

że coraz więcej ludzi zacznie troszczyć się o te kwestie i brać na siebie odpowiedzialność za przy-

szłość naszej planety.

Bibliografia

Andreas, Connirae i Steve Andreas. 2013. Protas turi širdį. Neurolingvistinis programavimas [Serce umysłu. Programo-

wanie neurolingwistyczne]. Przetłumaczone przez Kęstutisa Šatkauskasa. Vilnius: forSmart. 

Beresnevičius, Gintaras. 1990. Dausos: pomirtinio gyvenimo samprata senojoje lietuvių pasaulėžiūroje [Dausos: koncep-

cja życia po śmierci w dawnych wierzeniach litewskich]. Vilnius: Gimtinė-Taura.

Beresnevičius, Gintaras. 1995. Baltų religinės reformos [Reformy religii bałtyckich]. Vilnius: Taura.

Beresnevičius, Gintaras. 2004a. Lietuvių religija ir mitologija. Sisteminė studija [Litewska religia i mitologia: studium 

systematyczne]. Vilnius: Tyto Alba.

Beresnevičius, Gintaras. 2004b. „Sakralybės turinys šiandien [Święte treści dzisiaj]”. Šiaurės Atėnai 34 (716): 4. 

Beresnevičius, Gintaras. 2004c. „Sakralybės turinys šiandien (2)”. Šiaurės Atėnai 35 (717): 4.

Beresnevičius, Gintaras. 2004d. „Sakralybės turinys šiandien (3)”. Šiaurės Atėnai 38 (720): 4.

Beresnevičius, Gintaras. 2004e. „Sakralybės turinys šiandien (4)”. Šiaurės Atėnai 39 (721): 4.

Beresnevičius, Gintaras. 2005a. „Gamta ir šventumas: senovės lietuvių religijos ‘gamtiškumo’ klausimu [Przyroda 

i uświęcenie. O „naturalności” dawnej religii litewskiej]”. Gamta ir religija, 64–93.

Beresnevičius, Gintaras. 2005b. „Šventybės įžeminimas: pašventinimas į šventumą (pastabos baltų šventumo feno-

menologijai) [Uwagi o fenomenologii świętości bałtyckiej]”. W Sambalsiai: studijos, esė, pokalbis. Skiriama profe-

sorės Viktorijos Daujotytės-Pakerienės 60-mečiui [Sambalsiai: studia, esej, rozmowa ofiarowane profesor Viktorii 

Daujotytės-Pakerienės w 60. rocznicę urodzin], 355–66. Vilnius: Vilniaus dailės akademijos leidykla. 

statek, tylko niebo wie”), przy okazji pobytu w saunie (np. Skalsą šilimai!, Skalsą garui!, Skalsi beržo lapienė!, „Niech ciepła będzie 
pod dostatkiem!”, „Niech pary będzie pod dostatkiem!”, „Oby brzozowych liści było pod dostatkiem!”) itd. (Jasiūnaitė 1999, 
2000).

	� Jonas Vaiškūnas (2016) w programie Nijolė Jačėnienė Baltų genas: mes ir senovės lietuvių mitai, legendos, simboliai (Bałtyckie 
geny: my i prastare litewskie mity, legendy i symbole) umieścił obok siebie zasady łączności i dostatku jako kluczowe kwestie 
w wierze i ludzkiej egzystencji. Według niego nie są to zasady zachowania, lecz przeciwnie – wartości, które zawsze powinny 
znaleźć swój wyraz w życiu jednostki.



339Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Brajinskienė, Emilija. 1997a. „Vaiks šeimo [Przyjazne dzieciom]”. Liaudies kultūra 3: 66–70.

Brajinskienė, Emilija. 1997b. „Vaiks Šeimo (2)”. Liaudies kultūra 4: 64–71.

Daujotytė, Viktorija. 2012. „Žmogaus įsibuvimas: žvilgsnis, daiktas, žodis [Bycie: przebłysk, przedmiot, słowo]”. Liau-

dies kultūra 4: 20–28.

Daujotytė, Viktorija. 2013. „Prigimtosios kultūros ratilai [Kręgi rodzimej kultury]”. Liaudies kultūra 5: 1–8.

Daujotytė, Viktorija. 2016. „Šventumas; aukštųjų būsenų sauga [Świętość; ochrona sił wyższych]”. Liaudies kultūra 

4: 19–32.

Eliade, Mircea. 1996. Amžinojo sugrįžimo mitas. Archetipai ir kartotė [Mit wiecznego powrotu: archetypy i powtórze-

nia]. Przetłumaczone przez Petrasa Račiusa. Vilnius: Mintis. 

Eliade, Mircea. 1997. Šventybė ir pasaulietiškumas [Sacrum i profanum]. Przetłumaczone przez Petrasa Račiusa. Vil-

nius: Mintis. 

Jasiūnaitė, Birutė. 1999. „Skalsu – dangun balsu!” (tradiciniai gero linkėjimai dirbančiam žmogui) [Tradycyjne życze-

nia dla pracowników]”. Lituanistica 3: 78–88.

Jasiūnaitė, Birutė. 2000. „Skalsą beržo lapui!” (tradiciniai pirties linkėjimai) [Tradycyjne pozdrowienie w saunie]”. 

Kalbotyra 48–49: 39–48. 

Kazlauskienė, Bronė. 1976. Vestuvinės dainos: Jaunosios pusėje [Pieśni weselne]. Vilnius: Vaga.

Laurinkienė, Nijolė. 2013. Žemyna ir jos mitinis pasaulis [Žemyna i jej mityczny świat]. Vilnius: Lietuvių literatūros 

ir tautosakos institutas. 

Lietuvių kalbos institutas. 2005. „Lietuvių kalbos žodynas [Słownik języka litewskiego]”. http://www.lkz.lt.

Lietuvių literatūros ir tautosakos institutas, Lietuvių kalbos institutas, Lietuvos istorijos institutas, and Matematikos 

ir informatikos institutas. 2003. Lituanistikos paveldo informacinė sistema „Aruodai” [System Informacji o Litew-

skim Dziedzictwie Kulturowym „Aruodai”]. http://www.aruodai.lt.

Lipton, Bruce H. 2011. Tikėjimo biologija [Biologia przekonań]. Przetłumaczone przez Virginiję Bertulienė. Kaunas: 

Mijalba.

Marcinkevičienė, Nijolė, oprac. 2007. Žmogus ir gyvenamoji aplinka: konferencijų ciklas „Gimtis. Būtis. Mirtis. 

Pasaulėžiūros ir pasaulėjautos aspektai”. Konferencijos medžiaga, Vilnius, 2006 balandžio 20–21 d. [Człowiek i jego 

środowisko kulturowe: konferencja z cyklu „Narodziny. Istnienie. Śmierć. Aspekty nastawienia i światopoglądu”. 

Materiały z konferencji, Wilno, 20–21 kwietnia 2006]. Vilnius: Lietuvos liaudies kultūros centras.

Otto, Rudolf. 1923. The Idea of the Holy: An Inquiry into the Non-Rational Factor in the Idea of the Divine and Its Rela-

tion to the Rational [Koncepcja świętości: elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa i ich stosunek do racjonalno-

ści]. Przetłumaczone przez Johna Wilfreda Harveya. Data dostępu: 31 października 2016. http://archive.org/

details/theideaoftheholy00ottouoft.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

340

Racėnaitė, Radvilė. 2011. Žmogaus likimo ir mirties samprata lietuvių folklore [Pojęcie losu ludzkiego i śmierci w folk-

lorze litewskim]. Vilnius: Lietuvių literatūros ir tautosakos institutas. 

Račiūnaitė-Vyčinienė, Daiva. 1995. „Moterys – sutartinių atlikėjos [Kobiety – wykonawczynie sutartinės]”. Liaudies 

kultūra 1: 18–22.

Račiūnaitė-Vyčinienė, Daiva. 1997. „Sutartinių šventybės universalumas [Uniwersalizm świętości sutartinės]”. Liau-

dies kultūra 1: 24–26.

Račiūnaitė-Vyčinienė, Daiva. 2003. „Sutartinių darna: kognityvinis aspektas [Strojenie sutartinės: perspektywa 

kognitywna]”. Lietuvos muzikologija 4: 136–43.

Račiūnaitė-Vyčinienė, Daiva. 2005. „Sutartinių maginis poveikis [Magiczny efekt sutartinės]”. W Žmogaus samprata 

tradicinėje kultūroje: konferencijų ciklas „Gimtis. Būtis. Mirtis”. Konferencijos medžiaga, Wilno, 2000 gegužės 9–11 

d. [Koncepcja istoty ludzkiej w kulturze tradycyjnej: konferencja z cyklu „Narodziny. Istnienie. Śmierć”. Materiały 

z konferencji, Wilno, 9–11 maja 2000], 178–88. Vilnius: Lietuvos liaudies kultūros centras.

Račiūnaitė-Vyčinienė, Daiva. 2010. „Specific Features of Performing Lithuanian Polyphonic Songs. Sutartinės: 

Singing as Birdsong [Specyficzne cechy wykonania litewskich pieśni polifonicznych. Sutartinės: pieśń jak ptasi 

śpiew]”. W Multipart Music: A Specific Mode of Musical Thinking, Expressive Behaviour and Sound. Papers from the 

First Meeting of the ICTM Study Group on Multipart Music (September 15¬–20, 2010; Cagliari – Sardinia) [Muzyka 

wielogłosowa: specyficzny sposób myślenia muzycznego, ekspresji i dźwięku. Materiały z Pierwszego Spotkania 

Grupy Badawczej ICTM na temat muzyki wielogłosowej (15–20 września 2010; Cagliari – Sardynia)], pod redakcją 

Ignazio Macchiarellego, 215–36. Udine: Nota. 

Račiūnaitė-Vyčinienė, Daiva. 2015. „Sutartinių giedojimo tradicija postmodernioje visuomenėje: perėmimas, perda-

vimas ir raiška [Tradycja śpiewania sutartinės w społeczeństwie postmodernistycznym: przyjęcie, przekazanie 

i wyraz]”. Liaudies kultūra 2: 19–34.

Šatkauskienė, Vida. 2009. „Rasa laukia rasos [Rosa czeka na Rasa (dawna nazwa dnia przesilenia letniego)]”. Šiaurės 

Atėnai 23 (945): 10–11.

Sauka, Leonardas, red. 1962. Tautosakos darbai [Studia folklorystyczne]. Tom 4. Vilnius: Mintis. 

Trinkūnas, Jonas. 2010. „Tebūnie darna!” Cultural website Alkas.lt [Strona internetowa poświęcona kulturze Alkas.

lt]. Data dostępu: 31 października 2016. http://alkas.lt/2010/10/25/j-trinkunas-tebunie-darna/.

Ūsaitytė, Jurgita. 2000. „Žemės epitetas: tradicijos kaita [Przydomek ziemi: zmiana tradycji]”. Tautosakos darbai 12 

(19): 53–71.

Ūsaitytė, Jurgita. 2002. „Motina žemė: moteriškumo reprezentacija [Matka Ziemia: przedstawienie kobiecości]”. 

Tautosakos darbai 16 (23): 147–54.



341Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Ūsaitytė, Jurgita. 2003. „Žemės įvaizdis kaip vertės matas: stabilumo ekspresija [Obraz Ziemi jako standard wartości: 

wyraz stabilności]”. Tautosakos darbai 19 (26): 107–21.

Vaiškūnas, Jonas. 1992. „Sodas ir visata [Ogród i wszechświat]”. Liaudies kultūra 4: 26–30.

Vaiškūnas, Jonas. 2014. Darna. [Wykład z okazji imienin Jonasa Eperješasa, budowniczego Zamku Panemunė, 

21 czerwca 2014 roku]. http://tautosmenta.lt/wp-content/uploads/2013/12/Vaiskunas_Jonas/Vaisku-

nas_2014_06_21_Darna.mp3.

Vaiškūnas, Jonas. 2016. „Baltų genas”: J.Vaiškūnas apie senąjį baltų tikėjimą mūsų dienomis (audio) [„Bałtyckie 

geny”: J. Vaiškūnas o dawnych wierzeniach bałtyckich dzisiaj]”. http://alkas.lt/2016/08/29/baltu-genas-j-vaisku-

nas-apie-senaji-baltu-tikejima-musu-dienomis-audio/.

Vaitkevičienė, Daiva. 2002. „Namų laimė [Szczęście domu]”. Liaudies kultūra 4: 9–21.

Vaitkevičienė, Daiva. 2012. „Apie savas vietas lietuvių prigimtinėje kultūroje [Miejsce jednostki w rodzimej kulturze 

litewskiej]”. Liaudies kultūra 4: 30–49.

Vaitkevičius, Vykintas. 2009. „The Sacred Groves of the Balts: Lost History and Modern Research [Święte gaje Bał-

tów: zapomniana historia i nowoczesne badania”. Folklore. Electronic Journal of Folklore 42: 81–94.

Vaitkevičius, Vykintas. 2012. „Kraštovaizdžio skaitymas su patirties žodynu [Odczytywanie krajobrazu ze słowni-

kiem]”. Liaudies kultūra 4: 50–61. 

Vaitkevičius, Vykintas. 2016. „Baltų šventviečių atodangos [Odkrywki świętych miejsc bałtyckich]”. Liaudies kultūra 

4: 33–43.

Vėlius, Norbertas, oprac. 1995. Ežeras ant milžino delno. Lietuvių liaudies padavimai [Jezioro na wielkiej palmie: litew-

skie legendy ludowe]. Vilnius: Mintis. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

342

Ochrona i przekazywania 
niematerialnego 
dziedzictwa kulturowego 
– przypadek Surwy 
w kontekście muzealnym

Iglika Miszkowa*

  

*	� Adiunkt, etnolog-kurator, Instytut Etnologii i Badań nad Folklorem z Muzeum Etnograficznym, Bułgarska Akademia Nauk 
(Institut za etnologija i folkloristika s Etnografski muzej – Byłgarska Akademija na Naukite), Sofia, Bułgaria, e-mail: iglika.
mishkova@iefem.bas.bg.



343Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Różnorodne sposoby interpretowania i kontekstualizowania zbiorów oraz 
organizowania wystaw multimedialnych przynoszą korzyści zarówno 
muzeom, jak i depozytariuszom niematerialnego dziedzictwa kulturowego. 
Mogą one również służyć za wzór zrównoważonej relacji pomiędzy 
przedstawianiem tradycji oraz ochroną niematerialnego dziedzictwa 
kulturowego.

Niematerialne dziedzictwo kulturowe (NDZK) oraz muzea, jako przykłady „żywej kultury”, łączy 

silna więź, która wykracza poza upowszechnianie wiedzy o tradycjach ludowych, interpretowanie 

kolekcji, badanie artefaktów oraz „katalogowanie form ekspresji kulturowej” (Adell i in. 2015, 

9). „Partycypujące muzea” (Simon 2010) dostarczają zwiedzającym interaktywnych doświadczeń 

oraz służą jako pomost pomiędzy tym, co materialne, oraz tym, co niematerialne (Golinelli 2015, 

31); pomiędzy przeszłością, teraźniejszością oraz przyszłością (Harrison 2015). Płynność czasu 

w przestrzeni muzealnej również przyczynia się do ochrony i przekazywania (Pels, Hetherington 

i Vandenberghe 2002) tych wartości kulturowych oraz tożsamości, które są wspólne dla ogółu 

społeczeństwa i dla depozytariuszy niematerialnego dziedzictwa kulturowego. W tym właśnie 

kontekście badamy Surwę – święto ludowe w regionie Pernika – jako praktykowanie niemate-

rialnego dziedzictwa kulturowego, łącznie z prezentowaniem tego święta publiczności muze-

alnej w Europie przez bułgarskie Narodowe Muzeum Etnograficzne (Nacionalen etnografski  

muzej, NEM).

Niniejszy artykuł analizuje rolę, jaką odegrało kilka wystaw zorganizowanych przez NEM 

w ochronie oraz przekazywaniu tradycji i rytuałów Surwy, wpisanych w 2015 roku na Listę repre-

zentatywną niematerialnego dziedzictwa kulturowego ludzkości UNESCO.  



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

344

Przebierańcy z pochodniami we wsi Czepinci, 13 stycznia 2012. Fot. Iglika Miszkowa.

Surwakarzy z wioski Leskowec, 2012. Fot. Iglika Miszkowa.



345Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Wprowadzenie

W ciągu ostatnich 15 lat większość uczonych zgodziła się z tym, że zacierają się różnice pomiędzy tym, 

co materialne, i tym, co niematerialne (Alivizatou 2006, 2012), oraz pomiędzy dziedzictwem kultu-

rowym i przyrodniczym (Harrison 2015), a muzea mają we władaniu nie tylko przeszłość, ale również 

przyszłość przekazu kulturowego i tożsamościowego (Harrison 2015). Ponadto samo muzeum staje 

się niematerialne w wirtualnej i rozszerzonej rzeczywistości, jego funkcje ulegają przekształceniu 

w sposób wykraczający poza definicję Międzynarodowej Rady Muzeów (ICOM), a jego relacja z nie-

materialnym dziedzictwem kulturowym łączy instytucjonalizację z deinstytucjonalizacją (Smith 2006; 

Smith i Akagawa 2008; Wukow 2016), natomiast muzeifikacja łączy się z demuzeifikacją (Hartog 2005; 

Ballacchino 2014; Wukow 2015b). Ze względu na multidyscyplinarne podejście do powiązań mię-

dzy wystawami a niematerialnym dziedzictwem kulturowym oraz do jego związku z muzeami, ramy 

teoretyczne są niewystarczające do zbadania tego dziedzictwa wyłącznie w kontekście muzealnym, 

etnograficznym i kulturowo-antropologicznym. Niniejszy artykuł pomija niektóre ważne kwestie 

pomimo ich znaczenia oraz wpływu na analizę ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

oraz przekazywania praktyk poprzez działania muzealne, w tym rolę turystyki jako czynnika katalizu-

jącego zrównoważony rozwój gospodarczy zarówno dla muzeów, jak i niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego, oraz rolę debaty na temat uprzedmiotowienia dziedzictwa. Dla celów niniejszego arty-

kułu autorka zakłada, że należy połączyć funkcje wystaw, przedstawień, interakcji oraz interpretacji 

z inherentnymi funkcjami muzeum etnograficznego – badaniem, katalogowaniem, ochroną i popu-

laryzacją niematerialnego dziedzictwa kulturowego oraz przedstawianiem go w muzeach, we wspól-

nym celu, jakim jest przekazywanie tych żywych tradycji przyszłym pokoleniom.

Święto ludowe Surwa

2 grudnia 2015 roku Międzyrządowy Komitet UNESCO ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kultu-

rowego wpisał „Surwę – święto ludowe w regionie Pernika” na Listę reprezentatywną niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego ludzkości. Święto to jest obchodzone głównie w regionie Pernika, którego 

ośrodkiem administracyjnym jest miasto Pernik, położone w środkowo-zachodniej Bułgarii w pobliżu 

stolicy – Sofii. Święto ludowe Surwa to tradycyjne obrzędy, podczas których grupy przebierańców urzą-

dzają gry i zabawy w ponad 36 okolicznych wsiach będących depozytariuszami tego elementu.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

346

Surwakarzy ze wsi Baniszte z wizytą w sąsiedniej wsi Ryżawec, 2012. Fot. Iglika Miszkowa.

Przywitanie przywódców dwóch grup, wieś Czepinci, 2012. Fot. Iglika Miszkova. 



347Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Święto ludowe Surwa w regionie Pernika odbywa się co roku 13 i 14 stycznia – w Nowy Rok 

przypadający według starego kalendarza1. Jest to dziś ulubione święto lokalnych społeczności. 

Jego głównym elementem są rytuały z udziałem przebierańców, które są praktykowane od wielu 

pokoleń w celu pożegnania starego roku i powitania nowego. Bezpośrednimi uczestnikami tych 

prastarych – ale ciągle żywych – rytuałów świętowania nowego roku są grupy nazywane surwakari, 

które urządzają gry i zabawy we wsiach. Wszyscy uczestnicy noszą maski, niektórzy przebierańcy 

odgrywają specjalne role, np. lidera, nowożeńców, księdza lub niedźwiedzia ze swoim panem.

Wieczorem 13 stycznia surwakarzy zbierają się w centrum wsi, gdzie palą ogniska, bawią się i zacze-

piają zgromadzonych widzów. Odwiedzają również sąsiednie wioski i spotykają się z innymi grupami 

przebierańców. Wszyscy surwakarzy tańczą tradycyjny taniec horo i dobrze się bawią. Wczesnym ran-

kiem 14 stycznia mężczyźni w maskach gromadzą się ponownie i odwiedzają poszczególne domostwa 

we wsi. We wszystkich domach surwakarzy odgrywają scenki zaślubin nowożeńców, a „niedźwiedź” 

ma zapewnić gospodarzom dobre zdrowie. Gospodarze czekają na  nich z  zastawionymi stołami 

i obdarowują ich prezentami. Mężczyźni w maskach muszą odwiedzić każde domostwo.

Uczestnicy obrzędu

Do początku XX wieku maski zakładali tylko niezamężni młodzi mężczyźni z danej społeczności, 

ponieważ obrzęd ten spełniał funkcje inicjacyjne. Inni mieszkańcy wsi (kobiety, dzieci i zamężni 

mężczyźni) nie mogli brać udziału w maskaradach. Dziś nie tylko mężczyźni w każdym wieku, ale 

również kobiety i dzieci biorą aktywny i równoprawny udział w tym obrzędzie, co może zobaczyć 

każdy, kto jest obecny podczas tego święta.

Depozytariuszami święta Surwa są zwykli ludzie. W maskaradach surwakari uczestniczą 

wykonawcy-amatorzy, którzy nie mają żadnych instytucjonalnych obowiązków związanych z ich 

organizacją. Wychodzą i bawią się spontanicznie, zgodnie z tradycją oraz w taki sam sposób, 

jak ich poprzednicy. 

Każda grupa tworzy własną organizację i włącza do niej wszystkich mieszkańców wsi. Surwa-

karzy wybierają swojego lidera i dzielą się „rolami” – każdy odgrywa określoną postać. Podczas 

święta surwakarzy słuchają swojego lidera i są mu bezwarunkowo posłuszni.

1	� Bułgaria przyjęła kalendarz gregoriański w 1916 roku, dlatego też w Kościele prawosławnym poprzednio używany kalendarz 
juliański jest nazywany starym kalendarzem.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

348

Po święcie odbywa się specjalne spotkanie, na którym surwakarzy decydują, jak wykorzystać 

zebrane datki, w zależności od problemów i potrzeb ich wiosek. Zebrane pieniądze najczęściej 

trafiają do lokalnych domów kultury (czitaliszte) lub zostają przeznaczone na zaspokojenie innych 

potrzeb wsi. Podjęte przez surwakarów decyzje są brane pod uwagę przez lokalne władze.

Tradycja gier i zabaw urządzanych przez przebierańców surwakari w społecznościach regionu 

Pernika jest przekazywana z pokolenia na pokolenie, młodzieży przez osoby starsze, tak jak 

zawsze się to odbywało w społecznościach tradycyjnych. 

Umożliwia to ciągłą komunikację pomiędzy ludźmi w różnym wieku, którzy pochodzą z róż-

nych sfer społecznych i reprezentują różne zawody. Jest to komunikacja, która opiera się na prze-

kazywaniu, przyswajaniu sobie oraz wyrażaniu tradycyjnej wiedzy i umiejętności. Tradycja ta jest 

rozpowszechniana dzięki wykorzystaniu pewnych uznanych sposobów myślenia i odczuwania, 

zaakceptowanych przez depozytariuszy niematerialnego dziedzictwa kulturowego, co zapewnia 

jej ciągłość w czasie i przestrzeni.

Żywotność święta Surwa zapewnia jego funkcja jako zasobu kulturowego oraz formy kreatyw-

ności dla młodego pokolenia. Gwarancją jego ciągłości jest również to, że integruje ono lokalnych 

mieszkańców, niezależnie od ich wieku i statusu społecznego. Uczestnikami obrzędów są nie 

tylko stali mieszkańcy wiosek, w których się one odbywają, ale również liczni goście ze środowisk 

miejskich. Rodziny, których członkowie należą do grupy surwakari, uznają to za oznakę wyso-

kiego prestiżu. Bez przesady można powiedzieć, że w każdym domu w regionie Pernika zachowy-

wane są wspomnienia i pamiątki dotyczące tradycyjnego święta Surwa – barwne relacje, maski 

oraz zdjęcia wiszące na ścianach. Szkoły i lokalne domy kultury również zachęcają do udziału we 

wszystkich działaniach związanych z tym świętem. 

Związek pomiędzy świętem Surwa a Festiwalem przebierańców

Aby zachować święto Surwa, gmina Pernik organizuje Festiwal Maskaradnite Igri (Festiwal przebie-

rańców), który odbył się po raz pierwszy w 1966 roku2 . Święto oraz festiwal współistnieją już od 

2	� Festiwal odbywa się obecnie co roku pod koniec stycznia – dwa tygodnie po święcie Surwa w wioskach. Od samego początku 
festiwal był określany jako regionalny, jednak grupy przebierańców pochodzą z całego kraju, przez co festiwal stał się wyda-
rzeniem o charakterze ogólnokrajowym. W ten sposób festiwal w mieście Pernik przyczynia się do odrodzenia zabaw przebie-
rańców w wielu wsiach i mobilizuje do organizowania innych festiwali w środowisku miejskim. W roku 1985 festiwal uzyskał 
status festiwalu międzynarodowego o nazwie International Festival of Masquerade Games ‘Surva’ (Międzynarodowy festiwal 



349Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

prawie pół wieku i nie miało to żadnego negatywnego wpływu na żywotność święta Surwa jako 

elementu niematerialnego dziedzictwa kulturowego (Wukow 2015a). Wręcz przeciwnie, festiwal 

pomógł w popularyzowaniu święta Surwa i ułatwił podejmowanie działań mających na celu zacho-

wanie jego żywotności. Przez ostatnie pięćdziesiąt lat istnienia festiwalu nie zaobserwowano, 

by  miało to jakiekolwiek negatywne konsekwencje. W dalszym ciągu oczekuje się, że pozytywna 

relacja pomiędzy świętem Surwa a Festiwalem przebierańców będzie kontynuowana w przyszłości. 

W związku z tym nie sporządzono informacji o ewentualnych zagrożeniach i nie ma potrzeby podej-

mowania jakichkolwiek działań w tym względzie. 

Dla społeczności z regionu Pernika istnieje wyraźna różnica pomiędzy świętem Surwa w wioskach 

a Festiwalem przebierańców w mieście. Festiwal jest częścią kultury miejskiej, prezentując w nowo-

czesny sposób ludową tradycję Surwy. Przekazywana od wielu pokoleń, tradycja ta jest ciągle żywa 

we wsiach regionu Pernika (Wukow 2015a). Na obchody święta Surwa przychodzi więcej osób 

z lokalnej społeczności niż na festiwal, który ma charakter międzynarodowy, a występujące na nim 

grupy pochodzą z różnych części kraju oraz z zagranicy. Niektóre lokalne grupy oraz depozytariu-

sze z regionu Pernika w ogóle nie uczestniczą w festiwalu i tańczą wyłącznie podczas święta Surwa 

w  wioskach. Z tego punktu widzenia wpisanie święta Surwa na Listę reprezentatywną odgrywa 

ważną rolę, popularyzując żywe tradycje i zachęcając depozytariuszy do podejmowania wysiłków 

związanych z ochroną ich dziedzictwa w ich wiejskim środowisku.

Jak dotąd nic nie wskazywało na to, by festiwal wywierał negatywny wpływ na zwyczaje w wio-

skach. Wręcz przeciwnie, odegrał on pozytywną rolę, popularyzując maskarady w całym kraju. W cza-

sach komunizmu, gdy tego typu zabawy były zaliczane do tradycji religijnych, powstanie festiwalu 

w latach 60. było pretekstem do ich organizowania w różnych częściach kraju. Przez wszystkie lata 

jego istnienia prowadzona była owocna współpraca pomiędzy organizatorami festiwalu, lokalnymi 

społecznościami oraz depozytariuszami z regionu Pernika, którzy zasiadają czasami w jury tej mię-

dzynarodowej imprezy. Przykładem pozytywnego wpływu jest to, że festiwal cieszy się zaintere-

sowaniem zarówno w kraju, jak i za granicą, motywując depozytariuszy święta Surwa do kontynu-

owania wysiłków związanych z jego ochroną i przekazywaniem. A robią to chętnie, o czym świadczy 

ich masowy udział w uroczystościach.

maskarad „Surwa”). Obecnie w festiwalu bierze udział ponad 6 tys. uczestników z ponad 100 grup, w tym wykonawcy z innych 
krajów.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

350

Wieś Baniszte, 2012. Fot. Iglika Miszkowa.



351Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Instytut Etnologii i Badań nad Folklorem z Muzeum 
Etnograficznym – instytucja, muzeum

Instytut Etnologii i Badań nad Folklorem z Muzeum Etnograficznym (Institut za etnologija i folklo-

ristika s Etnografski muzej, IEFSEM) – z NEM jako jego jednostką administracyjną – odgrywa istotną 

rolę w badaniu, promowaniu i ochronie niematerialnego dziedzictwa kulturowego już od 110 lat. 

Jeszcze przed ratyfikacją Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kultu-

rowego z 2003 roku IEFSEM odegrał kluczową rolę w tworzeniu krajowej bazy danych elementów 

NDZK w ramach programu Żyjące Skarby Ludzkości. Święto Surwa w regionie Pernika zostało wpi-

sane na Krajową listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego przez zespół ekspertów z IEFSEM, 

z udziałem Ministerstwa Kultury Republiki Bułgarii (Ministerstwo na kulturata), koordynowanym 

przez regionalne struktury administracyjne do spraw kultury, w tym przez krajową sieć bułgarskich 

domów kultury.

Jako kluczowa instytucja w systemie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, IEF-

SEM przechowuje i prowadzi związaną z nim dokumentację. Narodowe Centrum Niematerialnego 

Dziedzictwa Kulturowego (Nacionalen cent’r za nematerialno kulturno nasledstwo) zachowuje 

i zapewnia dostęp do plików audiowizualnych oraz pisemnej dokumentacji dotyczącej statusu ele-

mentów oraz ich nominacji. Należy również wspomnieć o tym, że Archiwum Etnograficzne jest jed-

nym z najstarszych bułgarskich archiwów; przechowuje ono zdjęcia grup w maskach z regionu Per-

nika wykonane w latach 1906–1947. NEM posiada również niewielką kolekcję masek oraz innych 

przedmiotów związanych z tym elementem. Jako dzieło sztuki ludowej, maski surwakari są uni-

kalnymi wytworami ludzkiej kreatywności. Ich rozpoznawalność i widoczność na poziomie między-

narodowym wyraźnie przyczynia się do uznania tego elementu za część światowego dziedzictwa 

kulturowego i jest również wspaniałym źródłem inspiracji dla nowoczesnych artystów.

Dziedzictwo niematerialne świadczy o całościowym postrzeganiu dziedzictwa kulturowego 

poprzez uznawanie znaczenia i wartości ustnych i żywych praktyk i form ekspresji, które dotyczą 

obiektów, pomników i przestrzeni kulturowych. Oprócz definicji podanej w Konwencji UNESCO 

z 2003 roku pojęcie niematerialnego dziedzictwa kulturowego było również analizowane w kon-

tekście muzeów. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

352

Wieś Ełow doł, 2012. Fot. Iglika Miszkowa.



353Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Kolekcje muzealne

Dziedzictwo niematerialne ujawnia kulturowe znaczenie oraz wartość zbiorów muzealnych. 

Umieszcza ono obiekty w kontekście ich produkcji i użytkowania. NEM gromadzi maski z regionu 

Pernika od roku 1906, jest to więc pierwsza w historii ekspozycja muzealna prezentująca bułgarską 

kulturę. Niestety, wskutek złych doświadczeń związanych z działaniami konserwatorskimi w prze-

szłości oraz właściwości określonych materiałów, z których maski zostały wykonane, NEM straciło 

swoją starą kolekcję. Po II wojnie światowej Muzeum rozpoczęło nowy proces dokumentowa-

nia maskarad. Kilku pracowników Muzeum, którzy są malarzami, odwiedzało wioski i malowało 

obrazy masek oraz rytuałów. Muzeum wzbogaciło później swoją kolekcję o autentyczne artefakty 

z regionu.

Co roku, począwszy od roku 2000 aż do dnia dzisiejszego, Muzeum prowadzi badania terenowe 

w wioskach i zbiera zdjęcia oraz nagrania wideo do swojego Archiwum. Prace w terenie dotyczące 

tej tematyki są dość dużym wyzwaniem pod względem metodologicznym. Wymagają one dużego 

zaangażowania oraz aktywnego udziału społeczności, które są depozytariuszami żywej kultury. 

Badając dziedzictwo niematerialne, zespół muzealników nawiązuje kontakt z lokalnymi społeczno-

ściami, starając się zrozumieć historię i znaczenia ich form wyrazu kulturowego. Przedstawiciele 

IEFSEM biorą aktywny udział w konferencjach naukowych o tematyce związanej z niematerialnym 

dziedzictwem kulturowym. 

Prezentacje muzealne

Organizowanie wystaw jest jedną z podstawowych funkcji muzeów. W XIX i XX wieku muzea pre-

zentowały eksponaty w ujęciu taksonomicznym, w szklanych gablotach, zawężając ich percepcję 

jedynie do zmysłu wzroku. Na początku XX wieku NEM stosowało takie same praktyki w ekspozy-

cjach dotyczących ludzi w maskach z regionu Pernika. Współczesne muzea bazują jednak na innych 

modelach wystaw, które wykorzystują muzykę na żywo, specjalne efekty oświetlenia i pokazy 

tańca. Po publikacjach dotyczących nowego muzealnictwa, „post-muzeum” oraz „muzeum moder-

nistycznego”, muzeum jest w większym stopniu postrzegane jako instytucja, która ma być źródłem 

wiedzy i rozrywki dla zwiedzających. W rezultacie sposoby prezentowania eksponatów uległy zmia-

nie. Podjęto wiele prób, by zapewnić bardziej całościową interpretację artefaktów muzealnych. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

354

Muzeum nie tylko prezentuje obiekty, ale również organizuje wydarzenia społeczno-kulturalne, 

by podtrzymywać i promować kreatywność lokalnych społeczności (Bortolotto 2007).

�Dziedzictwo niematerialne jest z definicji bardziej zorientowane na ludzi niż na obiekty. Jego istotą jest to, 

że wdrażanie nowych inicjatyw przekształca relacje pomiędzy muzeami oraz zwiedzającymi i zainteresowa-

nymi podmiotami. Jednym z rezultatów będzie to, że osoby z różnych środowisk będą domagać się możli-

wości uczestniczenia w merytorycznym dialogu o ich dziedzictwie niematerialnym oraz współdecydowania 

o interpretacji ich dziedzictwa przez muzeum. Wynikiem tych starań będzie niezwykle poważna zmiana para-

dygmatu (Boylan 2006, 63).  

Jako kuratorzy niematerialnego dziedzictwa muzea muszą wiedzieć, jak nawiązać równoprawne 

partnerstwo z depozytariuszami kultury oraz opracować mechanizmy dzielenia się uprawnieniami 

oraz współdecydowania o działalności muzeum i formach przekazu.

W okresie od 2005 do 2016 roku NEM zaprezentowało cztery różne wystawy o maskach i maska-

radach: Magiczeskata maska (Magiczna maska, 2005), dwie międzynarodowe wystawy w ramach 

projektu Carnival King of Europe (2009, 2012)3 oraz Surwa (2016). Wszystkie te wystawy koncen-

trowały się na maskach, obiektach etnograficznych – „fragmentach” (Kirshenblatt-Gimblett 1998) – 

oraz ich twórcach i użytkownikach. Maski z regionu Pernika były eksponowane zarówno jako obiekty 

artystyczne o specyficznych cechach technicznych i estetycznych, oraz jako sposoby przedstawie-

nia widowni symbolicznych form wyrazu związanych z ich pierwotnym sposobem wykorzystania. 

Pojęcie dziedzictwa niematerialnego w muzeach pozwala więc na szerszą i głębszą interpretację 

oraz kontekstualizację artefaktów.

Jeśli chodzi o organizowanie wystaw, pojęcie niematerialnego dziedzictwa ma znaczenie dla 

kontekstualizacji obiektów. Pokazuje ich znaczenie kulturowe oraz symboliczną wartość, która 

wykracza poza ich cechy techniczne i artystyczne, poprzez umieszczenie ich „w szerszych obszarach 

znaczeniowych” (Garton Smith 2000, 58). Aby to osiągnąć, stosowany jest szereg metod interpre-

tacyjnych, które wydobywają różne związki i powiązania, takie jak: opowiadanie historii, narracje, 

muzyka oraz coś, co Kirshenblatt-Gimblett (1991, 389–390) określa jako instalacje „w kontekście”. 

Są to między innymi aplikacje multimedialne, słuchawki, diagramy, panele i etykiety, które poma-

gają w uzyskaniu różnych poziomów znaczeniowych (Alivizatou 2006). 

Właśnie dlatego ostatnia wystawa o święcie Surwa w NEM była instalacją z maskami (otrzy-

manymi od depozytariuszy), a inne obiekty były prezentowane w formacie audio i wideo, wraz 

3	� Szczegółowe informacje można znaleźć na stronie internetowej projektu: www.carnivalkingofeurope.it/activities/exhibition.php.



355Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

z głosami uczestników święta Surwa. Celem wystawy było nawiązanie dialogu pomiędzy Muzeum 

i społecznościami. Jednak w odróżnieniu od tradycyjnego dziedzictwa kulturowego, ujętego w for-

mie artefaktów przeznaczonych do oglądania i już zapełniających sale muzealne, wystawy te były 

przygotowywane wspólnie z depozytariuszami niematerialnego dziedzictwa oraz zgodnie z ich 

własnymi wyobrażeniami kulturowymi. Na udostępnionych ekranach wyjaśniali oni, skąd wziął się 

pomysł wpisania święta Surwa na listę oraz jakie jest jego znaczenie dla lokalnych społeczności. 

Tak więc z jednej strony prezentacja koncentruje się na święcie Surwa w sposób integrujący 

różne perspektywy, przyczyniając się do budowania „pomostu między pokoleniami”. Atrakcyjność 

święta z maskaradami przemawia do młodych ludzi i wzmacnia ich poczucie własnej wartości jako 

kontynuatorów tradycji oraz interpretatorów kulturowej oryginalności ich wiejskich społeczności. 

Przygotowując się do święta Surwa, uczestnicy zawsze wykonują jak najlepsze maski i kostiumy, 

które mają ich odróżniać od przebierańców z sąsiednich wiosek. Praktykowanie tego elementu jest 

dziś również niezwykłą formą nieformalnej edukacji, która uczy tolerancji i poszanowania dla innych 

kultur, religii oraz etniczności. Wśród przebierańców często można spotkać Romów, którzy również 

zakładają maski i przebierają się, tak samo uczestnicząc w tym święcie oraz odbywających się we 

wsi zabawach. Maskarady cieszą się również zainteresowaniem wśród obcokrajowców i studentów 

mieszkających w tym regionie, którzy chętnie w nich uczestniczą, co jest bardzo pozytywnie odbie-

rane przez lokalną społeczność. 

Z drugiej strony prezentacja zwraca uwagę na poczucie wspólnoty w życiu społeczności. Udział 

w grupach surwakari w różnych wsiach jest bezpłatny i otwarty dla wszystkich. Są to grupy, które 

podtrzymują życie społeczności, a ich członkowie wspólnie podejmują decyzje dotyczące nie tylko 

tego święta, ale również zrównoważonego rozwoju wsi. I chociaż rywalizują ze sobą w tworze-

niu oryginalnych masek wyróżniających ich wieś, wymieniają się także zasobami i materiałami, by 

zapewnić udany przebieg święta, przy okazji nawiązując nowe i wzajemnie korzystne przyjaźnie 

i kontakty.

Rola muzeum jako mediatora nie ogranicza się do tych pozytywnych doświadczeń. Muzeum 

pełni także funkcję platformy umożliwiającej dyskusje o problemach napotykanych w procesie 

ochrony i przekazywania niematerialnego dziedzictwa kulturowego. Podczas filmowanych wywia-

dów, które zostały przeprowadzone z depozytariuszami tego obrzędu, wspominali oni o tym, że 

liczba mieszkańców regionu Pernik maleje, co jest zagrożeniem dla ciągłości tego obrzędu. Depozy-

tariusze wyjaśniali, jak zachowanie tradycji mogłoby rozwiązać ten problem: „Gdyby święto Surwa 

odbywało się codziennie, wioski byłyby pełne ludzi”.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

356

O roli IEFSEM w zachowaniu święta Surwa jako elementu dziedzictwa kulturowego świadczy 

również nominacja do wpisania na Listę reprezentatywną niematerialnego dziedzictwa kulturo-

wego ludzkości UNESCO. W zgłoszeniu podkreślono, że niektóre działania, które są podejmowane 

w regionie oraz w gminach, by zahamować spadek liczby mieszkańców – zwłaszcza te związane 

z promocją lokalnych tradycji –przyczyniają się również do zrównoważonego rozwoju na poziomie 

lokalnym. Spadek liczby ludności z pewnością stanowi zagrożenie dla utrzymania żywotności święta 

Surwa, ale jest ono minimalne, ponieważ to tradycyjne święto cieszy się ogromną popularnością 

w  lokalnych społecznościach, a ponadto uczestniczy w nim wielu młodych ludzi, którzy wyrażają 

chęć jego dalszego przekazywania (Wukow 2015a). Ważne jest również to, że święto jest okazją 

do spotkania się ludzi, którzy urodzili się w tej okolicy, mieszkają gdzie indziej i wracają, by brać 

udział w uroczystościach i podtrzymywać tradycję.

Spadek liczby ludności jest problemem w całym kraju. Sytuacja demograficzna państwa zależy 

od jego polityki społecznej i gospodarczej, możliwości zatrudnienia oraz ogólnych możliwości roz-

woju społecznego, kulturalnego i gospodarczego, istniejących na terenach wiejskich. Samo święto 

Surwa oraz niematerialne dziedzictwo kulturowe nie zdołają rozwiązać tego problemu. Jednak 

13  i 14 stycznia wielu ludzi powraca do swoich wiosek na obchody tego święta, by wziąć udział 

w przygotowaniu masek i kostiumów oraz by na własne oczy zobaczyć maskarady. Święto Surwa 

odgrywa ważną rolę w przyciąganiu emigrantów oraz turystów i jest atrakcją dla mieszkańców 

wiosek. Wpisanie tego elementu na Listę reprezentatywną UNESCO wzmacnia poczucie wartości 

depozytariuszy uczestniczących w przekazywaniu tradycji kulturowych. Jak stwierdzono w zgłosze-

niu, szeroka popularyzacja oraz międzynarodowe uznanie zachęciłoby instytucje do efektywnego 

wspierania społeczności w wyludniających się i zanikających wioskach w regionie. A to z kolei mia-

łoby korzystny wpływ na turystykę kulturalną w regionie oraz jej zrównoważony rozwój w perspek-

tywie długoterminowej. 

IEFSEM nie tylko odegrał kluczową rolę w przygotowaniu zgłoszenia oraz wpisaniu tego ele-

mentu na Listę reprezentatywną UNESCO, ale również wspiera, poprzez NEM, ochronę i przekazy-

wanie tradycji święta Surwa dzięki interpretacji oraz kontekstualizacji organizowanych wydarzeń. 

Wystawy, przedstawienia i uroczystości, które odbywają się równolegle w muzeach, pozwalają 

na poznanie tego święta w sposób, który nie ogranicza się do prezentowania eksponatów, oraz 

na uzyskanie nowego i głębszego wglądu w kwestie związane z niematerialnym dziedzictwem kul-

turowym. Do wydarzeń tych należą pokazy rzemiosła, przedstawienia, prelekcje oraz dni studyjne. 

Inicjatywy tego rodzaju są najlepszym dowodem starań, które muzea podejmują, by wprowadzić 



357Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

elementy żywej kultury do praktyki muzealnej. Pokazują one również, jak ważne są programy edu-

kacyjne z udziałem depozytariuszy tradycji – mistrzów maski – w promowaniu ciągłości niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego.

Wnioski

W przypadku święta Surwa oraz związanych z nim działań IEFSEM oraz NEM koncepcja ochrony 

i przekazywania niematerialnego dziedzictwa poprzez działania muzealne okazała się wykonalna 

i skuteczna. Stwierdzono, że różnorodne sposoby interpretowania i kontekstualizowania zbiorów 

oraz organizowania wystaw multimedialnych przynoszą korzyści zarówno muzeom, jak i depozy-

tariuszom niematerialnego dziedzictwa kulturowego. Mogą one również służyć za wzór zrówno-

ważonej relacji pomiędzy przedstawianiem tradycji oraz ochroną niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego. Różnorodne wydarzenia związane ze świętem Surwa, które są organizowane w NEM, 

sprawiają również, że głosy lokalnych społeczności stają się słyszalne dzięki prezentacjom muzeal-

nym, które zachęcają do przekazywania tradycji i mogą służyć jako przykład dobrych praktyk zwią-

zanych z niematerialnym dziedzictwem kulturowym.

Bibliografia

Adell, Nicolas, Regina F. Bendix, Chiara Bortolotto i Markus Tauschek, red. 2015. Between Imagined Communities 

and Communities of Practice: Participation, Territory and the Making of Heritage [Wyobrażenia a praktyka w spo-

łecznościach: partycypacja, terytorium oraz tworzenie dziedzictwa]. Göttingen: Niedersächsische Staats- und 

Universitätsbibliothek.

Alivizatou, Marilena. 2006. „Museums and Intangible Heritage: The Dynamics of an ‘Unconventional’ Relationship 

[Muzea i niematerialne dziedzictwo: dynamika „niekonwencjonalnej” relacji]”. Papers from the Institute of Archa-

eology 17: 47–57.

Alivizatou, Marilena. 2012. Intangible Heritage and the Museum: New Perspectives on Cultural Preservation [Dziedzic-

two niematerialne i muzeum: nowe perspektywy ochrony dóbr kultury]. Walnut Creek, CA: Left Coast Press.

Ballacchino, Katia. 2014. „Spires and Towers Between Tangible, Intangible, and Contested Transnational Cultural 

Heritage [Iglice i wieże pomiędzy tym, co materialne, oraz tym, co niematerialne. Zakwestionowane międzyna-



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

358

rodowe dziedzictwo kulturowe]”. W Sabato Rodia’s Towers in Watts: Art, Migrations, Development [Wieże Sabato 

Rodii w Watts: sztuka, migracje, rozwój], pod redakcją Luisy Del Giudice, 289–306. New York, NY: Fordham Uni-

versity Press.

Bortolotto, Chiara. 2007. „From Objects to Processes: UNESCO’s ‘Intangible Cultural Heritage’ [Od obiektów do pro-

cesów: „niematerialne dziedzictwo kulturowe” UNESCO]”. Journal of Museum Ethnography 19: 21–33. 

Boylan, Patrick J. 2006. „The Intangible Heritage: a Challenge and an Opportunity for Museums and Museum Pro-

fessional Training” [Dziedzictwo niematerialne: wyzwanie i szansa dla muzeów i szkolenia muzealników]”. Inter-

national Journal of Intangible Heritage 1: 53–65.

Garton Smith, Jennifer. 2000. „The Impact of Curation on Intangible Heritage: The Case of Oradour-sur-Glane 

[Wpływ kuratorów na dziedzictwo niematerialne: przypadek Oradour-sur-Glane]”. W Museology and the Intangi-

ble Heritage, Munich/Germany and Brno/Czech Republic, November 26 – December 05 2000 [Muzeologia i dziedzic-

two niematerialne, Monachium/Niemcy i Brno/Republika Czeska, 26 listopada – 5 grudnia 2000], pod redakcją 

Hildegardy K. Vieregg, 58–66. München: Museums-Pädagogisches Zentrum.

Golinelli, Gaetano M. 2015. Cultural Heritage and Value Creation: Towards New Pathways [Dziedzictwo kulturowe 

oraz tworzenie wartości: poszukiwanie nowych ścieżek]. Cham: Springer.

Harrison, Rodney. 2015. „Beyond ‘Natural’ and ‘Cultural’ Heritage: Toward an Ontological Politics of Heritage in the 

Age of Anthropocene [Poza dziedzictwem „przyrodniczym” i „kulturowym”: w kierunku ontologicznej polityki 

w epoce antropogenicznej]”. Heritage & Society 8 (1): 24–42.

Hartog, François. 2005. „Time and Heritage [Czas i dziedzictwo]”. Museum International 57 (3): 7–18.

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara. 1991. „Objects of Ethnography [Obiekty etnograficzne]”. W Exhibiting Cultures: The 

Poetics and Politics of Museum Display [Pokazywanie kultury: poetyka i polityka ekspozycji muzealnych], pod 

redakcją Ivana Karpa i Stevena D. Lavine’a, 386–443. Washington – London: Smithsonian Institution Press.

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara. 1998. Destination Culture. Tourism, Museums, and Heritage [Cel: kultura. Turystyka, 

muzea i dziedzictwo]. Berkeley: University of California Press.

Pels, Dick, Kevin Hetherington i Frèdèric Vandenberghe. 2002. „The Status of the Object: Performances, Mediations 

and Techniques [Status obiektu: przedstawienia, mediacje i techniki]”. Theory, Culture & Society 19 (5–6): 1–21.

Simon, Nina. 2010. The Participatory Museum [Muzeum partycypacyjne]. Santa Cruz, CA: Museum 2.0.

Smith, Laurajane. 2006. Uses of Heritage [Zastosowania dziedzictwa]. London: Routledge.

Smith, Laurajane i Natsuko Akagawa, red. 2008. Intangible Heritage [Niematerialne dziedzictwo]. London: Routledge.

Wukow, Nikołaj. 2015a. The Tenth Session of the Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible 

Cultural Heritage, Namibia. Examination of Nominations for Inscription on the Representative List of the Intangi-

ble Cultural Heritage of Humanity. Argumentation Statement for the Inscription of Surova Folk Feast on UNESCO’s 



359Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Representative List [Dziesiąta sesja Międzyrządowego Komitetu ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kul-

turowego, Namibia. Rozpatrzenie wniosków o wpisanie na Listę reprezentatywną niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego ludzkości. Argumenty przemawiające za wpisaniem święta ludowego Surwa na Listę reprezenta-

tywną UNESCO] [nagranie audio]. http://www.unesco.org/culture/ich/en/10com. 

Wukow, Nikołaj. 2015b. The Tenth Session of the Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible 

Cultural Heritage, Namibia. Expert Meeting on a Model Code of Ethics. Argumentation Statement for Eliminating the 

Word ‘Museification’ from the Code of Ethics [Dziesiąta sesja Międzyrządowego Komitetu ds. Ochrony Niemate-

rialnego Dziedzictwa Kulturowego, Namibia. Spotkanie ekspertów dotyczące wzorcowego kodeksu etycznego. 

Argumenty przemawiające za usunięciem słowa „muzeifikacja” z kodeksu etycznego] [nagranie audio]. http://

www.unesco.org/culture/ich/en/10com.

Wukow, Nikołaj. 2016. „Tendencii za konstruirane na nowi Ewropejski nasledstwa, osnowawaszti se na migraciite 

i  obsztoesropejskite politiki (Mułtikulturalizm i „neżelano nasledstwo”) [Trendy w budowaniu nowego euro-

pejskiego dziedzictwa wynikające z migracji i polityki paneuropejskiej]”. Data dostępu: 13 maja. http://www.

migrantheritage.com/wp-content/uploads/2016/01/dokladnikolay.pdf. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

360

Stowarzyszenie Twórców 
Ludowych i jego 
działalność na rzecz 
ochrony niematerialnego 
dziedzictwa kulturowego 
w Polsce

Waldemar Majcher*

Paweł Onochin**

Katarzyna Smyk***

  

*	� Prezes Zarządu Głównego Stowarzyszenia Twórców Ludowych, Lublin, e-mail: waldekmajcher@gmail.com.
**	 Koordynator działalności merytorycznej STL, e-mail: onochinowie@wp.pl.
***	�Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej, Wydział Humanistyczny, Instytut Kulturoznawstwa, Zakład Kultury Polskiej, Lublin, 

e-mail: K_Smyk@wp.pl. 



361Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Miejsce Stowarzyszenia Twórców Ludowych w uniwersum polskich 
organizacji pozarządowych, skupionych wokół ochrony niematerialnego 
dziedzictwa kulturowego, jest wyjątkowe. Ta najdłużej działająca 
instytucja zrzeszająca zweryfikowanych twórców ludowych – czyli 
depozytariuszy dziedzictwa – jest predestynowana zarówno do ochrony 
tradycji, jak i ludowego artysty.

Stowarzyszenie Twórców Ludowych (STL) jest organizacją o blisko 50-letnim dorobku w dziedzinie 

ochrony materialnego i niematerialnego dziedzictwa kultury ludowej, powstałą w 1968 roku z ini-

cjatywy samych twórców. Głównym celem statutowym Stowarzyszenia jest twórcze kultywowanie 

tradycji ludowej w dziedzinie plastyki, folkloru i literatury ludowej, popularyzacja jej najwartościow-

szych przejawów oraz roztaczanie szeroko rozumianej opieki nad twórcami ludowymi. W STL zrzeszo-

nych jest ponad 2 tys. członków rzeczywistych, są to zweryfikowani pod względem etnograficznym 

twórcy ludowi w zakresie wszystkich dziedzin sztuk plastycznych i folkloru, tj. wykonawstwa pieśni 

i tańców, muzyki ludowej oraz wszelkich form ekspozycji scenicznych teatru ludowego, zwyczajów, 

obrzędów oraz literatury pisanej i ustnej. Siedzibą Zarządu Głównego Stowarzyszenia jest kamienica 

przy ul. Grodzkiej 14 w Lublinie, a w swoich strukturach organizacja posiada 22 oddziały regionalne 

w całej Polsce1. Dysponuje też organem doradczym, powoływanym przez Krajowy Zjazd STL, jakim 

jest Rada Naukowa, która opiniuje program i kierunki działania Stowarzyszenia, współdziała przy 

realizacji celów statutowych oraz weryfikuje kandydatury na członków STL. W ramach Rady Nauko-

wej pracują cztery Sekcje: Literatury, Sztuki, Folkloru, Społeczno-Programowa. Sekcje obradują co do 

zasady raz w roku, weryfikując kandydatów na członków STL (por. „Sprawozdanie Rady…” 2014).

STL jest jedyną organizacją w Polsce – to podkreślmy – która w sposób merytoryczny identyfikuje 

twórcę ludowego poprzez proces weryfikacji dokonywany przez specjalistów z Rady Naukowej STL. 

Corocznie tej procedurze poddawanych jest ponad 100 osób, z czego połowa uzyskuje status twórcy 

1	� Na temat celów, liczebności stowarzyszenia i jego struktury – zob. „Sprawozdanie Zarządu…” 2014.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

362

Prezentacja „pereborów” – nadbużańskich tradycji tkackich podczas Forum, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, 
© Narodowy Instytut Dziedzictwa.

Prezentacja tradycji zabawkarstwa żywiecko-suskiego podczas Forum, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, 
© Narodowy Instytut Dziedzictwa.



363Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

ludowego – członka rzeczywistego organizacji. Jest to potwierdzenie etnograficznej autentyczności 

wykonywanych prac, zgodnych z tradycją regionu, z którego pochodzi konkretny artysta i rękodziel-

nik. Warunki przyjęć do STL z biegiem czasu podlegały dyskusji i modyfikacjom w miarę przemian kul-

turowych, niemniej do dziś służą one idei podtrzymywania sztuki tradycyjnej oraz harmonijnego łącze-

nia tradycji ze współczesnością. To z tego powodu – jak czytamy w Warunkach przyjęć do STL – komisja 

danej Sekcji Rady Naukowej sprawdza, czy co najmniej połowa z nadesłanych do oceny prac zgodna 

jest z tradycją regionu. Na przykład w przypadku kandydatów z dziedziny sztuki ludowej ma to być co 

najmniej pięć z dziesięciu prac; w przypadku kandydatów z dziedziny literatury ludowej – trzydzieści 

z sześćdziesięciu wierszy bądź dziesięć z dwudziestu utworów prozatorskich. Ściśle przestrzega się 

też zasady, że „kandydat nie powinien posiadać specjalistycznego wykształcenia, a jego twórczość 

powinna być związana ze środowiskiem wiejskim” (Stowarzyszenie Twórców Ludowych 2017b).

W momencie ratyfikacji przez Polskę Konwencji UNESCO z 2003 roku STL zaczęło swoje działania 

odnosić do zapisów zawartych w Konwencji. Okazało się wówczas, że gros aktywności statutowej 

STL na przestrzeni dziesięcioleci, zwłaszcza w zakresie dokumentowania, archiwizacji, edukacji nie-

formalnej i upowszechniania wszelkich przejawów twórczości ludowej, z powodzeniem wypełnia 

zalecenia UNESCO dotyczące ochrony dziedzictwa niematerialnego, przez którą rozumie się „iden-

tyfikację, dokumentację, badanie, zachowanie, zabezpieczenie, promowanie, wzmacnianie i przeka-

zywanie” różnych aspektów dziedzictwa (art. 2 pkt 3 Konwencji2). Odtąd STL podkreśla ten aspekt 

w oficjalnych dokumentach oraz potwierdza go działalnością na rzecz promocji idei Konwencji. 

W dalszej części tekstu proponujemy poświęcić parę słów zadaniom wypełnianym przez STL, 

które pozostają w najściślejszym związku z Konwencją 2003: działalność dokumentacyjna i archiwi-

zacyjna, upowszechnieniowa i edukacyjna oraz wydawnicza. 

Działalność dokumentacyjna i archiwizacyjna

1.	� Prace z zakresu ogólnopolskich baz danych o twórcach ludowych i wiejskich zespołach arty-

stycznych

�Funkcjonowanie baz danych wiąże się z ciągłą, coroczną weryfikacją, aktualizacją i uzupełnie-

niami. Weryfikacja i pozyskiwanie nowych danych odbywa się poprzez wysyłkę ankiet, wywiad 

2	� Konwencja UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, sporządzona w Paryżu dnia 17 października 
2003 r., Dz.U. 2011 nr 172 poz. 1018.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

364

terenowy, korespondencję z twórcami, uczestnictwo w imprezach folklorystycznych. W wyniku 

tych prac gromadzone są materiały do analiz współczesnych przemian zachodzących w kulturze 

typu tradycyjnego. Daje to możliwość rejestracji zjawisk, które zaświadczają o ewolucji i kierun-

kach, w jakich zmierza sztuka oraz rękodzieło w środowiskach wiejskich. W chwili obecnej bazy 

zawierają ponad 12 tys. rekordów. Każdy rekord to opis jednego twórcy, rękodzielnika, zespołu i 

kapeli. Baza obejmuje takie dziedziny sztuki, rękodzieła i rzemiosła, jak: tkactwo, koronkarstwo, 

hafciarstwo, garncarstwo, malarstwo, rzeźbiarstwo, plecionkarstwo, kowalstwo, snycerstwo, 

zabawkarstwo, zdobnictwo bibułkowe i papierowe, plastyka obrzędowa, budowa ludowych 

instrumentów muzycznych oraz reprezentowane przez pojedynczych twórców: bursztyniar-

stwo, rogarstwo, srebrnictwo, sitarstwo, kaflarstwo, rymarstwo, ludwisarstwo. W dziedzinie 

folkloru obejmuje zespoły śpiewacze, obrzędowe, teatralne, satyryczne, pieśni i tańca oraz 

kapele. Osobna lista to poeci, prozaicy i dramatopisarze ludowi. 

�Gromadzenie danych służy nie tylko celom dokumentacyjnym i archiwistycznym, ale również 

jest przyczynkiem do pobudzenia zainteresowania i reaktywowania zanikających umiejętności 

w  środowiskach regionalnych oraz upowszechniania informacji o twórczości ludowej wśród 

wszystkich zainteresowanych. Tworzenie i udostępnianie3 baz danych stanowi bowiem element 

krzewienia wiedzy o kulturze regionalnej, jej charakterystycznych wyrobach i konkretnych arty-

stach – mistrzach swoich dyscyplin twórczych. 

2.	 Dokumentowanie dokonań współczesnej twórczości ludowej

	 Dokumentacja, prowadzona ustawicznie i całorocznie, odbywa się poprzez:

•	� rejestracje foto i wideo działań twórców, kultywujących regionalne tradycje sztuki ludowej i folk-

loru, w tym: dzieł sztuki, występów, prezentacji, pokazów i warsztatów, wystaw, a także wspo-

mnień, relacji itd.;

•	� dokumentowanie rezultatów imprez i wydarzeń folklorystycznych organizowanych w różnych 

regionach kraju, przede wszystkim z udziałem członków STL; 

•	� pozyskanie bezpośrednio od twórców i animatorów kultury regionalnej materiałów źródłowych, 

dokumentujących indywidualną działalność twórczą, jak np.: katalogi, utwory literackie oraz 

druki ulotne, utrwalające przejawy indywidualnej aktywności artystycznej i popularyzatorskiej; 

wydawnictw, ankiet, teczek personalnych, informacji prasowych, protokołów.

3	� Bazy te udostępniane są przez pracowników Biura Zarządu Głównego STL zainteresowanym instytucjom i osobom prywatnym.



365Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

3.	 Archiwum STL

�Wszystkie pozyskane materiały są archiwizowane zgodnie z procedurą Archiwum STL, pro-

wadzonego od 1968 roku. Corocznie archiwizacji podlegają: dokumenty źródłowe i rękopisy, 

ankiety, teczki personalne, utwory literackie, wydawnictwa, druki ulotne, wycinki prasowe, kata-

logi, scenariusze widowisk, regulaminy, protokoły – w sumie ok. 150 pozycji oraz 1,5 tys. zdjęć. 

Dostęp do Archiwum STL mają wszyscy zainteresowani, po uzyskaniu zgody Biura Zarządu Głów-

nego STL.

Działalność upowszechnieniowa i edukacyjna

1.	 Ogólnopolskie Targi Sztuki Ludowej w Kazimierzu Dolnym (50. edycja w 2017 roku)  

�Targi, odbywające się w ramach Ogólnopolskiego Festiwalu Kapel i Śpiewaków Ludowych 

(51. edycja w 2017 roku), są jedną z najstarszych i najbardziej prestiżowych prezentacji współ-

czesnej sztuki ludowej. Gromadzą ponad 100 twórców reprezentujących poszczególne regiony 

kraju z dyscyplin: rzeźbiarstwo, malarstwo, garncarstwo, kowalstwo, plecionkarstwo, wyroby 

z  wiórów i drewna, tkactwo, hafciarstwo, koronkarstwo, plastyka zdobnicza i obrzędowa, 

zabawkarstwo, budowa instrumentów muzycznych itp. Prace prezentują najwybitniejsi artyści 

i rękodzielnicy ludowi, mistrzowie swoich specjalności, laureaci prestiżowych konkursów, a także 

młodzi adepci plastyki ludowej, których prace odznaczają się wysokim poziomem artystycznym 

i bezpośrednio nawiązują do tradycyjnego wzornictwa i technik rękodzielniczych. 

�Targi nie ograniczają się do ekspozycji i promocji plastyki ludowej, ale tworzą swoistą atmos-

ferę do nawiązania bezpośredniego kontaktu między twórcą a odbiorcą, m.in. poprzez pokazy 

i warsztaty rękodzielnicze. Nieodłącznym elementem Targów jest także konkurs na najlepsze 

prace prezentowane na stoiskach, który wymiernie wpłynął na poziom prezentowanych wyro-

bów, przestrzeganie kanonu etnograficznego oraz dbałość o prezentacje prac, która bezpośred-

nio przekłada się na aranżację ekspozycji wystawienniczej. Wysokie wymagania artystyczne, sta-

wiane uczestnikom Targów Sztuki Ludowej, są realizowane konsekwentnie od lat, a STL dokłada 

wszelkich starań, aby zachować autentyczny charakter prezentowanych prac, w ten sposób 

przeciwdziałając unifikacji i zubożeniu autentycznej twórczości ludowej4. 

4	� Relacje z kolejnych Targów, wraz z wyborem fotografii i protokołem jury konkursu, zob. np. „47. Targi…” 2014; Onochin 2015, 
2016.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

366

Prezentacja tradycji plecionkarstwa przez członków Stowarzyszenia Serfenta podczas Forum,  październik 2016. 
Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut Dziedzictwa.



367Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

2.	 Portal internetowy KulturaLudowa.pl

�STL jest administratorem i redaktorem portalu internetowego KulturaLudowa.pl. O tradycji we 

współczesności (kulturaludowa.pl), utworzonego jako internetowe centrum aktualizowanej i kry-

tycznie weryfikowanej informacji o szeroko pojętej kulturze ludowej i jej dziedzictwie. Portal sta-

nowi multimedialne narzędzie i bazę informacyjną dla animatorów kultury, regionalistów, bada-

czy, etnologów, uczniów, studentów i wszystkich zainteresowanych tradycyjną kulturą. Głównym 

celem funkcjonowania portalu jest popularyzacja tradycyjnej kultury ludowej, wzmacnianie 

poczucia tożsamości regionalnej i jej wartości, poszerzenie i utrwalanie obrazu twórczości ludowej 

dawnej i współczesnej oraz ukazywanie jej znaczenia dla kultury narodowej. Ważnym elementem 

portalu jest problematyka ochrony niematerialnego dziedzictwa kultury tradycyjnej w myśl Kon-

wencji UNESCO i sposoby jej konkretnego zastosowania (zob. np. Kultura Ludowa 2015, 2017a), 

a patronat nad serwisem sprawuje Narodowy Instytut Dziedzictwa. Administrowanie i redagowa-

nie portalu przekłada się na stałą i systematyczną weryfikację serwisów informacyjnych poprzez 

aktualizację danych, publikowanie bieżących informacji, relacji, recenzji, prezentacji. 

3.	� Akademia Sztuki Ludowej  

�Akademia Sztuki Ludowej (8. edycja w 2017 roku) to zainaugurowany w 2010 roku projekt eduka-

cyjny w postaci cyklu warsztatów, które w Galerii STL w Lublinie prowadzą twórcy ludowi, człon-

kowie STL – mistrzowie z całej Polski, prezentujący swoje umiejętności i wiedzę na temat rodzimej 

tradycji. Corocznie w ramach projektu zorganizowanych jest pięć tematycznych bloków warszta-

towych obejmujących różne tradycyjne dyscypliny twórcze. W warsztatach uczestniczyło dotąd 

ok. 90 grup zorganizowanych (ok. 1,5 tys. osób). Zajęciom towarzyszą wystawy tematyczne, przy-

bliżające tradycyjne wytwory. Spotkania z tradycją w Akademii Sztuki Ludowej są doskonałym 

sposobem na popularyzację wciąż jeszcze żywych praktyk i zwyczajów, co jest niezwykle ważne 

w procesie wdrażania w życie założeń Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego, gdyż w ten sposób kładzie się nacisk na bezpośredni przekaz umiejętności 

i wiedzy. Rzeczowym i materialnym rezultatem zadania są prace uczestników projektu, wykonane 

podczas warsztatów. Ponadto warsztaty umożliwiają konfrontację artystów z różnych regionów 

kraju, a ich uczestnikom – zapoznanie się z tradycjami wielu regionów (Kraczoń 2015).

4.	 Scena Tradycji  

�Kolejnym działaniem STL w zakresie popularyzacji i upowszechniania folkloru jest projekt „Scena 

Tradycji”, na który składają się: spotkania muzyczne dla dzieci pod nazwą „Rośnij muzyczko” oraz 

spotkania muzyczne dla dorosłych. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

368

�Projekt „Rośnij muzyczko” został pomyślany jako cykl zajęć, ukazujących tradycje muzyczne 

i  mających formę mini-koncertów i warsztatów muzycznych dla najmłodszych (przedszkola 

oraz szkoły podstawowe). Podczas zajęć prezentowane są tradycyjne pieśni, tańce i elementy 

folkloru dziecięcego, a także najciekawsze elementy kultur mniejszości i grup etnicznych 

zamieszkujących Polskę. Ponadto w ramach zajęć odbywa się prezentacja instrumentów ludo-

wych, przypominane są dawne gry i zabawy tradycyjne przy muzyce granej na żywo (np. Kul-

tura Ludowa 2016). 

�Spotkania muzyczne dla dorosłych przyjęły formę warsztatów, prezentacji, koncertów, 

potańcówek i mają na celu prezentację i promocję wybranych aspektów muzyki tradycyjnej. 

W ramach wydarzeń, zlokalizowanych w różnorodnych typach przestrzeni Lublina (restaura-

cje, kluby, domy kultury, instytucje pozarządowe), odbywają się m.in. spotkania z muzykan-

tami wiejskimi oraz interesującymi postaciami, zajmującymi się działaniami na rzecz kontynu-

acji muzyki ludowej, prezentacje multimedialne (stare fotografie, archiwalne filmy); można 

usłyszeć opowieści o muzyce, jej kontekstach, współczesnej roli; następuje wymiana kompe-

tencji i doświadczeń muzycznych między poszczególnymi środowiskami, a także odbywają się 

koncerty i potańcówki z udziałem najlepszych kapel i zespołów ludowych z Polski. Na „Scenie 

Tradycji” prezentują się wykonawcy starszego i młodego pokolenia, laureaci licznych festi-

wali i nagród. Jest to „żywa” prezentacja muzycznego dziedzictwa kulturowego (np. Kultura 

Ludowa 2017b). 

5.	 Ogólnopolski Konkurs Literacki im. Jana Pocka 

�Ogólnopolski Konkurs Literacki im. Jana Pocka (45. edycja w 2017 roku) to najbardziej pre-

stiżowy konkurs dla pisarzy, poetów, prozaików i gawędziarzy ludowych z różnorodnych 

grup wiekowych, organizowany corocznie od 1972 roku (zob. np. „Z historii…” 2006). Kon-

kurs umożliwia ludowym literatom zaprezentowanie artystycznego dorobku i dokonanie 

jego oceny w formie konfrontacji z innymi twórcami, a swoim zasięgiem obejmuje literatów 

ludowych zrzeszonych i niezrzeszonych w STL. W konkursie corocznie bierze udział ok. 100 

pisarzy. Konkurs buduje i umacnia więzi środowiskowe wśród pisarzy ludowych, inspiruje 

artystycznie i tematycznie, ujawnia indywidualności twórcze, sprzyja określaniu i dokumen-

towaniu zjawisk współczesnego pisarstwa ludowego oraz ułatwia rozpoznawanie tendencji 

rozwojowych. 



369Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

Działalność wydawnicza

1.	 Biblioteka STL „Dziedzictwo”

�Ważnym i trwałym elementem pracy STL jest działalność wydawnicza, prezentująca z jednej 

strony osiągnięcia i poszukiwania naukowo-badawcze z zakresu kultury ludowej, z drugiej zaś 

– ukazująca dorobek samych twórców. STL jako jedyny w Polsce podmiot w sposób usystematy-

zowany i zgodny z kryteriami filologicznego edytorstwa wydaje od 1976 roku tomiki autorskie 

i antologie pisarstwa ludowego w serii Biblioteka STL „Dziedzictwo” (Niewiadomski 2012).

2.	 „Twórczość Ludowa. Kwartalnik Stowarzyszenia Twórców Ludowych” 

�„Twórczość Ludowa” (32. rocznik w 2017 roku) (Adamowski i Orlik 2013) jest jedynym pismem 

o zasięgu ogólnopolskim w całości poświęconym współczesnej twórczości ludowej, jej osią-

gnięciom i problemom. Adresowane do twórców ludowych, animatorów życia kulturalnego, 

instruktorów, pracowników instytucji kultury oraz do wszystkich zainteresowanych, porusza 

problemy nurtujące środowisko, ukazuje złożoność i unikalne piękno polskiego dziedzictwa 

kultury ludowej, popularyzując je we wszystkich przejawach. Autorami publikowanych tekstów 

są wybitni naukowcy ze środowisk akademickich z całego kraju, etnografowie, socjologowie, 

kulturoznawcy, poloniści, muzykolodzy, folkloryści, regionaliści, sami twórcy ludowi, pracow-

nicy regionalnych instytucji kultury, a także pasjonaci i osoby zainteresowane tą problematyką. 

Przez 32 lata nieprzerwanego ukazywania się pismo zyskało liczne grono oddanych czytelników 

i współpracowników; stworzyło formułę, która jest pomostem między twórcami kultury ludowej 

a badaczami i środowiskiem animatorów. Zwykle ukazują się dwa numery pisma rocznie (Stowa-

rzyszenie Twórców Ludowych 2017a). 

* * *

Miejsce Stowarzyszenia Twórców Ludowych w uniwersum polskich organizacji pozarządowych, 

skupionych wokół ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, jest wyjątkowe. Ta najdłu-

żej działająca instytucja zrzeszająca zweryfikowanych twórców ludowych – czyli depozytariuszy 

dziedzictwa – jest predestynowana zarówno do ochrony tradycji, jak i ludowego artysty. Swoje 

powołanie STL wypełnia na wiele sposobów, z których ostatnio istotnym okazuje się głos Stowa-

rzyszenia w  kwestiach nowych ustaw, jakich brakuje w polskim prawodawstwie. Powołując się 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

370

Spotkanie międzykulturowe. Depozytariusze tradycji hafciarstwa kaszubskiego szkoły żukowskiej w rozmowie 
z ekspertką ds. NDZK z Rumunii Adiną Hulubaş, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut 
Dziedzictwa.



371Część 3. Budowanie systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego – obecne wyzwania

bowiem na artykuły 5. i 6. Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r.5, definiu-

jące obowiązki państwa w zakresie podtrzymania dziedzictwa kulturowego jako istotnego źródła 

tożsamości narodu, STL od lat przypomina o konieczności podjęcia prac nad nową ustawą o ochro-

nie dziedzictwa kulturowego, która obejmowałaby w harmonijny sposób dziedzictwo materialne 

i  niematerialne (Majcher i Onochin 2015; Majcher 2015). Drugi zakres tych postulatów nabiera 

w 2017 roku realnych kształtów – z inicjatywy Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego ruszyły 

prace zmierzające do nowelizacji obecnej Ustawy z dnia 25 października 1991 r. o organizowaniu 

i prowadzeniu działalności kulturalnej6 oraz uchwalenia nowej ustawy, regulującej organizację i pro-

wadzenie działalności artystycznej. W ramach Ogólnopolskiej Konferencji Kultury – tak nazwano 

kompleks działań mających zamknąć się nowymi rozwiązaniami ustawowymi, którego operatorem 

jest Narodowy Instytut Fryderyka Chopina (z dyrektorem dr. Arturem Szklenerem na czele) – wśród 

pięciu modułów pojawia się jeden dedykowany artystom ludowym i twórczości ludowej. Już na 

wstępnych etapach prac, jakimi są niepubliczne i publiczne konsultacje środowiskowe, Stowarzy-

szenie Twórców Ludowych ma znaczący głos. Jest to głos ekspercki, którego w procesie tworzenia 

prawa i legislacji nie można pominąć: przecież STL nie tylko reprezentuje twórców, animatorów 

kultury, edukatorów i liderów środowisk lokalnych, ale dysponuje wyjątkowym zapleczem, jakim 

jest bogate i różnorodne doświadczenie w ochronie niematerialnego dziedzictwa kulturowego. 

Bibliografia

„47. Targi Sztuki Ludowej w Kazimierzu Dolnym”. 2014. Twórczość Ludowa 3–4: 61–62. 

Adamowski, Jan i Adam Orlik. 2013. „Bibliografia zawartości »Twórczości Ludowej« za lata 1986–2000”. Twórczość 

Ludowa 3–4: 1–2. 

Kraczoń, Katarzyna. 2015. „Promocja niematerialnego dziedzictwa kulturowego w Galerii Sztuki Ludowej STL 

w 2015 roku”. Twórczość Ludowa 3–4: 67. 

Kultura Ludowa. 2015. „Zarządzanie światowym dziedzictwem kulturowym – e-książka do pobrania”. Data dostępu: 

28 grudnia. http://kulturaludowa.pl/aktualnosci/zarzadzanie-swiatowym-dziedzictwem-kulturowym-e-ksiazka-

-do-pobrania/. 

5	 Dz.U. 1997 nr 78 poz. 483.
6	 Dz.U. 1991 nr 114 poz. 493.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

372

Kultura Ludowa. 2016. „Lublin. Rośnij muzyczko, rośnij – warsztaty muzyczne dla dzieci”. Data dostępu: 16 listo-

pada. http://kulturaludowa.pl/aktualnosci/lublin-rosnij-muzyczko-rosnij-warsztaty-muzyczne-dla-dzieci/. 

Kultura Ludowa. 2017a. „Dziedzictwo kulturowe”. Data dostępu: 16 lipca. http://kulturaludowa.pl/aktualnosci-nie-

materialne-dziedzictwo-kulturowe/.

Kultura Ludowa. 2017b. „Lubelska Scena Tradycji – Kapela dęta ze Zdziłowic”. Data dostępu: 16 lipca. http://kultu-

raludowa.pl/wydarzenia/lubelska-scena-tradycji-kapela-deta-ze-zdzilowic/. 

Majcher, Waldemar. 2015. „Rok Kolberga – i co dalej? Wystąpienie Prezesa STL w Sejmie RP”. Twórczość Ludowa 1–2: 

1–3. 

Majcher, Waldemar i Paweł Onochin. 2015. „Współczesna rola Stowarzyszenia Twórców Ludowych w ochronie kul-

tury ludowej – wartości – wyzwania – zagrożenia”. Twórczość Ludowa 3–4: 5–7. 

Niewiadomski, Donat. 2012. „Współczesne edycje pisarstwa ludowego. Fenomen socjokulturowy”. Twórczość 

Ludowa 1–2: 8–12. 

Onochin, Paweł. 2015. „XLVIII Targi Sztuki Ludowej w Kazimierzu Dolnym”. Twórczość Ludowa 1–2: 57. 

Onochin, Paweł. 2016. „49. Targi Sztuki Ludowej w Kazimierzu Dolnym”. Twórczość Ludowa 3–4: 5–6. 

„Sprawozdanie Rady Naukowej STL”. 2014. Twórczość Ludowa 3–4: 11–12. 

„Sprawozdanie Zarządu Głównego STL (2010–2013)”. 2014. Twórczość Ludowa 3–4: 3–4.

Stowarzyszenie Twórców Ludowych. 2017a. „Twórczość Ludowa”. Data dostępu: 16 lipca. http://zgstl.pl/wydawnic-

twa/tworczosc-ludowa/. 

Stowarzyszenie Twórców Ludowych. 2017b. „Warunki przyjęć do STL”. Data dostępu: 16 lipca. http://zgstl.pl/media/

dokumenty-do-pobrania/. 

„Z historii konkursów literackich imienia Jana Pocka”. 2006. W Odejdę a po mnie pieśń zostanie. Wydawnictwo pokon-

kursowe XXXV edycji Ogólnopolskiego Konkursu Literackiego im. Jana Pocka, wybór, opracowanie, komentarze, 

zestawienia Donat Niewiadomski i Marta Wójcicka, 109–256. Lublin: Stowarzyszenie Twórców Ludowych. 





NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

374



CZĘŚĆ 4.  
NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO 

KULTUROWE I ZRÓWNOWAŻONY 
ROZWÓJ



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

376

Listy niematerialnego 
dziedzictwa kulturowego 
– początek czy koniec 
zrównoważonego rozwoju?

Eva Románková-Kuminková*

  

*	� Skansen Morawskiej Wołoszczyzny (Valašské muzeum v přírodě), Rožnov pod Radhoštěm, Czechy, e-mail: romankova@vmp.cz.



377Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Każdego roku jednak w trakcie wdrażania postanowień Konwencji 
uczymy się czegoś nowego. Już teraz widzimy, że samo uwzględnienie 
poszczególnych przejawów niematerialnego dziedzictwa kulturowego 
na liście dziedzictwa nie zapewni jego zrównoważonego rozwoju. Działania 
takie pomogą jednak w instytucjonalizacji dziedzictwa, uwydatniając sam 
fakt jego istnienia i potencjalnie przyciągając nowe osoby, które będą 
owo dziedzictwo kontynuować. Pytanie brzmi jednak, czy prowadzenie 
rejestrów tego rodzaju pomoże zapewnić niezmącony, naturalny rozwój 
dziedzictwa kulturowego? 

Każdy chce znaleźć się na liście! Lista reprezentatywna niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

ludzkości jest dzisiaj swoistym fenomenem. Konwencja UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego z 2003 roku oraz sama koncepcja tworzenia ewidencji niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego są nadal czymś nowym, a my wciąż nie wiemy, jakie konsekwencje pocią-

gnie za sobą ich wdrażanie i rozwój, nawet pomimo faktu, że dyskusje na temat potencjalnych 

czynników ryzyka oraz słabych stron omawianych rozwiązań towarzyszyły Konwencji od chwili jej 

powstania (Kurin 2004). Konwencja z 2003 roku zakładała wprowadzenie wielopoziomowego sys-

temu skupiającego szereg instrumentów ochrony, których jednoczesne zastosowanie pozwoliłoby 

zwiększyć żywotność tradycyjnej kultury i poczynić postępy w obszarze jej praktykowania – pod 

warunkiem, rzecz jasna, że omawiane instrumenty byłyby stosowane w odpowiedni sposób1. Oma-

wiana wizja powstała w trakcie długotrwałego procesu tworzenia niezbędnej terminologii i określa-

nia możliwych problemów i ich rozwiązań, który rozpoczął się jeszcze w latach 70.2 Wiele aspektów 

Konwencji budzi dziś wątpliwości z uwagi na niezwykle złożony charakter samej koncepcji niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego. Obecnie jednak coraz więcej uwagi poświęca się zagadnieniu 

zrównoważonego rozwoju; także i w omawianym w niniejszym artykule obszarze wiedzy temat ten 

1	� Na potrzeby niniejszego artykułu stosować będę termin „kultura tradycyjna” na określenie zbioru wartości i żywych tradycji 
współtworzących przestrzeń kulturową społeczności – zbioru, z którym ta społeczność faktycznie się identyfikuje. Pojęcie „nie-
materialnego dziedzictwa kulturowego” wykorzystywane będzie zgodnie ze znaczeniem nadanym mu w treści Konwencji i od-
nosić się będzie wyłącznie do tejże Konwencji. Jednocześnie jednak sama interpretuję niematerialne dziedzictwo kulturowe 
jako coś, co jest w sposób świadomy eksponowane bądź chronione przez daną społeczność lub środowisko instytucjonalne.

2	� Szerzej o dziejach Konwencji pisze Aikawa (2004).



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

378

Eva Románková-Kuminková podczas Forum, po jej prawej Skirmantė Ramoškaitė, Vida Šatkauskienė i Cai Hua, 
po jej lewej Matteo Rosati (Biuro UNESCO w Wenecji) i Ałbena Georgiewa, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, 
© Narodowy Instytut Dziedzictwa.



379Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

nabiera w tej chwili istotnego znaczenia. W swojej pracy poddam analizie kwestie pojawiające się 

w związku z procesem tworzenia list niematerialnego dziedzictwa kulturowego oraz z zagadnie-

niem zrównoważonego rozwoju tradycyjnej kultury. Kiedy myślimy o Konwencji, oczy wielu spo-

łeczności oraz polityków wydają się natychmiast zwracać w stronę ewidencji dziedzictwa kulturo-

wego, stanowiących niejako centrum omawianego zagadnienia. Jeśli jednak wczytamy się w tekst 

Konwencji, zauważymy, że inwentaryzacja niematerialnego dziedzictwa kulturowego jest tylko jed-

nym z wielu elementów wieloaspektowego systemu ochrony dziedzictwa i że nie jest ona w isto-

cie zasadniczym sposobem na powstrzymanie postępującego procesu zanikania dawnych tradycji. 

Najważniejszym bowiem aspektem pozostaje dziś żywotność kultury tradycyjnej.

Każdy wpis elementu na listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego oznacza zmianę bądź 

też nawet moment przełomowy w jego historii, wpływając na sposób, w jaki postrzegają go jego 

depozytariusze, oraz na to, jak ewoluuje ich własne poczucie przynależności. Niniejszy artykuł ma na 

celu przedstawienie szeregu przykładów obrazujących to, jak samo istnienie listy dziedzictwa oraz 

akt wpisania na taką listę mogą wpływać na będące przedmiotem wpisu elementy oraz na ich depo-

zytariuszy, podobnie jak mogą one wpływać na elementy i depozytariuszy aspirujących do znale-

zienia się na liście. Współcześnie obserwujemy wzrost popularności oraz świadomości istnienia list 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego, któremu towarzyszy pragnienie poszczególnych spo-

łeczności i jednostek, aby zwiększyć widoczność elementów będących częściami składowymi ich 

własnej kultury poprzez dokonanie wpisu na tego rodzaju listę. Mimo to jednak należy zauważyć, 

że nie wszystkie opisywane poniżej procesy są zupełną nowością. Wpływy instytucjonalne na roz-

wój tradycyjnej kultury obserwujemy w Europie już od drugiej połowy XIX wieku (zob. Románková 

2016). Jednak pojawienie się ewidencji dziedzictwa w sposób znaczący wpłynęło na intensyfikację 

efektów tego zjawiska. 

Zanim zaczniemy omawiać same listy, warto jeszcze przyjrzeć się zasadniczym celom Konwencji. 

Powstała ona w celu ochrony kultury niematerialnej, zapewnienia jej dalszego przekazywania kolej-

nym pokoleniom oraz promowania wyrażanych przez nią wartości, mając na uwadze, że współcze-

śnie kultura niematerialna zmuszona jest stawiać czoła szeregowi zagrożeń będących konsekwen-

cją procesów globalizacji, konfliktów zbrojnych, katastrof ekologicznych oraz przemian w obszarze 

stylu życia społeczeństw. Zapewnienie, aby także w przyszłości tradycyjna kultura zachowała żywot-

ność, wymaga podjęcia całego szeregu działań. Pierwszym z nich jest identyfikacja; kolejne kroki 

to budowanie świadomości, oświata, rozbudowa potencjału, tworzenie dokumentacji oraz prace 

badawcze, a także najważniejszy ze wszystkich element, jakim jest aktywne przekazywanie dzie-



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

380

dzictwa kolejnym pokoleniom. Samo wpisanie na listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

jest jedynie swoistą „wisienką na torcie”, istniejącą zresztą jedynie w naszej wyobraźni. Wiele osób 

myli jednak sam akt wpisu na listę z faktyczną ochroną dziedzictwa, licząc na to, że istnienie listy 

niejako automatycznie zapewni ochronę danego elementu. Spostrzeżenie to można odnieść rów-

nież do ewidencji krajowych. Opracowanie list dziedzictwa stało się niejako pokazowym efektem 

istnienia Konwencji, wielu ludzi zaś uważa, że tego rodzaju listy to jedyne materialne efekty dzia-

łalności UNESCO w obszarze niematerialnego dziedzictwa kulturowego, co nie jest jednak zgodne 

z prawdą.

Istnieją trzy prowadzone przez UNESCO listy dotyczące niematerialnego dziedzictwa kulturo-

wego. Najbardziej znaną i powszechnie stosowaną jest Lista reprezentatywna niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego ludzkości. W grudniu 2016 roku znajdowało się na niej 365 elementów. 

Mimo to jednak za mającą charakter priorytetowy uznaje się Listę niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego wymagającego pilnej ochrony, na której znalazło się do tej pory 47 wpisów. Stosun-

kowo najmniejszą popularnością pod względem liczby nominacji cieszy się Rejestr dobrych praktyk 

w dziedzinie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, do którego wpisano do tej pory 

17 pozycji. Jeśli weźmiemy pod uwagę cele i priorytety każdej z tych list, statystyki te powinny 

wzbudzić nasz zdecydowany niepokój. Sprawozdania Sekretariatu Konwencji oraz organów dorad-

czych3 wskazują, że od 2012 roku, czyli od momentu aktualizacji Dyrektyw operacyjnych4, dyspropor-

cja pomiędzy liczbą nominacji na Listę reprezentatywną (oznaczoną jako priorytetowa) oraz liczbą 

nominacji dotyczących innych mechanizmów w ramach Konwencji (wliczając w to wnioski o udziele-

nie pomocy międzynarodowej na kwotę wyższą niż 25 tys. dolarów) jeszcze bardziej się zwiększyła5. 

3	 Zob. dokumentację posiedzeń Komitetu Międzyrządowego (UNESCO 2017c).
4	� Treść Dyrektyw operacyjnych została zmieniona przez Zgromadzenie Ogólne w czerwcu 2012 roku. Ust. 34 stanowi, co nastę-

puje: „W ramach ogólnego limitu Komitet postara się rozpatrzyć w możliwym zakresie co najmniej jeden zestaw dokumentów 
z każdego zgłaszającego państwa, priorytetowo traktując:

	 i.	� dokumentację z państw, z których żaden element nie został wpisany na Listę, nie wybrano najlepszych praktyk ochronnych 
ani nie zatwierdzono wniosków o udzielenie pomocy międzynarodowej powyżej kwoty 100 000 USD czy nominacji do wpisu 
na Listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego wymagającego pilnej ochrony;

	 ii.	�dokumentację wielonarodową oraz iii. dokumentację z państw, z których najmniej elementów zostało wpisanych na Listę, 
wybrano najmniej najlepszych praktyk ochronnych lub zatwierdzono najmniej wniosków o udzielenie pomocy międzynaro-
dowej powyżej kwoty 100 000 USD w porównaniu z innymi państwami składającymi dokumentację w tym samym cyklu.

	� W przypadku złożenia kilku zestawów dokumentacji w trakcie tego samego cyklu, państwa zgłaszające wskażą kolejność, w ja-
kiej chcą, aby były one rozpatrywane [wyróżnienie moje – E.R.]. Zachęca się również państwa do wskazania pierwszeństwa 
wpisu na Listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego wymagającego pilnej ochrony” (UNESCO 2017d).

5	� W 2011 roku, a więc przed zmianą treści Dyrektyw operacyjnych, nominacje na Listę reprezentatywną poddawane ocenie 
przez Zespół Pomocniczy stanowiły 54% całkowitej liczby nominacji składanych w ramach wszystkich czterech mechanizmów 
przewidzianych na mocy Konwencji. W 2015 roku liczba ta wzrosła do 78%. Stosunek średniej liczby nominacji na Listę repre-
zentatywną do liczby nominacji w ramach innych mechanizmów w latach 2012–2016 wyniósł 76%. Por. sprawozdania Zespołu 



381Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Lista reprezentatywna niematerialnego dziedzictwa  
kulturowego ludzkości

Skupimy się teraz na najbardziej popularnej liście, a więc na Liście reprezentatywnej niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego ludzkości, ponieważ konsekwencje wpisu na tę listę są najłatwiejsze 

do zaobserwowania w praktyce. Celem zarówno obecnie funkcjonującej Listy, jak i jej poprzedniczki 

– Listy Arcydzieł Ustnego i Niematerialnego Dziedzictwa Ludzkości – było i jest stworzenie swoistej 

prezentacji najwybitniejszych przejawów kultury niematerialnej na świecie. Lista reprezentatywna 

ma za zadanie podkreślać pozytywne wartości tworzone przez społeczeństwo oraz dawać świadec-

two różnorodności i bogactwa kulturowego tworzonego przez ludzkość na przestrzeni wieków. 

Lista – podobnie jak i sama Konwencja – podkreśla fakt, że dziedzictwo kulturowe służy jednostkom 

jako źródło tożsamości, dając im poczucie przynależności i pomagając tym samym dokonać samo-

określenia oraz znaleźć punkt zakotwiczenia w ulegającym dynamicznym przemianom, zglobalizo-

wanym społeczeństwie.

Wpis na Listę reprezentatywną ma również aspekt prestiżowy i tak też traktują go wszystkie 

Państwa-Strony Konwencji. Oznacza to, że motywacja o charakterze politycznym nierzadko spycha 

na dalszy plan ideały czy dobre intencje specjalistów, pragnących zapewnić poszczególnym ele-

mentom międzynarodową ochronę w rozsądnym, odpowiedzialnym zakresie. Michael Dylan Foster 

(2011) postrzega nawet omawiane listy jako konstrukt normatywny, który może być wykorzysty-

wany także jako narzędzie w sporach politycznych, prowadząc do uprzywilejowania jednych oraz 

do wyłączenia innych. W efekcie z jednej strony Lista reprezentatywna przyczynia się do promowa-

nia celów oraz ideałów wskazanych w treści Konwencji, z drugiej jednak tworzy także przestrzeń 

dla politycznej oraz instytucjonalnej manipulacji. Widocznym dowodem prestiżowego aspektu 

wpisów na Listę oraz towarzyszącego im pragnienia zyskania większej rozpoznawalności jest fakt, 

że Komitet Międzyrządowy ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego w wielu przy-

padkach lekceważy rekomendacje swoich własnych organów doradczych – dawnych: Zespołu 

Pomocniczego (Subsidiary Body) i Zespołu Konsultacyjnego (Consultative Body) oraz obecnego: 

Zespołu Ewaluacyjnego (Evaluation Body). Komitet rzadko kiedy podważa rekomendacje o charak-

terze pozytywnym, często natomiast ignoruje negatywne oceny przekazywane przez ekspertów 

w dziedzinie etnologii i antropologii, pozwalając na wpisywanie elementów, które wedle opinii 

Konsultacyjnego, Zespołu Pomocniczego oraz Zespołu Ewaluacyjnego z lat 2012–2016, dostępne pod adresem www.unesco.
org/culture/ich/en/events.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

382

12 niezależnych specjalistów nie spełniają jednego bądź większej liczby kryteriów uzasadniających 

dokonanie wpisu. Zjawisko to dotyczy zazwyczaj rekomendacji, by daną nominację odesłać zgła-

szającemu państwu do korekty, ale zdarza się to również w przypadku, gdy autorzy rekomendacji 

odradzają wręcz dokonanie wpisu6. Często podnoszonym argumentem jest to, że niedokonanie 

wpisu skutkować będzie rozczarowaniem wśród członków społeczności składających wniosek. Jest 

to oczywiście prawda. Niemniej jednak bez odpowiedniego procesu analizy wniosków i w pełni 

przejrzystych zasad ich przyjmowania prowadzenie Listy byłoby niemożliwe, idea Listy jako zbioru 

wybitnych przejawów dziedzictwa musiałaby upaść, a sama Lista oraz Konwencja jako taka zosta-

łyby zdyskredytowane.

Jednym z najważniejszych kryteriów, według których oceniane są poszczególne nominacje, jest 

kryterium „reprezentatywności”. Jak jednak zdecydować, który element jest w istocie elementem 

reprezentatywnym? Czy powinniśmy kierować się swoją własną, subiektywną opinią, swoją eru-

dycją, czy też może powinniśmy wybierać te elementy, które są atrakcyjne z perspektywy innych 

państw? Kto powinien mieć prawo decydować, który element jest bardziej reprezentatywny niż 

pozostałe? Jakie kryteria powinny być wówczas stosowane? Jaką rolę w procesie selekcji odgrywają 

poszczególne społeczności oraz depozytariusze tradycji? Czy są oni w stanie nawiązywać współ-

pracę i wyznaczać swoich przedstawicieli? Doświadczenia na szczeblu międzynarodowym pokazują, 

że mimo istnienia wielu różnych przykładów dobrych praktyk wskazany wyżej cel nie zawsze udaje 

się osiągnąć, a sam wpis staje się nierzadko kością niezgody pomiędzy depozytariuszami takich 

samych lub zbliżonych do siebie przejawów dziedzictwa; w przypadku dziedzictwa kulturowego 

występującego po obu stronach granic międzypaństwowych konflikty mogą być jeszcze bardziej 

nasilone. Przykładowo, wyobraźmy sobie sytuację, w której konkretny rodzaj haftu występujący 

na terenie danej wsi bądź regionu uznany zostanie za reprezentatywny i zostanie nominowany 

6	� Zob. np. sprawę ukraińskiej nominacji „Sztuka malarstwa dekoracyjnego z Petrykiwki jako fenomen ludowego zdobnictwa 
Ukrainy”, poddaną analizie przez Komitet Międzyrządowy w 2013 roku. Była to pierwsza nominacja przedłożona kiedykolwiek 
przez władze Ukrainy. Zespół Pomocniczy stwierdził, że nie spełnia ona dwóch wymaganych kryteriów. Jednak wskutek silnej 
presji dyplomatycznej wywieranej na członków Komitetu ostatecznie element ten został uwzględniony na liście. Por. rekomen-
dacja Zespołu Pomocniczego oraz decyzja Komitetu (UNESCO 2013a; 2013b).

	� W 2016 roku Komitet Międzyrządowy poszedł jednak o krok dalej. Zespół Ewaluacyjny – ciało eksperckie zajmujące się analizą 
nominacji na Listę reprezentatywną – zaleciło Komitetowi, aby ten odesłał do wnioskodawców 19 różnych nominacji z uwagi 
na fakt, że załączona dokumentacja nie pozwalała stwierdzić z całą pewnością, że wszystkie kryteria zostały spełnione. Mimo 
to Komitet nie postąpił zgodnie z zaleceniami powstałymi na bazie gruntownej, przeprowadzonej przez ekspertów analizy, 
decydując się na wpisanie 15 z powyższych elementów na Listę. W dwóch przypadkach nie zostały spełnione aż cztery kryteria. 
Zaważyły tutaj jednak nie tyle szczegóły o charakterze technicznym, ile sam charakter danego elementu, a więc to, czy stanowi 
on element niematerialnego dziedzictwa kulturowego zgodnie z definicją zawartą w Konwencji, czy lokalna społeczność była 
zaangażowana w proces nominacyjny oraz czy zaproponowano odpowiednie środki ochrony. Por. rekomendacja Zespołu Ewa-
luacyjnego oraz decyzje Komitetu Międzyrządowego (UNESCO 2016a; 2016b). 



383Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

do wpisu na Listę. Jak w takiej sytuacji zareagują inne społeczności, w których haftowanie pozo-

staje żywą tradycją? Czy uznają one, że wybór reprezentanta ich rzemiosła został dokonany w ich 

imieniu, czy też będą utrzymywać, że wytwarzane przez nich wyroby są porównywalne albo nawet 

bardziej wartościowe i reprezentatywne, w związku z czym to właśnie one powinny były zostać 

wyróżnione? Obie wskazane wyżej sytuacje są jak najbardziej możliwe; w istocie, obydwa warianty 

wielokrotnie już występowały w praktyce. Valdimar Tr. Hafstein już w 2004 roku przekonywał, 

że zasady, na jakich dokonuje się tego rodzaju selekcji, stanowią bezpośrednie odzwierciedlenie 

natury dziedzictwa niematerialnego:

�System ochrony dziedzictwa […] bazuje na idei wykluczenia, przypisując wartość konkretnym rzeczom 

z  wykluczeniem pozostałych, odwołując się do zestawu kryteriów, które zawsze będą niedookreślone. 

W tym względzie dziedzictwo oraz jego listy mają ze sobą wiele wspólnego, jako że i jedno, i drugie uza-

leżnione jest od procesu selekcji, w przypadku obydwu ponadto dochodzi do odseparowania danego ele-

mentu od  jego bezpośredniego otoczenia i kontekstu, w miejsce którego powoływany jest nowy kon-

tekst, bazujący na odwołaniach do innych rzeczy wskazanych bądź wpisanych na listę. Nie powinno zatem 

dziwić, że procesowi tworzenia się dziedzictwa nieustannie towarzyszy proces tworzenia odpowiednich 

rejestrów (Hafstein 2009). 

Interesująca jest również kwestia nominacji wielonarodowych. Kategoria ta powołana została 

w  duchu współpracy pomiędzy narodami. W istocie poszczególne państwa i narody mają wiele 

wspólnych elementów kultury niematerialnej. W niektórych krajach współpraca układa się 

wyśmienicie, a ich władze naprawdę potrafią podzielić się poszczególnymi elementami dziedzic-

twa. Za  przykład posłużyć może chociażby lalkarstwo w Czechach i Słowacji, wpisane na Listę 

w 2016 roku, czy też technika blue printing – barwienia tkanin na niebiesko (indygo) oraz nanoszenia 

wzorów na tekstylia, dla której nominacja opracowywana jest obecnie przez szereg państw euro-

pejskich, tj. Austrię, Węgry, Czechy, Słowację i Niemcy. Technika pozostaje taka sama – zmieniają 

się jedynie wzory, w zależności od tego, skąd dane wyroby pochodzą. Jednak dla innych narodów 

współpraca w  ramach wspólnej przestrzeni kulturowej nierzadko okazuje się być barierą nie do 

pokonania; przykładem może być tutaj choćby rejon Kaukazu. Istnieje też grupa wpisów wielonaro-

dowych odnoszących się do elementów, które posiadają wspólne korzenie, ale w poszczególnych 

krajach znajdują wyraz w zupełnie odmienny sposób. Najbardziej szczególnym przypadkiem jest 

tutaj sokolnictwo. Jak do tej pory nominację w tym obszarze przedłożyło już 18 krajów, a nowe pań-

stwa dołączają do istniejącej nominacji niemal każdego roku (UNESCO 2017a). Wśród państw tych 

znalazły się: Arabia Saudyjska, Austria, Belgia, Czechy, Francja, Hiszpania, Katar, Maroko, Mongolia, 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

384

Republika Korei, Syryjska Republika Arabska, Węgry oraz Zjednoczone Emiraty Arabskie. UNESCO 

wykorzystuje tę konkretną nominację jako wzorowy przykład dobrych praktyk w obszarze współ-

pracy międzynarodowej, co zresztą jest prawdą. Niemniej jednak poszczególne przejawy żywej 

tradycji sokolnictwa i jego znaczenie kulturowe i społeczne we współczesnym świecie są zupełnie 

nieporównywalne, jeśli spojrzymy na sytuację w poszczególnych krajach. Innym ciekawym przy-

kładem wpisu wielonarodowego, którego przedmiot bardzo trudno wyraźnie zdefiniować, a sam 

wpis wydaje się obejmować bardzo szerokie spektrum tradycji krajowych, regionalnych i lokalnych, 

jest wpis o nazwie „Dieta śródziemnomorska”, obejmujący obszary od Grecji i Cypru po Hiszpanię 

i Maroko (UNESCO 2017b).

Sytuacji nie ułatwia fakt, że w przeciwieństwie do dóbr dziedzictwa wpisanych na Listę świa-

towego dziedzictwa na mocy Konwencji w sprawie ochrony światowego dziedzictwa kulturalnego 

i naturalnego z 1972 roku poszczególne elementy kultury niematerialnej analizowane są przez eks-

pertów, którzy nie są w stanie fizycznie odwiedzić poszczególnych społeczności, w których żyją 

depozytariusze tego dziedzictwa, ani osobiście zapoznać się z danymi elementami oraz środowi-

skiem, w którym one występują. Zobowiązani są oni dokonać oceny wyłącznie na podstawie infor-

macji zawartych w treści wniosku nominacyjnego, 10 fotografii oraz materiału wideo trwającego 

od 5 do 10 minut. Mechanizm ten funkcjonuje według ściśle określonych zasad; w momencie, gdy 

dany ekspert zapozna się z filozofią i językiem Konwencji, może on dokonać oceny i analizy każdego 

wniosku nominacyjnego, począwszy od wyrobu dywanów w Azji Środkowej, poprzez tradycyjne 

szkutnictwo Bliskiego Wschodu, afrykańskie rytuały przejścia czy europejską kulturę browarni-

czą, aż po kaligrafię na terenie Azji Wschodniej. Formularz nominacyjny zawiera bardzo dokładne 

instrukcje co do tego, w jaki sposób należy wypełniać poszczególne sekcje oraz jakie informacje 

będą przydatne osobom dokonującym oceny. Sekretariat regularnie aktualizuje formularze nomi-

nacyjne, pragnąc ułatwić zadanie osobom zgłaszającym. Wielu wnioskodawców jednak mimo 

wszystko nie jest w stanie postępować zgodnie z zaleceniami, podczas gdy inni potrafią doskonale 

opanować sposób formułowania swojej argumentacji. W efekcie sukces danej nominacji zależy nie-

rzadko od umiejętności pisarskich i retorycznych autorów wniosku7. 

7	� Sposób realizacji zadań przez Komitet Międzyrządowy oraz sama procedura dokonywania wpisów były przedmiotem dyskusji 
i analizy, której autorami byli Ľubica Voľanská i Juraj Hamar – przedstawiciele Słowacji na posiedzeniach Komitetu Międzyrzą-
dowego (Hamar i Voľanská 2015).



385Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Ewidencje krajowe

Listy niematerialnego dziedzictwa kulturowego znajdują swój odpowiednik na szczeblu krajowym 

w postaci ewidencji prowadzonych przez poszczególne państwa. Zgodnie z treścią Dyrektyw opera-

cyjnych do Konwencji każde Państwo-Strona, pragnąc zapewnić odpowiednią identyfikację swojego 

dziedzictwa kulturowego celem jego ochrony, „sporządza, w sposób odpowiedni do własnej sytu-

acji, jeden lub kilka rejestrów niematerialnego dziedzictwa kulturowego znajdującego się na jego 

terytorium. Rejestry te [powinny być] regularnie uaktualniane” (UNESCO 2017e). Każde państwo 

wypełnia to zobowiązanie we właściwy dla siebie sposób. W przypadku niektórych krajów funkcjo-

nuje tylko jedna ewidencja, podzielona na różne sekcje odzwierciedlające poszczególne domeny 

kultury niematerialnej. W innych państwach z kolei list jest kilka – lista reprezentatywna, lista ele-

mentów wymagających pilnej ochrony, jak również lista dobrych praktyk w dziedzinie ochrony dzie-

dzictwa. Zasady dotyczące dokonywania wpisów oraz stopnia zaangażowania instytucjonalnego 

(np. zaangażowania centrów badawczych, muzeów itd.) są bardzo różne. W niektórych państwach 

stosowane jest podejście oddolne, kładące nacisk na inspirowanie społeczności do działania w cha-

rakterze głównych inicjatorów procesu nominacyjnego. Wśród powszechnie stosowanych uwa-

runkowań mających na celu zapewnienie właściwego prowadzenia ewidencji krajowych wymie-

nić należy także regularne aktualizowanie ewidencji oraz zapewnienie uczestnictwa społeczności 

zrzeszających depozytariuszy tradycji; wpis do ewidencji krajowej stanowi też niezbędny warunek 

do złożenia nominacji na którąkolwiek z list UNESCO. 

Republika Czeska prowadzi Listę niematerialnych przejawów tradycyjnej kultury ludowej Repu-

bliki Czeskiej (Seznam nemateriálních statků tradiční lidové kultury České republiky). Lista ta opra-

cowana została na wzór Listy reprezentatywnej UNESCO, z możliwością oznaczenia elementu już na 

tej liście uwzględnionego jako element wymagający pilnej ochrony bądź element utracony, w opar-

ciu o okresowe aktualizacje przeprowadzane przez Narodowy Instytut Kultury Ludowej (Národní 

ústav lidové kultury). Z tej opcji jednak dotychczas nigdy nie skorzystano. Wpis elementu na listę 

krajową uzależniony jest ponadto od jego obecności na regionalnej liście niematerialnego dziedzic-

twa kulturowego. Listy te wzorowane są przede wszystkim na ewidencji krajowej i również mają 

charakter list reprezentatywnych. Pytanie brzmi jednak, czy listy regionalne i krajowe powinny być 

postrzegane jako wybór najznamienitszych przejawów kultury, bazujący na centralnym kryterium 

reprezentatywności, czy też jako inwentarze stanowiące odzwierciedlenie kulturowego bogactwa 

całego kraju i uwzględniające regionalne bądź lokalne odmiany tych samych przejawów kultury. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

386

Mimo że UNESCO zawsze działa na rzecz tworzenia przestrzeni umożliwiającej stosowanie róż-

norakich interpretacji, na szczeblu globalnym stosowana jest jednak ta sama metodologia i ter-

minologia. Przyjrzyjmy się teraz bliżej jednemu z wyzwań będących konsekwencją tego rodzaju 

unifikacji oraz sposobom, w jaki zdecydowały mu się stawić czoła władze Republiki Czeskiej. Podsta-

wowe znaczenie ma tutaj terminologia. Pojęcie niematerialnego dziedzictwa kulturowego zastą-

piono koncepcją „tradycyjnej kultury ludowej”. Jej definicję znaleźć można w Wytycznych meto-

dologicznych dotyczących prowadzenia Listy niematerialnych przejawów tradycyjnej kultury ludowej 

Republiki Czeskiej (Ministerstvo kultury 2012) oraz w treści innych dokumentów rządowych i źródeł 

prawa. W pełni odpowiada ona definicji niematerialnego dziedzictwa kulturowego zawartej w tre-

ści Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego. Jednak mimo że obydwie 

te definicje są identyczne, skojarzenia, jakie czeska wersja omawianego pojęcia wywołuje wśród 

Czechów – wliczając w to niektórych ekspertów – niekoniecznie muszą odpowiadać sposobowi, 

w jaki koncepcja niematerialnego dziedzictwa kulturowego postrzegana jest w skali globalnej. 

Jest tak przede wszystkim dlatego, że zastosowano tam pojęcie „ludowy”, które w pewnym sensie 

wydaje się ograniczać zakres pojęcia „niematerialne dziedzictwo kulturowe” wyłącznie do kultury 

ludowej i tradycyjnej, występującej przede wszystkim wśród ludności wiejskiej oraz klasy robot-

niczej. Takie postrzeganie tego zagadnienia wynika z doświadczeń historycznych Europy Środko-

wej i Wschodniej, a na jego kształt wpływa także podejście miejscowych etnografów do kultury 

tradycyjnej i ludowej. Zgodnie z wytycznymi UNESCO pojęcie niematerialnego dziedzictwa kultu-

rowego obejmuje także elementy, które nie są uznawane za część kultury ludowej w znaczeniu, 

w jakim termin ten stosowany jest w Europie Środkowej, ale które uznaje się za źródło tożsamości 

kulturowej i społecznej, jak ma to miejsce w przypadku przejawów życia kulturalnego będących 

przedmiotem nauk akademickich bądź też w przypadku wysoko wyspecjalizowanych form rzemio-

sła. Przykładami tego rodzaju elementów mogą być choćby kaligrafia, kultura browarnicza, kultura 

związana z piciem kawy, sztuki walki czy joga. Dlatego właśnie eksperci z Narodowego Instytutu 

Tradycyjnej Kultury Ludowej (Národní rada pro tradiční lidovou kulturu) muszą mierzyć się z licz-

nymi wyzwaniami w związku z procesem składania wniosków nominacyjnych dotyczących wpisu 

na listę krajową. Niektóre z nominowanych elementów spełniają kryteria definicji niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego, ale nie dadzą się w sposób jednoznaczny sklasyfikować jako „ludowe”, 

co wywołuje zamieszanie i daje asumpt do licznych dyskusji. Mimo to jednak wszelkie wątpliwości 

udawało się do tej pory rozstrzygać na korzyść wnioskujących, przez co za każdym razem nomino-

wane elementy wpisywane były do ewidencji. 



387Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Znaleźć się na liście…

Wyjaśniwszy podstawowe kwestie dotyczące Listy reprezentatywnej oraz ewidencji krajowych, 

warto przyjrzeć się temu, jak funkcjonują poszczególne elementy po wpisaniu ich na listę. Nie-

stety, konsekwencje dokonania wpisu mogliśmy na razie obserwować tylko przez niecałą dekadę, 

a dokładnie od 2008 roku. Okres ten nie wydaje się wystarczająco długi, żeby pozwolić na obiek-

tywną ocenę omawianego zagadnienia. Jednak w przypadku niektórych elementów można już 

w tym momencie poczynić pewne spostrzeżenia. Zawarte poniżej wnioski natury ogólnej uzupeł-

niają konkretne przykłady z terytorium Republiki Czeskiej.

Po pierwsze, wśród pozytywnych konsekwencji wpisu na listę wymienić należy wzrost rozpozna-

walności niematerialnego dziedzictwa kulturowego, w szczególności zaś poszczególnych, wpisa-

nych na listę elementów. To z kolei sprawia, że poszczególne społeczności zaczynają bardziej doce-

niać swoje dziedzictwo kulturowe, a ponadto inspiruje innych do poszukiwania własnych korzeni. 

W tym względzie wpis na listę można porównać do zdobycia cennej nagrody. Depozytariusze tra-

dycji oraz władze państwowe, którym podlegają, odczuwają satysfakcję z tego rodzaju wyróżnienia 

i nabierają przekonania, że ich kultura uznawana jest przez resztę świata za cenną. Przekonanie 

to wzmacnia ich własne poczucie przynależności i sprawia, że zacieśnieniu ulegają więzy łączące ich 

z lokalnymi tradycjami oraz z innymi członkami społeczności. Wpis na listę może stać się źródłem 

niezmiernej dumy dla samych depozytariuszy tradycji. Inną zaletą omawianego mechanizmu jest 

fakt, że zachęca on do dyskusji na temat niematerialnego dziedzictwa kulturowego na wielu róż-

nych szczeblach, wliczając w to także władze państwowe oraz media.

Co więcej, jeden wpis może prowadzić do kolejnych, a określona społeczność może stać się przy-

kładem dla innych, które będą chciały pójść w jej ślady. Należy także zauważyć, że położenie odpo-

wiedniego akcentu na dany element pozwala zwrócić uwagę odbiorców na cały szereg innych zjawisk, 

np. na hafciarstwo czy obrzędowość, którym towarzyszą konkretne przejawy sztuki ludowej będące 

przedmiotem danego wpisu. Ten efekt zwielokrotniający zaobserwowano już w wielu krajach, w tym 

w Czechach. W 2005 roku „Slovácko verbuňk – taniec rekrutów” uznany został za Arcydzieło Ustnego 

i Niematerialnego Dziedzictwa Ludzkości. W 2008 roku proklamacja ta przyniosła efekt w postaci 

wpisu na Listę reprezentatywną. Verbuňk to taniec solowy wykonywany przez mężczyzn w regionie 

etnograficznym znanym jako Slovácko, położonym na południowym wschodzie Czech. Na sąsiadują-

cej z tym regionem Wołoszczyźnie spotyka się inny tradycyjny solowy taniec wykonywany przez męż-

czyzn, znany jako odzemek, który jednak narodził się w zupełnie innych okolicznościach historycz-



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

388

nych i etnograficznych, przez co także i jego charakter jest wyraźnie odmienny. Kiedy taniec verbuňk 

został wpisany na Listę, uaktywniły się środowiska tancerzy praktykujących taniec odzemek, którzy 

wierzyli, że także ich tradycja zasługuje na taką samą uwagę i uznanie. Zwrócili się oni ze stosownym 

apelem do władz Skansenu Morawskiej Wołoszczyzny, który udostępniał im przestrzeń dla potrzeb 

prezentacji tańca odzemek od momentu swojego powstania w 1925 roku, następnie zaś rozpoczęli 

oddolne starania na rzecz ochrony swojej tradycji, mające na celu doprowadzenie do wpisania jej 

na Listę reprezentatywną. Wśród zastosowanych środków ochrony wymienić należy założenie spe-

cjalnego centrum dokumentacji w ramach skansenu, gromadzenie dokumentów, takich jak zdjęcia 

czy publikacje prasowe, oraz rozpoczęcie programu systematycznego rejestrowania nagrań wideo 

dokumentujących różne wydarzenia związane z taneczną tradycją. Ponadto organizowano różnego 

rodzaju seminaria dla wykonawców tego tańca, a nawet zainicjowano Szkołę Młodych Tancerzy. Każ-

dego roku kurs ten kończą kolejni tancerze, którzy następnie rozwijają swoje zdolności w ramach 

lokalnych grup tańca ludowego. Dyrektor Skansenu Morawskiej Wołoszczyzny powołał do życia 

Radę ds. Wołoskiego Odzemka (Rada pro valašský odzemek), organ doradczy składający się z byłych 

i obecnych tancerzy, mistrzów i nauczycieli tego tradycyjnego tańca oraz organizatorów wydarzeń 

folklorystycznych i etnologów. Tancerze regularnie wykonują odzemek na terenie muzeum podczas 

rozmaitych publicznych imprez; od lat 80. XX wieku muzeum organizuje także specjalny konkurs 

taneczny. Odzemek został wpisany na Listę niematerialnych przejawów tradycyjnej kultury ludowej 

Republiki Czeskiej w 2012 roku. Ministerstwo Kultury (Ministerstvo kultury České republiky) przed-

łożyło nominację na Listę reprezentatywną, przy czym jej dalsze procedowanie uzależnione jest od 

rozwoju współpracy z innymi krajami rejonu Karpat, a więc z Polską, Słowacją, Ukrainą oraz Rumunią. 

Jak do tej pory jednak odzemek nie został nominowany na Listę UNESCO.

Innym skutkiem, jaki może wywołać proces nominacji, jest zwiększone zaangażowanie władz pań-

stwowych oraz depozytariuszy dziedzictwa na rzecz ochrony danego elementu. Od momentu doko-

nania wpisu sytuacja, w której dany element ulega degeneracji bądź zanikowi, nie jest już bowiem 

postrzegana jako naturalny proces porzucenia czegoś, co z punktu widzenia lokalnej społeczności 

jest przestarzałe czy bezwartościowe; teraz sytuacja taka równoznaczna jest z przyzwoleniem, aby 

uszczerbku doznawała żywotność niematerialnego dziedzictwa kulturowego jako takiego. 

Mimo to jednak mechanizm wpisywania elementów dziedzictwa do właściwych ewidencji ma 

też swoje negatywne strony. Przede wszystkim z chwilą wpisania danego elementu na listę zaczyna 

on przyciągać uwagę władz państwowych, mediów, środowiska akademickiego oraz innych instytu-

cji zajmujących się tworzeniem różnego rodzaju dokumentacji, szczególnie placówek muzealnych. 



389Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

W konsekwencji zmieniają się „warunki bytowe” tego elementu. Przestaje on być wyłącznie własno-

ścią społeczności, z której się wywodzi, a za różne aspekty jego ochrony odpowiedzialność przej-

mują rozmaite podmioty. Sama dbałość i zainteresowanie są rzecz jasna zjawiskiem pozytywnym, 

ale w pewnych warunkach mogą one przynieść szkodliwe konsekwencje, które mogą okazać się 

nieodwracalne. Po pierwsze, występujący dawniej proces naturalnego przekazywania dziedzictwa 

z pokolenia na pokolenie oraz jego ochrony może przekształcić się w proces w pełni świadomy 

i sztuczny, podporządkowany założeniom planu ochrony dziedzictwa. Ingerencja instytucjonalna 

może występować na wielu poziomach i w rozmaitych okolicznościach; przykładowo, badacze 

i specjaliści będą odwiedzali daną okolicę o wiele częściej niż zwykle, chcąc rozbudowywać doku-

mentację danego przejawu lokalnej kultury i monitorować jego rozwój; tworzone mogą być także 

specjalne organy doradcze i grupy ekspertów, mające w założeniu pomagać lokalnej społeczności 

zapewnić lepszą ochronę ich własnego dziedzictwa. W zależności od indywidualnych uwarunkowań 

panujących na terenie danego kraju oraz od charakteru wpisanego na listę elementu zmiany mogą 

okazać się niezauważalne, ale mogą też skutkować całkowitym podporządkowaniem danego ele-

mentu wymogom podmiotów zewnętrznych8. 

Co więcej, w momencie, gdy instytucje eksperckie zaczynają ingerować w żywe tradycje, a eks-

perci inicjują różnego rodzaju dyskusje na ich temat, świadomość samych depozytariuszy dziedzic-

twa także zaczyna się zmieniać. W efekcie zmiana statusu dziedzictwa kulturowego powoduje, 

że także i żywa tradycja zaczyna ulegać przemianom, zyskując zupełnie inną rangę niż wcześniej. 

Lokalne społeczności z dnia na dzień zaczynają silnie akcentować i świadomie chronić swoje dzie-

dzictwo, przez co zaczyna powstawać jego nowy kanon, a samo dziedzictwo staje się coraz bardziej 

sformalizowane, co z kolei prowadzi do zaniku spontanicznego charakteru procesu przekazywania 

go kolejnym pokoleniom9. Socjolog Anthony Giddens (1999) definiuje dziedzictwo kulturowe jako 

coś „odciętego od krwiobiegu tradycji”, rozumianego jako „istota doświadczeń życia codziennego”. 

Zmienność stanowi jedną z najważniejszych cech kultury tradycyjnej. Każda osoba praktykująca tra-

dycyjne zwyczaje wnosi coś od siebie, wpływa na ich ogólny zarys poprzez stosowane przez siebie 

formy ekspresji. Kultura tradycyjna również ulega przemianom w czasie i przestrzeni, odzwiercie-

8	� O ile w przypadku tradycyjnej obrzędowości zainteresowanie oraz zaangażowanie ze strony osób pochodzących spoza danej 
społeczności może mieć katastrofalne skutki, o tyle w przypadku rzemiosła taka sytuacja może pozytywnie przyczyniać się 
do jego popularyzacji. Jednak nawet w tym przypadku potencjalne korzyści mają swoje granice.

9	� Pracownicy i eksperci UNESCO zdają sobie sprawę z zagrożeń, jakie niesie za sobą formalizacja dziedzictwa. Aspekt ten jest bar-
dzo wnikliwie badany w ramach procesu oceny poszczególnych wniosków nominacyjnych. Nigdy jednak nie da się przewidzieć 
wszystkich możliwych konsekwencji.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

390

dlając zmieniające się potrzeby i preferencje swoich depozytariuszy oraz panujące uwarunkowania 

polityczne, społeczne i ekonomiczne. Intensyfikacja ochrony dziedzictwa (poprzez zamieszczanie 

wpisów na listach o zasięgu regionalnym, krajowym bądź światowym) zwiększa ryzyko utraty spon-

taniczności oraz naturalnej zmienności tego dziedzictwa. Widać to chociażby na przykładzie poszu-

kiwania „właściwej” formy. W wielu przypadkach w momencie wpisania danego elementu na Listę 

reprezentatywną depozytariusze tego elementu wszczynali spory na temat „właściwego”, „pra-

widłowego” kształtu zwyczajów, tańców czy innych przejawów folkloru. W efekcie zamiast jedno-

czyć społeczności skupione wokół wspólnego dziedzictwa, dokonanie wpisu nierzadko powoduje, 

że stają się one wewnętrznie skłócone i skonfliktowane.

W przypadku „Pochodu Królów w południowo-wschodnich Czechach”10 wpisanie elementu 

do  ewidencji pozwoliło zjednoczyć się mieszkańcom czterech pobliskich wsi, mimo że dawniej 

ośrodki te często rywalizowały ze sobą. Niemal natychmiast po dokonaniu wpisu Narodowy Instytut 

Kultury Ludowej powołał organ doradczy złożony z depozytariuszy tradycji, przedstawicieli lokal-

nych społeczności oraz ekspertów z regionalnych muzeów i innych osób zaangażowanych w proces 

organizacji festiwalu. Krok ten doprowadził do powstania platformy, w ramach której wszystkie 

cztery społeczności mogły prowadzić dialog i planować wspólne wydarzenia związane z lokalną tra-

dycją; kwestie innych, pokrewnych tradycji natomiast nie były tam raczej dyskutowane11. Mimo to 

organ doradczy zaobserwował także konflikty i spory związane z kwestią przynależności przedmio-

towego elementu dziedzictwa oraz z jego właściwym sposobem prezentacji. Stało się tak w momen-

cie, gdy osoba sympatyzująca z mieszkańcami jednej z wsi oskarżyła depozytariuszy dziedzictwa 

z innej wsi o to, że ich obrzędowość odbiega od tradycyjnie przyjętych wzorców12. Osoba ta zasuge-

rowała, że wspomniana wieś powinna zostać wykreślona z listy, mimo że sam wniosek nominacyjny 

nie wskazywał na konieczność zachowania jednolitej tradycji i sformułowany był z poszanowaniem 

różnic występujących w tym zakresie na szczeblu lokalnym. 

10	 Omawiany element wpisano na listę w 2011 roku.
11	� Przykładem może być prezentacja Pochodu Królów podczas międzynarodowego festiwalu folklorystycznego zorganizowane-

go przez Narodowy Instytut Kultury Ludowej (2012) czy też msza odprawiona w lokalnym kościele dla pielgrzymów, podczas 
której błogosławiono jeźdźców oraz pochody odbywające się we wszystkich czterech wioskach (2014).

12	� Przedstawione obiekcje, oparte na osobistych przekonaniach i doświadczeniach mieszkańców jednej wsi, dotyczyły w szczegól-
ności tego, że jeźdźcy uczestniczą w procesji więcej niż raz w życiu, że niektórzy z nich mają ponad 30 lat oraz że data festiwalu 
uległa zmianie i że zamiast w maju odbywa się on we wrześniu. W każdej z czterech omawianych wsi obrzędowość rozwijała się 
pod wpływem panujących warunków historycznych oraz zgodnie z potrzebami depozytariuszy tradycji – czyli dokładnie w taki 
sposób, o jakim mówi sama Konwencja. W epoce ustroju socjalistycznego, jaki panował w Czechosłowacji w latach 1948–1989, 
we wszystkich dziedzinach życia zaszły daleko idące zmiany; także kultura ludowa musiała jakoś odpowiedzieć na te zmiany 
i ewoluować.



391Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Innym przykładem może być taniec rekrutów znany jako verbuňk. Organ doradczy złożony z depo-

zytariuszy tradycji, ekspertów oraz kierowników ludowych zespołów tanecznych został powołany 

do życia przy Narodowym Instytucie Kultury Ludowej dokładnie z tych samych przyczyn, co w przy-

padku Pochodu Królów. W miarę jak taniec verbuňk staje się coraz bardziej popularny, zaczyna on 

pojawiać się także w wioskach i regionach, w których tradycja ta dawno już zanikła, a nawet w takich, 

w których nigdy nie istniała. Wielu nowych tancerzy pragnie wziąć udział w ogólnokrajowym kon-

kursie, który jednak realizowany jest wedle precyzyjnie sformułowanych zasad, obejmujących m.in. 

odpowiedni ubiór oraz konieczność wyboru regionalnego wariantu choreografii tanecznej, który 

musi być wykonywany we właściwy sposób13. W efekcie tancerze pochodzący z regionu, w któ-

rym nie występuje żadna konkretna odmiana tańca verbuňk, zmuszeni są wybrać wariant mający 

swoje korzenie w innym regionie kraju. Organ doradczy następnie omawia takie kwestie, jak to, czy 

w takich przypadkach tancerze mają prawo przywdziać strój ze swoich rodzinnych okolic, czy też 

powinni wystąpić w wypożyczonym stroju z regionu, z którego pochodzi wykonywana przez nich 

odmiana tańca. W związku z powyższym z jednej strony nad „czystością” tańca czuwają eksperci 

i wybrane grupy depozytariuszy tradycji, z drugiej jednak ich działania – jako podmiotów zewnętrz-

nych – w sposób bezpośredni wpływają na spontaniczny rozwój tradycji, ograniczając możliwość 

ekspresji wśród jej depozytariuszy. Instytucje eksperckie nie pełnią już zatem roli zwykłych obser-

watorów czy badaczy, ale zaczynają bezpośrednio uczestniczyć w procesie formowania się tradycji. 

Innym dobrze poznanym sposobem, w jaki wpisanie danego elementu dziedzictwa – zarówno 

materialnego, jak i niematerialnego – na listę wpływa na jego funkcjonowanie jest nadmierny roz-

rost przemysłu turystycznego. Listy dziedzictwa kulturowego działają bowiem niczym magnes. Po 

raz kolejny należy stwierdzić, że taki stan rzeczy ma zarówno zalety, jak i wady. Budowanie świa-

domości jest jednym z zasadniczych celów funkcjonowania list dziedzictwa; pod tym względem 

sprawdzają się one znakomicie. Niestety, w efekcie wpisany na listę element zaczyna być postrze-

gany jako coś sensacyjnego, a oczekiwania turystów mogą okazać się nie do zniesienia, prowadząc 

do  zniszczenia najbardziej cennych aspektów tradycji i zmieniając ją w zwyczajną atrakcję tury-

styczną pozbawioną jakiegokolwiek głębszego znaczenia. Wiele zależy tutaj od tego, na ile sami 

depozytariusze danej tradycji będą skłonni pozwolić, aby taka zmiana nastąpiła, ale nierzadko nie 

będą oni w stanie zapobiec takiemu obrotowi spraw, jako że reputacja, jaką cieszy się ich dziedzic-

two kulturowe, zaczyna żyć własnym życiem. 

13	 Od 1986 roku ogólnokrajowy konkurs organizowany jest przez Narodowy Instytut Kultury Ludowej.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

392

Pochód Królów na festiwalu Navalis w Pradze, 2015. Fot. Martin Divíšek, Pražský deník.



393Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Mimo że takie sytuacje występują jedynie sporadycznie, niektóre społeczności odnoszą się scep-

tycznie do pomysłu uwzględnienia swojego dziedzictwa na liście, praktykując swoje tradycje z dala 

od wścibskich oczu. W 2012 roku składająca się z około dziesięciu wsi społeczność zlokalizowana 

we wschodniej części Czech otrzymała od Narodowego Instytutu Kultury Ludowej propozycję spo-

rządzenia nominacji procesji św. Mikołaja, charakterystycznych ze względu na noszone przez ich 

uczestników maski, do ewidencji krajowej (a więc nawet nie na Listę UNESCO!). Procesje te są jed-

nymi z najlepiej zachowanych i jednocześnie najbardziej archaicznych obrzędów na całej Wołosz-

czyźnie. Jednak sołtysi oraz przedstawiciele wiosek niemal jednomyślnie odrzucili ten pomysł, 

wyrażając zarazem pragnienie, aby zostawiono ich społeczność w spokoju, tak aby mogli chronić 

swoje tradycje w sposób, jaki oni sami uznają za stosowny. W ich opinii z wpisem na listę wiązałoby 

się więcej zagrożeń niż korzyści. Głównym argumentem była obawa nadmiernego zainteresowania 

ze strony różnych ekspertów, a także ryzyko ingerencji ze strony władz państwowych, z powodu 

których lokalna społeczność mogłaby nie być w stanie kontynuować swoich tradycji zgodnie z wła-

snymi życzeniami. Należy jednak wskazać, że tego rodzaju sytuacje należą do rzadkości. Pragnie-

nie umieszczenia przejawu lokalnego dziedzictwa na liście może mieć wiele przyczyn; wśród nich 

wymienić można szczere przekonanie co do słuszności idei realizowanych przez istniejący system, 

jak również wiarę w wyjątkowość lokalnych, regionalnych bądź narodowych tradycji. Inne przyczyny 

to chociażby pragnienie zwiększenia rozpoznawalności swojego kraju na świecie, przyciągnięcie 

turystów czy też powody natury politycznej bądź dyplomatycznej. 

Z kwestią turystyki oraz wykorzystywania dziedzictwa w celach rozrywkowych łączy się inny 

problem – przenoszenie wpisanych na listę elementów z ich naturalnego otoczenia w inne miejsca 

z uwagi na popyt ze strony podmiotów zewnętrznych. Zamieszczony w tym tomie tekst autorstwa 

Adiny Hulubaş i zawarty tam opis zmian, jakim ulegał na przestrzeni lat rytuał o nazwie Căluş, sta-

nowi doskonały przykład omawianego procesu14. Prezentowanie wpisanych na listę dziedzictwa ele-

mentów w oderwaniu od ich naturalnego kontekstu może być wynikiem starań organizacji odpowie-

dzialnych za ochronę dziedzictwa, np. ministerstwa kultury15. Taka sytuacja zazwyczaj jest dyktowana 

chęcią przedstawienia danego zjawiska szerszej publiczności, zwiększenia świadomości jego istnienia 

14	� Zob. tekst Adiny Hulubas pt. „Działania na rzecz zapewnienia zrównoważonej przyszłości niematerialnego dziedzictwa kulturo-
wego Rumunii: korzyści i czynniki ryzyka”, s. 440 w niniejszym tomie.

15	� Niemal natychmiast po wpisaniu na listę Pochodu Królów procesja z udziałem koni została zaprezentowana publiczności pod-
czas międzynarodowego festiwalu folklorystycznego w miejscowości Strážnice. Festiwal ten organizowany jest przez Narodo-
wy Instytut Kultury Ludowej, a omawiane wyżej wydarzenie zostało zaplanowane jako swego rodzaju święto z okazji wpisania 
elementu na Listę reprezentatywną i miało służyć także jego promocji.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

394

bądź też promowania samego procesu rejestracji przejawów dziedzictwa. W miarę jak poszczególne 

elementy stają się powszechnie znane i zyskują popularność rośnie także ich atrakcyjność, a depozy-

tariusze dziedzictwa otrzymują oferty i zaproszenia do wykonywania tradycyjnych tańców, muzyki czy 

obrzędów poza swoimi rodzinnymi okolicami, z dala od tradycyjnych lokalizacji oraz w innym niż zwy-

kle terminie. Sytuacje takie mogą mieć miejsce sporadycznie, ale może to też stać się regułą, co w eks-

tremalnych przypadkach może doprowadzić do zupełnego odarcia danej tradycji z kontekstu.

W Czechach tego rodzaju sytuacja miała miejsce w 2015 roku, kiedy to organizatorzy festiwalu 

Navalis, odbywającego się co roku w Pradze ku czci św. Jana Nepomucena, poprosili depozytariuszy 

tradycji Pochodu Królów, aby ci wystąpili podczas organizowanej wówczas procesji16. Mieszkańcy 

wsi oraz jeźdźcy pochodzący z trzech wsi wpisanych na Listę reprezentatywną przyłączyli się do pro-

cesji religijnej, którą poświęcił kardynał Dominik Duka; procesję pozdrowili także burmistrz Pragi 

oraz posłowie i senatorowie. Pochód Królów był dla mieszkańców Pragi oraz turystów niecodzien-

nym widowiskiem. Jednak kiedy Ministerstwo Kultury dowiedziało się, że członkowie społeczności 

przyjęli ofertę organizatorów, natychmiast poprosiło ich o zmianę decyzji. Zdaniem ministerstwa 

praktykowanie danego elementu poza jego naturalnym środowiskiem i w oderwaniu od oryginal-

nego kontekstu stanowi naruszenie zobowiązań podjętych wobec UNESCO w momencie złożenia 

wniosku nominacyjnego oraz w momencie dokonania wpisu. Jednak sami depozytariusze dziedzic-

twa nie podzielili tej opinii. Pochód Królów zaprezentowano na ulicach Pragi już w 1895 roku pod-

czas Czechosłowackiej Wystawy Etnograficznej; także i w pierwszej połowie XX wieku wydarzenie 

takie miało miejsce kilkukrotnie, a pochód obserwowali m.in. przedstawiciele ówczesnych elit poli-

tycznych. Z punktu widzenia depozytariuszy tradycji zorganizowanie procesji w stolicy oznaczało 

wyjątek, na który zgodzili się przez wzgląd na swą dumę oraz pragnienie zaprezentowania swo-

jego dziedzictwa kulturowego szerszej publiczności; pragnęli oni ponadto przeżyć przygodę, której 

wspomnienie przetrwałoby na długie lata w pamięci całej społeczności. Podejmując decyzję, wzięli 

oni pod uwagę opinie i doświadczenia swoich przodków. Jeśli zatem spojrzymy na całą sytuację 

z punktu widzenia omawianych w niniejszym artykule kwestii, to powinniśmy zadać sobie nastę-

pujące pytanie: kto ma prawo decydować o tym, w jaki sposób wpisane na listę elementy powinny 

być prezentowane? Czy decyzja powinna leżeć w gestii ministerstwa oraz instytucji eksperckich? 

16	� Pomysł zainicjowali depozytariusze tradycji z jednej ze wsi, którzy zaoferowali swój udział podczas przypadkowego spotkania 
z organizatorem festiwalu. Pomysł ten wzbudził zainteresowanie organizatora, a negocjacje doprowadziły ostatecznie do za-
warcia umowy, na mocy której jeźdźcy z trzech spośród czterech wsi wskazanych we wniosku nominacyjnym jako społeczności 
depozytariuszy dziedzictwa mieli zaprezentować Pochód Królów podczas festiwalu Navalis.



395Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Za takim rozwiązaniem przemawia fakt, że to właśnie te podmioty biorą na siebie odpowiedzialność 

za ochronę danego elementu w takiej postaci, w jakiej został on opisany w dokumentacji nomina-

cyjnej. Czy zatem powinny one podejmować decyzje w tych kwestiach? Czy jest rzeczą właściwą 

przyglądać się starannie poszczególnym przejawom dziedzictwa i pilnować, aby sama społeczność 

nie wprowadzała żadnych zmian, ani nie prezentowała ich w sposób odpowiadający swoim wła-

snym preferencjom? Na tej samej zasadzie warto zapytać, czy depozytariusze nadal mogą robić to, 

co chcą z przejawami swojego własnego dziedzictwa, nawet jeśli mogłoby to nieść za sobą nega-

tywne konsekwencje dla jego charakterystycznej złożoności? W przypadku opisanym powyżej oby-

dwie strony wydają się mieć – z perspektywy przepisów Konwencji – swoje racje. 

W niniejszym artykule postawionych zostało wiele pytań, na które póki co nie ma odpowiedzi; 

opisano też wiele sytuacji, dla których nadal brakuje zadowalających rozwiązań. Nasze doświadcze-

nia wciąż są dość ograniczone. Każdego roku jednak w trakcie wdrażania postanowień Konwencji 

uczymy się czegoś nowego. Już teraz widzimy, że samo uwzględnienie poszczególnych przejawów 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego na liście dziedzictwa nie zapewni jego zrównoważonego 

rozwoju. Działania takie pomogą jednak w instytucjonalizacji dziedzictwa, uwydatniając sam fakt 

jego istnienia i potencjalnie przyciągając nowe osoby, które będą owo dziedzictwo kontynuować. 

Pytanie brzmi jednak, czy prowadzenie rejestrów tego rodzaju pomoże zapewnić niezmącony, 

naturalny rozwój dziedzictwa kulturowego? W chwili obecnej wydaje się, że nie. Proces opracowy-

wania tekstu Konwencji oraz Dyrektyw operacyjnych był żmudny i długotrwały. Musiało minąć kilka 

dziesięcioleci, podczas których przeprowadzono setki godzin dyskusji i przedstawiono niezliczoną 

ilość dokumentów pełnych wstępnych pomysłów i koncepcji. Oznacza to, że równie wielki wysiłek 

należy poświęcić na przeanalizowanie tego, w jaki sposób wdrażanie Konwencji wpływa na niema-

terialne dziedzictwo kulturowe oraz jakie konsekwencje niesie ono za sobą dla tradycyjnej kultury, 

którą w tym artykule traktujemy jako odrębny byt. Analiza ta powinna doprowadzić do przedsta-

wienia propozycji, które z kolei prowadzić będą do ponownej oceny całego systemu oraz do opra-

cowania rozwiązań przybliżających nas do realizacji wizji, które legły u podstaw samej Konwencji.

Bibliografia

Aikawa, Noriko. 2004. „A Historical Overview of the Preparation of the UNESCO International Convention for the 

Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage [Prace nad kształtem międzynarodowej Konwencji UNESCO 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

396

w  sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego: zarys historyczny]”. Museum International 56 

(1–2): 137–49.

Foster, Michael Dylan. 2011. „The UNESCO Effect: Confidence, Defamiliarization, and a New Element in the  

Discourse on a Japanese Island [Efekt UNESCO: zaufanie, defamiliaryzacja i nowy element w dyskusji pocho-

dzący z japońskiej wyspy]”. Journal of Folklore Research 48 (1): 63–107. 

Giddens, Anthony. 1999. Runaway World: How Globalisation Is Reshaping Our Lives [Uciekający świat: jak globalizacja 

kształtuje nasze życie]. London: Profile.

Hafstein, Valdimar Tr. 2009. „Intangible Heritage as a List: From Masterpieces to Representation [Dziedzictwo nie-

materialne jako lista: od arcydzieł do reprezentacji]”. W Intangible Heritage [Niematerialne dziedzictwo], pod 

redakcją Laurajane Smith i Natsuko Akagawy, 93–111. New York: Routledge.

Hamar, Juraj i Ľubica Voľanská. 2015. „Between Politics, Science and Bearers: Implementation of the UNESCO 

Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage [Między polityką, nauką i depozytariuszami: 

wdrażanie Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego]”. Národopisná 

revue 25 (5): 35–46.

Kurin, Richard. 2004. „Safeguarding Intangible Cultural Heritage in the 2003 UNESCO Convention: A Critical Appra-

isal [Ochrona niematerialnego dziedzictwa kulturowego w Konwencji UNESCO z 2003 roku: ocena krytyczna]”. 

Museum International 56 (1–2): 66–77.

Ministerstvo kultury. 2012. „Methodological Guidelines for Maintaining the ‘List of Intangible Elements of Traditio-

nal Folk Culture of the Czech Republic’ [Metodologiczne wytyczne dotyczące prowadzenia Listy niematerial-

nych przejawów tradycyjnej kultury ludowej Republiki Czeskiej]”. Data dostępu: 24 stycznia 2017. https://www.

mkcr.cz/the-list-of-intangible-elements-of-traditional-folk-culture-of-the-czech-republic-1468.html?lang=en.

Románková, Eva. 2016. „Proměny tradiční lidové kultury v souvislostech snah o její ochranu a revitalizaci (na příkladu 

lidového oděvu a tance na Valašsku) [Przemiany kultury ludowej w kontekście jej rewitalizacji i ochrony na przy-

kładzie tańców i strojów ludowych na Wołoszczyźnie].” Praca doktorska, Brno: Uniwersytet im. Masaryka.

UNESCO. 2013a. „Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, Eighth 

session, Baku, Azerbaijan, 2 to 7 December 2013, Decisions [Międzyrządowy Komitet ds. Ochrony Niematerial-

nego Dziedzictwa Kulturowego, 8. sesja, Baku, Azerbejdżan, 2–7 grudnia 2013 r., Decyzje]”. 

	 http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/ITH-13-8.COM-Decisions-EN.doc.

UNESCO. 2013b. „Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, Eighth 

session, Baku, Azerbaijan, 2 to 7 December 2013, Report of the Subsidiary Body on Its Work in 2013 and Exami-

nation of Nominations for Inscription on the Representative List of the Intangible Cultural Heritage of Humanity 

[Międzyrządowy Komitet ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego, 8. sesja, Baku, Azerbejdżan, 



397Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

2–7 grudnia 2013 r., Raport Zespołu Pomocniczego z działań podejmowanych w 2013 roku i analiza wniosków 

nominacyjnych w sprawie wpisu na Listę reprezentatywną niematerialnego dziedzictwa kulturowego ludzko-

ści]”. http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/ITH-13-8.COM-8+Add.2-EN.doc.

UNESCO. 2016a. „Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, Ele-

venth session, Addis Ababa, Ethiopia, 28 November to 2 December 2016, Decisions [Międzyrządowy Komitet ds. 

Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego, 11. sesja, Addis Abeba, Etiopia, 28 listopada – 2 grudnia 

2016 r., Decyzje]”. http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/ITH-16-11.COM-Decisions-EN.docx. 

UNESCO. 2016b. „Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, Eleventh 

session, Addis Ababa, Ethiopia, 28 November to 2 December 2016, Examination of Nominations for Inscription 

on the Representative List of the Intangible Cultural Heritage of Humanity [Międzyrządowy Komitet ds. Ochrony 

Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego, 11. sesja, Addis Abeba, Etiopia, 28 listopada – 2 grudnia 2016 r., 

Analiza wniosków nominacyjnych w sprawie wpisu na Listę reprezentatywną niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego ludzkości]”. http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/ITH-16-11.COM-10.b-EN.docx. 

UNESCO. 2017a. „Falconry, a Living Human Heritage [Sokolnictwo – żywe dziedzictwo ludzkości]. Data dostępu:  

24 stycznia. http://www.unesco.org/culture/ich/en/RL/falconry-a-living-human-heritage-01209.

UNESCO. 2017b. „Mediterranean Diet [Dieta śródziemnomorska]”. Data dostępu: 24 stycznia. http://www.unesco.

org/culture/ich/en/RL/mediterranean-diet-00884. 

UNESCO. 2017c. „Meetings on Intangible Cultural Heritage (Co-)Organized by UNESCO [Spotkania dotyczące nie-

materialnego dziedzictwa kulturowego (współ)organizowane przez UNESCO]”. Data dostępu: 9 stycznia. 

	 http://www.unesco.org/culture/ich/en/events?categ=2017&country=&keyword=&field_office=&domain=&-

safe_meas=&text=.

UNESCO. 2017d. „Operational Directives for the Implementation of the Convention for the Safeguarding of the 

Intangible Cultural Heritage [Dyrektywy operacyjne w zakresie wdrażania Konwencji w sprawie ochrony nie-

materialnego dziedzictwa kulturowego]”. http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/ICH-Operational_Directi-

ves-6.GA-PDF-EN.pdf.

UNESCO. 2017e. „Text of the Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage [Tekst Konwencji 

w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego]”. Data dostępu: 24 stycznia. 

	 http://www.unesco.org/culture/ich/en/convention.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

398

Niematerialne dziedzictwo 
kulturowe i zrównoważony 
rozwój: studium przypadku 
przestrzeni kulturowej  
Suiti na Łotwie

Anita Vaivade*

  

*	� Adiunkt, badacz, Łotewska Akademia Kultury (Latvijas Kultūras akadēmija), Ryga, Łotwa, e-mail: anita.vaivade@lka.edu.lv.



399Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Nominacja Suiti i plan ochrony jasno pokazują, że polityka kulturalna, 
polityka edukacyjna i polityka rozwoju regionalnego muszą być ze sobą 
powiązane, jak również podkreślają znaczenie holistycznego podejścia 
do ochrony przestrzeni kulturowych. 

Suiti to społeczność licząca około 2 tys. osób o korzeniach Suiti, cechująca się charakterystycznymi 

tradycjami kulturowymi i wyznawaniem wiary katolickiej, zamieszkująca zachodnią część Łotwy 

w pobliżu Morza Bałtyckiego (UNESCO 2016d). Zainteresowanie działaniami UNESCO w zakresie 

ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego wyraziła jeszcze przed stworzeniem na Łotwie 

krajowej polityki i ewidencji NDZK. Po przyjęciu krajowego prawa dotyczącego Konwencji UNESCO 

w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego w listopadzie 2004 roku Łotwa złożyła 

w styczniu 2005 roku dokument o jej akceptacji, stając się ósmym krajem, który dołączył do Kon-

wencji. W trakcie opracowywania i omawiania dokumentów dotyczących polityki krajowej przy-

wódcy społeczności Suiti, w szczególności Grigorijs Rozentāls, postanowili skorzystać z doświad-

czeń innych społeczności uczestniczących w programach UNESCO dotyczących NDZK, poczynając 

od najbliższych sąsiadów: społeczności Kihnu w Estonii, której przestrzeń kulturowa została uznana 

za Arcydzieło Ustnego i Niematerialnego Dziedzictwa Ludzkości w roku 2003 (UNESCO 2016b)1. 

W październiku 2007 roku zorganizowano wspólną wizytę, w której uczestniczyli członkowie spo-

łeczności oraz przedstawiciele Ministerstwa Kultury Republiki Łotewskiej (Latvijas Republikas Kul-

tūras ministrija), jak również Łotewskiego Komitetu Narodowego ds. UNESCO (UNESCO Latvijas 

Nacionālā komisija)2. Wkrótce potem ruszyły przygotowania nominacji „Przestrzeni kulturowej 

Suiti”, które otrzymały wsparcie finansowe od Funduszu Niematerialnego Dziedzictwa Kulturo-

1	� W przypadku elementów NDZK uznanych pierwotnie za Arcydzieła wnioski nominacyjne nie są opublikowane na stronie inter-
netowej UNESCO.

2	� Jako ówczesny dyrektor sektora kultury, komunikacji i informacji w Łotewskim Komitecie Narodowym ds. UNESCO miałam 
okazję uczestniczyć w tym wyjeździe na wyspę Kinnu.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

400

wego UNESCO na stworzenie filmu niezbędnego do złożenia wniosku nominacyjnego. Ówczesne 

przekonanie członków społeczności, że należy starać się o wpisanie jej przestrzeni kulturowej na 

prowadzoną przez UNESCO Listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego wymagającego pilnej 

ochrony, pozostaje niezachwiane do dnia dzisiejszego (Vaivade 2015, 137). 

„Przestrzeń kulturowa Suiti” została wpisana na listę w roku 2009, a inicjatywa społeczności Suiti 

wciąż ma ogromne znaczenie jako przykład dla innych społeczności na Łotwie, które rozważają moż-

liwość złożenia nominacji do wpisu na listy NDZK UNESCO. „Przestrzeń kulturowa Suiti” jest jednym 

z dwóch elementów dziedzictwa niematerialnego Łotwy znajdujących się na tych listach, obok 

„Festiwalu pieśni i tańca Bałtyku” zgłoszonego wspólnie z Estonią i Litwą, który w roku 2003 został 

uznany za Arcydzieło Ustnego i Niematerialnego Dziedzictwa Ludzkości, a następnie wpisany 

na Listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego ludzkości w roku 2008 (UNESCO 2016a).

Ochrona przestrzeni kulturowej Suiti jako elementu wpisanego na Listę niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego wymagającego pilnej ochrony była inicjatywą społeczną. W związku z tym 

przy wypracowywaniu opinii dotyczących potrzeb i wyzwań w kontekście rozwoju społeczności 

opierano się głównie na spostrzeżeniach i przekonaniach jej członków. Świadczy o tym szereg 

ważnych dokumentów: nominacja „Przestrzeń kulturowa Suiti” (2009), propozycja planu ochrony, 

porozumienia w sprawie współpracy między partnerami na poziomie krajowym (2010 i 2016) oraz 

sprawozdanie krajowe Łotwy na temat wpisanego elementu (2013)3. Dalsze zgłębianie problemu 

zrównoważonego rozwoju w kontekście ochrony przestrzeni kulturowej Suiti opiera się w znacznej 

mierze na tych dokumentach i na osobistym doświadczeniu wynikającym z uczestnictwa w proce-

sie tworzenia nominacji i sporządzania raportów, jak również na obserwacji uczestniczącej różnych 

wydarzeń organizowanych przez społeczność na rzecz ochrony NDZK.

Perspektywy rozwoju – plan ochrony

Plan ochrony opracowany w ramach wniosku „Przestrzeń kulturowa Suiti” stał się głównym punktem 

odniesienia dla dalszych działań, realizowanych głównie na poziomie krajowym, na rzecz ochrony 

tradycji kulturowych. W nominacji opisana jest różnorodność cech tej przestrzeni kulturowej, ale 

tekst wniosku jasno stwierdza, że „w dzisiejszych czasach wyludnienie tego obszaru wiejskiego sta-

3	 Nominacja i sprawozdanie krajowe Łotwy są dostępne w Internecie, patrz UNESCO 2016d.



401Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

nowi znaczące ryzyko dla trwałości przestrzeni kulturowej Suiti w dłuższej perspektywie”. Innymi 

słowy, zmotywowanie członków społeczności do dalszego zamieszkiwania tego obszaru uznano za 

poważne wyzwanie, które wymaga środków wykraczających poza zakres polityki kulturalnej. 

Nominacja Suiti i plan ochrony jasno pokazują, że polityka kulturalna, polityka edukacyjna i poli-

tyka rozwoju regionalnego muszą być ze sobą powiązane, jak również podkreślają znaczenie holi-

stycznego podejścia do ochrony przestrzeni kulturowych. Plan składa się z pięciu głównych części: 

edukacji (historia lokalna w programie nauczania, znajomość tradycyjnych instrumentów i lokal-

nego dialektu); rewitalizacji zanikających elementów (tradycje ślubne, gra na dudach, tradycyjne 

stroje); badań i reklamy (lokalne rzemiosło, festiwal śpiewu burdonowego); środowiska kulturo-

wego (odbudowa lokalnego średniowiecznego zamku i ośrodków miejskich) i wreszcie: „długoter-

minowej stabilności” (państwowy program zrównoważonego rozwoju przestrzeni kulturowej Suiti, 

wsparcie infrastruktury transportu i odbudowa budynków sakralnych).

Pomimo tego, że ani Ministerstwo Kultury, ani żadna inna instytucja państwowa nie stworzyły 

dla Suiti specjalnego państwowego programu polityki, Państwowy Fundusz Kapitału Kulturowego 

(Valsts Kultūrkapitāla fonds) i inne źródła finansowania wspierają projekty tej społeczności. Jed-

nocześnie, aby zapewnić przestrzeni kulturowej Suiti ochronę, zostały wzmocnione partnerstwa 

krajowe. Należy tu wspomnieć zwłaszcza o zawartych porozumieniach w sprawie współpracy. 

Partnerstwa krajowe i międzynarodowe – porozumienia

Głównymi podmiotami odpowiedzialnymi za realizację działań w zakresie ochrony przestrzeni kul-

turowej Suiti są lokalne organizacje pozarządowe (NGO). Stowarzyszenia, które szczególnie wyka-

zały się w tym zakresie, to między innymi Ośrodek Kultury Etnicznej „Suiti” (Etniskās kultūras centrs 

„Suiti”) i fundacja „Suitu novads”4. Od chwili wpisania nominacji na listę UNESCO powstały kolejne 

organizacje pozarządowe, co świadczy o zwiększonej aktywności ukierunkowanej na opracowywa-

nie wspólnych inicjatyw na rzecz ochrony. Zakres działalności lokalnych NGO obejmuje edukację, 

społeczne projekty badawcze, odnowienie budynków i obiektów sakralnych5, tworzenie lokal-

nych zbiorów historycznego rękodzieła, zwiększenie rozpoznawalności lokalnych rzemieślników 

4	 Zob. www.suitunovads.lv/en.
5	� Kolekcja historycznych katolickich szat liturgicznych, stopniowo zebranych, odnowionych i zachowanych przy osobistym zaan-

gażowaniu księdza Andrisa Vasiļevskisa, została wpisana do Krajowej ewidencji ruchomych zabytków kultury Łotwy.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

402

Przedstawiciele społeczności Suiti, Ryga, Biblioteka Narodowa Łotwy, 17 sierpnia 2016. © Reinis Oliņš / Łotewskie 
Narodowe Centrum Kultury.



403Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

oraz inne działania. Część z nich została zaprojektowana z myślą o włączeniu różnych pokoleń we 

wspólne przedsięwzięcia i wspieraniu lokalnej działalności gospodarczej. 

Społeczność Suiti zamieszkuje terytorium trzech gmin w łotewskim regionie Kurlandii i posiada 

cenne doświadczenie we wzmacnianiu współpracy między gminami w zakresie życia kulturalnego 

i ogólnego dobrobytu społeczności. To właśnie władze samorządowe są najbliższym partnerem 

dla NGO przy realizacji różnych działań na rzecz ochrony NDZK i to one ponoszą bezpośrednią 

odpowiedzialność za rozwój społeczności pod kątem społecznym, gospodarczym, środowisko-

wym itp. W celu wzmocnienia współpracy między NGO a samorządami, jak również niektórymi 

instytucjami państwowymi, od czasu wpisania „Przestrzeni kulturowej Suiti” na Listę niemate-

rialnego dziedzictwa kulturowego wymagającego pilnej ochrony podpisano dwa kolejne poro-

zumienia (w latach 2010 i 2016). Zaangażowane w nie były: Ośrodek Kultury Etnicznej „Suiti”, 

NGO reprezentująca społeczność Suiti, Ministerstwo Kultury, Łotewskie Narodowe Centrum 

Kultury (Latvijas Nacionālais kultūras centrs), trzy lokalne gminy – Alsunga, Kuldīga i Windawa 

– oraz Łotewski Komitet Narodowy ds. UNESCO. Porozumienia opierają się na planie ochrony 

przestrzeni kulturowej Suiti i wyrażają przede wszystkim gotowość wszystkich stron do partycy-

pacji w kosztach oraz pozyskiwania środków na działania przewidziane na rzecz ochrony i rozwoju 

przestrzeni kulturowej Suiti, w tym również jej ogólnego przetrwania. Ani Ministerstwo Edukacji 

i Nauki (Izglītības un zinātnes ministrija), ani Ministerstwo Ochrony Środowiska i Rozwoju Regio-

nalnego (Vides aizsardzības un reģionālās attīstības ministrija) nie uczestniczyły w podpisaniu 

tych porozumień, co pokazuje, że w dziedzinie edukacji i rozwoju regionalnego decydentów 

wciąż cechuje pewien dystans do kwestii ochrony NDZK. Z porozumieniami nie wiążą się bez-

pośrednio żadne źródła finansowania, niemniej służą one za punkt odniesienia dla konkretnych 

działań w ramach współpracy oraz wniosków o dalsze wsparcie w ramach istniejących systemów 

finansowania. 

Poza ustalonymi sposobami współpracy krajowej duże znaczenie mają partnerstwa międzyna-

rodowe, w szczególności doświadczenia społeczności w sąsiedniej Estonii. Na przestrzeni lat zain-

teresowanie, które zrodziło się dzięki kontaktom z przestrzenią kulturową Kihnu, rozwinęło się 

w szeroką i przemyślaną współpracę ze społecznością Seto z południowej Estonii (UNESCO 2016c; 

Estonia–Latvia Programme 2014).



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

404

Publikacja Ochrona niematerialnego dziedzictwa kulturowego: doświadczenia łotewskie, Ryga, Biblioteka Narodowa 
Łotwy, 17 sierpnia 2016. © Reinis Oliņš / Łotewskie Narodowe Centrum Kultury.



405Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Perspektywy i wyzwania dla społeczności – sprawozdanie krajowe

Sprawozdanie krajowe na temat ochrony przestrzeni kulturowej Suiti zostało sporządzone cztery 

lata po wpisaniu jej na Listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego wymagającego pilnej 

ochrony i złożone w grudniu 2013 roku. Sprawozdanie zostało opracowane na podstawie licznych 

dyskusji w grupach oraz wywiadów z członkami społeczności Suiti, przy ich stałym zaangażowa-

niu i za ich ostateczną zgodą. Miało zatem oddać w jak najwierniejszy sposób szacunek, jakim spo-

łeczność darzy ochronę swojego dziedzictwa kulturowego, a także związane z nim perspektywy 

i  wyzwania. Przy ocenie żywotności i bieżącego ryzyka członkowie społeczności wyróżnili trzy 

główne aspekty związane z obawami dotyczącymi zrównoważonego rozwoju:

1.	� Demografia i osoby praktykujące. Członkowie społeczności wyrazili poważne zaniepokojenie 

malejącą liczbą mieszkańców oraz kwestią sprzedaży ziemi, która może mieć dwojaki skutek 

– napływ nowych mieszkańców, którzy nie będą zainteresowani ochroną tradycji kulturowych 

Suiti, lub przeciwnie: napływ ludzi, których kultura Suiti może zafascynować i którzy przyczynią 

się do jej ochrony. 

2.	� Sposoby przekazywania. Według obserwacji społeczności tradycje kulturowe Suiti są w coraz 

mniejszym stopniu przekazywane w obrębie rodziny, a w coraz większym – w szkole, co tłumaczy 

rolę instytucji edukacyjnych w procesie transmisji. Jednocześnie określono wyzwania wiążące 

się z wdrażaniem nowych metod nauczania, w tym reakcję na rozwój technologii informacyj-

nych, co jest konieczne w celu dotarcia do młodszych odbiorców.

3.	� Czynniki społeczno-ekonomiczne. Rozwój gospodarczy obszaru zamieszkanego przez Suiti 

został określony jako kwestia kluczowa dla trwałości tej społeczności i jej przestrzeni kulturo-

wej. Część społeczności zajmująca się działalnością ochronną zwróciła także uwagę na niepewne 

i niewystarczające finansowanie. Podejmowane działania są przeważnie związane z konkretnym 

projektem i muszą rywalizować z innymi projektami kulturalnymi – na szczeblu regionalnym lub 

krajowym. 

Biorąc pod uwagę możliwe powiązania między doświadczeniami społeczności Suiti a nowo przy-

jętym Rozdziałem VI Dyrektyw operacyjnych w zakresie realizacji Konwencji z 2003 roku („Ochrona 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego a zrównoważony rozwój na poziomie krajowym”), 

można zauważyć, że „inkluzywny rozwój społeczny” i „inkluzywny rozwój ekonomiczny” mają dziś 

w przypadku Suiti podstawowe znaczenie. 

 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

406

Rozważania końcowe – prawo krajowe

Obecnie na poziomie krajowym otwierają się nowe perspektywy dalszej pracy nad budowaniem 

powiązań między NDZK i zrównoważonym rozwojem. We wrześniu 2016 roku łotewski Sejm 

(Saeima) uchwalił Ustawę o niematerialnym dziedzictwie kulturowym6. Jedną z kwestii, które poru-

sza, jest odpowiedzialność Ministerstwa Kultury za stworzenie krajowego planu ochrony NDZK, 

angażującego społeczności i innych partnerów (tj. inne ministerstwa). Ustawa przyznaje również 

społecznościom określone prawa w zakresie ochrony NDZK, np. prawo do korzystania ze środków 

prawnych, technicznych, organizacyjnych, administracyjnych i finansowych stworzonych i wdrożo-

nych przez administrację państwową, w tym instytucje samorządowe (np. programy edukacyjne); 

prawo do nazwy elementu NDZK i nawiązywania do niego w celach ekonomicznych i innych; 

jak również prawo do informacji na temat własnego elementu NDZK. 

W tym względzie należy wspomnieć o jeszcze jednym interesującym aspekcie, a mianowicie 

o prawie społeczności do odmówienia udziału w środkach ochrony NDZK przygotowanych i wdra-

żanych przez inne podmioty (w tym administrację państwową i instytucje samorządowe). Oznacza 

to ochronę prawa społeczności do decydowania zgodnie z własnym interesem, czy uczestniczyć 

w  proponowanych działaniach na rzecz ochrony, czy też nie. Służy to umocnieniu podstawowej 

idei, że społeczność powinna móc samodzielnie decydować o tym, co jest dla niej dobre i w jaki 

sposób powinna chronić swoje tradycje kulturowe. Prawo krajowe zaczęło obowiązywać w grudniu 

2016 roku, trzeba więc poczekać na jego interpretację i wdrożenie, ale oczekuje się, że będzie ono 

użyteczną podstawą ochrony praw i interesów społeczności Suiti. 

Bibliografia

Estonia–Latvia Programme. 2014. „Setos and Suiti Together [Seto i Suiti razem]”. W Estonia–Latvia Stories 2007–

2013 [Historie z Estonii i Łotwy 2007–2013], 152–54. Data dostępu: 14 marca 2016. http://www.estlat.eu/sum-

ming-up-2007-2013/estonia-latvia-stories.

6	� Nemateriālā kultūras mantojuma likums, Latvijas Vēstnesis [Dziennik Urzędowy Republiki Łotewskiej] nr 204 (5776), 20 paź-
dziernika 2016; tłumaczenie na język angielski jest opublikowane na oficjalnym portalu dotyczącym krajowego ustawodaw-
stwa Łotwy (www.likumi.lv).



407Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

UNESCO. 2016a. „Baltic Song and Dance Celebrations [Festiwal pieśni i tańca Bałtyku]”. Data dostępu: 16 paździer-

nika. http://www.unesco.org/culture/ich/en/RL/baltic-song-and-dance-celebrations-00087.

UNESCO. 2016b. „Kihnu Cultural Space [Przestrzeń kulturowa Kihnu]”. Data dostępu: 16 października. http://www.

unesco.org/culture/ich/en/RL/kihnu-cultural-space-00042.

UNESCO. 2016c. „Seto Leelo, Seto Polyphonic Singing Tradition [Seto leelo: tradycja śpiewu polifonicznego ludno-

ści Seto]”. Data dostępu: 16 października. http://www.unesco.org/culture/ich/en/RL/seto-leelo-seto-polypho-

nic-singing-tradition-00173.

UNESCO. 2016d. „Suiti Cultural Space [Przestrzeń kulturowa Suiti]”. Data dostępu: 16 października. http://www.

unesco.org/culture/ich/en/USL/suiti-cultural-space-00314.

Vaivade, Anita. 2015. „Suitu kopienas pieredze UNESCO. Saruna ar Grigoriju Rozentālu un Māru Rozentāli / The Suiti 

Community at UNESCO. A Conversation with Grigorijs Rozentāls and Māra Rozentāle [Społeczność Suiti w UNE-

SCO. Rozmowa z Grigorijsem Rozentālsem i Mārą Rozentāle]”. W Nemateriālā kultūras mantojuma saglabāšana: 

Latvijas pieredze / Safeguarding Intangible Cultural Heritage: Latvian Experiences [Ochrona niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego: doświadczenia łotewskie], pod redakcją Anity Vaivade, 132–51. Rīga: Latvijas Nacionālais 

kultūras centrs. Data dostępu: 13 października 2016. http://www.unesco.lv/files/unesco_web_a931d609.pdf.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

408

Religijność potoczna 
jako element dziedzictwa 
niematerialnego w aspekcie 
zrównoważonego rozwoju

Katarzyna Smyk*

  

*	� Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej, Wydział Humanistyczny, Instytut Kulturoznawstwa, Zakład Kultury Polskiej, Lublin, 
e-mail: k.smyk@poczta.umcs.lublin.pl.



409Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

… widzieć w tym można powrót do istoty rzeczy – religia i praktyki 
religijne odzyskują potencjał porządkowania świata, stają się na powrót 
legitymizacją ładu. Ład z kolei jest warunkiem sine qua non zrównoważenia 
i harmonii w rozwoju społeczeństwa. 

Pojęcie religijności potocznej a zrównoważony rozwój: 
antropocentryzm 

Mówiąc o religijności ludowej1 w kontekście Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego i zrównoważonego rozwoju, proponuję posłużyć się pojęciem religijności 

potocznej, które nie jest jeszcze terminem naukowym, ale posiada – w mojej opinii – duży potencjał 

interpretacyjny. Pojęcie to przywołuję za Piotrem Kowalskim (2002, 2003, 2004), który wychodzi 

z założenia, że  

�Zapewne jedną z najważniejszych, w ramach myślenia potocznego, domen musi być religijność, obejmująca 

przecież nie tylko katechizmowe wyobrażenia na temat Boga, transcendencji, eschatologii, ale także zdania, 

będące uprawomocnieniem obrazu świata, a dalej – sposobów jego doświadczania, porządku społecznego, 

etycznego itd.  

Według badacza „to właśnie religii przychodziło w dawnych kulturach spełniać zadanie jedynego 

i ostatecznego gwaranta kulturowego ładu” (Kowalski 2004, 105). Wyraża on nadzieję, że i współ-

cześnie religia pełni funkcję „legitymizującą ład” (Kowalski 2004, 105), co w duchu Konwencji  

UNESCO można rozumieć jako warunek w procesie zrównoważonego rozwoju kulturowego i spo-

łecznego (Jasiewicz 2013, 52; Ratajski 2013, 22; Janikowski 2009). 

Religijność potoczną Kowalski rozumie jako kategorię charakteryzującą „standardy życia religij-

nego statystycznego Polaka”, którą trzeba lokować 

1	� W polskiej etnologii do opisu i interpretacji zjawisk o charakterze religijnym od lat 30. XX wieku odnosi się termin „religijność 
ludowa”, ufundowany na badaniach tradycyjnej społeczności chłopskiej, nieprecyzyjny, acz będący podstawą wszelkich antro-
pologicznych interpretacji religijności i praktyk pobożności ludowej na gruncie polskim. Zob. prace klasyków: Czarnowski 2005; 
Tomicki 1981; Stomma 1986 i wiele opracowań późniejszych, np. Niedźwiedź 2006; Bukraba-Rylska 2008, 510–32.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

410

Wystąpienie prof. Katarzyny Smyk podczas Forum, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut 
Dziedzictwa.



411Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

�wśród najważniejszych wyobrażeń czy motywów, będących własnością każdego człowieka. Można nawet 

powiedzieć, że potoczne wyobrażenia religijne odzwierciedlają wzory kulturowe, działające skutecznie, 

gdy poprzestaje się na prostych, „bezpiecznych” […] rozwiązaniach (Kowalski 2004, 106).

Przez bezpieczne rozwiązania rozumie Kowalski sytuacje, gdy człowiek uwolniony jest „od ryzyka 

i brzemienia samodzielnego rozstrzygania”, z którym wiąże się „trud rozważania sensu istnienia 

i struktury wartości” (Kowalski 2004, 106). Konkluduje gorzko:

�Trud, jakiego wymaga udział w porządku symbolu, nie bywa przedmiotem namysłu konsumenta, niezauwa-

żającego nawet – pomimo stałej obecności dawnych znaków zamienionych w atrakcyjne gadżety – głębokiej 

erozji symbolicznej interpretacji świata (Kowalski 2004, 106–07). 

W takiej sytuacji „rośnie ranga perswazji, zarówno instytucjonalnej, jak i masowej, rozgrywającej 

się na poziomie potoczności” (Kowalski 2004, 106). 

Przywołuję pojęcie potocznej religijności w odniesieniu do idei Konwencji UNESCO z 2003 roku 

z dwu powodów. Po pierwsze, odnoszę je do pozytywnego rozumienia potoczności jako kategorii 

antropologicznej i kulturowej, której synonimem może być słowo „popularny”, czyli powszechny, 

praktykowany przez przeciętnych użytkowników danej kultury. Potoczność w rozumieniu logi-

ków, filozofów, socjologów i kulturoznawców jest to bowiem określony sposób doświadczania 

świata i określona postawa wobec niego, utożsamiana z naturalnością, naturalnym nastawieniem 

do świata i naturalnym jego obrazem (Kwaśnica 1991, 33; Anusiewicz 1992, 9). Wiedza potoczna zaś 

może być rozumiana jako wiedza grupowa, zdobywana i transmitowana z pokolenia na pokolenie 

przez sądy utrwalone społecznie. Wobec tego jej badanie bliskie jest założeniom filozofii zdrowego 

rozsądku – rozsądku utożsamianego z myśleniem potocznym – oraz do antyscjentystycznego sta-

nowiska w humanistyce (Anusiewicz 1992, 9–10; Hołówka 1986, 173), choć sama potoczność zda-

niem wielu badaczy nie jest przeciwieństwem naukowego podejścia do rzeczywistości (Kwaśnica 

1991, 34; Anusiewicz 1991, 17–18; Maćkiewicz 2000; Krąpiec 1985, 9; Hołówka 1986, 91–172). 

Po drugie, pojęcie religijności potocznej stosuje w odniesieniu do zjawisk religijności i poboż-

ności ludowej dodatkowy filtr – podmiotowy. Przez to z uniwersum praktyk religijnych wyłączane 

są do religijności potocznej elementy istotne dla nosicieli kultury – w języku Konwencji UNESCO 

powiemy: depozytariuszy dziedzictwa. Otóż Konwencja z 2003 roku promuje takie elementy dzie-

dzictwa, „które wspólnoty, grupy i, w niektórych przypadkach, jednostki uznają za część własnego 

dziedzictwa kulturowego”2, za istotny składnik swojej tożsamości kulturowej. Zapis ten stanowi 

2	� Konwencja UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, sporządzona w Paryżu dnia 17 października 
2003 r., Dz. U. 2011 nr 172 poz. 1018, art. 2.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

412

emanację koncepcji zrównoważonego rozwoju, która przyjmuje, że „nadrzędnym celem rozwoju 

jest trwałe zaspokajanie potrzeb ludzkich” (Janikowski 2009, 26), jako pierwszą z zasad filaru 

etycznego wskazując zasadę antropocentryzmu: „istoty ludzkie są i powinny być w centrum zain-

teresowania w  procesie rozwoju” (Janikowski 2009, 26), wraz z niezbywalnym – dopowiedzmy 

– prawem do swobody wyznawania i praktykowania wybranej religii3, i z poszanowaniem tradycyj-

nych form wyrażania wiary (Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów 2003, 8–25; 

Stępniak 2010). 

Podsumowując, zarówno Konwencja UNESCO z 2003 roku, jak i pojęcie religijności potocznej 

odwołują się do perspektywy emic (perspektywa insidera kultury) oraz do kategorii potoczności 

i są fundowane na podmiotowej – antropocentrycznej wizji świata. 

Tu stawiam problem, który można ująć w trzy pytania. Jakie miejsce dla zjawisk religijności 

potocznej przewiduje Konwencja UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kultu-

rowego z 2003 roku? Jak to się ma do polskiego tradycyjnego systemu wartości? W jakim zakre-

sie działania w myśl Konwencji – którą uznać można za rodzaj instytucjonalnej perswazji – mogą 

wzmocnić żywotność praktyk religijnych oraz zapobiec erozji, czyli banalizacji symbolicznej inter-

pretacji świata i tym samym oddziaływać pozytywnie na zrównoważony rozwój? 

Religijność w Konwencji UNESCO z 2003 roku 

W celu zdefiniowania miejsca religijności w kontekście Konwencji UNESCO z 2003 roku dokonałam 

przeglądu zestawu dokumentów, które uznać można za wzorcotwórcze, gdyż stanowią wytyczne 

w zakresie ochrony dziedzictwa niematerialnego. Są to: 

1. 	�Konwencja UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, sporzą-

dzona w Paryżu dnia 17 października 2003 r. – dokument prawa międzynarodowego; 

2.	� Dyrektywy operacyjne w zakresie realizacji Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzic-

3	� Zob. np. art. 53 Konstytucji RP: „Art. 53. 1. Każdemu zapewnia się wolność sumienia i religii. 2. Wolność religii obejmuje wol-
ność wyznawania lub przyjmowania religii według własnego wyboru oraz uzewnętrzniania indywidualnie lub z innymi, publicz-
nie lub prywatnie, swojej religii przez uprawianie kultu, modlitwę, uczestniczenie w obrzędach, praktykowanie i nauczanie. 
Wolność religii obejmuje także posiadanie świątyń i innych miejsc kultu w zależności od potrzeb ludzi wierzących oraz prawo 
osób do korzystania z pomocy religijnej tam, gdzie się znajdują” (Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 
r., Dz. U. 1997 nr 78 poz. 43). Dodajmy, że potrzeba ta jest niegasnąca także współcześnie, czego dowodzą prace socjologów 
religii czy kulturoznawców (np. Mariański 2004; Libiszowska-Żółtkowska 2007; Kupisiński 2015).



413Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

twa kulturowego przyjęte przez Zgromadzenie Ogólne Państw-Stron Konwencji4 – dokument o ran-

dze prawa pochodnego; 

3.	� publikacja Niematerialne dziedzictwo kulturowe (UNESCO 2011) – nadzorowany przez UNESCO 

komunikat na temat niematerialnego dziedzictwa kulturowego, publikacja popularna; 

4.	� publikacja Zarządzanie światowym dziedzictwem kulturowym, w serii Poradnik światowego dzie-

dzictwa (UNESCO 2015), polskie tłumaczenie tomu wydanego przez UNESCO w 2013 roku – 

publikacja popularna o charakterze poradnika; 

5. 	�wniosek o wpis zjawiska na Krajową listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego (wraz z regu-

laminem, formularzem, komentarzem, wytycznymi; Narodowy Instytut Dziedzictwa, luty 2013)5; 

6. �publikacja Niematerialne dziedzictwo kulturowe w Polsce (Narodowy Instytut Dziedzictwa b.d.) – 

publikacja popularna dotycząca NDZK w Polsce. 

Poziom ponadnarodowy 

W Konwencji UNESCO z 2003 roku nie ma słów „religijność”, „religia” itp., co jest zgodne z zamie-

rzeniami architektów Konwencji. Jak podaje publikacja UNESCO (2011, 48), na pierwszym między-

rządowym posiedzeniu ekspertów w sprawie projektu konwencji o ochronie dziedzictwa niema-

terialnego, które odbyło się w Paryżu we wrześniu 2002 roku, osiągnięto „konsensus w sprawie 

niewłączania żadnych odniesień do religii w obszarze »praktyk społecznych, rytuałów i obrzędów 

świątecznych«”. Doprecyzowanie tej postawy znajdujemy w Dyrektywach operacyjnych, gdzie w art. 

102 czytamy: „Wszystkie strony zachęca się do zadbania w szczególny sposób o to, aby działania 

mające na celu podniesienie świadomości: […] (c) nie przyczyniły się do usprawiedliwiania jakiej-

kolwiek formy dyskryminacji politycznej, społecznej, etnicznej, religijnej, językowej ani płciowej”6. 

Dlatego w broszurze UNESCO, promującej – niczym doskonale wydany folder reklamowy – ideę 

NDZK i Konwencję z 2003 roku, podkreślono, że: „Chociaż religie nadają wspólnotom poczucie toż-

samości i ciągłości kulturowej, jednakże same w sobie nie są one objęte Konwencją. Odnosi się 

ona jednak do praktyk kulturowych i kulturowych środków wyrazu inspirowanych religią” (UNESCO 

4	� Dyrektywy operacyjne w zakresie realizacji Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego przyjęte przez 
Zgromadzenie Ogólne Państw-Stron Konwencji na drugiej sesji (siedziba UNESCO, Paryż, 16–19 czerwca 2008 r.), zmienione na 
trzeciej (siedziba UNESCO, Paryż, 22–24 czerwca 2010 r.), czwartej (siedziba UNESCO, Paryż, 4–8 czerwca 2012 r.) i piątej sesji 
(siedziba UNESCO, Paryż, 2–4 czerwca 2014), dostęp online: niematerialne.nid.pl/Konwencja_UNESCO/Dyrektywy_operacyjne 
[data dostępu: 21 marca 2016].

5	� „Krajowa lista niematerialnego dziedzictwa kulturowego: formularz wniosku zgłoszeniowego”, dostęp online: niematerialne.
nid.pl/Dziedzictwo_niematerialne/Krajowa_inwentaryzacja/Krajowa_lista_NDK [data dostępu: 7 maja 2017].

6	 Dyrektywy operacyjne…, s. 18.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

414

Uroczystości ku czci św. Rocha z obrzędem błogosławieństwa zwierząt w Mikstacie. 
© Narodowy Instytut Dziedzictwa.

Procesja Bożego Ciała w Łowiczu. © Narodowy Instytut Dziedzictwa.



415Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

2011, 55). Dodano następnie sugestię, że w dziedzinie „praktyki społeczne, rytuały i wydarzenia 

świąteczne” będą mieściły się praktyki religijne. 

W tej samej publikacji nie uniknięto słowa „religijność”, gdy doprecyzowywano pojęcia sztuk 

widowiskowych („tańce religijne” – UNESCO 2011, 78), identyfikacji i inwentaryzacji NDZK („reli-

gijne ceremonie i pielgrzymki”, „praktyki religijne” – UNESCO 2011, 67) czy w opisach wybranych 

zjawisk światowego NDZK („rytuały religijne” – UNESCO 2011, 6). „Rosnące znaczenie głównych 

światowych religii” wymieniane jest zarazem wśród zagrożeń dla NDZK, gdyż wpływa ono na zwy-

czaje, rytuały i obrzędy świąteczne, odciągając od nich kolejnych uczestników i zmniejszając tym 

samym grono depozytariuszy (UNESCO 2011, 83). 

W firmowanej i nadzorowanej przez UNESCO publikacji Zarządzanie światowym dziedzictwem 

kulturowym (notabene raczej dziedzictwem materialnym), która ukazała się w Paryżu w 2013 roku 

w serii Poradnik światowego dziedzictwa, użyto pojęć: „dziedzictwo religijne” (UNESCO 2015, 30), 

„zarządzanie dobrami religijnymi”, „dobra światowego dziedzictwa o znaczeniu religijnym” oraz 

„dziedzictwo będące przedmiotem zainteresowania religijnego” (UNESCO 2015, 50). Wskazywa-

łoby to, że ostatecznie trudno jest mówić o dziedzictwie kulturowym bez użycia wyrazów „religia” 

czy „religijny”, wszak religia jest jedną z dziedzin kultury, bez których człowiek nie byłby w stanie 

harmonijnie w sposób pełny funkcjonować (Krąpiec 2008, 91).

Na gruncie polskim

Na gruncie polskim dziedzictwo niematerialne definiowane jest poprzez pojęcie wartości religij-

nych, co dokumentują słowa wiceministra Piotra Żuchowskiego we wstępie do publikacji Niemate-

rialne dziedzictwo kulturowe w Polsce: „Dziedzictwo kulturowe akumuluje i przechowuje wielorakie 

wartości: intelektualne, moralne, społeczne, religijne czy estetyczne” (Narodowy Instytut Dziedzic-

twa b.d., 5). Z pozycji autorytetu władzy legitymizuje się zatem i instytucjonalnie promuje integral-

ność religii i NDZK, podkreślając wysoką rangę religijności w kulturze narodowej i w zrównoważo-

nym rozwoju Polski. 

Ostatnim z analizowanych, wzorcotwórczym na gruncie polskim, komunikatem są komentarze, 

sformułowane przez Radę ds. Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego, powołaną przez Ministra 

Kultury i Dziedzictwa Narodowego. W trakcie opracowywania formatki wniosku o wpis elementu 

na Krajową listę NDZK powstał szereg dokumentów, stanowiących wiążące wytyczne. W objaśnie-

niu do dziedzin, w jakich przejawia się NDZK, literalnie pojawia się tylko określenie „widowiska 

religijne” jako przykład zjawisk z dziedziny „sztuki widowiskowe i tradycje muzyczne”. Niemniej 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

416

odnajdziemy więcej pojęć, pod którymi kryją się praktyki religijne. Zgodnie z sugestią UNESCO (zob. 

UNESCO 2011, 55), najwięcej przykładów dotyczących religijności znajdujemy w dziedzinie c) „zwy-

czaje, obrzędy i rytuały świąteczne”, w regulaminie składania wniosków nazwanej „praktyki społecz-

no-kulturowe”7. Są to np. lamenty pogrzebowe, zwyczaje, rytuały i obrzędy doroczne, sytuacyjne 

i rodzinne: chrzciny, wesela, pogrzeby, zwyczaje odpustowe i pielgrzymki, sposoby świętowania 

i inne, będące przykładami praktyk religijności ludowej. 

Praktyki religijności potocznej na polskiej liście dziedzictwa niematerialnego 

Na polskiej Krajowej liście niematerialnego dziedzictwa kulturowego8  znajdują się dwa typy zjawisk 

związanych z religijnością chrześcijańską: zjawiska prymarnie związane z liturgią chrześcijańską oraz 

zjawiska, w których odwołania do religii lub liturgii katolickiej są wtórne. Do pierwszej grupy należą: 

•	� uroczystości odpustowe ku czci św. Rocha z obrzędem błogosławieństwa zwierząt w Mikstacie; 

•	�� procesja Bożego Ciała w Łowiczu – święto obchodzone przez katolików ku czci Najświętszego 

Sakramentu.

Zjawiska zawierające wtórne odwołania do religii lub liturgii dzielą się na: 

a)	 zwyczaje i obrzędy doroczne: 

•	� przywołówki dyngusowe w Szymborzu (Inowrocław) – zwyczaj odbywający się w Niedzielę Wiel-

kanocną wieczorem, ale stanowiący wprowadzenie do zwyczaju oblewania panien w Wielki 

Poniedziałek, który ma funkcje zalotne, nie zaś religijne; 

•	� szopkarstwo krakowskie – tradycyjne rzemiosło, rokrocznie mające kulminację w okresie Bożego 

Narodzenia; szopki przedstawiają wyobrażenie stajenki betlejemskiej i postaci kluczowych dla 

polskiej religijności, jak Jezus, Maryja, Józef; 

•	� pochód Lajkonika – odbywa się w czwartek w Oktawę Bożego Ciała; data łączy pochód z kalen-

darzem liturgicznym; geneza zwyczaju jest niereligijna (wiosenne kolędowanie z drewnianym 

konikiem); 

b)	 ceremonie lokalne i środowiskowe nawiązujące do liturgii katolickiej: 

•	� flisackie tradycje w Ulanowie – „beka wiwatówka” (tj. działo flisaków) jest „używana podczas 

ważniejszych uroczystości kościelnych” (Narodowy Instytut Dziedzictwa 2017); 

7	 „Krajowa lista…”, s. 3–4.
8	� Stan na 1 listopada 2016 roku. Źródło wszystkich materiałów dotyczących polskiej listy: strona internetowa zatytułowana Kra-

jowa lista niematerialnego dziedzictwa kulturowego (Narodowy Instytut Dziedzictwa 2017). Przegląd wpisów na Listę reprezen-
tatywną niematerialnego dziedzictwa kulturowego ludzkości warto uczynić przedmiotem kolejnych analiz. Planować można 
z czasem także poszerzenie polskiego materiału analitycznego, gdy na Krajowej liście NDZK przybędzie wpisów.



417Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

•	� tradycyjna technika ludwisarska stosowana w ludwisarni Felczyńskich w Taciszowie – dzwony 

przekazywane są „najczęściej na kościelną wieżę. W parafii odbywa się z tej okazji zgodny w [sic] 

wytycznymi Stolicy Apostolskiej rytuał poświęcenia instrumentów” (Narodowy Instytut Dzie-

dzictwa 2017). 

Które przejawy religijności potocznej są ważne dla depozytariuszy, zgłaszających element swego 

dziedzictwa na Krajową listę? By odpowiedzieć na to pytanie, przeanalizowałam oficjalne opisy zja-

wisk wpisanych na listę, zamieszczone na stronie NID w zakładce Krajowa lista niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego (Narodowy Instytut Dziedzictwa 2017). Skupiłam się na zjawiskach związanych 

stricte z liturgią: uroczystościach odpustowych ku czci św. Rocha z obrzędem błogosławieństwa 

zwierząt w Mikstacie (skrót: M) oraz procesji Bożego Ciała w Łowiczu (skrót: Ł). Ilościowo ten mate-

riał nie jest może imponujący, ale pozwala zarysować tendencje w interesującym nas obszarze. 

Przejawy religijności potocznej w kontekście implementacji w Polsce zapisów Konwencji  

UNESCO z 2003 roku układają się w kilka grup. 

1.	� Liturgia w centrum 

�Jedną z form przejawiania się niematerialnego dziedzictwa kulturowego jest udział depozyta-

riuszy w kompleksie nabożeństw. W Mikstacie na przykład „uroczystości odpustowe poprzedza 

9-dnowa nowenna, a rozpoczyna je msza święta w intencji chorych w niedzielę poprzedzającą 

odpust”, dwukrotnie odbywa się procesja z Najświętszym Sakramentem i relikwiami św. Rocha, 

prowadzona jest całonocna adoracja i pasterka o północy, odprawiana jest uroczysta suma 

o godzinie 11 i msza święta wieczorna itd. (M).  

2.	 Sensualizm religijny i rytualizm  

�Sensualizm religijny i rytualizm to cechy religijności ludowej, zdefiniowane przez Stefana Czar-

nowskiego, a doprecyzowywane przez kolejne pokolenia etnologów. Sensualizm oznacza 

utożsamienie świętości z jej przejawem, doznawanie jej poprzez zmysły oraz zespolenie się 

„rzeczywistości duchowej z rzeczywistością życia codziennego, osobistego i zbiorowego” (Czar-

nowski 2005, 116–20; Stomma 1986, 215–19). Rytualizm rozumiany jest jako wystandaryzowa-

nie i ujednolicenie praktyk religijnych oraz zorganizowanie życia zbiorowego za pomocą scena-

riuszy rytualnych i nakazów obrzędowych (Czarnowski 2005, 123–27; Stomma 1986, 206–09). 

Odwołujemy się do tych pojęć, gdyż dostrzegamy, że sensualizm i rytualizm cechują praktyki 

religijne depozytariuszy NDZK. W ich poczuciu ważny jest bowiem tradycyjny kult świętych. 

Na przykład uroczystości odpustowe stanowią wotum dziękczynne dla św. Rocha za uratowanie 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

418

mieszkańców przed zarazą – nazywane są „imieninami patrona”, a w ich trakcie kultywowana 

jest legenda o świętym i prezentowane są wystawy z nim związane (M). Wykorzystuje się przy tej 

okazji typowe tradycyjne atrybuty święta, jak np. odświętne stroje, budowa ołtarzy od lat w tych 

samych miejscach przez te same grupy społeczności, noszenie w procesji chorągwi, figur, obra-

zów z wizerunkami świętych, sypanie kwiatów (Ł), ozdoby zwierząt (M). Ważne jest tradycyjne 

uporządkowanie orszaków, jak np. ściśle ustalony porządek procesji zwierząt prowadzonych 

przez właścicieli przed ołtarzem: „sam obrzęd święcenia odbywa się według ściśle ustalonego 

porządku. Najpierw występują jeźdźcy na koniach, następnie konie zaprzężone do powózek, 

potem pędzi się krowy, a na samym końcu jadą wozy, na których załadowane są owce” (M). 

Zestawienie to wskazuje na elementy tradycji ugruntowanej w praktykach religijności potocznej 

przez stulecia do dziś.  

3.	 Elementy niecodzienne 

�Depozytariusze, opisując swoje dziedzictwo niematerialne związane z praktykami religijnymi, 

wskazują na cechy tradycyjne dla danej praktyki, ale wyróżniające ją w kalendarzu liturgicznym. 

Jest to przestrzeń nietypowa dla liturgii, np. cmentarz czy „drewniany kościół pod wezwaniem 

św. Rocha, na wzgórzu nazywanym obecnie Wzgórzem Cmentarnym bądź Wzgórzem Świętego 

Rocha” (M). Są to też nadzwyczajni uczestnicy, jak bardzo liczna rzesza „parafian, pielgrzymów, 

turystów” (M) czy udział Miejsko-Strażackiej Orkiestry Dętej (Ł). Typem nadzwyczajnych uczest-

ników święta są zwierzęta w przestrzeni sacrum (M). Z punktu widzenia depozytariuszy ważna 

okazuje się niecodzienna atmosfera, co dokumentują słowa: „niespotykane zwyczaje, a także 

niezwykła i niezapomniana atmosfera, która towarzyszy […] uroczystościom”, „niezwykłe wido-

wisko” (M); „ogromne święto”, „barwna procesja zachwyca niezwykłym klimatem” (Ł). Można 

więc powiedzieć, że do praktyk potocznej religijności zaliczają się także elementy oswojonej 

przez stulecia egzotyki, która potęguje emocjonalny związek depozytariuszy ze zjawiskiem dzie-

dzictwa. 

4.	 Lokalność  

�Piotr Kowalski (2004, 110) zauważył, że z „charakteru myślenia potocznego wynika np. łatwość 

łączenia silnie emocjonalnie nacechowanego doświadczenia religijnego, manifestowania religij-

nej uczuciowości z równie emocjonalnie nacechowanym patriotyzmem”. Rzeczywiście, w opi-

sach zjawisk na polskiej liście NDZK także zaznacza się patriotyzm lokalny, a zjawisko dziedzictwa 

niematerialnego staje się demonstracją przywiązania do Małej Ojczyzny. Na przykład „[p]rzeby-

wanie w Łowiczu w Boże Ciało i uczestnictwo we Mszy Świętej i Procesji, w strojach łowickich, 



419Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

[…] jest istotnym wyznacznikiem tożsamości wszystkich mieszkańców Łowicza i Ziemi Łowic-

kiej”, procesja zaś „jest symbolem regionu łowickiego” (Ł). 

5.	 Sakrobiznes 

�Sakrobiznes w sakrosferze przywołuje Kowalski (2004, 117–22) jako jeden z przejawów reli-

gijności potocznej, którego ikonami są stragany, pamiątki, dewocjonalia, plastikowe kopie 

świętych wizerunków, turystyka religijna, produkty znane z innych kramów i przystosowane 

do sprzedaży na straganach przykościelnych (np. srebrzyste baloniki w kształcie serc z nadru-

kiem portretu św. Jana Pawła II, Matki Boskiej Częstochowskiej) itd. Tak rozumiany sakrobiznes 

okazuje się nieodzowną częścią praktyk religijnych, będących przejawem dziedzictwa niema-

terialnego, stąd takie elementy merkantylne, jak odpustowe stragany: „Atrakcją dla dzieci, ale 

nie tylko dla nich jest odbywający się w ulicy poniżej sanktuarium jarmark, zwany w mikstackiej 

społeczności »budami«. Z tej okazji dzieci otrzymują od rodziców, dziadków pieniążki, tzw. 

odpustowe” (M). Ujawnia się także turystyka religijna: uroczystości odpustowe „nawet jeśli 

przypadają w dzień powszedni gromadzą bardzo liczną rzeszę parafian, pielgrzymów, tury-

stów, którzy odpowiednio wcześnie dbają o to, aby ten dzień był dla nich dniem wolnym” (M). 

6.	 Ciągłość – tożsamość – wartości  

�Depozytariusze zwracają uwagę na to, że poprzez praktyki religijne odbywa się przekaz tradycji, 

a tym samym zapewniana jest ciągłość tożsamości. Wyrażają to podniosłymi słowami na temat 

wpisywanego na listę zjawiska dziedzictwa, np.: 

�To efekt zakorzenienia ich w tej społeczności, ale także dowód trwania w wierze przodków, wierności 

przekazanym tradycjom. Depozytariusze podkreślali, że osoby pochodzące z Mikstatu przyjeżdżają czę-

sto na uroczystości odpustowe ze swoimi dziećmi (M). 

Tradycje związane z procesją Bożego Ciała przekazywane są z pokolenia na pokolenie, całe rodziny 

angażują się w dekorowanie ołtarzy, noszenie chorągwi parafialnych, figur i obrazów przedstawiających 

świętych, noszenie sztandarów, poduszek i sypanie kwiatów. […] Przebywanie w Łowiczu w Boże Ciało 

i uczestnictwo we Mszy Świętej i Procesji, w strojach łowickich, stanowi ważny czynnik budujący indywi-

dualną tożsamość (Ł). 

�Uczestnictwo to także wiązane jest z prestiżem społecznym: „noszenie chorągwi parafialnych 

jest […] wielkim honorem i ogromnym wyróżnieniem”, dlatego niektórzy pełnią te prestiżowe 

funkcje nieprzerwanie przez dziesięciolecia (Ł). 

�Kolejną wartością akcentowaną przez depozytariuszy jest integracja dawnych i obecnych para-

fian: „Na odpust świętego Rocha starają się przybyć wszyscy ci, którzy kiedyś mieszkali w para-



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

420

fii”, „msza święta odprawiana jest zawsze przez kapłanów pochodzących z tej parafii”, a św. Roch 

„integruje tych, którzy dziś mieszkają w tym środowisku, z tymi, którzy żyli tutaj kiedyś” (M). 

„Procesja Bożego Ciała w Łowiczu łączy rodziny i pokolenia. Wielkie przywiązanie Łowiczan do 

tej tradycji sprawia, że wracają z dalekich stron (ze świata) do rodzinnego domu by uczestniczyć 

w tym wyjątkowym dla nich święcie” (Ł). W odnawianą podczas uroczystości wspólnotę włączani 

są także zmarli: 

�Przystrojone gladiolami groby, palące się znicze są symbolem niezwykłej wspólnoty tych, którzy kiedyś odda-

wali cześć św. Rochowi z tymi, którzy czynią to dziś. To w pewnym sensie spotkanie pokoleń, hołd składany 

tym, dzięki którym ta tradycja przetrwała do dziś (M). 

�Formularz wniosku o wpis zjawiska na polską listę nie wymaga takich informacji, niemniej 

depozytariusze je podają, a to znaczy, że są one dla nich ważne – zatem istotne dla religijności 

potocznej.  

Podsumowanie 

Piotr Kowalski odnosi koncept religijności potocznej do kiczu jako kategorii kulturowej i etycznej 

(nie estetycznej ani artystycznej – por. np. Broch 1998; Hendrykowski 1997), konkludując: 

�Postawa wobec świata, sposoby jego percepcji, porządkowania, konceptualizowania, które znajdują swój 

wyraz w różnych postaciach kiczu, od dawna zawłaszczają życie religijne. Być może teraz jest trudniej niż 

kiedyś, bo dzisiejszy przeciętny użytkownik świata, z łatwością znajdując dostęp do każdego jego zakątka 

i elementu, z coraz większą łatwością rezygnuje z tego, co wymaga interpretacyjnego wysiłku czy egzysten-

cjalnej niewygody. Wszystko się miesza, nieodróżnialność paraliżuje wysiłki porządkowania świata (Kowalski 

2004, 141–42).  

Tymczasem pojawienie się w powyższej analizie części 6. Ciągłość – tożsamość – wartości zaświad-

cza o tendencji odwrotnej w mentalności członków tych społeczności, które stają przed zadaniem 

identyfikacji swego dziedzictwa niematerialnego, czyli rozpoznania elementów swej tożsamości 

kulturowej. Widzieć w tym można powrót do istoty rzeczy – religia i praktyki religijne odzyskują 

potencjał porządkowania świata, stają się na powrót legitymizacją ładu. Ład z kolei jest warunkiem 

sine qua non zrównoważenia i harmonii w rozwoju społeczeństwa. Oto bowiem depozytariusze, 

wnioskujący o wpis zjawiska na Krajową listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego, podejmują 

– wspomniany przez Kowalskiego, a zarzucony w kulturze masowej – „wysiłek interpretacyjny”. Dają 



421Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

tym samym dowód autorefleksji nad własną tożsamością kulturową, wychodzą poza granice kom-

fortu, cechującego kiczowatość9. Depozytariusz dziedzictwa jako uczestnik kultury (insider) wycho-

dzi tym samym poza perspektywę emic i poszerza swój ogląd świata – wciela się w zewnętrznego 

obserwatora (outsider) i z tego punktu widzenia (już poniekąd z perspektywy etic) szacuje wyjąt-

kowość, złożoność i głębię treści swojej kultury i decyduje, w co inwestować siły i pracę, by zapew-

nić swojej społeczności zrównoważony rozwój. Konwencja UNESCO z 2003 roku może być w tym 

procesie skutecznym narzędziem, gdyż nakłada obowiązek włączania depozytariuszy do prac na 

każdym etapie przygotowywania wniosku o wpis na Krajową listę niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego, a także do ochrony tego dziedzictwa zgodnie z planem załączonym do wniosku. Celem 

jej jest natomiast m.in. potrzeba „budowania […] większej świadomości, że niematerialne dziedzic-

two kulturowe i jego ochrona mają istotne znaczenie”10. 

Czy Konwencja UNESCO z 2003 roku może stać się jednym z instrumentów „zarządzania” reli-

gijnością potoczną? Kiedy Konwencja osiągnie taką siłę oddziaływania, by „zarządzać” potoczną 

konceptualizacją świata, np. wyprowadzając praktyki religijne poza domenę banalizacji i kiczu 

ku światłu pełnej świadomości ich istoty i wagi? Czy może wpływać na kształtowanie świadomo-

ści depozytariuszy dziedzictwa, zmieniać ich podejście do praktyk religijnych jako wartości godnej 

ochrony i marki UNESCO? To na gruncie polskim tematy dla następnych analiz. 

Bibliografia

Anusiewicz, Janusz. 1991. „Kulturowa teoria języka. Zarys problematyki”. W Podstawowe pojęcia i problemy, pod 

redakcją Janusza Anusiewicza i Jerzego Bartmińskiego, 17–30. Język a Kultura 1. Wrocław: Wiedza o Kulturze. 

Anusiewicz, Janusz. 1992. „Potoczność jako sposób doświadczania świata i jako postawa wobec świata”. W Potocz-

ność w języku i w kulturze, pod redakcją Janusza Anusiewicza i Franciszka Nieckuli, 9–20. Język a Kultura 5. Wro-

cław: Wiedza o Kulturze. 

Broch, Hermann. 1998. Kilka uwag o kiczu i inne eseje. Przetłumaczone przez Danutę Borkowską, Jana Garewicza 

i Ryszarda Turczyna. Warszawa: Czytelnik. 

Bukraba-Rylska, Izabella. 2008. Socjologia wsi polskiej. Warszawa: PWN. 

9	 Kiczowatość cechuje się m.in. postawą łatwej akceptacji i potrzebą komfortu (Moles 1978, 76–80).
10	 Konwencja UNESCO…, s. 2.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

422

Czarnowski, Stefan. 2005. Kultura. Warszawa: Wydawnictwo Akademickie „Żak”. 

Hendrykowski, Marek. 1997. „Kłopoty z kiczem filmowym”. W Niedyskretny urok kiczu. Problemy filmowej kultury 

popularnej, pod redakcją Grażyny Stachówny, 9–18. Kraków: Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Nauko-

wych „Universitas”. 

Hołówka, Teresa. 1986. Myślenie potoczne. Heterogeniczność zdrowego rozsądku. Warszawa: Państwowy Instytut 

Wydawniczy.

Janikowski, Ryszard. 2009. „Kultura osią zrównoważonego rozwoju”. W Kultura a zrównoważony rozwój. Środowisko, 

ład przestrzenny, dziedzictwo w świetle dokumentów UNESCO i innych organizacji międzynarodowych, pod redakcją 

Ryszarda Janikowskiego i Kazimierza Krzysztofka, 17–38. Warszawa: Polski Komitet do spraw UNESCO. 

Jasiewicz, Zbigniew. 2013. „Przedmiot i funkcje Konwencji o ochronie niematerialnego dziedzictwa kulturowego. 

Spojrzenie etnologa”. W Niematerialne dziedzictwo kulturowe. Źródła – wartości – ochrona, pod redakcją Jana 

Adamowskiego i Katarzyny Smyk, 51–63. Lublin – Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie Skłodow-

skiej; Narodowy Instytut Dziedzictwa. 

Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów. 2003. Dyrektorium o pobożności ludowej i liturgii. Zasady 

i wskazania. Przetłumaczone przez Józefa Srokę. Poznań: Pallotinum. 

Kowalski, Piotr. 2002. „Religijność potoczna. Notatki na temat kiczu i religii”. Dekada Literacka 3–4: 38–45; przedruk: 

Kowalski, Piotr. 2003. „Potoczna religijność, kicz i sakrobiznes”. W Życie codzienne Polaków na przełomie XX i XXI w., 

pod redakcją Rocha Sulimy, 187–206. Łomża: Oficyna Wydawnicza „Stopka”. 

Kowalski, Piotr. 2004. „Potoczna religijność, kicz i sakrobiznes”. W Piotr Kowalski, Popkultura i humaniści. Daleki 

od kompletności remanent spraw, poglądów i mistyfikacji, 101–45. Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiel-

lońskiego. 

Krąpiec, Mieczysław Albert. 1985. Język i świat realny. Lublin: Katolicki Uniwersytet Lubelski. 

Krąpiec, Mieczysław Albert. 2008. O filozofii. Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu; Katedra Metafizyki 

KUL.

Kupisiński, Zdzisław, red. 2015. Potrzeba religii. Dynamika praktyk religijnych i rytualnych. Lublin: Wydawnictwo KUL. 

Kwaśnica, Robert. 1991. „Rzeczywistość jako byt sensu. Teza o językowym tworzeniu rzeczywistości”. W Podsta-

wowe pojęcia i problemy, pod redakcją Janusza Anusiewicza i Jerzego Bartmińskiego, 31–60. Język a Kultura 1. 

Wrocław: Wiedza o Kulturze.

Libiszowska-Żółtkowska, Maria, red. 2007. Religia i religijność w warunkach globalizacji. Kraków: Zakład Wydawniczy 

„Nomos”.

Maćkiewicz, Jolanta. 2000. „Potoczne w naukowym – niebezpieczeństwa i korzyści”. W Językowy obraz świata i kul-

tura, pod redakcją Anny Dąbrowskiej i Janusza Anusiewicza, 107–13. Język a Kultura 13. Wrocław: Wydawnictwo 

Uniwersytet Wrocławskiego.



423Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Mariański, Janusz. 2004. Religijność społeczeństwa polskiego w perspektywie europejskiej. Próba syntezy socjologicznej. 

Kraków: Zakład Wydawniczy „Nomos”. 

Moles, Abraham. 1978. Kicz czyli sztuka szczęścia. Studium o psychologii kiczu. Przetłumaczone przez Anitę Szczepań-

ską i Ewę Wende. Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy. 

Narodowy Instytut Dziedzictwa. b.d. Niematerialne dziedzictwo kulturowe w Polsce. Opracowane przez Annę Marco-

ni-Betkę, Katarzynę Sadowską-Mazur i Julię Włodarczyk. Warszawa: Narodowy Instytut Dziedzictwa.

Narodowy Instytut Dziedzictwa. 2017. „Krajowa lista niematerialnego dziedzictwa kulturowego”. Data dostępu: 

7 maja. http://niematerialne.nid.pl/Dziedzictwo_niematerialne/Krajowa_inwentaryzacja/Krajowa_lista_NDK/.

Niedźwiedź, Anna. 2006. „Pojęcie religijności ludowej w polskiej tradycji etnologicznej”. W Człowiek i sacrum. 

O pojęciach religijnych w języku i kulturze. Materiały pokonferencyjne, pod redakcją Doroty Sarzyńskiej i Ryszarda 

Tokarskiego, 237–47. Sandomierz: Towarzystwo Naukowe Sandomierskie; Wyższa Szkoła Humanistyczno-Przy-

rodnicza. 

Ratajski, Sławomir. 2013. „Koncepcja ochrony dziedzictwa niematerialnego w Konwencji UNESCO”. W Niematerialne 

dziedzictwo kulturowe. Źródła – wartości – ochrona, pod redakcją Jana Adamowskiego i Katarzyny Smyk, 21–33. 

Lublin – Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie Skłodowskiej; Narodowy Instytut Dziedzictwa.

Stępniak, Marek. 2010. „Religijność ludowa jako droga przekazu tradycji”. Łódzkie Studia Teologiczne 19: 276–83. 

Stomma, Ludwik. 1986. Antropologia kultury wsi polskiej XIX w. Warszawa: Instytut Wydawniczy PAX. 

Tomicki, Ryszard. 1981. „Religijność ludowa”. W Etnografia Polski: przemiany kultury ludowej, pod redakcją Marii Bier-

nackiej, Marii Frankowskiej i Wandy Paprockiej, 2: 29–70. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich. 

UNESCO. 2011. Niematerialne dziedzictwo kulturowe. Paryż: UNESCO. 

UNESCO. 2015. Zarządzanie światowym dziedzictwem kulturowym. Polska wersja językowa pod redakcją Katarzyny 

Piotrowskiej i Dąbrówki Lipskiej. Warszawa: Narodowy Instytut Dziedzictwa. Data dostępu: 6 listopada 2016. 

http://www.nid.pl/pl/Wydawnictwa/inne%20wydawnictwa/Managing%20Cultural%20WH_PL%20(3).pdf.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

424

*	� Starszy ekspert i doradca, Ministerstwo Kultury, Republika Chorwacji (Ministarstvo kulture Republike Hrvatske), 
	 e-mail: mirela.hrovatin@min-kulture.hr.

Znaczenie współpracy 
międzyinstytucjonalnej dla 
ochrony niematerialnego 
dziedzictwa kulturowego 
i zrównoważonego rozwoju. 
Przypadek budowania 
techniką suchego muru

Mirela Hrovatin*

  



425Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Eksploatacja zasobów naturalnych mogłaby zostać odpowiednio 
zmniejszona poprzez nadanie większego znaczenia tradycyjnym sposobom 
ich wykorzystywania oraz poprzez włączenie starego know-how 
do zarządzania pewnymi obszarami geograficznymi, w tym krajobrazami 
o wysokich walorach kulturowych i przyrodniczych. 

Wprowadzenie 

Zrównoważony rozwój w kontekście ochrony dziedzictwa kulturowego jest zagadnieniem wielo-

aspektowym (Albert 2015, 17). Niniejszy artykuł omawia tylko niektóre kwestie dotyczące związku 

między niematerialnym dziedzictwem kulturowym a zrównoważonym rozwojem. Jako ekspert 

oraz urzędnik państwowy w chorwackim Ministerstwie Kultury (Ministarstvo kulture) zajmujący 

się ochroną niematerialnego dziedzictwa kulturowego, stawałam przed licznymi dylematami zwią-

zanymi z koncepcją włączenia niematerialnego dziedzictwa kulturowego do obecnego głównego 

nurtu społecznego w celu zabezpieczenia jego żywotności. W tym sensie zrównoważony rozwój 

okazał się być istotnym czynnikiem w kontekście celów związanych z ochroną niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego przewidzianych w Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego z 2003 roku1. W niniejszym artykule poruszę kwestie gospodarczego wykorzy-

stania niematerialnego dziedzictwa kulturowego, szerszych społecznych implikacji jego ochrony 

oraz praw własności intelektualnej do tego dziedzictwa, opierając się na moich spostrzeżeniach 

dotyczących kilku przypadków w Chorwacji.

Aby poszerzyć kontekst, należy wspomnieć, że liczne międzynarodowe wysiłki mające na celu 

ochronę dziedzictwa kulturowego i przyrodniczego wywarły wpływ na Chorwację, która w ciągu 

ostatnich kilku dziesięcioleci starała się wdrożyć ogólne wytyczne poprzez ustawodawstwo kra-

jowe i planowane działania (Domijan 2004). Co więcej, w ostatnich latach w Chorwacji wzrosło zain-

1	� Informacje o związku niematerialnego dziedzictwa kulturowego ze zrównoważonym rozwojem w świetle Konwencji z 2003 
roku można znaleźć w internetowej publikacji UNESCO Intangible Cultural Heritage and Sustainable Development (Niematerialne 
dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój) (UNESCO 2015).



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

426

teresowanie ochroną przyrody w związku z kwestiami wynikającymi z potrzeby rozwoju przemy-

słowego i wykorzystania zasobów naturalnych. Ponadto już w roku 1979 Jeziora Plitwickie – jeden 

z najważniejszych chorwackich parków narodowych, oraz Stare Miasto w Dubrowniku, zaliczane do 

najważniejszych miast pod względem kulturalnym i historycznym, zostały wpisane na Listę Świa-

towego Dziedzictwa UNESCO. Po zakończenie wojen w byłej Jugosławii, toczących się w latach 

90. (nazywanych w Chorwacji wojną domową lat 90.), wpisanie obiektów na listę materialnego 

dziedzictwa zwróciło uwagę na potrzebę zadbania o cenne dziedzictwo kulturowe i przyrodnicze 

w Chorwacji, szczególnie zważywszy na to, że wojna spowodowała wiele zniszczeń zabytków oraz 

przyrody (Goldstein 1999). Jednak ocena szkód wojennych w Chorwacji koncentrowała się głów-

nie na materialnym dziedzictwie kulturowym, a nie na dziedzictwie niematerialnym2. Niestety, nie-

materialne dziedzictwo kulturowe również bardzo ucierpiało wskutek przymusowych przesiedleń 

ludności i zaniku tradycyjnych form wyrazu. Na szczęście w większości przypadków (choć nie we 

wszystkich) zostały one przywrócone do życia wraz z powrotem uchodźców do swoich domów, 

co pokazało, że know-how i wiedza posiadana przez depozytariuszy stanowi solidną podstawę dla 

kontynuacji tradycji, nawet po tak traumatycznych wydarzeniach, jak wojna i przesiedlenia ludno-

ści. Jednym z takich przypadków są obchody dnia św. Błażeja3 w Dubrowniku, które odbywają się 

co roku od X wieku. Wydarzenie to zostało reaktywowane, gdy tylko wojna się skończyła. Zasadni-

cza część święta odbywa się na głównej ulicy Dubrownika – Stradun, a jego obchody wznowiono, 

gdy tylko minęło zagrożenie, jeszcze zanim w mieście odbudowano zniszczone budynki. Stanowi 

to kolejny dowód na to, jak bliski jest związek niematerialnego dziedzictwa kulturowego ze środo-

wiskiem, w którym ono powstaje i jest praktykowane. Niestety, coraz większym zagrożeniem dla 

tych obchodów jest masowa turystyka, która powoduje szybkie wyludnianie się miasta. Obecnie 

planowane są działania, które mają ograniczyć liczbę turystów, by powstrzymać negatywne skutki 

dla miasta4. Dobrym przykładem łączenia turystyki oraz niematerialnego dziedzictwa kulturowego, 

przy jednoczesnym zapewnieniu zrównoważonego rozwoju w perspektywie długoterminowej, jest 

również Projekt Batana Ecomuseum5, który ma kilka celów: ochronę niematerialnego dziedzictwa 

2	� Na całym świecie dziedzictwo niematerialne jest systematycznie chronione dopiero od niedawna. Źródłem inspiracji w tym za-
kresie jest Konwencja z 2003 roku. Dlatego też nie tylko Chorwacja koncentrowała się przez długi czas głównie na dziedzictwie 
materialnym, a nie na niematerialnym (patrz Bouchenaki 2004).

3	� „Obchody dnia św. Błażeja” zostały wpisane na Listę reprezentatywną niematerialnego dziedzictwa kulturowego ludzkości 
UNESCO.

4	 Na temat relacji pomiędzy tradycyjnym dziedzictwem a turystyką, patrz Jelinčić 2006.
5	 Informacje o Projekcie Batana można znaleźć na stronie internetowej www.batana.org.



427Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

kulturowego, zachowanie obiektów i budynków, włączenie depozytariuszy do planowania, kontro-

lowanie turystyki przez samych depozytariuszy, wprowadzenie tradycyjnej żywności na rynek oraz 

jej wykorzystywanie zarówno w turystyce, jak i w codziennym życiu, programy edukacyjne, bezpo-

średnie przekazywanie know-how, międzynarodową współpracę itd. Są to ważne cechy tego pro-

jektu, w którym decyzje podejmują co prawda wszystkie zainteresowane podmioty, ale główna rola 

przypada samym depozytariuszom oraz lokalnej społeczności, wspieranym przez lokalne władze 

oraz instytucje eksperckie. Dzięki pomyślnemu wdrożeniu projekt ten został wpisany do Rejestru 

dobrych praktyk w dziedzinie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego UNESCO.

Wydarzenia wojenne i masowa turystyka nie są jedynymi czynnikami, które mają wpływ na dzie-

dzictwo kulturowe w Chorwacji oraz jego żywotność. Od prawie 100 lat chorwackie dziedzictwo 

kulturowe jest objęte stałą opieką konserwatorską (Deranja Crnokić 2015), a Ministerstwo Kultury 

prowadzi Krajowy rejestr dóbr kultury (Registar kulturnih dobara Republike Hrvatske), obejmu-

jący łącznie około 5 tys. elementów dziedzictwa nieruchomego, ruchomego oraz przyrodniczego6. 

Pierwsze elementy niematerialnego dziedzictwa kulturowego zostały wpisane do Krajowego reje-

stru około roku 2000. Obecnie (stan na rok 2017) znajduje się w nim 150 elementów tego dziedzic-

twa, a 15 zostało ponadto umieszczonych na listach NDZK UNESCO. Tak duża liczba elementów 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego wpisanych w ciągu zaledwie 10 lat jest wynikiem dobrej 

współpracy pomiędzy Ministerstwem Kultury, ekspertami i depozytariuszami. Współpraca ta umoż-

liwiła szybkie gromadzenie dokumentacji, której tworzenie stanowi do pewnego stopnia kontynu-

ację wcześniejszej dobrej praktyki konserwatorskiej w Chorwacji, oraz dostosowanie jej do niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego jako specyficznej kategorii dziedzictwa kulturowego (Hrovatin 

2016). Uważam ponadto, że szybkość dodawania wpisów jest także odzwierciedleniem długotermi-

nowego procesu trwającego w Chorwacji oraz na świecie od kilku dekad: lokalne społeczności oraz 

różni inni lokalni interesariusze (w tym muzea, przedsiębiorstwa i organizacje turystyczne) coraz 

bardziej zdają sobie sprawę z wartości lokalnego i narodowego dziedzictwa, w tym niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego, które społeczeństwo uznaje za zagrożone, jeżeli nie będzie dobrze 

dokumentowane i przekazywane. Depozytariusze i lokalne społeczności nie tylko coraz bardziej 

angażują się we wdrażanie różnych programów dotyczących ochrony niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego, ale dbają również o to, by ich dziedzictwo było odpowiednio prezentowane ogółowi 

społeczeństwa. Biorą też aktywny udział we wszystkich etapach różnych procesów, takich jak pro-

6	 Rejestr jest publicznie dostępny na stronie internetowej Ministerstwa Kultury: www.min-kulture.hr/default.aspx?id=6212.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

428

Tworzenie interaktywnych map obiektów zbudowanych techniką suchego muru z udziałem ekspertów i depozytariuszy, 
http://suhozid.geof.unizg.hr [data dostępu: 28 października 2016].

Petrebišća: wznoszenie i odnawianie murów z kamienia bez użycia zaprawy, 2014. Fot. Nevena Kereša, 
© Association 4 grada Dragodid.



429Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

wadzenie badań, dokumentowanie, opracowywanie ich własnych projektów w zakresie ochrony, 

włączanie ich do turystyki, zabieganie o wsparcie finansowe, co ostatecznie prowadzi do wpisania 

elementów do Krajowego rejestru. Prowadzenie tych działań w Chorwacji umożliwiły w pewnym 

stopniu również następujące czynniki: rozwój globalnej komunikacji, odbudowa po wojnie lat 90., 

stała obecność etnologów i antropologów kulturowych w niektórych społecznościach, podejmo-

wanie przez muzea większej liczby działań adresowanych do lokalnych społeczności, prezentowa-

nie lokalnego dziedzictwa na potrzeby turystyki, ogólny rozwój kraju w wyniku otwarcia się lokal-

nych społeczności na współpracę międzynarodową i regionalną oraz inne czynniki.

Przypadek budowania techniką suchego muru7 

Mimo że Chorwacja stworzyła solidne podstawy prawne do rozwoju ochrony dziedzictwa przyrod-

niczego i kulturowego na wysokim poziomie, w dalszym ciągu istnieją problemy, z którymi należy 

się uporać i które stają się coraz trudniejsze do rozwiązania, zwłaszcza w odniesieniu do niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego. Jedną z takich kwestii jest pogodzenie nowych wymogów 

rolniczych i gospodarczych z zachowaniem krajobrazów oraz tradycyjnych sposobów użytkowania 

gruntów, które pozwoliłoby na dostosowanie się do nowych potrzeb społecznych. Przyjrzyjmy się 

teraz budowaniu techniką suchego muru jako elementowi niematerialnego dziedzictwa kulturo-

wego. Technika ta została wpisana do Krajowego rejestru, jednak w dalszym ciągu pozostaje wiele 

kwestii do rozwiązania dotyczących jej przyszłej żywotności. Z jednej strony istnieją depozytariusze, 

którzy zachowują i stosują tradycyjne know-how, z drugiej jednak strony są oni zbyt rozproszeni, by 

wywrzeć większy wpływ na szerszą społeczność oraz na interesariuszy obecnych na rynku, którzy 

mogliby ich włączyć do nowych projektów. Dragodid8 – organizacja pozarządowa, która zajmuje się 

wyłącznie ochroną tego elementu niematerialnego dziedzictwa kulturowego oraz jego przyszło-

ścią – podejmuje aktywne działania mające na celu zmniejszenie przepaści pomiędzy tradycyjnym 

zapotrzebowaniem na budowle z kamienia oraz nowymi ekonomicznymi i rozwojowymi potrze-

bami społeczeństwa jako całości.

7	� Technika ta zakłada budowę z ciosów kamiennych bez zaprawy, bywała również stosowana od starożytności w różnych regio-
nach – przyp. red.

8	� Informacje o działalności oraz misji tej organizacji pozarządowej można znaleźć na stronie internetowej: www.dragodid.org.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

430

Rovinj: warsztaty budowania drewnianych łodzi batana wykorzystujące multimedia, 2015. Fot. Kosjenka Brajdić Petek, 
© Ecomusem Batana.



431Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Charakterystyczną cechą adriatyckiego krajobrazu jest kras (skały wapienne i dolomitowe). Nie-

wiele tamtejszej ziemi można wykorzystać pod uprawy. Dlatego też w przeszłości tradycyjnym spo-

sobem pozyskiwania pól było usuwanie kamieni, z których następnie budowano niskie i długie murki. 

Chroniły one ziemię przed wypłukaniem przez wodę i wiatr, a także przed zwierzętami. Wiedza ta 

sięga czasów prehistorycznych i jest wykorzystywana do dzisiejszego dnia. Jednak zaczęła ona powoli 

zanikać, ponieważ gospodarka w rejonie Adriatyku w XX wieku została w większości zdominowana 

przez turystykę morską, która stała się łatwiejszym źródłem dochodu dla wielu ludzi. W dzisiejszych 

czasach, nawet jeżeli niektórzy rolnicy nadal użytkują i uprawiają ziemię na obszarach krasowych, 

zazwyczaj nie korzystają z usług osób, które wiedzą, jak budować tradycyjne kamienne murki bez 

zaprawy, i wznoszą je z betonu lub z innych nowszych materiałów. W ten sposób nie tylko niszczą 

wizualne i historyczne walory użytkowanego przez siebie kulturowego krajobrazu, ale także pośred-

nio zagrażają niematerialnemu dziedzictwu, które wiąże się z dawnymi strukturami tego rodzaju. 

W związku z tym niezbędna jest zmiana nie tylko na poziomie lokalnym, ale w szczególności na szcze-

blu państwowym, która zabezpieczy bieżące ekonomiczne potrzeby mistrzów posiadających te umie-

jętności. Jednak Ministerstwo Kultury nie może zapewnić takiej ochrony dla elementu niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego bez pomocy innych instytucji, takich jak Ministerstwo Gospodarki 

(Ministarstvo gospodarstva), Ministerstwo Rozwoju Regionalnego (regionalnog razvoja), Minister-

stwo Turystyki (turizma), Ministerstwo Rolnictwa (poljoprivrede), Ministerstwo Środowiska (zaštite 

okoliša), oraz innych instytucji. Aktywne zaangażowanie innych organizacji, takich jak Chorwacka Izba 

Rzemieślnicza (Hrvatska obrtnička komora), również mogłoby pomóc w zapewnieniu widoczności 

i nowego wykorzystania tradycyjnej wiedzy. Dialog pomiędzy tymi podmiotami dotyczący kwestii 

związanych z niematerialnym dziedzictwem kulturowym oraz jego zrównoważonym rozwojem był 

dotąd bardzo ograniczony i wymaga instytucjonalnego wsparcia różnych sektorów.

Jednym z przykładów możliwego wykorzystania tradycyjnej wiedzy i umiejętności w zakresie 

budowania techniką suchego muru jest Równina Starego Gradu na wyspie Hvar, wpisana na Listę 

Światowego Dziedzictwa UNESCO. Jej największą wartość stanowi to, że jest ona unikalnym przy-

kładem geometrycznego podziału gruntów wykorzystywanego już w czasach starożytnych. Istnieje 

ogromna potrzeba zachowania starożytnego wyglądu i sposobu użytkowania tych gruntów, zwłasz-

cza dzisiaj, gdy są one uznawane za bezcenny zabytek dziedzictwa kulturowego. W tym właśnie 

celu opracowano projekty, które mają zapewnić zrównoważone gospodarowanie tymi gruntami9. 

9	� Informacje uzyskane na spotkaniach ekspertów poświęconych przygotowaniu wielonarodowej dokumentacji dotyczącej budo-
wania techniką suchego muru, które odbyły się w chorwackim Ministerstwie Kultury.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

432

Eksperci są zgodni, że znaczącą rolę w tym zakresie powinni pełnić mistrzowie budowania tech-

niką suchego muru. Jednak nawet jeżeli przyszli zarządcy zatrudnią tych mistrzów, to nie będą dys-

ponować środkami prawnymi, by zaangażować ich przy renowacji dawnych murów zbudowanych 

w technice suchego kamienia na Równinie. Główną przeszkodą jest fakt, że indywidualni tradycyjni 

mistrzowie w dalszym ciągu nie mają możliwości, by uzyskać wymagane zawodowe licencje (tak jak 

na przykład architekci), ponieważ nie posiadają dowodów, że uzyskali swoje kwalifikacje zgodnie 

z obowiązującą procedurą. Tymczasem nie są to umiejętności zdobyte podczas zorganizowanych 

zajęć, lecz przekazane bezpośrednio przez członków rodziny (głównie mężczyzn, ale również przez 

kobiety) oraz sąsiadów. Wpisanie tego elementu niematerialnego dziedzictwa kulturowego do Kra-

jowego rejestru otwiera możliwości uzyskania specjalnych licencji uprawniających osoby z takimi 

tradycyjnymi umiejętnościami do wykonywania prac renowacyjno-konserwatorskich. Pozwoliłoby 

to depozytariuszom wejść na rynek, a społeczeństwo doceniłoby ich rolę jako strażników tradycyj-

nej wiedzy i umiejętności. 

Oprócz  murów z suchych kamieni w całym regionie Adriatyku znajduje się wiele innych starych 

budynków i obiektów z kamienia, które wymagają renowacji, w czym stary know-how byłby przy-

datny. Zatrudnienie tradycyjnych mistrzów miałoby więc większy sens niż korzystanie z usług licen-

cjonowanych firm, które specjalizują się jedynie w budownictwie i architekturze. Co więcej, jeżeli 

te tradycyjne umiejętności będą gwarantować przyszłe zatrudnienie, zachęci to młodsze poko-

lenia do ich opanowywania. W tym sensie zapewnienie formalnych form kształcenia lub praktyk 

dla mistrzów w licencjonowanych szkołach lub na kursach byłoby znaczącym krokiem w kierunku 

zabezpieczenia zrównoważonego rozwoju tego elementu niematerialnego dziedzictwa kulturo-

wego. Obecnie jednak jedynymi działaniami podejmowanymi w zakresie kształcenia są odbywające 

się sporadycznie warsztaty, organizowane przez Dragodid i prowadzone na adriatyckim wybrzeżu 

przy pomocy lokalnych depozytariuszy i władz samorządowych. Przyczyniają się one do podnie-

sienia świadomości potrzeby zachowania tego dziedzictwa w lokalnym środowisku. Co więcej, 

gdyby te umiejętności były nauczane w ramach systematycznie prowadzonych szkoleń, mogłoby 

to zapewnić długoterminowe rezultaty w ich jakościowym przekazywaniu i pomogłoby zatrzymać 

nowo wykwalifikowane osoby w lokalnych społecznościach, które zmagają się z problemem wylud-

nienia w związku z malejącą w ostatnich dekadach liczbą mieszkańców na adriatyckim wybrzeżu, 

a w szczególności na wyspach.

Ten stary know-how może również zostać z powodzeniem wykorzystany, by zaspokoić obecne 

zapotrzebowanie rynkowe na budowle z kamienia. Wiele ludzi urządza swoje domy i podwórka 



433Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

w starym śródziemnomorskim stylu, by przyciągnąć turystów, którzy szukają miejsc o autentycz-

nym charakterze. Niestety, wielu właścicieli domów korzysta z gotowych produktów niskiej jakości, 

takich jak betonowe półfabrykaty, które tylko imitują budowle zbudowane techniką suchego muru. 

Prawdopodobnie ludzie ci nie zdają sobie sprawy z negatywnego wpływu, jaki ma to na estetykę 

przestrzeni oraz na ogólnie rozumiane niematerialne dziedzictwo. Dlatego też należy nieustannie 

podnosić świadomość wartości tego elementu niematerialnego dziedzictwa kulturowego oraz 

działać na rzecz jego włączenia do obecnych trendów i potrzeb rynku ekonomicznego oraz społe-

czeństwa. Co więcej, ten rodzaj niematerialnego dziedzictwa kulturowego i możliwości jego wyko-

rzystania zostałyby docenione przez społeczności i rodziny, gdyby aktywnie angażowano szersze 

kręgi społeczne oraz interesariuszy rynku ekonomicznego. 

Prawa własności intelektualnej oraz niematerialne  
dziedzictwo kulturowe

Jednym z zagadnień, które poruszono oprócz kwestii dotyczących wpisów do Krajowego rejestru 

oraz na listy UNESCO, jest rywalizacja pomiędzy lokalnymi społecznościami zabiegającymi o przy-

znanie praw własności intelektualnej do niematerialnego dziedzictwa kulturowego (Nikočević i in. 

2012). Problem własności intelektualnej był w rzeczywistości jednym z głównych powodów, dla 

których Konwencja z 2003 roku nie została opracowana i wprowadzona wcześniej10. Wpływ zachod-

nich kultur oraz nowe światowe trendy dotyczące ochrony praw autorskich we wszystkich sferach 

produkcji i kreatywności są dziś widoczne także w Chorwacji. Kwestia własności intelektualnej jest 

już poruszana od jakiegoś czasu, a w przypadku niematerialnego dziedzictwa kulturowego pojawia 

się zwykle wtedy, gdy depozytariusze chcą korzystać z materialnego aspektu swojego niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego. Rzeczywiście jest to dziś kolejny problem związany z trwałością nie-

materialnego dziedzictwa kulturowego. Kto więc ma prawo do niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego? Kto może je wykorzystywać i czerpać z niego korzyści? Kto może sprzedawać produkty 

będące rezultatem tego tradycyjnego know-how? Początkowo może się wydawać, że są to proste 

pytania i że odpowiedź na nie można uzyskać, zasięgając opinii instytucji zajmujących się prawami 

własności intelektualnej. W Chorwacji istnieją odpowiednie przepisy, które regulują tę kwestię, 

10	� Według historii Konwencji z 2003 roku przedstawionej na stronie internetowej UNESCO (UNESCO 2016).



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

434

a mianowicie ustawa o prawie autorskim i prawach pokrewnych11. Ponadto Państwowe Biuro Wła-

sności Intelektualnej (Državni zavod za intelektualno vlasništvo)12 świadczy usługi dla osób pragną-

cych chronić swoją własność intelektualną. Biuro wydaje np. specjalne „oznaczenie pochodzenia” 

dla niektórych tradycyjnych produktów, takich jak tradycyjny haft, tzn. koronki. W praktyce ozna-

czenie to uprawnia grupy, organizacje pozarządowe oraz indywidualne osoby do sprzedawania 

swoich produktów na rynku pod ich tradycyjną nazwą (np. koronki z Lepoglavy, koronki z Pagu itd.). 

Co więcej, jest ono dobrze umocowane w ramach prawnych państwa. Jednak w kilku społeczno-

ściach rozpowszechnianie fałszywych informacji na temat elementu niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego doprowadziło do sytuacji, w której uprawnienia zostały przyznane tylko osobom o to 

się ubiegającym, z pominięciem tych, które albo nie znały swoich praw, albo nie zostały poinfor-

mowane o możliwości wnioskowania o oznaczenie. Również osoby niezwiązane z daną jednostką, 

grupą lub nawet organizacją pozarządową, która wnioskuje o przyznanie oznaczenia, są pomijane 

i tym samym zostają pozbawione swoich praw. Kto może chronić tych, którzy są pozbawieni moż-

liwości dochodzenia praw do swojej tradycji oraz jej wykorzystywania? Mają oni prawo do złożenia 

skargi lub ubiegania się o certyfikat potwierdzający, że mogą używać tradycyjnej nazwy dla swoich 

produktów, jednak może im być trudno udowodnić, że posiadają know-how w tym zakresie, przed 

kompetentną organizacją pozarządową lub osobą, która ocenia, czy ich produkt jest wytwarzany 

we „właściwy”, tradycyjny sposób, czy też nie. Z tego też względu jednostka może być narażona 

na manipulacje ze strony silniejszej grupy lub osoby z danej społeczności. Problem relacji władzy 

mógłby zostać rozwiązany w drodze publicznych dyskusji, poprzez aktywne zaangażowanie eks-

pertów, dodatkowe badania naukowe, podawanie wyników badań do wiadomości publicznej oraz 

włączenie lokalnych władz do działań mających na celu likwidowanie takich nierówności społecz-

nych (przy założeniu, że władze nie popierają silniejszych grup). Nie podaję tutaj żadnych przykła-

dów, ponieważ Ministerstwo Kultury postarało się, by w materiałach będących podstawą wniosku 

o wpisanie danego elementu niematerialnego dziedzictwa kulturowego do Krajowego rejestru 

zostali wymienieni wszyscy depozytariusze. Niektóre osoby, które zostały pominięte, kontaktowały 

się z ministerstwem już po dokonaniu wpisu i zostały później dopisane do nowych, poprawionych 

list depozytariuszy. Listy te zostały ponadto wysłane do uprzednio wpisanych osób, żeby one też 

dowiedziały się o nowych depozytariuszach. Gdy tylko jest to możliwe, eksperci z ministerstwa oraz 

11	� Zakon o autorskom pravu i srodnim pravima, Narodne Novine [Dziennik Urzędowy] nr 167/2003, 22 października 2003.
12	 Więcej informacji o Państwowym Biurze Własności Intelektualnej można znaleźć na stronie www.dziv.hr.



435Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

instytucje eksperckie podnoszą świadomość obywateli na temat tej kwestii, wyjaśniając, że nie-

materialne dziedzictwo kulturowe jest częścią kultury, która należy do szerszej społeczności, a nie 

tylko do indywidualnych osób. Dzięki temu wszyscy depozytariusze danego elementu niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego mają zapewnioną właściwą pozycję w związku z ich niematerialnym 

dziedzictwem kulturowym. 

Oprócz haftu, wiele pierwszych propozycji wpisów do Krajowego rejestru dotyczyło tradycyj-

nych chorwackich produktów spożywczych, ponieważ różne grupy i indywidualne osoby chciały 

chronić swoje przepisy oraz know-how dotyczące przygotowania tradycyjnych posiłków, ciast 

oraz innych potraw. Oczywiście było to dla depozytariuszy najłatwiejszym sposobem na uzyska-

nie oficjalnego potwierdzenia, że mogą korzystać z prawa do swojej tradycji oraz sprzedawać 

wytwarzane przez siebie produkty, które się na niej opierają. Znaczenie tradycyjnych produktów 

spożywczych oraz duża liczba zgłoszeń dotyczących tego rodzaju niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego wynikały również z braku innych zachowanych elementów niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego w niektórych lokalnych społecznościach. Tym niemniej Ministerstwo Kul-

tury nie miało zamiaru udzielać którejkolwiek z grup lub osób oficjalnego poparcia i uznawało 

tradycyjne rodzaje produktów spożywczych wyłącznie jako specyficzne dla większych obszarów 

geograficznych, nie przypisując ich tylko jednej osobie lub grupie osób. Doprowadziło to do 

braku zainteresowania zgłaszaniem kolejnych tradycyjnych metod produkcji żywności do wpi-

sania do Krajowego rejestru. Zamiast tego depozytariusze zaczęli składać wnioski w Minister-

stwie Rolnictwa, które przyznaje specjalne oznaczenia pochodzenia dla tradycyjnych produktów 

spożywczych13. Mogłoby się wydawać, że skoro Ministerstwo Rolnictwa przyznaje takie oznacze-

nia, to istnieją również grupy, firmy lub organizacje pozarządowe, które kontrolują prawa doty-

czące produkcji tradycyjnej żywności. Jednak gdy depozytariusz chce wejść na rynek i sprzeda-

wać swoje produkty pod nazwą, która jest chroniona przez Ministerstwo Rolnictwa, musi przejść 

przez całą procedurę, podczas której grupa lub firma dysponująca odnośnym prawem decyduje, 

czy przestrzega on tradycji we właściwy sposób. Taki rodzaj kontroli stwarza ryzyko manipula-

cji i ogranicza wprowadzanie produktów na rynek, co może niekorzystnie wpłynąć na produk-

cję i dochody posiadaczy praw. Jednak podejmowanie prób ochrony i kontroli wprowadzania 

na rynek produktów, które można nazwać „tradycyjnymi”, jest prawem samych depozytariuszy 

13	� Wszystkie pozostałe rodzaje tradycyjnych produktów i know-how podlegają jurysdykcji Państwowego Biura Własności Inte-
lektualnej. Informacje o Ministerstwie Rolnictwa oraz oznaczeniach pochodzenia dla artykułów spożywczych są dostępne na 
stronie www.mps.hr/default.aspx?id=10.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

436

oraz ich stowarzyszeń; to oni powinni decydować o ochronie swojego tradycyjnego dziedzictwa 

oraz o zapobieganiu jego niewłaściwemu wykorzystywaniu w celu uniknięcia szkód, które mogą 

im zostać wyrządzone, jeżeli rynek nie będzie nadzorowany.

Antropolodzy kulturowi są być może bardziej wyczuleni na kwestie praw własności intelektu-

alnej ze względu na historię tej dyscypliny naukowej; dotyczy to również naszego kraju. Jednak 

w obliczu konkretnych przypadków w Chorwacji antropolodzy nie wiedzą, jak odnieść się do kwe-

stii związanych z własnością intelektualną – być może, będąc ekspertami którzy są wystarczająco 

mocno zaangażowani na wszystkich etapach tych procesów [ochrony dziedzictwa niematerialnego 

– przyp. red.], nie uznają tego za swoje zadanie, albo ich zdaniem są to problemy, które powinny być 

rozwiązywane przez inne instytucje lub ekspertów. Bardziej systematyczne badanie przypadków 

w Chorwacji mogłoby się przyczynić do opracowania ogólnych wytycznych dotyczących sposobów 

radzenia sobie z tymi kwestiami. Mogłoby to pomóc antropologom kulturowym w ich przyszłej 

pracy z lokalnymi społecznościami oraz w planowaniu wprowadzania elementów niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego na rynek.

Wnioski

Należy stwierdzić, że planowanie wprowadzenia jakiegokolwiek elementu niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego do bardziej intensywnego użytku gospodarczego lub turystyki, nowego 

sposobu wykorzystania lub jakiegokolwiek innego użytku zgodnie z bieżącymi trendami powinno 

angażować nie tylko depozytariuszy, ale również interesariuszy na różnych poziomach, w tym m.in. 

na poziomie lokalnym, państwowym, eksperckim i prywatnym. Eksperci w dziedzinie nauk huma-

nistycznych oraz naukowcy, a zwłaszcza antropolodzy kulturowi, odgrywają ważną rolę w zapo-

bieganiu niewłaściwemu wykorzystaniu niematerialnego dziedzictwa kulturowego i wzmacnianiu 

jego żywotności, ponieważ są oni bardziej wyczuleni na potrzeby indywidualnych osób, a ponadto 

rozumieją różne rodzaje funkcjonowania lokalnych społeczności. W związku z tym pewne ogólne 

wytyczne mogłyby zostać sformułowane na poziomie eksperckim i państwowym, by zapewnić 

trwałość niematerialnego dziedzictwa kulturowego, które jest wykorzystywane w nowy sposób 

oraz do nowych celów, biorąc pod uwagę to, że tylko niektóre jego aspekty są komercjalizowane, 

oraz podnosząc świadomość znaczenia mniej oczywistej społecznej roli niematerialnego dziedzic-

twa kulturowego dla lokalnej społeczności i szerzej pojętego społeczeństwa. Jednak nie wszystkie 



437Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

problemy dotyczące poszczególnych rodzajów niematerialnego dziedzictwa kulturowego można 

rozwiązać na poziomie teoretycznym lub uniwersalnym. Dlatego im bardziej lokalne i specyficzne 

podejście do niematerialnego dziedzictwa kulturowego, tym lepiej.

Na przestrzeni lat, aż do dnia dzisiejszego, to szerzej pojmowana wartość społeczna i ekono-

miczna oraz popyt wywierały wpływ na ochronę i kontynuację wielu elementów niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego, takich jak te, o których była mowa w tym artykule. W dalszym ciągu 

w Chorwacji jest więcej wyzwań i dylematów, z którymi należy się uporać, niż konkretnych rezulta-

tów i odpowiedzi, jednak organizacje pozarządowe podejmują w tym względzie znaczące wysiłki, 

by podnieść świadomość i zapewnić ochronę i zachowanie wartości oraz zasobów kulturowych 

i  przyrodniczych. Dzięki licznym stowarzyszeniom kulturalnym, stowarzyszeniom zajmującym się 

dziedzictwem, stowarzyszeniom ekologicznym oraz działaniom i inicjatywom obywateli osiągnięto 

znaczny postęp, jednak w dalszym ciągu nie zrobiono wystarczająco dużo, by szerzej pojmowane 

społeczeństwo zdało sobie sprawę z możliwości wykorzystania niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego do zaspokojenia nowych potrzeb rozwojowych oraz zabezpieczenia zrównoważonego 

rozwoju pewnych obszarów. Programy edukacyjne, zarówno formalne, jak i nieformalne, mogłyby 

istotnie pomóc w przygotowaniu nowych pokoleń do wykorzystywania niematerialnego dziedzic-

twa kulturowego jako nieocenionego zasobu w zarządzaniu lokalnymi obszarami w przyszłości. 

Obecnie obowiązujące programy szkolne obejmują niektóre z tych kwestii, jednak nie zwraca się 

w nich wystarczającej uwagi na łączenie starych i nowych sposobów korzystania z przyrody i jej 

zasobów. W niektórych przypadkach wiedza i umiejętności  mogłyby być skuteczniej przekazywane 

młodszym pokoleniom w ramach kształcenia ustawicznego niż w rodzinie – jak pokazuje przykład 

budowania techniką suchego muru, istnieje ekonomiczne zapotrzebowanie na licencjonowanych 

mistrzów, którzy mogą wejść na rynek w legalny sposób. Wiążąca się z tym eksploatacja zasobów 

naturalnych mogłaby zostać odpowiednio zmniejszona poprzez nadanie większego znaczenia tra-

dycyjnym sposobom ich wykorzystywania oraz poprzez włączenie starego know-how do zarządza-

nia pewnymi obszarami geograficznymi, w tym krajobrazami o wysokich walorach kulturowych 

i przyrodniczych. 

Kwestia praw własności intelektualnej, które są chętniej przyznawane interesariuszom posiada-

jącym większą władzę w lokalnych społecznościach niż innym członkom tych samych społeczności, 

może skutkować brakiem motywacji do kontynuowania pewnych tradycji. Tymi oraz innymi kwe-

stiami zajmują się w Chorwacji różne instytucje państwowe i eksperckie, które jednak w dalszym 

ciągu nie są ze sobą wystarczająco powiązane, by znaleźć bardziej odpowiednie rozwiązania dla 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

438

każdego przypadku związanego z niematerialnym dziedzictwem kulturowym oraz każdej lokalnej 

społeczności. Jest to poważnym utrudnieniem we wdrażaniu działań mających na celu ochronę 

i  zabezpieczenie tego dziedzictwa na określonych obszarach geograficznych w perspektywie 

długoterminowej. Dlatego też należy zadbać o włączenie wszystkich interesariuszy, a zwłaszcza 

depozytariuszy i całej lokalnej społeczności, na wszystkich etapach planowania takich projektów 

rozwojowych – od początku do końca – by zapewnić długoterminowy zrównoważony rozwój oraz 

ochronę dziedzictwa kulturowego i przyrodniczego.

Bibliografia

Albert, Marie-Theres. 2015. „Mission and Vision of Sustainability Discourses in Heritage Studies [Misja i wizja dyskur-

sów o zrównoważonym rozwoju w studiach nad dziedzictwem].” W Perceptions of Sustainability in Heritage Stu-

dies [Postrzeganie zrównoważonego rozwoju w studiach nad dziedzictwem], pod redakcją Marie-Theres Albert, 

11–20. Berlin/Boston: De Gruyter.

Bouchenaki, Mounir, red. 2004. Museum International t. 56, z. 1–2. Wiley-Blackwell.

Deranja Crnokić, Anuška. 2015. „Nastanak Registra kulturnih dobara – povijest i sadašnjost inventariziranja kulturne 

baštine u Hrvatskoj [Tworzenie Rejestru dóbr kultury – historia i teraźniejszość katalogowania dziedzictwa kul-

turowego w Chorwacji]”. Godišnjak Zaštite Spomenika Kulture Hrvatske 37–38: 25–38.

Domijan, Miljenko, red. 2004. World Heritage Sites in Croatia: Exhibition Marking the Twenty-Fifth Anniversary of the 

Inscription of the First Croatian Heritage Sites on the World Heritage List [Zabytki światowego dziedzictwa w Chor-

wacji: wystawa z okazji dwudziestej piątej rocznicy wpisania pierwszych chorwackich zabytków na Listę Świato-

wego Dziedzictwa Kultury]. Zagreb: Ministry of Culture of the Republic of Croatia. 

Goldstein, Gordana, red. 1999. Godišnjak zaštite spomenika culture Hrvatske 24–25: Spomeničkabaština u Hrvatskoj 

1991–1999. Ratne štete i obnova [Kulturowe i historyczne dziedzictwo w Chorwacji 1991–1999. Zniszczenia 

wojenne i odbudowa]. Zagreb: Ministarstvo kulture Republike Hrvatske.

Hrovatin, Mirela. 2016. „A Short Overview of the ICH Safeguarding Policy in Croatia [Krótki przegląd polityki doty-

czącej ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego w Chorwacji]”. W The Contribution of UNESCO Member 

States of South-Eastern Europe to the Implementation of the Convention for the Safeguarding of the Intangible 

Cultural Heritage. A Jubilee Edition Dedicated to the 70th Anniversary of UNESCO [Wkład państw członkowskich 

UNESCO z Europy Południowo-Wschodniej we wdrażanie Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego. Wydanie jubileuszowe z okazji 70. rocznicy powstania UNESCO], pod redakcją Migleny 



439Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Iwanowej, 93–104. Sofia: Regional Centre for the Safeguarding of Intangible Cultural Heritage in South-Eastern 

Europe under the auspices of UNESCO. Data dostępu: 11 września 2016. http://www.unesco-centerbg.org/

wp-new/wp-content/uploads/2016/05/izdanie_UNESCO_print-last.pdf.

Jelinčić, Daniela Angelina. 2006. „Tourism versus Identity, Globalization and Tradition [Turystyka a tożsamość, glo-

balizacja i tradycja]”. Ethnological Researches 11: 185–207. 

Nikočević, Lidija, Ljiljana Gavrilović, Mirela Hrovatin, Daniela Angelina Jelinčić, Jadran Kale, Dragana Lucija Ratković, 

Amy Mountcastle, Peter Simonič i Tvrtko Zebec. 2012. „Culture or Heritage? The Problem of Intangibility [Kul-

tura czy dziedzictwo? Problem niematerialności]”. Etnološka Tribina: Journal of Croatian Ethnological Society 42 

(35): 57–112.

UNESCO. 2015. „Intangible Cultural Heritage and Sustainable Development [Niematerialne dziedzictwo kul-

turowe i zrównoważony rozwój]”. Data dostępu: 25 października 2016. http://unesdoc.unesco.org/image-

s/0024/002434/243402e.pdf.

UNESCO. 2016. „Working towards a Convention [Prace nad Konwencją]”. Data dostępu: 3 października. http://

www.unesco.org/culture/ich/en/working-towards-a-convention-00004.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

440

Działania na rzecz 
zapewnienia 
zrównoważonej przyszłości 
niematerialnego 
dziedzictwa kulturowego 
Rumunii: korzyści 
i czynniki ryzyka

Adina Hulubaş*

  

*	� Kierownik Departamentu Etnografii i Folkoru, Instytut Filologii Rumuńskiej, Akademia Rumuńska (Departamentul  
de etnografie şi folclor, Institutul de Filologie Română, Academia Română), Iaşi, Rumunia, e-mail: adina.hulubas@gmail.com.



441Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Kroki podjęte w celu zapewnienia tradycji bezpieczniejszej przyszłości może 
symbolizować obraz fal rozchodzących się koncentrycznie po powierzchni 
wody, które pojawiają się w chwili, gdy wpadnie do niej jakiś przedmiot. 
W samym centrum usytuowane jest uznanie opinii publicznej dla wartości, 
jaką stanowi kultura; niemniej jednak inicjatywy realizowane na poziomie 
lokalnym muszą być wspomagane i chronione przed presją wynikającą 
z funkcjonowania scentralizowanych standardów. 

To, że niematerialne dziedzictwo kulturowe ma charakter niezwykle dynamiczny, wydaje się nie 

budzić dzisiaj szczególnych wątpliwości, podobnie zresztą jak stwierdzenie, że czynniki społecz-

no-gospodarcze wywierają wpływ na praktyki, wierzenia, rzemiosło i inne tradycje ludowe. Sam 

termin „żywe dziedzictwo”, niejednokrotnie używany zamiennie z pojęciem niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego (Park 2013, 1), z samej definicji zakłada występowanie wraz z upływem czasu 

organicznych przemian, co stanowi kolejny aspekt powszechnie akceptowanej cechy dziedzictwa 

niematerialnego jako zbioru realizowanych w sposób aktywny praktyk, przekazywanych z pokole-

nia na pokolenie i będących znakiem tożsamości kulturowej danej społeczności.

Oznacza to zatem – co zresztą zauważają także eksperci w omawianej dziedzinie – że kluczem do 

zrozumienia kultury tradycyjnej jest zjawisko ewolucji. „NDZK z samej swojej definicji jest żyjącym 

bytem, a jego zdolność do nieustannego przystosowywania się do panujących warunków w miarę 

postępującej historycznej i społecznej ewolucji jego twórców i depozytariuszy stanowi jedną z jego 

podstawowych cech” (Lenzerini 2011, 108). Najlepszym przykładem tej wewnętrznej dynamiki jest 

pewien rumuński zwyczaj towarzyszący narodzinom dziecka. Nosi on nazwę „rękawów położnej” 

(mânecile moaşei); oprócz Rumunii spotyka się go także wśród społeczności mołdawskiej, ukraiń-

skiej, bułgarskiej oraz rosyjskiej. Zgodnie z tym zwyczajem kobieta, której tradycyjna położna towa-

rzyszyła podczas porodu, zobowiązana jest do złożenia rytualnego daru osiem dni po narodzinach 

dziecka. Ponieważ proces fizjologiczny, jakim jest poród, uznawany jest za nieczysty, młode matki 

tradycyjnie składały położnym w darze dwa metry ręcznie tkanego materiału, tak aby mogły one 

wykonać z niego nowe rękawy w miejsce starych, zabrudzonych podczas porodu. Dodatkowo 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

442

kobiety oblewają wodą dłonie położnych i dają im mydło, dzięki któremu mogą one przejść proces 

oczyszczenia.

Mimo że 70 lat temu zabroniono kobietom rodzenia w domu bez pomocy lekarskiej, zwyczaj, 

o którym mowa, istnieje do dnia dzisiejszego i każdego dnia spotykamy go w szpitalach i klinikach. 

Ma on ponadto nadal istotne znaczenie w sensie społecznym; osoby znające ów zwyczaj jedno-

głośnie twierdzą, że ktokolwiek sprzeniewierzy się tej tradycji, musi liczyć się z tym, że niechyb-

nie spadną na niego wszelkie nieszczęścia. Zmiany zachodzące w społeczeństwie nie doprowadziły 

do wyrugowania tradycyjnych praktyk, w związku z czym także i dzisiaj obecność położnej, wykonu-

jącej tradycyjne gesty od wieków towarzyszące momentowi przyjścia dziecka na świat, uznawana 

jest za obowiązkowy element ceremoniału (Hulubaş 2011).

Tego rodzaju spontanicznemu przekazywaniu tradycji z pokolenia na pokolenie towarzyszy 

ogólne przekonanie o jej magicznych, nadprzyrodzonych cechach, czyniąc omawiany zwyczaj zjawi-

skiem kulturowym mieszczącym się w definicji pojęcia NDZK. „Nieodłączną cechą dziedzictwa tego 

rodzaju jest zdolność samoistnego kształtowania i modyfikowania własnej charakterystyki w miarę 

postępów ewolucji społecznej, dzięki czemu dziedzictwo to jest w stanie odzwierciedlać w sposób 

ciągły żywe tradycje danej społeczności” (Lenzerini 2011, 118). Mimo to proces ten nie może być już 

dziś uznany za dający rękojmię naturalnej selekcji praktyk przekazywanych kolejnym pokoleniom 

z uwagi na oddziaływanie innego rodzaju praktyk występujących w kulturze ludowej. Na szczęście 

w 2003 roku została w samą porę wdrożona Konwencja w sprawie ochrony niematerialnego dziedzic-

twa kulturowego, pozwalająca odpowiednio kontrolować proces przekazywania tradycyjnej wiedzy 

kolejnym pokoleniom.

To właśnie młode pokolenie daje nam nadzieję na zapewnienie trwania naszego niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego; należy jednak mieć na uwadze fakt, że kontekst społeczno-gospodarczy, 

w jakim postrzegać należy znaczenie kultury ludowej, może nie być zrozumiały dla ogółu społe-

czeństwa. Co więcej, odwieczny proces, dzięki któremu bezcenne przejawy naszej kultury zacho-

wały się do dzisiaj, wymaga obecnie z naszej strony wnikliwej obserwacji, szczególnie w związku 

z  oddziaływaniem, które ogół społeczeństwa wywiera na tradycyjnych rzemieślników, a które 

niesie ze sobą różnego rodzaju kulturowe naleciałości. Przykładowo w 2012 roku na Listę repre-

zentatywną niematerialnego dziedzictwa kulturowego ludzkości UNESCO wpisany został „Wyrób 

ceramiki w  Horezu”; dziś jednak ceramika tego rodzaju jest powszechnie dostępna zarówno na 

tradycyjnych jarmarkach, jak i nawet w międzynarodowych hipermarketach. Zagrożeniem, jakie dla 

omawianej tradycji rzemieślniczej niesie jej rosnąca popularność, są próby naśladowania jej przez 



443Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

garncarzy z innych obszarów etnograficznych. Na przykład w zlokalizowanej w okręgu suczawskim 

miejscowości Marginea jeszcze osiem lat temu za pomocą unikalnych metod wytwarzano trady-

cyjną, czarną ceramikę, z której słynął omawiany obszar. Dziś jednak oczom turystów odwiedzają-

cych tamtejszy warsztat ceramiczny ukazują się talerze przywożone z odległego o 500 km Horezu. 

Inni rzemieślnicy z kolei przyozdabiają talerze wykonane w kolorystyce typowej dla regionu Baia 

Mare z północnej Rumunii wizerunkiem koguta z Horezu, będącego charakterystycznym symbolem 

wyrobów tego rodzaju. 

Zaledwie miesiąc po ogłoszeniu Konwencji z 2003 roku specjaliści zaczęli wyrażać swoje obawy, 

że system ochrony dziedzictwa doprowadzi do powstania „specyficznego środowiska, będącego 

zaledwie imitacją tego, co prawdziwe” (Brown 2012, 95). Jeden z ekspertów stwierdził nawet, 

że nowe regulacje mogą „zmienić kolej rzeczy” (Kurin 2012, 100). 

�Zamiast tego można było pozostawić proces „naturalnemu” biegowi rzeczy, unikając wszelkiego rodzaju 

interwencji kulturowych i pozwalając, aby zmiany następowały „w naturalny sposób”. Niemniej jednak pro-

blemy, z jakimi NDZK mierzy się we współczesnym świecie, nie mają nic wspólnego z „naturalnością”. Prze-

ciwnie, są one efektem działalności społecznej i gospodarczej będącej cechą współczesnych społeczeństw 

i systemów o zasięgu globalnym (Kurin 2007, 18). 

O tym, co zyska ogólny poklask, decydują pieniądze. W związku z powyższym musimy się dzisiaj 

mierzyć z podwójnym ryzykiem: z jednej strony brak specjalistycznej interwencji grozi nam utratą 

tradycyjnych form wiedzy na skutek presji ze strony wszechobecnej standaryzacji. Z drugiej jednak 

strony budowanie świadomości musi następować pod ścisłym nadzorem, ponieważ przeceniając 

lokalne praktyki, ryzykujemy, że będą one wywierały podobny, unifikujący wpływ na inne przejawy 

dziedzictwa. Jak zauważył Claude Lévi-Strauss (2007, 7) w swoim przemówieniu z okazji sześćdzie-

sięciolecia działalności UNESCO, musimy „przezwyciężyć pozorną antynomię pomiędzy jednością 

rodzaju ludzkiego a niewyczerpaną różnorodnością form, w jakiej się ona objawia”.

Kolejne niebezpieczeństwo związane jest z możliwością zaniku pierwotnego celu, reprezen-

towanego przez całą społeczność osób praktykujących określone zwyczaje. W efekcie tracimy nie 

tylko „spontaniczny” charakter danego zwyczaju (Brown 2012, 95), ale także bez mała magiczny cel, 

jaki mu przyświeca. Doskonałym przykładem tego rodzaju alienacji jest „Rytuał Căluş”, wpisany na 

Listę reprezentatywną niematerialnego dziedzictwa kulturowego ludzkości w 2008 roku. Ten akro-

batyczny taniec, pierwotnie posiadający status Arcydzieła Ustnego i Niematerialnego Dziedzictwa 

Ludzkości (2005 r.), wykonywany był zaledwie dziewięć razy do roku, począwszy od pierwszego 

dnia Zielonych Świątek. Aby uczestniczyć w tym rytuale, należało przejść owiany do dziś tajemnicą 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

444

Rytuał Căluş, © Muzeum Chłopa Rumuńskiego.



445Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

proces inicjacji; każdy tancerz składał tajemną przysięgę na granicy wsi, z której pochodził, a następ-

nie tancerze wędrowali od wioski do wioski, niosąc obietnicę uzdrowienia bezpłodnym kobietom 

oraz ludziom cierpiącym na budzące powszechny lęk choroby, takie jak np. epilepsja. Dzisiaj jednak 

wszystkie mistyczne aspekty tego zwyczaju uległy zapomnieniu, a jedyną wiedzą, jaką otrzymują 

nowi adepci tej sztuki, jest taneczna wirtuozeria (Ştiucă 2009, 20). Co gorsza, dziś Căluşari wystę-

pują na różnorakich festiwalach przez cały rok, uczestnicząc w weselach, a nawet w spontanicznych 

zebraniach publicznych; jedynie liczba tancerzy odprawiających rytuał pozostaje zgodnie z trady-

cją nieparzysta – pięciu, siedmiu, dziewięciu lub jedenastu. Uczestniczą oni także w procesjach, 

podczas których poświęca się nowe samochody, pragnąc tym samym uchronić ich użytkowników 

od nieszczęśliwych wypadków. 

Căluş przypomina inne tradycyjne taneczne rytuały, takie jak np. tańce górali podhalańskich 

z ciupagami. Obrzędy te spełniają oczywistą funkcję apotropaiczną, a sam taniec w kręgu jest swo-

istym wyrazem oddania się pod opiekę słońca. Podobnie jak w przypadku rumuńskich Căluşari, 

także i w tym przypadku rytualny taniec ma za zadanie zdjąć zły urok i przynieść zdrowie i dobrobyt 

całej społeczności. Pewne analogie z rumuńskimi zwyczajami wykazuje także inny polski taniec – 

zbójnicki – zbliżony do rytuału Căluş zarówno pod względem choreografii, jak i spektakularnych 

efektów, jakie w założeniu mają nieść ze sobą jego współczesne odmiany.

Co więcej, w południowej części terytorium Rumunii, w okręgu Jałomica (Ialomiţa), tancerze 

wykorzystują rytualne kije z wyrzeźbioną na końcu głową konia; szczegół ten łączy rytuał Căluşari 

z innym obrzędem o nazwie Căiuţi, odprawianym w dniu zimowego przesilenia, wykazując także 

pewne analogie z takimi tradycjami, jak ‘Obby ‘Oss w Wielkiej Brytanii czy Lajkonik na ziemiach pol-

skich. Omawiany motyw jedności jeźdźca z koniem, którego dosiada, ma już wielowiekową tradycję 

i niezwykle szeroki zasięg geograficzny, w związku z czym nie powinno się przedstawiać go tylko 

i wyłącznie jako zjawiska natury estetycznej, a więc elementu towarzyszącej ludowym festynom 

zabawy. Przekazywanie tradycji z pokolenia na pokolenie uzależnione jest od tego, czy ludzie chcą 

się z tą tradycją identyfikować; to właśnie w tym zakresie na terenie Rumunii konieczne jest podję-

cie dalszych działań. 

„W większości państw UE wdrożono już konkretne strategie i zalecenia w obszarze edukacji 

celem stworzenia zachęt dla placówek oświatowych, aby te podtrzymywały i budowały świado-

mość lokalnej kultury i dziedzictwa” (Dagnino, Ott i Pozzi 2015, 195). Strategia ta uznana może być 

za element Celu Zrównoważonego Rozwoju nr 4 (Edukacja Wysokiej Jakości). Możliwość zdobywa-

nia wiedzy na temat tego, w jaki sposób ukształtowała się nasza tożsamość kulturowa, jakie niesie 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

446

ona ze sobą znaczenie oraz jakie są jej podobieństwa i różnice względem innych tradycyjnych kultur 

ma kapitalne znaczenie z punktu widzenia przyszłych zachowań społecznych. Działania tego rodzaju 

służą promowaniu „inkluzywnej i równej dla wszystkich edukacji wysokiej jakości” oraz „możliwości 

ustawicznego uczenia się”, na co wskazali zresztą autorzy Sprawozdania na temat monitorowania 

edukacji na świecie (UNESCO 2016).

W 2015 roku działający w miejscowości Iaşi oddział Akademii Rumuńskiej (Academia Română, 

Filiala Iași) wystosował w tym zakresie oficjalne pismo do rumuńskiego Ministerstwa Oświaty (Mini-

sterul Educaţiei Naţionale). Komunikat prasowy wywołał ogromne poruszenie w mediach i spotkał 

się z powszechną aprobatą. Skierowany do władz państwowych wniosek wystosowano w następ-

stwie trwających rok warsztatów zorganizowanych przez Departament Etnografii i Folkloru (Depar-

tamentul de Etnografie și Folclor) pod hasłem „Po co i w jaki sposób przekazywać wiedzę na temat 

folkloru”. Uczestnicy warsztatów, wywodzący się z szeregu różnych branż (nauczyciele szkolni i uni-

wersyteccy, rzemieślnicy, kuratorzy, dyrektorzy muzeów, organizatorzy jarmarków, producenci 

radiowi itd.) stwierdzili zgodnie, że obecny program kształcenia stosowany w szkołach nie spełnia 

już oczekiwań psychologicznych i społecznych uczniów pobierających naukę. Podręczniki zawierają 

niewiele tekstów z dziedziny sztuki ludowej, a te, które już tam się znalazły, są zbyt skomplikowane 

i zawierają zbyt wiele superlatywów; w efekcie bez odpowiedniej interpretacji zawarte tam tre-

ści mogą wręcz wprowadzać czytelników w błąd. Nasze wnioski i sugestie dotyczyły zastosowania 

metody bazującej na zdobyczach współczesnej etnografii, dzięki której uczniowie byliby w stanie 

zrozumieć, jak funkcjonuje misterna sieć złożona z poszczególnych elementów niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego.

Cel zrównoważonego rozwoju realizowany jest na dwóch poziomach: kolejne pokolenia zdo-

bywają wiedzę na temat tradycyjnych wartości, ucząc się rozróżniać pomiędzy prawdziwymi zwy-

czajami ludowymi a ich zniekształconymi przejawami; jednocześnie, rodzice uczniów mają szansę 

uczestniczyć we wspólnych działaniach podczas obozów rzemieślniczych, jarmarków bądź projek-

tów realizowanych w ramach nauki w szkole. „Sposoby przekazywania tradycji stały się statyczne, 

tracąc zarówno swoją żywotność, jak i zdolność współdziałania ze stosowanymi dziś metodami 

nauczania” (Mitchenson 2015, 58); dzięki możliwości fizycznego kontaktu z rzemieślnikami i wytwa-

rzanymi przez nich przedmiotami uczeń może doświadczać omawianych zjawisk na wyższym pozio-

mie percepcji. Kalendarz zajęć szkolnych w Rumunii uwzględnia między innymi tydzień poświęcony 

zajęciom dodatkowym, podczas którego uczniowie uczą się, jak ozdabiać pisanki, rzeźbić w drew-

nie, tworzyć przedmioty z gliny czy wyrabiać naczynia pod okiem rzemieślników. „Nauka staje się 



447Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

bardziej efektywna w momencie, kiedy abstrakcyjną wiedzę jesteśmy w stanie połączyć z real-

nym doświadczeniem” (Mitchenson 2015, 61); tego rodzaju materialne wsparcie jest niezbędne 

w ramach budowania świadomości w zakresie NDZK, pozwala ono bowiem zainteresować tema-

tem zarówno młodzież, jak i rodziców. Ci ostatni dzielą się na dwie grupy. Przedstawiciele pierw-

szej z nich spędzili swoje dzieciństwo na wsi; dziś są w stanie odkryć na nowo ten znany z młodości 

świat, co pozwala im także na zacieśnianie więzi ze swoimi dziećmi. Z kolei przedstawiciele drugiej 

grupy nigdy nie mieli okazji zapoznać się z tego rodzaju zjawiskami; dziś mają szansę przeżyć zdu-

miewającą i pełną radości przygodę, jaką jest odkrywanie tradycji zupełnie od nowa. Kinestetyczny 

aspekt omawianych działań zawsze przynosi wymierne korzyści; rzemieślnicy zyskują uznanie przez 

wzgląd na swój talent i wysiłek, a NDZK przestaje być dla współczesnego odbiorcy czymś odległym 

i niezrozumiałym. 

Władze państw, które zdołały wdrożyć tego rodzaju projekty edukacyjne – zarówno w ramach 

Sieci Szkół Stowarzyszonych UNESCO, jak i poza nią – doszły do wniosku, że „jednym z najbardziej 

efektywnych sposobów ochrony NDZK […] jest włączanie go do programów kształcenia na pozio-

mie szkół podstawowych i średnich”1. W przypadku Rumunii działania te finansowane są samodziel-

nie przez zainteresowane tematem szkoły oraz przedszkola. Dobrym przykładem może być tutaj 

przedsięwzięcie o nazwie „Să învățăm de la bunici!” (Uczmy się od naszych dziadków!). Projekt ten 

został zapoczątkowany w przedszkolu w miejscowości Iaşi; dziś jest wdrażany na terenie 15 okrę-

gów oraz w 25 szkołach na różnych poziomach. Trwałość tego rodzaju inicjatyw wynika z dużego 

zainteresowania tematyką NDZK. 

Podobne działania służące poszerzeniu wiedzy o świecie tradycji prowadzone są aktualnie przez 

wielonarodowy koncern medialny, który za pomocą reklam telewizyjnych, programów oraz trans-

misji na żywo w ramach sieci społecznościowej Facebook pragnie przybliżyć widzom „Rumunię 

nieodkrytą”, o której opowiadać będzie czwórka depozytariuszy dawnych tradycji, z których każdy 

posiada tytuł Żyjącego Skarbu Ludzkości. Jak sugerowali sami autorzy programu UNESCO, publiczne 

uznanie, jakim cieszą się zagadnienia związane z tradycją, w istocie zwiększa zainteresowanie nimi 

i przyczynia się do stopniowego podnoszenia świadomości. „Prestiż, honor, uznanie i zainteresowa-

nie innych mogą w istocie sprawić, że osoby praktykujące dawne tradycje i dające im wyraz będą 

odczuwały dumę z tego powodu, co zachęci je do podejmowania działań na rzecz podtrzymywania 

i przekazywania innym dawnych tradycji, a nawet do ich dalszego umacniania” (Kurin 2007, 16).

1	� Zob. studium przypadku zrealizowane przez Napier University w Edynburgu w ramach programu Research Excellence Frame-
work (impact.ref.ac.uk/casestudies2/refservice.svc/GetCaseStudyPDF/43948).



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

448

Kroki podjęte w celu zapewnienia tradycji bezpieczniejszej przyszłości może symbolizować 

obraz fal rozchodzących się koncentrycznie po powierzchni wody, które pojawiają się w chwili, 

gdy wpadnie do niej jakiś przedmiot. W samym centrum usytuowane jest uznanie opinii publicznej 

dla wartości, jaką stanowi kultura; niemniej jednak inicjatywy realizowane na poziomie lokalnym 

muszą być wspomagane i chronione przed presją wynikającą z funkcjonowania scentralizowanych 

standardów. Co więcej, projekty regionalne w większym stopniu sprzyjają budowaniu świadomości 

w obszarze NDZK, tworząc bardziej skonkretyzowane cele oświatowe, co wynika z tego, że lokalne 

społeczności odnoszą korzyści dzięki tradycyjnym źródłom wiedzy, a przedstawiciele ogółu społe-

czeństwa muszą zostać zaznajomieni z konkretnymi przejawami chronionego dziedzictwa. „Nacisk 

należy położyć zarówno na edukowanie nowych odbiorców, jak i na ożywienie samej formy danego 

zjawiska” (Gopalakrishnan 2016, 19).

Mimo że rumuńskie programy oświatowe nie obejmują dziś zagadnień dotyczących NDZK, opu-

blikowano już dwie instrukcje dotyczące tych zagadnień; są one dostępne za darmo w Internecie 

na stronie edupatrimoniu.piscu.ro. Zawarte tam informacje dotyczą obszarów środkowej i południo-

wej Rumunii i przeznaczone są dla dzieci rozpoczynających naukę w trzeciej klasie szkoły podstawo-

wej. Inicjatorzy projektu powołali nawet do życia sieć o nazwie „Şcoli pentru patrimoniu” (Szkoły na 

rzecz dziedzictwa kulturowego), w ramach której instrukcje te wykorzystywane są w trakcie fakul-

tatywnych zajęć z języka rumuńskiego, historii oraz w trakcie godzin wychowawczych. Działania te 

przypominają nieco warsztaty prowadzone w miejscowości Iaşi na północy kraju, gdzie istnieje inna 

sieć szkół organizująca szkolenia dla uczniów, nauczycieli oraz rodziców. Mimo to jednak zajęcia teo-

retyczne muszą być uzupełnione wykorzystaniem pamięci proceduralnej; jest to cel, w którego reali-

zacji niezwykle pomocne okazują się osoby podtrzymujące tradycje rzemieślnicze. 

Czwartym etapem na drodze do zrównoważonego rozwoju w omawianej dziedzinie jest 

rzecz jasna wprowadzenie ogólnokrajowych przepisów, regulacji oraz programów finansowa-

nia. Niestety, parlament Rumunii nie wydaje się przykładać szczególnego znaczenia do kwestii 

prawnych dotyczących rzemiosła; wprawdzie w 2007 roku rozpoczęto prace nad stosownymi 

regulacjami prawnymi, które zostały poddane pod dyskusję na forum Senatu, aktualnie jednak 

ustawa utknęła w Komisji ds. Przemysłu. W międzyczasie zaś sami rzemieślnicy z trudem radzą 

sobie na rynku wobec istnego zalewu podróbek, wytwarzanych nierzadko na masową skalę 

w innych krajach.

Mimo to funkcjonują dwa programy finansowania: przemysłu kreatywnego oraz sektora kultury, 

wdrożone przez Ministerstwo Kultury (Ministerul Culturii). Narodowy Instytut Szkolenia i Badań 



449Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

nad Kulturą (Institutul Național pentru Cercetare și Formare Culturală) wydał dwie publikacje książ-

kowe określające obecny stan omawianych działań oraz przedstawiające istotne sugestie skiero-

wane do osób praktykujących tradycyjne formy rzemiosła. Jeśli chodzi o działania służące rozwi-

janiu kompetencji i wiedzy eksperckiej, w dniach 13–17 czerwca 2016 roku w Bukareszcie odbyły 

się warsztaty poświęcone „Wdrażaniu Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego”, realizowane we współpracy z Regionalnym Centrum Ochrony Niemate-

rialnego Dziedzictwa Kulturowego w Europie Południowo-Wschodniej działającym pod auspicjami 

UNESCO w Sofii (Bułgaria).

Inicjatywy te, wraz z działaniami Narodowego Komitetu ds. Ochrony NDZK (Comisia Națională 

pentru Salvgardarea Patrimoniului Cultural Imaterial) stopniowo, na kształt rozchodzących się 

na wodzie fal, pobudzają społeczną świadomość i służą budowaniu zrównoważonego rozwoju 

w obszarze NDZK na terenie Rumunii, angażując obywateli, społeczności, biznes oraz władze 

publiczne. Wskazana wyżej firma telekomunikacyjna wykorzystuje na przykład program Żyjących 

Skarbów Ludzkości na potrzeby promowania własnej marki; kampania ta mogła również stano-

wić inspirację dla ceremonii, która odbyła się w 2015 roku w pałacu prezydenckim. Tego rodzaju 

przejawy publicznego uznania stanowią doskonały przykład rozchodzących się koncentrycznie 

fal, w  których centrum znajduje się to, co określamy jako prestiż; omawiane działania zdołały 

bowiem zyskać zainteresowanie ze strony wszystkich wymienionych wyżej podmiotów. 

Tego rodzaju podejście, a także priorytetowe traktowanie zaangażowanych społeczności 

oraz ich sposobu postrzegania przejawów zewnętrznego oddziaływania, mogą pozwolić zabez-

pieczyć proces przekazywania NDZK kolejnym pokoleniom poprzez zniwelowanie związanych 

z  tym czynników ryzyka. „Rezultaty mogą wprowadzać nas w błąd. Niezamierzone rezultaty, 

nieprzewidziane konsekwencje oraz niepotrzebne reperkusje mogą bowiem mieć swój począ-

tek w działaniach, którym towarzyszyły najlepsze intencje” (Kurin 2007, 18). Jeśli jednak zasto-

sujemy sposób myślenia charakterystyczny dla Pascala, sam fakt, że specjaliści zajmujący się 

tą dziedziną będą mieć świadomość omawianych zagrożeń i będą sobie zdawać sprawę z tego, 

z  jak delikatnymi kwestiami mają do czynienia, a także będą mogli obserwować postępującą 

ewolucję kontekstu kulturowego, może sprawić – pod warunkiem wykorzystania całej dostęp-

nej wiedzy – że proces przekazywania dziedzictwa z pokolenia na pokolenie stanie się bezpiecz-

niejszy i bardziej zrównoważony.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

450

Bibliografia 

Brown, Michael F. 2012. „Safeguarding the Intangible [Ochrona niematerialnego]”. Museum Anthropology Review 6 

(2): 93–97.

Dagnino, Francesca Maria, Michela Ott i Francesca Pozzi. 2015. „Addressing Key Challenges in Intangible Cultural 

Heritage Education [O najważniejszych wyzwaniach w dziedzinie edukacji o niematerialnym dziedzictwie kultu-

rowym]”. International Journal of Heritage in the Digital Era 4 (2): 193–207.

Gopalakrishnan, Sudha. 2016. „UNESCO Masterpieces Proclamation Programme and Safeguarding Strategies for 

Intangible Cultural Heritage: A View from India [Program proklamowania arcydzieł przez UNESCO i strategie 

ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego: perspektywa indyjska]”. Journal of Heritage Management 1 

(1): 12–21.

Hulubaş, Adina. 2011. „The Socio-Cultural Effects of Banning Traditional Midwives from Attending Homebirth 

in  Romania [Społeczno-kulturowe skutki zakazu udziału tradycyjnych położnych w porodach domowych 

w Rumunii]”. Journal of Ethnology and Folkloristics 5 (2): 81–90. 

Kurin, Richard. 2007. „Safeguarding Intangible Cultural Heritage: Key Factors in Implementing the 2003 Convention 

[Ochrona niematerialnego dziedzictwa kulturowego: najważniejsze czynniki we wdrażaniu Konwencji z 2003 

roku]”. International Journal of Intangible Heritage 2: 9–20.

Kurin, Richard. 2012. „Tangible Progress: A Response to ‘Safeguarding the Intangible’ by Michael F. Brown [Rzeczy-

wisty postęp: odpowiedź na „Ochronę niematerialnego” autorstwa Michaela F. Browna]”. Museum Anthropology 

Review 6 (2): 98–101.

Lenzerini, Federico. 2011. „Intangible Cultural Heritage: The Living Culture of Peoples [Niematerialne dziedzictwo 

kulturowe: żyjąca kultura narodów]”. The European Journal of International Law 22 (1): 101–20.

Lévi-Strauss, Claude. 2007. „Unesco at 60 [Sześćdziesiąt lat UNESCO]”. Diogenes 54 (3): 5–10.

Mitchenson, Donna. 2015. „Safeguarding Intangible Cultural Heritage by Creating Meaningful Transmission Expe-

riences [Ochrona niematerialnego dziedzictwa kulturowego poprzez tworzenie znaczących doświadczeń 

w zakresie transmisji]”. International Journal of Heritage in the Digital Era 4 (1): 57–70.

Park, Seong-Yong. 2013. On Intangible Heritage Safeguarding Governance: An Asia-Pacific Context [O zarządzaniu 

ochroną niematerialnego dziedzictwa: kontekst Azji i Pacyfiku]. Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars 

Publishing.

Ştiucă, Narcisa, red. 2009. Căluşul: emblemă identitară [Căluşul: emblemat tożsamości]. Bucureşti: Editura Univer-

sităţii din Bucureşti.





NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

452

Przerwa w przekazie 
międzypokoleniowym 
– pytania i zagrożenia. 
Studium przypadku pieśni 
Głasoeczko, Republika 
Macedonii

Welika Stojkowa Serafimowska*

  

*	� Uniwersytet Świętych Cyryla i Metodego, Instytut Folkloru „Marko Cepenkow” (Univerzitet „Sw. Kirił i Metodij”, Institut 
za fołkłor „Marko Cepenkow”), Skopje, Republika Macedonii, dr, e-mail: lika73@yahoo.com.



453Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

Czy proces przekazywania tradycji powinien mieć charakter naturalny, 
czy instytucjonalny? Czy powinien być spontaniczny, czy też może być 
nadzorowany? Jakie ryzyko i skutki uboczne mogą wiązać się z wszelkiego 
rodzaju interwencjami o charakterze instytucjonalnym? Czy w takiej sytuacji 
można jeszcze mówić o podtrzymywaniu tradycji? Czy depozytariusze 
tradycji i osoby ją praktykujące to pojęcia tożsame? Jakie działania należy 
podjąć w przypadku, gdy rozpadnie się swoista triada tworzona przez osoby 
podtrzymujące tradycję, osoby ją praktykujące oraz osoby przekazujące 
ją następnym pokoleniom?

Głasoeczko, dwugłosowe pieśni wykonywane przez mężczyzn z regionu Dołni Połog, to tradycyjna 

forma muzyki wokalnej charakterystyczna dla północno-zachodniego regionu Macedonii. Śpiewa 

się je w sposób polifoniczny, przy czym burdon wykonywany jest jako  kontrapunkt wobec melo-

dycznego głosu głównego wokalisty; śpiewom często towarzyszy też akompaniament w postaci 

gry na flecie pasterskim oraz na dudach. Grupy złożone z dwóch lub trzech śpiewaków występują, 

często spontanicznie, podczas różnych uroczystości, zgromadzeń, przyjęć i innych spotkań towa-

rzyskich. Wykonywanie tego rodzaju muzyki stanowi symbol tożsamości kulturowej dla depozy-

tariuszy tej tradycji, funkcjonujących w ramach wieloetnicznego społeczeństwa Macedonii. Prak-

tykujący tę tradycję są utalentowanymi i znanymi śpiewakami, którzy poznali technikę i repertuar 

pieśni, naśladując umiejętności swoich poprzedników. Obecnie wykonywanie muzyki Głasoeczko 

w  regionie Dołni Połog napotyka szereg bardzo poważnych przeszkód. Liczba śpiewaków gwał-

townie maleje ze względu na utrzymującą się migrację młodszego pokolenia po wojnie domowej 

z 2001 roku. W efekcie z jednej strony młode pokolenie ma bardzo ograniczony kontakt z muzyką 

Głasoeczko, z drugiej zaś strony przedstawiciele starszego pokolenia uważają, że zainteresowanie 

tą tradycją jest na tyle niewielkie, że walka o utrzymanie transmisji międzypokoleniowej nie ma 

sensu. Brak jest również zarejestrowanych nagrań tego typu pieśni, a w obecnym stanie tradycja 

ta wydaje się być na granicy wyginięcia.

Od momentu dokonania wpisu na Listę niematerialnego dziedzictwa kulturowego wymagają-

cego pilnej ochrony UNESCO podczas dziesiątej sesji Międzyrządowego Komitetu ds. Ochrony Nie-

materialnego Dziedzictwa Kulturowego, która odbyła się w Windhoek w Namibii w dniach 30 listo-



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

454

Doktor Welika Stojkowa Serafimowska podczas Forum, po lewej Iwona Opetczeska Tatarczewska, październik 2016. 
Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut Dziedzictwa.



455Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

pada – 4 grudnia 2015 roku, udało się rozpocząć proces wdrażania środków ochronnych. Mimo 

to jeszcze w trakcie prac nad dokumentacją nominacyjną, a także już po dokonaniu wpisu, zaistniały 

okoliczności, które ujawniły szereg wyzwań i problemów wynikających z wdrażania tego rodzaju 

środków, ale i mających bezpośredni związek z aktualną sytuacją w przedmiotowej społeczności 

oraz ze zmianami politycznymi i demograficznymi, jakie w niej zachodzą. 

Stan, w jakim obecnie znajduje się omawiany element dziedzictwa niematerialnego, został pod-

dany analizie w niniejszym studium przypadku, które pokazuje, że za każdym elementem niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego kryje się wyjątkowa historia, przez co konieczne jest zastoso-

wanie specjalnego podejścia, środków i mechanizmów, które należy za każdym razem dostosować 

do konkretnej społeczności. 

Obecnie tradycja dwugłosowych pieśni wykonywanych przez mężczyzn z regionu Dołni Połog 

w okolicach Tetowa niemal całkowicie zanikła. Pomimo tego, że wciąż żyją ludzie i działają grupy, któ-

rym tradycja ta jest dobrze znana i które praktykują ją do dzisiaj, pieśni wykonuje się coraz rzadziej; 

obecnie usłyszeć je można tylko na weselach (a i wtedy tylko w pewnych kręgach, niejako na mar-

ginesie uroczystości weselnych), podczas spontanicznych zebrań przedstawicieli starszego poko-

lenia zamieszkujących wioskę, a także sporadycznie podczas dorocznych imprez tanecznych. Od 

momentu rozpoczęcia procesu przygotowywania dokumentacji nominacyjnej, w szczególności zaś 

w ciągu roku poprzedzającego dokonanie wpisu, udało się wdrożyć szereg działań w tym zakresie. 

Podjęto próbę wskrzeszenia lokalnego festiwalu Zwukot na Korenite (Głos korzeni), który odbył 

się w 2006 roku, a także rok później, w 2007 roku; za organizację wydarzenia odpowiadała lokalna 

stacja telewizyjna Kiss z Tetowa. Festiwal ten, podczas którego grupy autentycznych śpiewaków 

ludowych – zarówno kobiet, jak i mężczyzn – wykonywały tradycyjne pieśni, pozwolił na zaprezen-

towanie tej tradycji szerszej publiczności, tworząc jednocześnie warunki, w których możliwe było 

zainicjowanie spontanicznej, naturalnej transmisji międzypokoleniowej. Niestety, pomimo włożo-

nych starań, festiwal ten odbył się tylko dwa razy. Celem festiwalu było promowanie i dowartościo-

wanie tradycji wokalnych z okolic Tetowa, niestety całą inicjatywą zainteresowani byli tylko przed-

stawiciele starszego pokolenia. Problemy ze zdobyciem funduszy stały się jedną z podstawowych 

przyczyn, dla których festiwal ostatecznie zniknął z kulturalnej mapy Macedonii. Nadal działa nato-

miast męska grupa wokalna Gawrowski Trio – jedyny zespół, który wciąż wykonuje pieśni tego typu 

– w ramach której przekaz międzypokoleniowy odbywa się w sposób naturalny, od przedstawicieli 

starszych do przedstawicieli młodszych pokoleń. Najmłodszy członek zespołu, Miki Gawrowski, 

będący wielkim entuzjastą tej tradycji, a zarazem człowiekiem świadomym jej głębokiej wartości 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

456

jako dobra kultury, zdołał opanować umiejętność wykonywania dwugłosowych pieśni z regionu 

Dołni Połog na najwyższym poziomie. W okresie ostatnich siedmiu lat zespół Gawrowski Trio wystę-

pował na kilku lokalnych i ogólnokrajowych festiwalach muzyki tradycyjnej, na imprezach folklory-

stycznych, a także na międzynarodowych festiwalach pieśni ludowej. Zespół nagrał następnie płytę 

i rozpoczął współpracę z innymi wykonawcami muzyki tradycyjnej, starając się upowszechniać tra-

dycję dwugłosowych pieśni z regionu Dołni Połog i zapewnić jej ogólnokrajowy rozgłos. Niestety, 

inicjatywy te już od samego początku napotykały poważne trudności. Grupa folkowa o nazwie 

Izwor, pochodząca ze wsi Jegunowce, również podjęła starania na rzecz rewitalizacji omawianego 

dobra kultury, ale pomimo włożonego wysiłku odnalezienie osób znających tę tradycję i gotowych 

przekazać ją kolejnym pokoleniom okazało się zadaniem, które coraz trudniej zrealizować.  

Zagrożenia, wyzwania i problemy związane z realizacją 
proponowanych rozwiązań

Najistotniejszym chyba czynnikiem powodującym stopniowe zanikanie omawianego dobra kul-

tury są niedawne zmiany w strukturze demograficznej regionu, zamieszkałego zarówno przez 

rdzennych Macedończyków, jak i rdzennych Albańczyków. W okresie ostatnich 20 lat odnotowano 

odpływ rdzennej ludności macedońskiej, w której miejsce zaczęli napływać mieszkańcy pochodze-

nia albańskiego. Zjawisko to znacząco przybrało na intensywności w następstwie wojny domowej 

z 2001 roku, która rozpoczęła się właśnie w okolicach miejscowości Tetowo. Obecnie liczba wiosek, 

które dawniej zamieszkiwała rdzenna ludność macedońska, a które są dziś w przeważającej mierze 

zamieszkałe przez Albańczyków, jest o wiele większa niż dawniej. W omawianym okresie zmianie 

uległa struktura demograficzna całych wsi, niemniej jednak w trakcie przygotowań niniejszej doku-

mentacji to właśnie w tych wioskach udało się odnaleźć kilku macedońskich śpiewaków praktyku-

jących tradycję pieśni Głasoeczko. Z ich punktu widzenia tradycja ta to nie tylko pieśni, ale także 

symbol ich tożsamości kulturowej w wieloetnicznym społeczeństwie. Tradycję tę kontynuują tylko 

rdzenni Macedończycy; mimo to także Albańczycy zawsze mieli dla tych pieśni szacunek, traktując 

je jako kulturowy symbol regionu. 

Zanik omawianej tradycji może też spowodować przerwanie procesu transmisji międzypokole-

niowej. Młodsi rzadko spotykają się z pieśniami tego rodzaju, a starsi uważają, że tradycja ta nikogo 

już nie interesuje, w związku z czym nawet nie próbują przekazywać jej kolejnym pokoleniom; 



457Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

w efekcie proces transmisji międzypokoleniowej został praktycznie zatrzymany. Przyczyną takiego 

stanu rzeczy są zapewne specyficzne cechy melodyczne i rytmiczne tych tradycyjnych pieśni. Brak 

zainteresowania wśród młodego pokolenia może być także spowodowany bardzo specyficznym 

stylem wykonywania pieśni, które młodzi uznają za przestarzały i prowincjonalny. Specyficzna, 

dwugłosowa struktura, interwały z mikrotonami, charakterystyczne drżenie wiodącego głosu oraz 

kontrapunktyczna, polifoniczna funkcja burdonu – wszystkie te elementy sprawiają, że trudno jest 

wzbudzić zainteresowanie omawianą muzyką wśród młodego pokolenia. Nawet w pieśniach wyko-

nywanych przez zespół Gawrowski Trio da się zauważyć stopniowe zanikanie omawianych elemen-

tów. Najmłodszy, najbardziej entuzjastycznie nastawiony i grający główną rolę członek zespołu nie 

potrafi oddawać mikrotonalnych konturów melodycznych pieśni w taki sam sposób, jak czynił to 

niegdyś jego dziadek. Jego ojciec oraz wuj, którzy także śpiewają w zespole, są dobrze zaznajo-

mieni z dawną manierą wykonywania pieśni, ale nie chcą „narzucać” tego raczej niełatwego stylu. 

Przykład ten pokazuje, że tradycja Głasoeczko musi mierzyć się także z procesem zmian dotykają-

cym samego sposobu wykonywania pieśni.

Muzyka Głasoeczko w ogóle nie pojawia się w mediach. Ani lokalne, ani ogólnokrajowe stacje 

telewizyjne i radiowe nie wykazały nią jakiegokolwiek zainteresowania i nie wyraziły chęci emisji 

żadnych nagrań. Ponadto coraz rzadziej nadarzają się okazje do wykonywania pieśni tego rodzaju. 

Rosnąca popularność imprez weselnych o nowoczesnej formie, coraz mniejsza liczba spotkań 

i wydarzeń towarzyskich, a także ich modernizacja i proces ogólnych przemian w otoczeniu kultu-

rowym zdążający w zupełnie inną stronę – ku nowoczesności – stanowią czynniki, z powodu któ-

rych popularność tradycji Głasoeczko nieustannie maleje; mimo to nadal można spotkać niewielkie 

grupki pieśniarzy, którzy wykonują te utwory podczas spotkań towarzyskich bądź tańców, czasami 

zaś także i na „nowoczesnych” imprezach weselnych.

Na przestrzeni ostatnich trzech lat Ministerstwo Kultury (Ministerstwo za kułtura) i Biuro Ochrony 

Dziedzictwa Kulturowego (Uprawa za zasztita na kułturnoto nasłedstwo) wystosowywały coroczne 

apele o wsparcie finansowe projektów mających na celu podnoszenie świadomości na temat nie-

materialnego dziedzictwa kulturowego w społecznościach wieloetnicznych, takich jak Tetowo. 

Apele te dotyczyły w szczególności działań dotyczących dziedzictwa niematerialnego w kontekście 

Konwencji UNESCO z 2003 roku oraz turystyki, kultury tradycyjnej i programu zrównoważonego 

rozwoju. Pełną świadomość znaczenia tradycyjnej kultury niematerialnej ma także samorząd gminy 

Jegunowce, który stał się inicjatorem szeregu festiwali, takich jak na przykład festiwal tradycyjnej 

pieśni i tańca Mostowi (Mosty). 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

458

Warunki bytowe w regionie Dołni Połog w okolicach Tetowa nigdy wcześniej nie ulegały tak 

dynamicznym przemianom. Co więcej, mimo iż dynamika przemian kulturowych, społecznych i poli-

tycznych jest bardziej obiecująca niż kiedykolwiek wcześniej, sami mieszkańcy mają ograniczone 

możliwości radzenia sobie ze zmianami – zarówno w sensie indywidualnym, jak i instytucjonalnym. 

Mając na uwadze zagrożenia, z jakimi musi mierzyć się omawiany element kultury niematerialnej, 

oraz postępując zgodnie z treścią rekomendacji zawartych w Konwencji, przedstawiono propozycje 

wdrożenia środków ochrony, których głównym zadaniem miałoby być: podniesienie rozpoznawal-

ności omawianej tradycji jako zjawiska o dużym znaczeniu dla kultury zarówno na poziomie regio-

nalnym, jak i ogólnokrajowym; stworzenie silnej sieci wzajemnego wsparcia wśród osób wciąż prak-

tykujących omawianą tradycję; wdrożenie przepisów dotyczących niematerialnego dziedzictwa 

kulturowego na poziomie ogólnokrajowym i międzynarodowym; stworzenie bezpiecznej i trwa-

łej platformy służącej ochronie i transmisji międzypokoleniowej omawianej tradycji; zapewnienie 

trwałego wsparcia finansowego i prawnego osobom tę tradycję praktykującym i wreszcie zapew-

nienie odpowiedniej przestrzeni dla upowszechniania jej na poziomie lokalnym i ogólnokrajowym.

Proponowane środki ochrony pozwoliłyby na osiągnięcie następujących celów: podniesie-

nie rozpoznawalności omawianego elementu kultury niematerialnej w regionie; uświadomienie 

regionalnej społeczności, jak znaczącą rolę kulturową i społeczną spełnia ten element, co pozwoli 

zachęcić młode pokolenie do przyjęcia go jako część swojego dziedzictwa; zachęcenie młodego 

pokolenia do nauki i praktykowania tego rodzaju śpiewu jako elementu ich kulturowej tożsamości; 

zachęcenie osób praktykujących obecnie tę tradycję muzyczną do dalszego przekazywania wiedzy, 

umiejętności i technik jej wykonywania; zachęcenie instytucji rządowych do promowania omawia-

nej tradycji jako elementu macedońskiego niematerialnego dziedzictwa kulturowego na poziomie 

zarówno lokalnym, ogólnokrajowym, jak i międzynarodowym, a także stworzenie silnych więzi 

pomiędzy wykonawcami muzyki ludowej a samorządem, co wpłynęłoby pozytywnie na transmisję 

międzypokoleniową oraz upowszechnianie tego elementu kultury jako stanowiącego ważny skład-

nik dziedzictwa kulturowego całego regionu. 

W 2016 roku przedstawiciele Ministerstwa Kultury Republiki Macedonii, Instytutu Folkloru 

„Marko Cepenkow” oraz Biura Ochrony Dziedzictwa Kulturowego utworzyli zespół, który ma za 

zadanie podjąć współpracę z lokalną społecznością oraz z depozytariuszami omawianej tradycji 

muzycznej, a także z przedstawicielami samorządu. Jednak w trakcie wdrażania omawianego pro-

cesu zaistniała kolejna okoliczność, w wyniku której pojawiły się nowe trudności i wyzwania mające 

przede wszystkim charakter polityczny. Od wybuchu konfliktu zbrojnego w 2001 roku i po wpro-



459Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

wadzeniu nowego podziału administracyjnego kraju w 2004 roku nastąpił szereg zmian, których 

momentem kulminacyjnym stały się wybory samorządowe w 2005 roku; w ich efekcie władzę nad 

gminą Tetowo, będącą głównym centrum administracyjnym dla regionu Dołni Połog, przejęła par-

tia polityczna reprezentująca interesy ludności albańskiej. Przez ostatnich kilka lat nowy burmistrz 

miejscowości Tetowo – rdzenny Albańczyk – regularnie marginalizował propozycje strony mace-

dońskiej dotyczące projektów mających na celu zapewnienie ochrony, promocję i upowszechnianie 

kultury regionu. W konsekwencji wdrożenie proponowanych środków ochrony na poziomie lokal-

nym napotyka na istotne przeszkody. Ludność macedońska – lokalna społeczność oraz sami depo-

zytariusze tradycji muzycznej Głasoeczko – nie otrzymują praktycznie żadnego wsparcia ze strony 

samorządu Tetowa. Jedyne wsparcie, na jakie mogą liczyć, pochodzi od władz gminy Jegunowce, 

która jest jednak bardzo mała, a ponadto stanowi jedyną gminę w regionie zarządzaną przez Mace-

dończyków; jej zdolności w zakresie wdrażania szeroko zakrojonych projektów są zatem bardzo 

ograniczone. Mając na uwadze powyższe okoliczności, jedyne wsparcie finansowe dla depozyta-

riuszy omawianej tradycji może pochodzić od instytucji państwowych; z uwagi na kształt mace-

dońskich przepisów dotyczących niematerialnego dziedzictwa kulturowego jego udzielenie bywa 

jednak bardzo skomplikowane. Przygotowując dokumentację nominacyjną, mieliśmy pełną świa-

domość faktu, że sytuacja jest nie tylko trudna, ale że stanowi ona w istocie poważne zagrożenie 

dla dalszego istnienia omawianej tradycji. Na przestrzeni ostatnich dwóch lat dała o sobie znać 

kolejna linia podziału, tym razem wśród samej społeczności rdzennych Macedończyków, będąca 

konsekwencją walki pomiędzy partiami politycznymi, które tę ludność reprezentują. W efekcie lud-

ność macedońska w regionie Dołni Połog podzieliła się na zwolenników dwóch partii. Wydaje się, 

że w konflikt ten zaangażowały się też dwa najbardziej znane zespoły wokalne, a także osoby, które 

mogłyby działać w charakterze lokalnych przedstawicieli ds. niematerialnego dziedzictwa kultu-

rowego. Trwający spór polityczny powoduje, że nie są oni w stanie się ze sobą porozumieć. Jako 

członek zespołu zajmującego się omawianym zagadnieniem sama byłam świadkiem wielu zaskaku-

jących sytuacji, w których jedynym problemem okazywały się być kwestie polityczne. Po odbyciu 

szeregu wizyt w regionie uznaliśmy, że samorząd w obecnej sytuacji nie jest w stanie zapewnić 

wsparcia w zakresie wdrażania proponowanych środków ochrony. Oznacza to, że odpowiedzial-

ność za prowadzenie działań w terenie oraz za wdrażanie proponowanych rozwiązań spada wyłącz-

nie na instytucje państwowe.

W tym momencie pojawia się wiele pytań dotyczących nie tylko delikatnego procesu metakul-

turowego, o którym mowa, ale także kierunków działania realizowanych na mocy samej Konwen-



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

460

cji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego (Kirshenblatt-Gimblett 2004; Grant 

2010). Społeczność lokalna oraz depozytariusze tradycji muzycznej Głasoeczko wykazują wyraźną 

chęć podjęcia współpracy i wdrożenia zaproponowanych rozwiązań, ale decyzja o tym, czy nawią-

zać taką współpracę z pozostałymi przedstawicielami tej tradycji kulturowej, zależy ostatecznie 

od  ich preferencji politycznych (popierania partii rządzącej bądź opozycji). W związku z powyż-

szym zdaliśmy sobie sprawę, że aby zapewnić wdrożenie omawianych środków ochrony konieczne 

jest zmodyfikowanie ich na szereg różnych sposobów. W świetle przyjętych ostatnio Zasad etycz-

nych ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego (Decyzja 10.COM 15.a) należy zadać sobie 

przede wszystkim pytanie, czy proces przekazywania tradycji powinien mieć charakter naturalny, 

czy instytucjonalny? Czy powinien być spontaniczny, czy też może być nadzorowany? Jak głęboko 

może/powinna sięgać ingerencja ze strony ekspertów? Jakie ryzyko i skutki uboczne mogą wiązać 

się z wszelkiego rodzaju interwencjami o charakterze instytucjonalnym? Czy w przypadku sztuki 

widowiskowej (scenicznej) dopuszczalne jest, aby niektóre elementy wykonywane były w innym 

niż pierwotne otoczeniu? Czy w takiej sytuacji można jeszcze mówić o podtrzymywaniu tradycji? 

Czy depozytariusze tradycji i osoby ją praktykujące to pojęcia tożsame? Jakie działania należy pod-

jąć w przypadku, gdy rozpadnie się swoista triada tworzona przez osoby podtrzymujące tradycję, 

osoby ją praktykujące oraz osoby przekazujące ją następnym pokoleniom?

Niniejsze studium przypadku może rzucić nowe światło na sposoby wchodzenia tradycyjnej kul-

tury w dynamiczne interakcje z rozmaitymi procesami natury społecznej, politycznej i ekonomicznej, 

a także na to, w jaki sposób działania w zakresie ochrony dziedzictwa powinny tego rodzaju inte-

rakcje uwzględniać (Stojkowa Serafimowska, Wilson i Opetczeska Tatarczewska 2016). Powinniśmy 

mieć również na uwadze, że tradycyjne sztuki widowiskowe są niczym żywy organizm, ulegający 

nieustannym przemianom i transformacjom, są odrębnym bytem, który niejako wchłania wszystkie 

przemiany, jakim ulegają poszczególni ludzie, wykonawcy, społeczności, zbiorowość, regiony oraz 

narody, z których sztuki te się wywodzą, przez co wszystkie te przemiany znajdują w nich swoje 

odzwierciedlenie. Tradycyjna sztuka widowiskowa przeistacza się z formy osobistej bądź kolektyw-

nej ekspresji w publiczny przejaw dziedzictwa kulturowego narodu, z dobra o charakterze ducho-

wym – w produkt o charakterze komercyjnym, z ograniczonej formy artystycznej i elementu synkre-

tycznej obyczajowości i życia codziennego – w zróżnicowane formy i przejawy ekspresji muzycznej, 

z elementu lokalnej wiejskiej kultury – w składnik kultury wielkomiejskiej, ogólnonarodowej (Pej-

czewa 2014). Mimo iż na długofalowe konsekwencje w omawianej sprawie trzeba będzie poczekać, 

wydaje się, że procesy służące ochronie niematerialnego dziedzictwa kulturowego – w przypadku 



461Część 4. Niematerialne dziedzictwo kulturowe i zrównoważony rozwój

wdrażania ich w sposób skutkujący usamodzielnieniem lokalnych depozytariuszy tradycji – mogą 

pozwolić na zapewnienie skutecznej ochrony tradycji kulturowych, nawet jeśli podlegające ochro-

nie elementy niematerialnego dziedzictwa kulturowego są jednocześnie wykorzystywane również 

w celach politycznych bądź ideologicznych.

Bibliografia 

Grant, Catherine. 2010. „The Links between Safeguarding Language and Safeguarding Musical Heritage [Powią-

zania między ochroną języka a ochroną dziedzictwa muzycznego]”. International Journal of Intangible Heritage 

5: 46–59.

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara. 2004. „Intangible Heritage as Metacultural Production [Dziedzictwo niemate-

rialne jako produkt metakulturowy]”. Museum International 56 (1–2): 52–65.

Pejczewa, Łozanka. 2014. Narodnata muzika kato nemateriałno kułturno nasledstwo: konstruirane i upotrebi 

[Muzyka ludowa jako przejaw niematerialnego dziedzictwa kulturowego: konstrukcja i wykorzystanie]”. W Dni 

na nasledstwoto 2013 [Dni Dziedzictwa 2013], pod redakcją Łozanki Pejczewy, 291–308. Sofia: Akademiczno 

izdatelstwo „Prof. Marin Drinow”.

Stojkowa Serafimowska, Welika, Dave Wilson i Iwona Opetczeska Tatarczewska. 2016. „Safeguarding Intangible 

Cultural Heritage in the Republic of Macedonia [Ochrona niematerialnego dziedzictwa kulturowego w Repu-

blice Macedonii]”. Yearbook for Traditional Music 48: 1–25. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

462



PODSUMOWANIE 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

464

Dziesięć spostrzeżeń 
z okazji 10-lecia wejścia 
w życie Konwencji UNESCO 
w sprawie ochrony 
niematerialnego dziedzictwa 
kulturowego z 2003 roku

Hanna Schreiber*

*	� Instytut Stosunków Międzynarodowych Wydziału Nauk Politycznych i Studiów Międzynarodowych Uniwersytetu 
Warszawskiego, dr, adiunkt, e-mail: hanna.s@uw.edu.pl.



Podsumowanie 465

Wstęp 

Pisanie o Konwencji 20031 jako największym triumfie legislacyjnym ostatniego 10-lecia (od jej 

wejścia w życie w 2006 roku) w obszarze międzynarodowego prawa ochrony dziedzictwa kulturo-

wego, stało się swojego rodzaju obligatoryjnym refrenem, frazą, od której wypada zacząć każdy 

artykuł poświęcony temu traktatowi (por. np. Blake 2009, 45; Duvelle 2014, 27). Jest to jednak 

uzasadnione. Gdy porównamy bowiem tempo jej ratyfikacji z innymi umowami w dziedzinie 

ochrony dziedzictwa kulturowego, przyjętymi pod auspicjami UNESCO, stwierdzenie to zyskuje 

bardzo mocną podstawę. 

1	 Dz. U. 2011 nr 172 poz. 1018.

10 spostrzeżeń:

1.	 Konwencja 2003 radykalnie zmieniła sposób myślenia o dziedzictwie kulturowym i definiowania tego, 

czym ono jest.

2.	 Konwencja 2003 jest „siostrą” Konwencji 1972 oraz Konwencji 2005.

3.	 Konwencja 2003 jest instrumentem prawnym, społecznym, ale i politycznym, co może czasami prowa-

dzić do nadużyć oraz wywoływać efekty uboczne.

4.	 Lista reprezentatywna jest wszystkim. I żyje własnym życiem.

5.	 Konwencja 2003 wzmacnia prestiż i soft power zarówno państw, jak i UNESCO.

6.	 Konwencja uruchomiła nowe procesy patrymonializacji.

7.	 Konwencja 2003 jako pierwsza oddała głos i podmiotowość wspólnotom, grupom i jednostkom.

8.	 Konwencja 2003 stworzyła nowe pola władzy dla nauk o człowieku i jego kulturze, zwłaszcza dla 

antropologii kultury (etnologii, etnografii, folklorystyki).

9.	 Przemyślana implementacja Konwencji 2003 na poziomie lokalnym jest jej największą siłą, która może 

w praktyce zapewnić realizację koncepcji zrównoważonego rozwoju.

10.	Konwencja jest największym osiągnięciem współczesnego międzynarodowego prawa ochrony dzie-

dzictwa kulturowego, prowadzącym równocześnie do jego dalszej fragmentacji.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

466

Po 10 latach od wejścia w życie w 1975 roku Konwencja w sprawie ochrony światowego dziedzic-

twa kulturalnego i naturalnego z 1972 roku2 liczyła 87 Państw-Stron; Konwencja dotycząca środków 

zmierzających do zakazu i zapobiegania nielegalnemu przywozowi, wywozowi i przenoszeniu własności 

dóbr kultury z 1970 roku3 miała Państw-Stron 47 (od wejścia w życie w kwietniu 1972 roku); Konwen-

cję haską o ochronie dóbr kulturalnych w razie konfliktu zbrojnego z 1954 roku4 ratyfikowały 52 pań-

stwa. Najbliższa sukcesowi Konwencji 2003 jest obecnie Konwencja w sprawie ochrony i promowania 

różnorodności form wyrazu kulturowego z 2005 roku5 – weszła w życie w marcu 2007 roku, a na 

koniec roku 2016 miała 144 Państwa-Strony. Jednak i jej daleko do wyniku Konwencji 2003, która 

10 lat po wejściu w życie w 2006 roku osiągnęła liczbę 172 państw-stron. 

Chociaż Konwencji 2003 brakuje jeszcze ponad 20 ratyfikacji, aby osiągnąć status najszerzej raty-

fikowanej umowy międzynarodowej świata, którą jest obecnie Konwencja wiedeńska o ochronie war-

stwy ozonowej z 1985 roku6 ze 197 Państwami-Stronami („Most-ratified international treaties” 2012), 

tempo ratyfikacji sugeruje, że w roku 2023, gdy świętowane będą obchody 20-lecia przyjęcia Kon-

wencji (lub w roku 2026, gdy obchodzić będziemy 20-lecie jej wejścia w życie), może się ona znacząco 

zbliżyć do tej liczby. Jednak szanse na to, że ją osiągnie, nie są wielkie z uwagi na m.in. różne sporne 

kwestie, w tym  związane z ludami tubylczymi i polityczną tradycję myślenia o regulowaniu sfery kul-

tury (co jest jednym z powodów powstrzymującym od jej ratyfikacji takie kraje jak Stany Zjednoczone, 

Wielka Brytania, Kanada, Australia, Rosja oraz Nowa Zelandia). Biorąc pod uwagę te sześć państw, 

których polityka w tym zakresie może nie ulec szybkiej zmianie, liczba 190 ratyfikacji wydaje się mimo 

wszystko bardzo realna do osiągnięcia na długo przed 2023 rokiem. Można więc mówić o „implemen-

tacyjnym optymizmie” i prawdziwej „success story” tego instrumentu. Warto zatem podjąć próbę 

postawienia kilku tez, podsumowujących zmiany, jakie zaszły za sprawą przyjęcia Konwencji 2003 

przede wszystkim w oparciu o teksty zebrane w niniejszym tomie, by móc za 10 lat sprawdzić, czy 

są one nadal aktualne, oraz zweryfikować, czy były dobrą odpowiedzią na zidentyfikowane wyzwania 

i zagrożenia, a także stwierdzić, do jakich nowych, nieprzewidzianych zmian doszło.

2	 Dz. U. 1976 nr 32 poz. 190.
3	 Dz. U. 1974 nr 20 poz. 106.
4	 Dz. U. 1957 nr 46 poz. 212, załącznik.
5	 Dz. U. 2007 nr 215 poz. 1585.
6	 Dz. U. 1992 nr 98 poz. 488.



Podsumowanie 467

Spostrzeżenie 1: Konwencja 2003 radykalnie zmieniła sposób 
myślenia o dziedzictwie kulturowym i definiowania tego, 
czym ono jest.

Fakt, że wprowadzona przez Konwencję 2003 nowa definicja dziedzictwa kulturowego zmieniła 

radykalnie sposób postrzegania i definiowania całego obszaru dziedzictwa, w tym tych jego dzie-

dzin, które miały już ugruntowany dorobek (jak np. ochrona dziedzictwa przyrodniczego i kultural-

nego o charakterze materialnym), jest kolejnym elementem refrenu, bez przywołania którego nie 

można zacząć analizować Konwencji. Badania, dokumentacja i ochrona domen objętych definicją 

konwencyjną nie są bowiem żadną nowością i w wielu krajach trwają od wieków, a w sposób bardziej 

zorganizowany, systematyczny, w ramach powstających ówcześnie dyscyplin nauki (antropologia, 

etnologia, etnografia, socjologia kultury) lub np. w postaci serii wydawniczych – od XIX wieku (jak 

np. badania Kolberga przywołane w tym tomie przez Jana Adamowskiego). Jednak – jak zauważa 

w niniejszej publikacji Danijela Filipowić – wraz z przyjęciem Konwencji UNESCO w sprawie ochrony 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego zagadnienie to staje się po raz kolejny przedmiotem 

debaty i jest dziś analizowane w zupełnie nowym świetle. Ten nowy kontekst, do którego powsta-

nia przyczyniła się Konwencja 2003, to kontekst, w którym zacierają się dotychczasowe granice 

między tym, co materialne i niematerialne, kulturalne i przyrodnicze, przynależne do przeszłości 

bądź przyszłości, będące podmiotem działań wspólnot i jednostek a także ekspertów i administra-

cji, tworzące narzędzia budowania prestiżu Zachodu czy Wschodu (por. Miszkowa, w tym tomie; 

Schreiber 2016a). Pierwsza, najpoważniejsza bodajże od XVIII wieku, renegocjacja tego, czym jest 

i może być „dziedzictwo kulturowe”, stała się za sprawą Konwencji 2003 faktem. 

Spostrzeżenie 2: Konwencja 2003 jest „siostrą” Konwencji 1972 
oraz Konwencji 2005. 

Konwencja 2003 powstała w okresie między przyjęciem Konwencji w sprawie ochrony światowego 

dziedzictwa kulturalnego i naturalnego z 1972 roku oraz Konwencji w sprawie ochrony i promowania 

różnorodności form wyrazu kulturowego z 2005 roku i wiele ją z nimi łączy: pomysł na strukturę orga-

nizacyjną, określone procedury, listy dziedzictwa (oprócz Konwencji 2005), choć zarazem każda 

z nich ma odmienne cele, filozofię ochrony kultury i konteksty, w których powstały (zob. np. Smith 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

468

Głos w dyskusji zabiera  Michał Malinowski (Muzeum Bajek Baśni i Opowieści – MuBaBaO), członek Rady ds. NDZK, 
październik 2016. Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut Dziedzictwa.

Publiczność na II Gali wręczenia decyzji o wpisie na Krajową listę NDZK, która odbyła się w krakowskich Sukiennicach 
na zakończenie Forum, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut Dziedzictwa.



Podsumowanie 469

i Akagawa 2009; Skounti 2011; Smeets i Deacon 2017). Uznawane są jednak powszechnie za nale-

żące do tej samej „rodziny” regulacji prawnych UNESCO (Duvelle 2016). 

A jednak częściej wskazuje się na różnice między nimi niż na łączące je kwestie. To bowiem odej-

ście od zasad rządzących Konwencją 1972 miało uczynić Konwencję 2003 tak wyjątkową i świadczyć 

o jej rewolucyjnym charakterze, wynikającym z postawienia w centrum wspólnot, grup i jednostek 

oraz skupieniu się na podtrzymywaniu żywych praktyk i zjawisk, przy jednoczesnej akceptacji dla 

ich zmiennego i dynamicznego charakteru i odrzuceniu koncepcji autentycznej powszechnej warto-

ści. Miała również spełnić nadzieje związane z dewesternizacją międzynarodowego reżimu ochrony 

dziedzictwa (Meskell, Liuzza i Brown 2015). Również logika, na jakiej opiera się Konwencja 2003, 

czyli ochrona praktyk identyfikowanych jako dziedzictwo niematerialne, jest odmienna od tej, która 

przyświecała twórcom Konwencji 2005 – ochrona rodzimych przemysłów kultury przed zagroże-

niami globalizacji. Co zatem w praktyce sprawia, że są sobie bliskie? 

Marju Kõivupuu (Estonia, w tym tomie) wskazuje te inspiracje na przykładzie drzew krzyżo-

wych, które łączą w sobie dziedzictwo przyrodnicze, materialne i niematerialne. Opisuje również 

osmozę definicji i rozwiązań praktycznych zachodzącą w Estonii dzięki korzystaniu z dokumen-

tów przyjmowanych na forum międzynarodowym, zwłaszcza przez UNESCO oraz IUCN (Między-

narodowa Unia na rzecz Ochrony Przyrody), w tym wpływ tych rozwiązań na życie codzienne 

mieszkańców miejsc, w których przeplatają się i łączą wszystkie warstwy i aspekty dziedzictwa. 

O  miejscu podobnym do regionu Võru w Estonii pisze w niniejszej publikacji także Katarzyna 

Zalasińska, wskazując na przykład założenia przestrzennego Kalwarii Zebrzydowskiej w Polsce. 

Autorka zauważa: „Uwzględnienie odbywających się w tym miejscu praktyk religijnych jako ele-

mentu niematerialnego i powiązanie go z dziedzictwem materialnym stanowi pożądany kieru-

nek myślenia o krajobrazie jako pewnej przestrzeni kulturowej, której dopełnieniem są elementy 

dziedzictwa niematerialnego”. W istocie rzeczy, kategoria krajobrazu kulturowego pojawiła się 

w 1992 roku w systemie Konwencji 1972 i umożliwiła uwzględnianie różnorodnych przejawów 

interakcji, w jakie wchodzą człowiek i przyroda, w tym odnoszących się do sfery praktyk religij-

nych, artystycznych i kulturowych (Luengo i Rössler 2012). Taki pomost łączący obie Konwencje 

stanowi również kryterium VI wpisu na Listę światowego dziedzictwa – dobro kultury powinno 

„być powiązane w sposób bezpośredni lub materialny z wydarzeniami lub żywymi tradycjami, ide-

ami, wierzeniami, dziełami artystycznymi lub literackimi o wyjątkowym uniwersalnym znaczeniu”. 

Znaczenie tego kryterium jako łącznika osłabia jednak fakt, że może być ono stosowane jedynie 

jako kryterium uzupełniające.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

470

Mirela Hrovatin (w tym tomie) szuka powiązań między Konwencjami 1972 i 2003, podkreśla-

jąc konieczność holistycznego traktowania dziedzictwa i opisując możliwości wykorzystania trady-

cyjnej wiedzy i umiejętności w zakresie budowania techniką suchego muru na Równinie Starego 

Gradu na wyspie Hvar, wpisanej na Listę światowego dziedzictwa UNESCO. Znaczenie tego miejsca, 

jak również wpisu, wywołuje wzmożone zainteresowanie zachowaniem obecnych na tym terenie 

także niematerialnych aspektów dziedzictwa, które są nierozerwalnie związane z dziedzictwem 

przyrodniczym i materialnym.

O związkach między Konwencjami 2003 i 2005 wspominają z kolei ekspertki z Albanii, wskazując 

na nowy projekt ustawy o dziedzictwie kulturowym, który zawiera specjalny rozdział poświęcony 

NDZK, odzwierciedlający obowiązki przewidziane w obu Konwencjach: z 2003 i 2005 roku (Bre-

shani i Dollani, w tym tomie). 

Wszystko wskazuje zatem na to, że praktyka funkcjonowania tych trzech traktatów w konkret-

nym miejscu, na jednym obszarze – dodatkowo złączonych bardzo mocno koncepcją zrównowa-

żonego rozwoju (preambuła do Konwencji 2005, rozdział VI Dyrektyw operacyjnych do Konwencji 

2003 przyjęty w 2016 roku oraz przyjęte w 2015 roku Wytyczne dot. włączenia perspektywy zrówno-

ważonego rozwoju w procesy Konwencji o światowym dziedzictwie) – sprawia, że niezmiernie ważnym 

wyzwaniem na kolejne 10 lat stanie się konceptualizacja tego, jak w zintegrowany i wewnętrznie 

niesprzeczny sposób chronić dziedzictwo i polityki z nim związane, w tym te dotyczące przemysłów 

kultury. Podejmowane już w tym zakresie inicjatywy, jak np. konferencja, która odbyła się w Bergen 

(Norwegia) w 2014 roku pt. Konwencje 1972, 2003 i 2005. Synergia dla rozwoju: dziedzictwo przy-

rodnicze i kulturowe w ramach zrównoważonego rozwoju, potwierdzają, że koherentna implementa-

cja tych Konwencji w przyszłości jest nie tylko potrzebna wspólnotom, grupom, jednostkom i spo-

łeczeństwu obywatelskiemu jako całości (art. 11 Konwencji 2005), ale i konieczna z perspektywy 

państw i samego UNESCO (Duvelle 2017, w druku).

Spostrzeżenie 3: Konwencja 2003 jest instrumentem prawnym, 
społecznym, ale i politycznym, co może czasami prowadzić 
do nadużyć oraz wywoływać efekty uboczne. 

Zadowoleniu z przyjęcia Konwencji 2003 szybko zaczęły towarzyszyć, wybrzmiewające dziś ze szcze-

gólną siłą, głosy krytyczne. Zaledwie miesiąc po jej ogłoszeniu – zauważa Adina Hulubaş (w tym 



Podsumowanie 471

tomie) – specjaliści zaczęli wyrażać swoje obawy, że system ochrony dziedzictwa doprowadzi do 

powstania „specyficznego środowiska, będącego zaledwie imitacją tego, co prawdziwe” (Brown 

2012, 95). Jeden z ekspertów stwierdził nawet, że nowe regulacje mogą „zmienić kolej rzeczy” 

(Kurin 2012, 100). An Deming (w tym tomie) dodaje do tych obaw obserwację krytyczną: 

[…] pojawił się szereg problemów. Wśród nich centralnym jest paradoks rozbieżności między idealną teo-

rią UNESCO a faktycznym praktykowaniem ochrony NDZK w określonych sytuacjach. Wywołało to nie tylko 

rywalizację czy spory między różnymi regionami kraju i walkę między państwami o prawa własności do trady-

cyjnych imprez, lecz także zmniejszyło autorytet i śmiałość zwykłych ludzi jako tradycyjnych depozytariuszy 

do wyrażania siebie poprzez własną kulturę.

Badaczki z Macedonii (Stojkowa Serafimowska i Opetczeska Tatarczewska, w tym tomie) wska-

zują na efekty uboczne związane z funkcjonowaniem Konwencji, spowodowane włączaniem 

poszczególnych elementów dziedzictwa niematerialnego w ramy prawno-polityczne. 

W Republice Macedonii ustanowienie i rozwój instytucjonalnych mechanizmów ochrony niematerialnego dzie-

dzictwa kulturowego są nierozerwalnie związane z polityką na szczeblu międzynarodowym, zwłaszcza w odnie-

sieniu do kontestacji istnienia macedońskiej etniczności z jej odrębnym językiem i kulturą. […] W konsekwencji 

państwo kładło duży nacisk na wzmacnianie i potwierdzanie narodowej i kulturowej tożsamości, co z kolei stało 

się impulsem dla procesów rekontekstualizacji oraz patrymonializacji niematerialnego dziedzictwa kulturowego. 

Również objęte ochroną wesele w Galiczniku (Macedonia) stało się sponsorowaną przez państwo 

rekonstrukcją tradycyjnego wesela, które podkreślało odrębność etniczną dziedzictwa Macedonii. 

Badaczki podkreślają zarazem, że pomimo ujawniania się tego politycznego wymiaru w tworzeniu 

systemu ochrony NDZK w ich kraju, „procesy ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, 

o ile zostają wdrożone tak, by wzmocnić pozycję lokalnych depozytariuszy tradycji, mogą być sku-

teczne w podtrzymywaniu tradycji kulturowych nawet wtedy, gdy chronione elementy niemate-

rialnego dziedzictwa kulturowego są jednocześnie wykorzystywane do celów politycznych lub 

gospodarczych” (Stojkowa Serafimowska i Opetczeska Tatarczewska, w tym tomie).

Obok wymiaru politycznego Konwencji 2003 należy także zwrócić uwagę na jej silne oddziały-

wanie na inne, wydawałoby się nieobjęte Konwencją, praktyki i zwyczaje. Przykładem niezamierzo-

nych efektów ubocznych związanych z działaniem w praktyce omawianej konwencji na poziomie 

lokalnym i krajowym, przywoływanym często przez badaczy, jest komercjalizacja zjawiska niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego. Adina Hulubaş analizuje tę sytuację na podstawie wpisa-

nego w 2012 roku na Listę reprezentatywną niematerialnego dziedzictwa kulturowego ludzkości  

UNESCO wyrobu ceramiki w Horezu: 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

472

Spotkanie międzykulturowe. Depozytariusze nadbużańskich tradycji tkackich („pereborów”) z prof. An Demingiem  
z Chin, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut Dziedzictwa.

Spotkanie międzykulturowe. Polscy sokolnicy i ekspertka ds. NDZK z Chin, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, 
© Narodowy Instytut Dziedzictwa.



Podsumowanie 473

Zagrożeniem, jakie dla omawianej tradycji rzemieślniczej niesie jej rosnąca popularność, są próby naśla-

dowania jej przez garncarzy z innych obszarów etnograficznych. Na przykład w zlokalizowanej w okręgu 

suczawskim miejscowości Marginea jeszcze osiem lat temu za pomocą unikalnych metod wytwarzano tra-

dycyjną, czarną ceramikę, z której słynął omawiany obszar. Dziś jednak oczom turystów odwiedzających 

tamtejszy warsztat ceramiczny ukazują się talerze przywożone z odległego o 500 km Horezu. Inni rze-

mieślnicy z kolei przyozdabiają talerze wykonane w kolorystyce typowej dla regionu Baia Mare z północnej 

Rumunii wizerunkiem koguta z Horezu, będącego charakterystycznym symbolem wyrobów tego rodzaju 

(Hulubaş, w tym tomie). 

Sama obecność zjawiska na Liście reprezentatywnej nie zapewnia zatem jego ochrony, czasami 

wręcz może narazić element dziedzictwa na niebezpieczeństwo, gdyż stanowi przełom w jego 

dotychczasowym funkcjonowaniu: zmienia się bowiem sposób postrzegania elementu zarówno 

przez jego depozytariuszy, jak i środowisko lokalne, krajowe i wreszcie międzynarodowe (Román-

ková-Kuminková, w tym tomie; Turgeon 2014). Potrafi także stać się kością niezgody i konfliktów 

międzypaństwowych, co analizuje An Deming (w tym tomie) na przykładzie Festiwalu Gangneung 

Danoje (Festiwal Dano) w Korei, który w 2005 roku uznany został za Arcydzieło Ustnego i Niema-

terialnego Dziedzictwa Ludzkości, oraz chińskiego Festiwalu Duanwu (inaczej Święta Smoczych 

Łodzi). Oba festiwale odbywają się tego samego dnia (5 maja według kalendarza księżycowego) 

i – na co wskazują ich nazwy – bazują na tej samej chińskiej koncepcji „Duanwu”. Konflikt o „prawo 

własności” doprowadził do pogorszenia wzajemnych relacji, których naprawa kosztowała oba pań-

stwa wiele czasu i wysiłku. 

Wśród najważniejszych zagrożeń można również wskazać zanik pierwotnych funkcji i znaczeń, 

także w związku z komercjalizacją i zwiększonym zainteresowaniem turystów danym elementem 

z  jednej strony, z drugiej zaś – naturalną chęcią zarobku i podniesienia swojego standardu życia 

przez depozytariuszy (por. Skounti 2017). W niniejszym tomie taki przypadek folkloryzacji niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego opisuje także Adina Hulubaş na przykładzie „Rytuału Căluş”, 

wpisanego na Listę reprezentatywną w 2008 roku (trzy lata wcześniej uznanego za Arcydzieło Ust-

nego i Niematerialnego Dziedzictwa Ludzkości). Tradycyjnie był on wykonywany zaledwie dziewięć 

razy do roku, począwszy od pierwszego dnia Zielonych Świątek, a uczestniczący w nim tancerze, 

przyjmowani do grupy po przejściu tajemnego procesu inicjacji, wędrowali od wioski do wioski, nio-

sąc obietnicę uzdrowienia bezpłodnym kobietom oraz ludziom cierpiącym na budzące powszechny 

lęk choroby, takie jak np. epilepsja. Jak zauważa Hulubaş, w efekcie wpisania go na listę, wszystkie 

mistyczne aspekty tego zwyczaju uległy zapomnieniu, a jedyną wiedzą, jaką otrzymują nowi adepci 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

474

tej sztuki, jest taneczna wirtuozeria, prezentowana przez cały rok podczas różnorakich festiwali, 

wesel, procesji i innych imprez.

Kwestię efektów ubocznych związanych z funkcjonowaniem Konwencji, a zarazem filozofię 

ochrony dziedzictwa niematerialnego, doskonale streszcza dowcip autorstwa Valdimara Hafste-

ina, wskazujący na obecny w wielu środowiskach sposób myślenia o dziedzictwie niematerialnym 

jako o zjawisku (w domyśle – problemie, chorobie), które należy przede wszystkim „zdiagnozować” 

(udokumentować, ocenić, wpisać na listę), by następnie móc zadecydować o zastosowaniu właści-

wych środków ochronnych. 

W gabinecie lekarskim:

Pacjent: Panie doktorze, co mi dolega? 

Lekarz: Nie wiem, jak panu to powiedzieć: cierpi pan na dziedzictwo.

Pacjent: Dziedzictwo? Poważnie? Jakiego rodzaju?

Lekarz: Niematerialne. Niezmiernie mi przykro.

Pacjent: Dziedzictwo niematerialne… Czy to groźne?

Lekarz: Stan wymaga pilnej ochrony. Wszedł już w fazę metakulturową.

Pacjent: Jakie są rokowania?

Lekarz: Obawiam się, że dziedzictwo niematerialne to choroba przewlekła. Często kończy się śmiercią, 

ale w Pana przypadku są pewne nadzieje. Może pan żyć z dziedzictwem jeszcze długi czas, pod warunkiem, 

że podejmiemy natychmiastowe działania w celu jego ochrony.

Pacjent: Czy to będzie bolesne?

Lekarz: Nie będę pana oszukiwał, leczenie nie jest przyjemne. Będzie Pan musiał od tej pory nauczyć się ina-

czej myśleć o sobie i o swoim dziedzictwie.

Pacjent: Nie powinniśmy zasięgnąć drugiej opinii?

Lekarz: Polecam skontaktować się z UNESCO. Jeżeli potwierdzą moją diagnozę, będziemy mogli wpisać pana 

na ich listę.

Pacjent: Czy to pomoże?

Lekarz: Wpisanym na listę UNESCO pomaga udokumentować dziedzictwo, zidentyfikować jego elementy, 

przeanalizować sposób przekazu, zwiększyć świadomość na jego temat, a nawet sporządzić pięcioletni plan 

ochrony.

Pacjent: Ale czy to jest naprawdę niezbędne?

Lekarz: Obawiam się, że bez właściwego leczenia pana dziedzictwo może stracić resztki swojej autentyczno-

ści. W najgorszym przypadku może rozwinąć się nawet w postać zaawansowanego pseudofolkloru.



Podsumowanie 475

Pacjent: Zaraz, zaraz. Tak właśnie mówiono, gdy pokolenie naszych rodziców zapadło na tradycję. Jednak 

im udało się z tego wyjść.

Lekarz: Tak, dzięki dużej ilości proszków. To dlatego, że w tamtych czasach tradycja dobrze reagowała 

na takie medykamenty. Dziedzictwo niematerialne to poważniejsza sprawa. Jest wysoce zaraźliwe. Nie zna-

leźliśmy jeszcze skutecznego sposobu na jego opanowanie (Hafstein 2015, 282).

Żart ten ukazuje problem, jaki może pojawić się w momencie wkroczenia z działaniami zewnętrz-

nymi wobec dotychczasowej sytuacji dziedzictwa: skutki uboczne mogą w niektórych przypadkach 

przeważać nad oczekiwanymi korzyściami wynikającymi z podjęcia działań ochronnych. Refleksja 

nad tym paradoksem być może ma w sobie coś z potocznego przekonania, że „lepiej nie chodzić do 

lekarza, bo wynajdzie mi jakąś chorobę”; w roli konsylium lekarskiego występują tu eksperci oraz 

UNESCO. Wiemy jednak, że w wielu przypadkach zastosowanie go w praktyce przynosi naprawdę 

złe skutki. Konwencję 2003 należy być może zatem traktować tak, jak aspirynę: choć wydaje się 

dobra na wszystko i rzeczywiście dość często pomaga leczyć stany zapalne, to jednak w określonych 

przypadkach grozi wystąpieniem poważnych reakcji alergicznych – tak jak stało się to w przypadku 

ceramiki z Horezu czy rytuału Căluş.

Spostrzeżenie 4: Lista reprezentatywna jest wszystkim.  
I żyje własnym życiem.

„Światowe dziedzictwo to przede wszystkim lista” pisała Barbara Kirschenblatt-Gimblett 

(2004, 7)7. Zdanie to pasuje z powodzeniem do Listy reprezentatywnej. Jak i opinia Valdimara 

Hafsteina (2009, 93), że „listy [dziedzictwa – przyp. H.S.] żyją często własnym życiem”, sugerująca, 

że obiekty, najpierw zdekontekstualizowane przez procedurę nominacji, a następnie zrekon-

tekstualizowane przez umieszczenie ich na listach, zaczynają funkcjonować w nowy, odmienny 

sposób. Ogromne znaczenie Listy reprezentatywnej można dostrzec na kartach niniejszej publi-

kacji. Nie ma tu tekstu, który chociaż raz by się do niej nie odwoływał lub o niej nie wspomi-

nał (w zdecydowanej większości przypadków traktując ją jako osiągnięcie kraju, ewentualnie 

coś neutralnego, tylko w niektórych krytycznie – zob. teksty Evy Románkovej-Kuminkovej czy  

Adiny Hulubaş).

7	 W oryg.: „World heritage is first and foremost a list”.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

476

Eva Románková-Kuminková zaczyna wręcz swój tekst stwierdzeniem: „Każdy chce znaleźć się 

na liście!”. Lista staje się bowiem miernikiem, namacalnym dowodem na potęgę kultury – element 

soft power (Schreiber 2016a) danego państwa, któremu udało się dokonać wpisu przejawu swojego 

dziedzictwa na forum międzynarodowym, a zatem sprawić, by stał się on widoczny, zauważany, 

szeroko doceniany. Lista stanowi bowiem bardzo klarowne źródło informacji na temat tego, co jest 

uznawane za nośnik społecznych (ale nie tylko takich!) wartości (por. Schuster 2002, 15). 

Wyposażenie Konwencji w Listę z pewnością należy uznać także za element szerzenia wiedzy 

o  tym instrumencie prawa międzynarodowego, podnoszenia świadomości społecznej i podkre-

ślania znaczenia dziedzictwa niematerialnego. „To istotne, bo oznacza, że ludzkość – a to brzmi 

dumnie – rozpoznaje nasze tradycje jako wartość. Taki wpis kieruje oczy całego świata na nasze 

zwyczaje i zwraca na nie uwagę, jako autentyczne, wartościowe, atrakcyjne” – zauważa dyrektor 

Muzeum Historycznego Miasta Krakowa, komentując złożenie w 2017 roku pierwszego wniosku 

z Polski o wpis na Listę reprezentatywną, dotyczącego szopkarstwa krakowskiego (Gazur 2017). 

„Ludzkość” w przypadku Listy reprezentatywnej zastąpiła zatem bezpośrednio „świat” z Listy świa-

towego dziedzictwa (Konwencja 1972). I choć Konwencja 2003 jak ognia unika obecnie takich 

określeń, jak „unikatowość” czy „autentyczność”, „mistrzostwo” czy „arcydzieło”, „światowy” czy 

„uniwersalny” (UNESCO 2016a, par. 31), w powszechnej świadomości to właśnie te pojęcia są nie-

rozerwalnie związane z samą koncepcją listy: coś zatem musi „zasługiwać” na wpis, dowodem zaś 

na to, że określone zjawisko na ten wpis zasługuje, jest jego „wyjątkowość”, „autentyczność” czy 

„unikatowość”. W ten sposób zespół znaczeń i konotacji przywiązanych do Listy światowego dzie-

dzictwa zostaje przekazany – niemalże genetycznie – Liście reprezentatywnej niematerialnego 

dziedzictwa kulturowego ludzkości. Dla wielu tytuł tej ostatniej mógłby zresztą równie dobrze 

brzmieć „Światowa lista autentycznego niematerialnego dziedzictwa kulturowego”, bo przecież 

każdy z 365 obecnie wpisanych elementów dziedzictwa (stan na grudzień 2016 roku) można by 

uznać za „fenomen na skalę światową” (Gazur 2017), tak jak wprost napisali o tym przedstawiciele 

różnorodnych organizacji i wspólnot, składając deklarację woli wpisania jogi jako „światowego 

dziedzictwa” na Listę reprezentatywną, co nastąpiło w 2016 roku.8 Co ciekawe, podobnie brzmiący 

tytuł listy proponowany był we wstępnej wersji Konwencji: Lista skarbów światowego niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego (List of Treasures of the World Intangible Cultural Heritage, ówczesny 

artykuł 11C; zob. UNESCO 2003, par. 20), a wśród argumentów przedstawianych na rzecz jej osta-

8	 Wniosek nominacyjny nr 01163 i deklaracja woli społeczności są dostępne w Internecie, zob. UNESCO 2017.



Podsumowanie 477

tecznego powstania znalazł się m.in. i taki (zaprezentowany przez delegata Beninu w imieniu grupy 

krajów afrykańskich): jeśli nie powołamy w ramach tej Konwencji Listy arcydzieł niematerialnego 

dziedzictwa, to w efekcie spowodujemy, że będzie ona uznawana za „konwencję drugiej kategorii” 

w stosunku do Konwencji 1972 (Hafstein 2009, 103).

Ogromne znaczenie wpisu na Listę reprezentatywną dla państw uwidaczniają także usilne 

zabiegi narodowych delegacji o to, by – w razie negatywnej rekomendacji dla zgłoszonego przez 

nich wniosku przygotowanej przez Zespół Ewaluacyjny9 – Komitet Międzyrządowy i tak ostatecz-

nie podjął pozytywną decyzję o wpisie. Sytuacja ta stała się w 2016 roku wręcz rażąca i wzbudziła 

powszechne niezadowolenie, zarówno wśród państw obserwujących posiedzenie Komitetu Mię-

dzyrządowego, jak i ostatecznie w łonie samego Komitetu, obradującego w grudniu 2016 roku 

w Addis Abebie. Na sesji tej przyjęto do wpisu na Listę reprezentatywną aż 15 z 19 wniosków mają-

cych negatywną rekomendację, lekceważąc tym samym wskazówki Zespołu Ewaluacyjnego. Trwają 

prace specjalnej grupy ad hoc poszukującej rozwiązania, które pozwoli zapobiec takiej sytuacji 

w przyszłości. To także można uznać z jednej strony za „dziedzictwo” Listy światowego dziedzictwa, 

z drugiej zaś – za element funkcjonowania prawie każdego aktu prawa międzynarodowego, który 

jest przyjmowany, zarządzany za pomocą właściwych organów i implementowany przez poszcze-

gólne państwa.

Taka percepcja znaczenia Listy reprezentatywnej powoduje u państw naturalną chęć, by zgła-

szać wnioski z wpisami o charakterze ogólnonarodowym – gdyż ich znaczenie społeczne i poli-

tyczne wtedy wzrasta (por. Duvelle 2014). W ten zatem sposób pojawiają się wpisy, w których poję-

cie „wspólnoty” zostaje zreinterpretowane: „wspólnotą”, która w założeniach twórców Konwencji 

miała odnosić się do konkretnie zdefiniowanej grupy społecznej zamieszkującej określone teryto-

rium, staje się cały „naród-państwo”, jak w przypadku kultury kawy tureckiej (2013), francuskiej 

sztuki biesiadowania (2010), czy chińskiej kaligrafii (2009). 

Równocześnie zauważyć należy, że w ramach walki o zmianę tej percepcji Listy reprezentatywnej 

pojawia się coraz większy nacisk na rejestry, które były dotychczas „niedoceniane”: Listę dziedzictwa 

niematerialnego wymagającego pilnej ochrony (art. 17 Konwencji, liczba wpisów do roku 2016: 47) 

oraz Rejestr dobrych praktyk w ochronie niematerialnego dziedzictwa kulturowego (art. 18 Kon-

wencji, liczba wpisów do roku 2016: 17). Postrzeganie tych rejestrów, za znaną metaforą Janusza 

9	� Zespół Ewaluacyjny (Evaluation Body) został powołany do oceny wniosków w 2015 roku jako sukcesor Zespołu Pomocniczego 
(Subsidiary Body) i Zespołu Konsultacyjnego (Consultative Body). Ten ostatni w projekcie Konwencji nazwano wstępnie Komi-
tetem Naukowym (Scientific Council), zob. UNESCO 2003, par. 17.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

478

Symonidesa (powstałą na określenie praw kulturalnych, zob. Symonides 1998), jako „kopciuszków” 

w obszarze niematerialnego dziedzictwa kulturowego, choć zgodne z prawdą – zaczyna się także 

bardzo powoli zmieniać. Niektóre kraje debiutują na forum międzynarodowym w tej dziedzinie, 

składając swój pierwszy wniosek o wpis właśnie do Rejestru dobrych praktyk (przypadek Norwegii 

w 2016 roku: „Tradycja i umiejętności budowania drewnianych łodzi Oselvar”, brak wpisów na inne 

listy) lub na Listę pilnej ochrony (jak w przypadku Łotwy w 2009 roku: „Przestrzeń kulturowa Suiti”, 

brak wpisów na inne listy).

Powstają zatem w tym kontekście trzy zasadnicze pytania: po pierwsze, czy w ciągu kolejnych 

10 lat uda się naprawdę zrównoważyć Listę reprezentatywną wpisami na Listę pilnej ochrony oraz 

do Rejestru dobrych praktyk i zmienić w ten sposób wektor zainteresowań państw i punkt ciężkości 

Konwencji? Po drugie, czy i jakie mechanizmy ograniczające polityczny charakter działań związa-

nych z procedurą wpisywania na Listę reprezentatywną uda się w kolejnych latach przygotować 

i wdrożyć do realizacji? Po trzecie, jak wspomagać wspólnoty, grupy i jednostki po wpisie na Listę 

reprezentatywną, aby pielęgnowane przez nie zjawiska nie utraciły pierwotnego kontekstu i roli 

dla ważnego dla nich także przed wpisem zjawiska. 

Spostrzeżenie 5: Konwencja 2003 wzmacnia prestiż i soft power 
zarówno państw, jak i UNESCO.

Ten aspekt związany z funkcjonowaniem Konwencji nie jest jedynie miłym dodatkiem do „normal-

nej” aktywności państw, ale niezwykle ważnym elementem strategii w „konkursie piękności” panu-

jącym w stosunkach międzynarodowych i w walce o wysokie pozycje w rankingach „atrakcyjności 

międzynarodowej”, czyli rankingach soft power państw. Niewątpliwie narzędziem budowania tej 

„miękkiej siły” są wpisy na Listę reprezentatywną, choć nie są one jeszcze widoczne w konstrukcji 

kryteriów oceny soft power w najpopularniejszych rankingach państw: Soft Power 30 czy Elcano 

Global Index (Schreiber 2016a). O tym niezwykle ważnym aspekcie związanym z Konwencją 2003 

pisze w tym tomie Eva Románková-Kuminková: 

Wpis na Listę reprezentatywną ma również aspekt prestiżowy i tak też traktują go wszystkie Państwa-

-Strony Konwencji. Oznacza to, że motywacja o charakterze politycznym nierzadko spycha na dalszy plan 

ideały czy dobre intencje specjalistów, pragnących zapewnić poszczególnym elementom międzynarodową 

ochronę w rozsądnym, odpowiedzialnym zakresie. […] W efekcie z jednej strony Lista reprezentatywna 



Podsumowanie 479

przyczynia się do promowania celów oraz ideałów wskazanych w treści Konwencji, z drugiej jednak tworzy 

także przestrzeń dla politycznej oraz instytucjonalnej manipulacji.

Joseph Nye stwierdza: „Soft power kraju opiera się zasadniczo na trzech rodzajach zasobów: 

jego kulturze (w miejscach gdzie jest ona atrakcyjna dla innych), jego wartościach politycznych 

(jeśli postępują zgodnie z nimi w kraju i za granicą) i jego polityce zagranicznej (gdy jest ona 

postrzegana jako prawomocna i posiadająca autorytet moralny)” (Schreiber 2016a, 56). Analitycy 

polityki kulturalnej zauważają, że w XXI wieku państwa świadome pierwszorzędnej roli ich kul-

tury zaczęły brać udział w „światowym wyścigu po soft power” (Holden 2013). Łączy się to także 

z niezwykle popularną od 10 lat koncepcją nation brandingu Simona Anholta, czyli budowaniem 

tzw. marki państwa (Anholt 2006, 23). Nie bez przyczyny państwa, które dysponują największymi 

zasobami „miękkiej siły”, sytuują się wysoko także jeśli chodzi o siłę ich „marki”. Równolegle do 

rankingów soft power powstają zatem rankingi marek państw10. Jednak koncepcja ta nie ograni-

cza się tylko do państw, ale jest wykorzystywana także do wskazywania na „atrakcyjność” akto-

rów niepaństwowych (non-state actors), takich jak organizacje międzynarodowe, w tym zwłasz-

cza UNESCO. Organizacja ta, w związku z pełnioną rolą arbitra w dziedzinie kultury i dziedzictwa 

kulturowego, posiada spore zasoby soft power i jest ich świadoma, wykorzystując swój potencjał 

do pozycjonowania siebie w środowisku ważnych organizacji międzynarodowych. Pojawienie się 

nowego aktu prawa międzynarodowego: Konwencji 2003 i wprowadzenie przez nią nowej kon-

cepcji niematerialnego dziedzictwa kulturowego spowodowało zwiększenie soft power samej 

UNESCO, jako organizacji stojącej na straży powiększającej się liczby procesów legitymizowania 

dziedzictwa (Schreiber 2016a). 

Koncepcja soft power stała się wiodącą w określeniu roli i zadań UNESCO w szeroko zakrojo-

nym procesie konsultacji nad nowymi celami rozwojowymi ONZ po 2015 roku (Post-2015 Develop-

ment Agenda), przyjętymi we wrześniu 2015 roku jako Cele Zrównoważonego Rozwoju (Sustaina-

ble Development Goals – SDGs). We wprowadzeniu do przygotowanego przez UNESCO w kwietniu 

2014 roku dokumentu, nazywanego w skrócie Soft Power Agenda (UNESCO 2014), Dyrektor Gene-

ralna UNESCO Irina Bokowa stwierdziła, że organizacja ta jest kluczowym aktorem soft power  

(UNESCO 2016b; Schreiber 2016a).

Prestiżowy charakter bycia widocznym na forum UNESCO oraz posiadania wpisów na listach 

dziedzictwa może mieć jednak także pozytywne skutki. Państwa, które chcą być widoczne i sza-

10	 Do najbardziej znanych zalicza się Nation Brand Index S. Anholta (NBI) i Country Brand Index (CBI) Future Brands.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

480

Polskie tańce narodowe w Kopalni Soli „Wieliczka”, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut 
Dziedzictwa.

Powitanie gości Forum przez orkiestrę górniczą w Kopalni Soli „Wieliczka”, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, 
© Narodowy Instytut Dziedzictwa.



Podsumowanie 481

nowane za działania dotyczące ochrony niematerialnego dziedzictwa, podejmują przecież realne 

wysiłki na poziomie administracyjnym czy legislacyjnym w celu zmiany sytuacji w obszarze dzie-

dzictwa niematerialnego w ich krajach. Mogą też dzięki temu stawać się przewodnikami dla tych 

państw, które dopiero rozpoczynają swoją drogę w tej materii. O takim postrzeganiu swojej roli 

przez Chiny pisze w tym tomie Chen Fafen, zaznaczając: „W szczególności uchwalenie w roku 2011 

pierwszej ustawy – Prawa Chińskiej Republiki Ludowej o ochronie niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego – przyspieszyło rozwój ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego w Chinach, 

podniosło poziom wiedzy społeczeństwa na temat niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

i,  co więcej, znacznie zwiększyło wpływy Chin na świecie”. Zarazem bezpośredni impuls do takiego 

działania dało UNESCO, które programem Arcydzieła Ustnego i Niematerialnego Dziedzictwa Ludz-

kości zachęciło państwa do rozwijania systemu ochrony na swoim terenie. Dzisiaj ochrona NDZK 

w Chinach opisywana jest w kategoriach celu narodowego. 

Podobnie o prestiżu wpisanym w funkcjonowanie Konwencji 2003 i jego możliwych pozytyw-

nych skutkach wypowiada się w tym tomie Adina Hulubaş: 

Kroki podjęte w celu zapewnienia tradycji bezpieczniejszej przyszłości może symbolizować obraz fal roz-

chodzących się koncentrycznie po powierzchni wody, które pojawiają się w chwili, gdy wpadnie do niej jakiś 

przedmiot. W samym centrum usytuowane jest uznanie opinii publicznej dla wartości, jaką stanowi kultura; 

niemniej jednak inicjatywy realizowane na poziomie lokalnym muszą być wspomagane i chronione przed 

presją wynikającą z funkcjonowania scentralizowanych standardów. […] Inicjatywy te, wraz z działaniami 

Narodowego Komitetu ds. Ochrony NDZK stopniowo, na kształt rozchodzących się na wodzie fal, pobudzają 

społeczną świadomość i służą budowaniu zrównoważonego rozwoju w obszarze NDZK na terenie Rumunii, 

angażując obywateli, społeczności, biznes oraz władze publiczne. […] firma telekomunikacyjna wykorzy-

stuje na przykład program Żyjących Skarbów Ludzkości na potrzeby promowania własnej marki; kampania 

ta mogła również stanowić inspirację dla ceremonii, która odbyła się w 2015 roku w pałacu prezydenckim. 

Tego rodzaju przejawy publicznego uznania stanowią doskonały przykład rozchodzących się koncentrycznie 

fal, w których centrum znajduje się to, co określamy jako prestiż; omawiane działania zdołały bowiem zyskać 

zainteresowanie ze strony wszystkich wymienionych wyżej podmiotów. 

Prestiż w dziedzinie kultury budowany jest zatem poprzez tworzenie przestrzeni do współpracy 

i dialogu. W ten sposób działania podejmowane przez państwa na forum UNESCO legitymizują tę 

organizację jako swoistego arbitra, stojącego na straży międzynarodowego  reżimu ochrony dzie-

dzictwa kulturowego (a w zasadzie różnorodnych reżimów funkcjonujących w obrębie UNESCO, 

por. Bendix, Eggert i Peselmann 2013). 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

482

Jak zauważają w tym tomie badaczki Welika Stojkowa Serafimowska i Iwona Opetczewska Tatar-

czewska: „Włączenie do systemu działań Narodów Zjednoczonych oraz równoprawna współpraca 

z  innymi państwami są również kwestią prestiżu. Niematerialne dziedzictwo kulturowe posiada 

moc rozwiązywania konfliktów, głównie dlatego, że pod wieloma względami przekracza polityczne 

granice”. Dowodem na to mogą być wpisy wielonarodowe na Listę reprezentatywną, które jed-

noczą wspólnoty, grupy i jednostki, a zaraz za nimi państwa, wokół wspólnego celu i wywołują 

konkretne i namacalne skutki poprzez tworzenie forów do komunikowania, edukowania, dialogu 

i wspólnych działań. 

Spostrzeżenie 6: Konwencja uruchomiła nowe procesy 
patrymonializacji. 

Pojęcie „patrymonializacji” odnosi się do swojego łacińskiego źródłosłowu: patrimonium, zna-

czącego tyle, co „ojcowizna”, ale też „mienie”, wskazuje jednak nie na przedmiot, obiekt – 

dziedzictwo, ale na istnienie określonej polityki tworzenia dziedzictwa, podkreśla akt wyboru 

tego, co ma dopiero stać się dziedzictwem (w literaturze obcojęzycznej pojęcie to stosowane 

jest wymiennie z „heritagization”, zob. Adell i in. 2015). Dotyczy zatem dziedzictwa, które jest 

poddawane transformacjom i nieustającym praktykom nadawania statusu wybranym świadec-

twom przeszłości w  celu wykorzystania go na potrzeby teraźniejszości. Na poziomie stosun-

ków międzynarodowych pojęcie „patrymonializacji” odnosić się będzie do badania procesów 

politycznych, których przedmiotem jest koncepcja dziedzictwa kulturowego jako określonego 

zasobu, który musi zostać poddany procedurom legitymizacji i instytucjonalizacji. Odbywa się 

to na różnorodnych forach międzynarodowych, w  oparciu o określoną politykę selekcji, kla-

syfikacji i hierarchizacji tych elementów tego zasobu, które uznane zostają za wartościowe 

z punktu widzenia określonej jednostki, grupy, wspólnoty, administracji samorządowej, 

państwowej czy międzynarodowej oraz spełniają kryteria stworzone i narzucone przez legi-

tymizowane do tego gremia: rady, komisje, komitety, zespoły eksperckie (Schreiber 2016b). 

Patrymonializacja jest zatem elementem polityki kulturalnej prowadzonej dziś nie tylko przez 

państwa, ale także przez organizacje międzynarodowe, społeczności lokalne oraz inne pod-

mioty, w realiach funkcjonowania różnorodnych reżimów międzynarodowej ochrony dziedzic-

twa kulturowego (fragmentacja – zob. spostrzeżenie 10). Ta polityka kulturalna proponuje 



Podsumowanie 483

„określoną lekturę przeszłości” (Kowalski 2013, 11), w której wszakże przeszłość odgrywa coraz 

mniejszą rolę, a coraz wyraźniejszą – wyzwania teraźniejszości, gdzie ludzie jako depozytariu-

sze dziedzictwa i ich potrzeby stają się ważniejsi bądź równie ważni, co samo dziedzictwo (zob.  

spostrzeżenie 6).

Konwencja 2003 namawia do takiej lektury przeszłości, która uczyni z niej jedynie trampolinę, 

punkt wyjściowy umożliwiający podkreślenie ciągłości praktyk odnoszących się do depozytariuszy 

dziedzictwa. Filozofia Konwencji obejmuje bowiem przede wszystkim teraźniejszość i przyszłość 

oraz zakorzenione w podtrzymywaniu praktyk odnoszących się do  dziedzictwa niematerialnego 

wspólnoty, grupy i jednostki. 

Taki sposób działania Konwencji zauważają także autorzy niniejszego tomu. Welika Stojkowa 

Serafimowska i Iwona Opetczewska Tatarczewska piszą w ten sposób o tańcu kopaczka, który był 

jednym z pierwszych elementów zgłoszonych przez Republikę Macedonii do wpisu na listy NDZK 

UNESCO w 2011 roku. Działania podjęte w celu przygotowania tego zgłoszenia uruchomiły nowe 

procesy patrymonializacji, powiązane zarówno z wytycznymi UNESCO dotyczącymi wdrożenia sys-

temu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego, jak i z aktualnymi czynnikami politycz-

nymi (Stojkowa Serafimowska i Opetczewska Tatarczewska, w tym tomie). To samo zadziało się, 

choć bez udziału UNESCO, na którego listy nie udało się go wpisać, z weselem w Galiczniku, w któ-

rym w obecnej postaci zacierają się granice pomiędzy obrzędem narodowym a rytuałem sponsoro-

wanym przez korporacje, pomiędzy festiwalem dla turystów, zainscenizowanym folklorem i cyklicz-

nym wydarzeniem (Opetczewska Tatarczewska, w tym tomie). Iwona Opetczewska Tatarczewska 

zauważa, że z jednej strony, zinstytucjonalizowane systemy ochrony NDZK są zawsze osadzone 

w politycznych procesach patrymonializacji i rekontekstualizacji, i podlegają ich wpływom, jednak 

z drugiej strony, sposób, w jaki procesy te wpływają na praktyki kulturowe, oraz stopień, w jakim 

na  nie oddziałują, różnią się znacząco nawet w obrębie tego samego kraju. Używając metafory 

Adiny Hulubaş o kręgach rozchodzących się po wrzuceniu kamienia w wodę, nietrudno zauważyć, 

że nawet elementy oficjalnie pozostające poza procesami patrymonializacji wywołanymi przez 

Konwencję 2003 podlegają jej oddziaływaniu – choćby w dalszym planie, gdyż muszą się do tych 

zachodzących równolegle procesów ustosunkować. 

Procesy te zostają uruchomione w zasadzie przy każdym wniosku, niezależnie od kraju, a odbywa 

się to poprzez redefiniowanie dziedzictwa na potrzeby procedury nominacyjnej na listy UNESCO, 

wyraźne identyfikowanie instytucji ochronnych i tworzenie przestrzeni do pozyskiwania zgód depo-

zytariuszy na wpis. 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

484

Uruchomienie tych procesów wywołuje równocześnie potrzebę powołania instytucji stojących 

na straży procedur legitymizujących, klasyfikujących i selekcjonujących, które jedne elementy włą-

czają do zasobu dziedzictwa, a drugie z niego wykluczają. Zwracają na to uwagę badaczki z Chorwa-

cji (Hrovatin i Šimunković, w tym tomie), pisząc, że 

przygotowanie zgłoszeń do dwóch edycji programu UNESCO Arcydzieła Ustnego i Niematerialnego Dzie-

dzictwa Ludzkości w roku 2003 oraz 2005 doprowadziło do powstania w 2002 roku specjalnej eksperckiej 

Komisji ds. Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego w Chorwacji, a w 2004 roku specjalnego Departa-

mentu ds. Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego w Ministerstwie Kultury, który przygotował pierwsze 

elementy do wpisania do Krajowego rejestru dóbr kultury Republiki Chorwacji. 

Najszerzej do wyzwań związanych z tym zagadnieniem odnosi się w niniejszej publikacji Welika 

Stojkowa Serafimowska, która dostrzega w procesach patrymonializacji uruchamianych przez Kon-

wencję ich wymiar pozytywny – wszędzie tam, gdzie skutkują one usamodzielnieniem lokalnych 

depozytariuszy: 

tradycyjne sztuki widowiskowe są niczym żywy organizm, ulegający nieustannym przemianom i transfor-

macjom, są odrębnym bytem, który niejako wchłania wszystkie przemiany, jakim ulegają poszczególni 

ludzie, wykonawcy, społeczności, zbiorowość, regiony oraz narody, z których sztuki te się wywodzą, 

przez co wszystkie te przemiany znajdują w nich swoje odzwierciedlenie. Tradycyjna sztuka widowiskowa 

przeistacza się z formy osobistej bądź kolektywnej ekspresji w publiczny przejaw dziedzictwa kulturo-

wego narodu, z dobra o charakterze duchowym – w produkt o charakterze komercyjnym, z ograniczonej 

formy artystycznej i elementu synkretycznej obyczajowości i życia codziennego – w zróżnicowane formy 

i przejawy ekspresji muzycznej, z elementu lokalnej wiejskiej kultury – w składnik kultury wielkomiejskiej, 

ogólnonarodowej (Pejczewa 2014). Mimo iż na długofalowe konsekwencje w omawianej sprawie trzeba 

będzie poczekać, wydaje się, że procesy służące ochronie niematerialnego dziedzictwa kulturowego 

– w przypadku wdrażania ich w sposób skutkujący usamodzielnieniem lokalnych depozytariuszy tradycji – 

mogą pozwolić na zapewnienie skutecznej ochrony tradycji kulturowych, nawet jeśli podlegające ochronie 

elementy niematerialnego dziedzictwa kulturowego są jednocześnie wykorzystywane również w celach 

politycznych bądź ideologicznych.

Choć bowiem w ramach procesów patrymonializacji dokonuje się wybór tego, czyje dziedzictwo 

kulturowe będzie chronione mocą regulacji prawnych, uznane za godne pokazania, także na róż-

nych międzynarodowych forach, zapamiętania – to równocześnie samo uruchomienie procesu 

wyboru oddaje mocą Konwencji głos samym depozytariuszom. I tu objawia się emancypacyjny, 

wyzwalający element Konwencji 2003. 



Podsumowanie 485

Spostrzeżenie 7: Konwencja 2003 jako pierwsza oddała głos 
i podmiotowość wspólnotom, grupom i jednostkom. 

„Wspólnoty są sercem systemu ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego” – to kolejne 

obowiązkowe stwierdzenie, które pojawia się zawsze, gdy mowa o Konwencji 2003 (zob. np. Sko-

unti 2017, w druku; Blake 2009, 2017; Duvelle 2014). Rzeczywiście, w samym tekście Konwencji 

pojęcie „wspólnot” (communities) pojawia się aż 11 razy, podczas gdy wzmianki odnoszące się 

do ekspertów – raptem dwa: w art. 21 pkt b) mówiącym o międzynarodowej pomocy w zapew-

nianiu ekspertów oraz art. 6 ust. 7 mówiącym o nominacji do Komitetu Międzyrządowego osób 

dysponujących kwalifikacjami w zakresie różnych aspektów niematerialnego dziedzictwa kultu-

rowego. Archeologię instytucjonalnej obecności koncepcji ochrony jednostek, a potem dopiero 

grup i wspólnot można uprawiać, sięgając do propozycji Korei z 1993 roku dotyczącej ustanowie-

nia przez UNESCO systemu ochrony Żywych Dóbr Kultury (Living Cultural Properties), co w rezul-

tacie zakończyło się przyjęciem programu Żyjących Skarbów Kultury (Living Human Treasures; 

UNESCO 1993), a następnie wyewoluowało w stronę Programu Arcydzieł Ustnego i Niemate-

rialnego Dziedzictwa Ludzkości, którego 90 elementów zostało inkorporowanych do systemu 

Konwencji 2003 (art. 31).

We wszystkich aktach prawa międzynarodowego przyjmowanych po 2003 roku – czy to na 

forum UNESCO, czy Rady Europy – wyraźny jest jego nowy, oddolny, społeczny, otwarty wymiar: 

zarówno w zakresie tworzenia, jak i podtrzymywania, ochrony i podejmowania decyzji dotyczą-

cych dziedzictwa kulturowego. Dwie najważniejsze, przyjęte po 2003 roku, konwencje międzyna-

rodowe chroniące dziedzictwo kulturowe to Konwencja UNESCO w sprawie ochrony i promowania 

różnorodności form wyrazu kulturowego z 2005 roku i Konwencja Rady Europy o znaczeniu dziedzictwa 

dla społeczeństwa z 2005 roku (tzw. Konwencja z Faro)11 . Obie podkreślają znaczenie partycypacji 

społecznej jako kluczowej dla zachowania dziedzictwa kulturowego. Konwencja z Faro wprowa-

dza wręcz w art. 2 b) pojęcie heritage communities, czyli „wspólnot dziedzictwa”, składających się 

„z ludzi ceniących określone aspekty dziedzictwa kulturowego, które chcą podtrzymać i przekazać 

przyszłym pokoleniom w ramach działań publicznych”12. 

11	� Council of Europe Framework Convention on the Value of Cultural Heritage for Society, Faro, 27 października 2005 roku. Niestety, 
konwencja jest obecnie ratyfikowana tylko przez 17 z 47 państw członkowskich Rady Europy. Z krajów członkowskich UE raty-
fikowało ją tylko 8 państw.

12	 Tłum. B. Szmygin.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

486

Oddanie głosu wspólnotom, grupom i jednostkom doprowadziło również do dostrzeżenia kolej-

nych grup, tzw. biernych depozytariuszy praktyk kulturowych, o których pisze w tym tomie An Deming: 

Przez długi czas, analogicznie do sytuacji w środowisku akademickim, uwaga większości członków programu 

NDZK skupiała się na czynnych depozytariuszach, którzy zazwyczaj bardzo aktywnie przekazują innym 

„swoje” elementy kultury i posiadają szczególne zdolności w zakresie jej konkretnych gatunków. Jednak 

po przedstawieniu opinii publicznej koncepcji społeczności polegającej na integracji, wraz z rozróżnieniem 

na „aktywnych depozytariuszy” i „biernych depozytariuszy” postulowanym przez niektórych folklorystów 

(Yang i in. 2011, 23–24), zaakceptowano stopniowo fakt, że w rzeczywistości to zwykli ludzie, którzy nie 

są specjalistami w  zakresie któregokolwiek elementu kultury, kształtują podstawy stabilności i żywotno-

ści danych tradycji. W wyniku licznych dyskusji i po rozpowszechnieniu stosownych informacji koncepcja 

mówiąca o tym, że „każdy jest depozytariuszem kultury tradycyjnej”, doczekała się promocji.

Poszerzające się rozumienie i coraz większe znaczenie i świadomość roli „depozytariuszy” 

dostrzegają również badaczki z Chorwacji, które piszą: „Możemy również zaobserwować, że spo-

łeczeństwo jest coraz bardziej świadome wyjątkowej wartości niematerialnego dziedzictwa kultu-

rowego oraz przekonane, że odpowiedzialność za jego ochronę i przekazywanie przyszłym poko-

leniom powinna spoczywać na depozytariuszach, lokalnych społecznościach oraz odpowiednich 

instytucjach, ponieważ jest to istotne dla tożsamości lokalnej społeczności, narodu lub mniejszości” 

(Hrovatin i Šimunković, w tym tomie).

Znaczenie depozytariuszy nie jest wyłącznie deklaratywne i jest od dawna przedmiotem namy-

słu badawczego (Onciul, Stefano i Hawke 2017; Adell i in. 2015; Rudolff i Raymond 2013; Kono 

2009). Wszystkie procedury nominacyjne przyjmowane na poziomie UNESCO uwzględniają jako 

element konieczny ich uprzednią, świadomą i dobrowolną zgodę na jakiekolwiek działania ich 

dotyczące i choć lektura tych zgód możliwa za pośrednictwem strony UNESCO przynosi czasami 

zaskakujące odkrycia (jak np. fakt podpisywania przygotowanych instytucjonalnie formularzy 

zgód przez czasami dziesiątki czy setki depozytariuszy, bądź zgód na wpisanie elementu NDZK 

na Listę światowego dziedzictwa, zamiast na Listę reprezentatywną…), nie zmienia to faktu, 

że po raz pierwszy wspólnot, grup i jednostek nie da się pominąć. Ich współpraca, współdziałanie, 

a  zarazem współodpowiedzialność za trwanie danego zjawiska kulturowego są fundamentem 

Konwencji 2003.

Jednak, jak zauważa w tym tomie An Deming, ambitnych celów związanych z obecnością wspól-

not, grup i jednostek w systemie Konwencji nie udało się w pełni osiągnąć, gdyż projekt ochrony 

NDZK, mimo że powstał w oparciu o zasady równości i różnorodności kultur, w rzeczywistości 



Podsumowanie 487

doprowadził do powstania nowej hierarchii tych kultur i poszczególnych elementów w ich obrębie: 

„Eksperci i UNESCO mają prawo decydować, który element może zostać wpisany na Listę repre-

zentatywną, co z punktu widzenia opinii publicznej oznacza uznanie go za bardziej wartościowy, 

podczas gdy faktyczni depozytariusze danego dobra kultury nie mogą zabrać w tej sprawie głosu”. 

Należy zatem zauważyć, że nawet tak istotna zmiana języka aktów prawa międzynarodowego nie 

skutkuje wcale od razu zmianą praktyki państw, w tym mechanizmów implementacyjnych. Rewo-

lucyjny krok, czyniący ze wspólnot, grup i jednostek najważniejsze podmioty w systemie ochrony 

NDZK, okazał się więc w praktyce funkcjonowania UNESCO – organizacji tworzonej przez państwa 

i dla państw – rzeczywiście istotnym krokiem, jednak dość łatwym do zmanipulowania, zwłaszcza 

w sytuacji, w której Konwencja nie podaje ani definicji wspólnot, grup i jednostek, ani wskazówek 

dotyczących tego, jak powinien przebiegać wybór przedstawiciela takiej wspólnoty, ani na jakiej 

zasadzie rozróżnić wspólnoty od grup oraz czy należy potępiać oczekiwania wspólnot, grup czy 

jednostek związane z korzyściami wiążącymi się ze wpisem na listę UNESCO?

Chociaż na te pytania nie ma jeszcze jasnych odpowiedzi, to niewątpliwie Konwencja 2003 i jej 

różnorodne fora, w szczególności forum akredytowanych przez Konwencji organizacji pozarządo-

wych (ICH NGO Forum), tworzą szansę na to, aby te problemy identyfikować, dyskutować nad nimi 

i proponować w przyszłości praktyczne rozwiązania.

Spostrzeżenie 8: Konwencja 2003 stworzyła nowe pola władzy 
dla nauk o człowieku i jego kulturze, zwłaszcza dla antropologii 
kultury (etnologii, etnografii, folklorystyki).

Znaczenie nauk o kulturze, zwłaszcza takich, które oparte są o badania terenowe, niewątpliwie 

wzrosło na arenie międzynarodowej dzięki powstaniu Konwencji 2003. Jest to wyjątkowo ciekawe 

zjawisko, gdyż refleksja nad dziedzictwem kulturowym od dawna przebiega między dyscyplinami 

nauki i między różnorodnym ich dziedzinami, wprost uznaje się ją za obszar refleksji łączącej wiele 

dyscyplin (Bendix, Eggert i Peselmann 2013, 11; Logan, Nic Craith i Kockel 2016, 2), a zatem nie-

wyróżniającej żadnej: czy będzie to konserwacja, architektura, historia sztuki, etnologia, folklory-

styka, socjologia, czy filozofia, prawo, ekonomia, nauki o polityce. A jednak dostrzeżenie potencjału 

antropologii kulturowej (etnologii, etnografii) na poziomie międzynarodowych reżimów dziedzic-

twa stało się w pełni możliwe dopiero po 2003 roku. To Konwencja 2003 stworzyła bowiem jasno 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

488

Publiczność i depozytariusze NDZK uczestniczący w II Gali wręczenia decyzji o wpisie na Krajową listę NDZK, 
która odbyła się w krakowskich Sukiennicach na zakończenie Forum, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, 
© Narodowy Instytut Dziedzictwa.

Depozytariusze NDZK z prof. Małgorzatą Rozbicką i prof. Magdaleną Gawin podczas II Gali wręczenia decyzji o wpisie 
na Krajową listę NDZK, która odbyła się w krakowskich Sukiennicach na zakończenie Forum, październik 2016. 
Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut Dziedzictwa.



Podsumowanie 489

zdefiniowaną przestrzeń dla uaktywnienia się i pokazania – w obszarach dotychczas zdominowa-

nych przez ekspertów innych dziedzin nauki – stowarzyszeń antropologicznych i etnograficznych, 

reprezentowanych chociażby za pośrednictwem forum organizacji pozarządowych akredytowa-

nych przy Konwencji 2003. Liczy ono obecnie 164 organizacje, które nominują zgodnie z zasadą 

sprawiedliwego podziału geograficznego 6 ekspertów do 12-osobowego Zespołu Ewaluacyjnego, 

oceniającego wnioski o wpis na Listę reprezentatywną, Listę pilnej ochrony i do Rejestru dobrych 

praktyk. Na Państwach-Stronach Konwencji spoczywa także obowiązek nominowania ekspertów 

związanych z namysłem i praktyką w obszarze dziedzin chronionych przez Konwencję w przypadku 

kandydowania do Komitetu Międzyrządowego (art. 6 ust. 7: „Państwa-Członkowie Komitetu wybie-

rają jako swoich przedstawicieli osoby dysponujące kwalifikacjami w zakresie różnych aspektów 

niematerialnego dziedzictwa kulturowego”).

Tę niezwykłą karierę antropologii kulturowej dostrzegają także eksperci piszący w tym tomie. 

Przejawia się to wzrostem znaczenia antropologii i jej reprezentantów zarówno na poziomie mię-

dzynarodowym, jak i krajowym. Tworzone w związku z niemalże uniwersalną ratyfikacją Konwencji 

2003 rozwiązania na poziomie narodowym uwzględniają bowiem przy tworzeniu gremiów eksperc-

kich bądź ciał oceniających wnioski składane do inwentarzy krajowych przede wszystkim antropo-

logów (etnografów, etnologów, folklorystów). An Deming, odnosząc się do doświadczeń chińskich 

i niezwykle ważnej roli, jaką odgrywa obecnie w Chinach Towarzystwo Folklorystyczne, zwłaszcza 

za sprawą działań, jakie zostały podjęte w tym kraju po ratyfikacji Konwencji 2003, pisze: 

Folklorystyka i inne powiązane dyscypliny również cieszą się z nowych możliwości. Nie jest to tylko pozorna 

koniunktura […]. Ruch ten umożliwia badaczom dokładną i głęboką analizę związku między kulturą a życiem 

ludzi; pozwala im na badanie chińskiego folkloru w bardziej dogłębny i kompleksowy sposób przy silnym 

wsparciu agend rządowych […]. A zatem umożliwia wniesienie zarówno do działalności akademickiej, 

jak i do kampanii na rzecz NDZK nowych perspektyw i metod opartych na chińskich doświadczeniach. 

Takie doświadczenie szczególnej roli antropologów, etnografów, folklorystów w systemie 

ochrony, a zatem systemie, w którym niezbędne są także nadzór, selekcja, ocena i kontrola okre-

ślonych praktyk i zjawisk kulturowych dokonywane na potrzeby tego systemu, przedstawia rów-

nież Eszter Csonka-Takács, opisując sieć ekspertów ustanowioną na Węgrzech dla systemowego 

wzmocnienia ochrony NDZK: 

Dyrekcja [Skansenu w Szentendre – przyp. H.S.] korzysta z pomocy powiatowych sprawozdawców. Skan-

sen stworzył taką sieć fachowców w oparciu o instytucje powiatowego systemu muzealnego, by koordyno-

wać i ułatwić promocję dziedzictwa i podnoszenie świadomości na jego temat oraz zapewnić profesjonalne 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

490

doradztwo dla społeczności. Z każdego powiatu wybrano eksperta, najczęściej etnografa, tworząc grupę 

fachowców, która pomaga w przekazywaniu informacji, kontaktowaniu się ze społecznościami i przygoto-

waniu zgłoszenia. Fachowcy udzielają profesjonalnych porad zainteresowanym społecznościom i organizują 

spotkania informacyjne z udziałem Dyrekcji, umożliwiając nawiązanie kontaktu pomiędzy zainteresowanymi 

stronami. Zadaniem Powiatowych Koordynatorów jest inicjowanie i koordynowanie dokumentowania ele-

mentów niematerialnego dziedzictwa kulturowego w swoich powiatach i regionach, organizowanie lokal-

nych forów i spotkań, przekazywanie informacji społecznościom, zapewnianie profesjonalnego doradztwa 

społecznościom, które tego potrzebują, nawiązywanie współpracy pomiędzy społecznościami a siecią eks-

pertów oraz utrzymywanie stałych kontaktów z Dyrekcją ds. NDZK. 

Opis zadań powiatowych koordynatorów pokrywa się w dużej mierze z zakresami działań więk-

szości ekspertów ds. NDZK działających w Państwach-Stronach Konwencji i wskazuje na ogromną 

odpowiedzialność, jaką ponoszą oni jako ogniwa pośredniczące, tzw. brokerzy kulturowi (cultural 

brokers, Jacobs, Neyrinck i van der Zeijden 2014), między lokalnymi wspólnotami a systemami i struk-

turami władzy. W tym tomie o znaczącej roli antropologów  piszą także Filipowić, Židov i Hrovatin.

Ta niezwykła kariera antropologii prowadzi jednak nieuchronnie do napięć między różnorodnymi 

rolami, jakie zmuszony jest odgrywać antropolog: dążącego do prawdy badacza, przedstawiciela 

własnej kultury, reprezentanta określonego zawodu/kultury organizacji zawodowej, np.  stowa-

rzyszenia antropologicznego, zaufanego przedstawiciela interesów badanej grupy. Są one przed-

miotem regulacji środowiskowych, przybierających formę kodeksów etycznych opracowywanych 

przez stowarzyszenia antropologiczne.

Antropologowie już dawno, za sprawą krytyki postkolonialnej obecnej w ich gronie od lat 

70. XX wieku (Asad 1973), postawili sobie za punkt honoru oddanie głosu wykluczonym i zepchnię-

tym na margines społecznościom. Dzisiaj ponownie, za sprawą Konwencji 2003, zmuszeni są wyty-

czać kręte ścieżki, nawigując między interesem osób badanych, własnym i tych, którzy sponsoro-

wali ich działania, a ideałami wspierania naukowych i humanistycznych celów antropologii. Muszą 

też ustosunkować się do nowego aktu prawnego, po raz pierwszy tak mocno odwołującego się 

do ich wiedzy, co wywołuje skrajne reakcje w większości krajów, w tym w Polsce (Schreiber 2014) 

czy we  Francji. Wpisują się one w schemat przedstawiony przez Christiana Hottin’a i Sylvie Gre-

net (2017, 63): od radykalnego odrzucenia do entuzjastycznego poparcia, ze sporą rzeszą mniej 

lub bardziej krytycznych, ostrożnych obserwatorów, przyglądających się rozwojowi sytuacji. Dość 

widoczne jest wszakże to, że wchodząc w ramy prawne i ideologiczne Konwencji, czy to na pozio-

mie krajowym, czy międzynarodowym, antropologowie zaczynają podejmować działania, które 



Podsumowanie 491

mają mniej badawczo-naukowy charakter, a bardziej współgrają z polityką kulturalną (ich własnego 

państwa lub tą oferowaną przez UNESCO) (Hottin i Grenet 2017).

A jednak antropologia czyni ze związku między badaczem a badanymi związek szczególny, 

wyjątkowy, w sytuacji zaś współpracy badacza, eksperta ze wspólnotą nominowaną na jakąkolwiek 

listę UNESCO (za przyczyną i zgodą państwa) nakłada na niego obowiązki zarówno wobec badanej 

grupy, jak i wobec sfery władzy, która ma na nią szczególny wpływ poprzez możliwość stanowienia 

i egzekwowania prawa czy tworzenia określonych programów ochronnych (Hrovatin, w tym tomie). 

Wikłając się w procesy, które są czasami niezwykle złożone i trudne, badacz, ekspert staje się sam 

przedmiotem manipulacji. Ewa Nowicka (2006, 150) zauważa: 

Nie jest bowiem do końca jasne, czy antropolog ma być chłodnym obserwatorem i analitykiem, czasem 

tylko służącym swą wiedzą na zamówienie, czy ma być aktywnym uczestnikiem życia społecznego, pełnią-

cym rolę mediatora, adwokata stron skonfliktowanych. Wspomina się w tym kontekście także o wycho-

wawczej, edukacyjnej, a nawet moralizatorskiej roli antropologii i antropologów. Takie zadania stawiane 

dyscyplinie rodzą wiele problemów natury etycznej, praktycznej, a także politycznej, w które antropolog 

– chce czy nie chce – jest uwikłany. Jednym z ideologicznych założeń antropologii, wywodzącym się z jej 

wcześniejszych okresów rozwoju, jest dążenie do obrony istniejącej odrębności kulturowej, różnorodności, 

która staje się osobną wartością. 

Pytanie, czy antropolog, poruszający się w strukturach reżimu dziedzictwa, na poziomie kra-

jowym czy międzynarodowym, jest rzeczywiście w stanie bronić tej różnorodności, nie idąc na 

(etyczne bądź polityczne) kompromisy, pozostaje otwarte i silnie uzależnione od kontekstu. Kon-

wencja 2003, otwierając te przestrzenie władzy, niewątpliwie wodzi jednak całe środowisko antro-

pologiczne na swoistego rodzaju intelektualne, etyczne i praktyczne „pokuszenie”.

Spostrzeżenie 9: Przemyślana implementacja Konwencji 2003 
na poziomie lokalnym jest jej największą siłą, która może 
w praktyce zapewnić realizację koncepcji zrównoważonego 
rozwoju. 

Koncepcja zrównoważonego rozwoju mająca swoje źródła w latach 80. XX wieku jest jedną z tych, 

o których z pewnością można powiedzieć, że odniosły międzynarodowy sukces. W kontekście  

UNESCO drogę do tego wytyczyło przyjęcie w 2013 roku Deklaracji z Hangzhou (UNESCO 2013b), 



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

492

która wezwała do podjęcia próby wpisania kultury do wypracowywanych, nowych celów rozwojo-

wych ONZ na kolejne 15 lat. Należy zauważyć, że choć kultury nie udało się wpisać jako samodziel-

nego celu wśród 17 nowych Celów Zrównoważonego Rozwoju, pojawia się ona w różnych formach 

(local culture, cultural diversity, intercultural understanding, culture of peace) w kilku miejscach Agendy 

(pkt 8 i 36 oraz cele 4, 8, 11 i 12). Znaczenie samego dziedzictwa kulturowego zostało szczególnie 

podkreślone w celu 11: Budowa otwartych, bezpiecznych, odpornych na katastrofy i zrównoważo-

nych miast i osiedli ludzkich. W ramach tego celu sformułowane zostało zadanie 11.4: wzmocnie-

nie wysiłków w celu ochrony i zachowania dziedzictwa kulturowego i naturalnego na świecie. Jest 

to jednak jedyne miejsce w Agendzie, gdzie w ogóle pojawia się pojęcie „dziedzictwa”.

Wpisania zrównoważonego rozwoju w serce systemu ochrony dokonano dzięki przyjęciu na 

posiedzeniu Państw-Stron Konwencji w czerwcu 2016 roku osobnego rozdziału VI w Dyrektywach 

operacyjnych do Konwencji. Konwencja 2003 stała się tym samym pierwszym aktem międzynaro-

dowego prawa ochrony dziedzictwa kulturowego, który w sposób bardzo konkretny i wiążący Pań-

stwa-Strony wpisał kategorię zrównoważonego rozwoju w swój system ochrony. Osobnym wyzwa-

niem pozostaje natomiast zapewnienie, by przy tworzeniu programów i strategii zrównoważonego 

rozwoju na różnych szczeblach i przez różnorodne podmioty kategoria dziedzictwa niematerial-

nego, jako niezbędnego ich elementu, była brana pod uwagę i włączana w praktyce (Duvelle 2014, 

41). O ile bowiem system ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego traktuje zrówno-

ważony rozwój niezwykle poważnie, to już z perspektywy programów zrównoważonego rozwoju 

wdrażanych na poziomie globalnym i krajowym kategoria dziedzictwa niematerialnego (jeszcze) 

poważnie traktowana nie jest. 

Jak można zatem w praktyce przełożyć ideę zrównoważonego rozwoju na obszar działania 

Konwencji 2003? Zastanawiają się nad tym autorzy w niniejszej publikacji. Poruszają różnorodne 

aspekty związane z koncepcją zrównoważonego rozwoju – tak istotną z punktu widzenia Konwen-

cji i zajmującą w systemie ochrony dziedzictwa niematerialnego wyjątkowe miejsce (zob. tekst 

Timothy’ego Curtisa). Adina Hulubaş zauważa w kontekście ochrony niematerialnego dziedzictwa, 

że cel zrównoważonego rozwoju może być realizowany, jeśli zaangażuje się w to zarówno młode 

pokolenie, jak i pokolenie rodziców. Oznacza to jego zrównoważenie poprzez zapewnienie udziału 

w praktykach ochronnych co najmniej dwóch pokoleń. Anita Vaivade zwraca z kolei uwagę na to, 

że istotą zrównoważonego rozwoju jest holistyczne traktowanie zjawiska i zapewnienie różnorod-

nych środków jego ochrony, w tym – co ciekawe – zagwarantowanie prawa do odmowy uczestni-

czenia w tych środkach, wpisanego do łotewskiej ustawy o ochronie NDZK, przyjętej we wrześniu 



Podsumowanie 493

2016 roku przez tamtejszy Sejm. Służy to umocnieniu podstawowej idei, że społeczność powinna 

móc samodzielnie decydować o tym, co jest dla niej dobre i w jaki sposób powinna chronić swoje 

tradycje kulturowe. W tym ujęciu zrównoważony rozwój oznacza balans i różnorodność środków 

ochronnych oraz pozostawienie decyzji co do ich wyboru samym wspólnotom.

Katarzyna Smyk z kolei widzi potencjał dla realizacji idei zrównoważonego rozwoju za sprawą 

Konwencji 2003 w tym, że wymusza ona autorefleksję po stronie depozytariuszy oraz ich bardziej 

świadome zaangażowanie w procesy ochronne. Zrównoważeniu podlegają zatem działania wła-

sne wspólnot, grup i jednostek (bottom-top) z działaniami inspirowanymi w sposób zewnętrzny 

(top-bottom).

Również Mirela Hrovatin, analizując tę kwestię, zwraca uwagę, że wdrażanie zrównoważo-

nego rozwoju w praktyce polega przede wszystkim na włączeniu depozytariuszy i całej lokalnej 

społeczności na wszystkich etapach planowania projektów rozwojowych. I zauważa: „nie wszystkie 

problemy dotyczące poszczególnych rodzajów niematerialnego dziedzictwa kulturowego można 

rozwiązać na poziomie teoretycznym lub uniwersalnym. Dlatego im bardziej lokalne i specyficzne 

podejście do niematerialnego dziedzictwa kulturowego, tym lepiej”. Również i w tym ujęciu chodzi 

o zrównoważenie: tym razem proponowanych schematów ochronnych, tworzonych na poziomie 

teorii i rozwiązań o charakterze międzynarodowym, oraz aspektów praktycznych, dostosowanych 

do lokalnych uwarunkowań. Eva Románková-Kuminková pisze z kolei o potencjalnych i realnych 

zagrożeniach dla zrównoważonego rozwoju, które wiążą się z wpisaniem danego elementu na listy 

UNESCO, i wskazuje na fakt, że samo uwzględnienie poszczególnych przejawów niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego na liście dziedzictwa nie zapewni jego zrównoważonego rozwoju. 

Konieczne jest jego zrównoważenie świadomymi działaniami podejmowanymi przez wspólnoty, 

grupy i jednostki, wśród których znaleźć się może także decyzja o odmowie wpisania swoich prak-

tyk do inwentarza krajowego, nie wspominając nawet o samej liście UNESCO.

Biorąc pod uwagę ogromne zróżnicowanie poruszanych wątków odnoszących się do zrównowa-

żonego rozwoju, widzimy, że sama koncepcja jest tak pojemna, że staje się równocześnie niezwy-

kle mglista i rozmyta; to doskonały koncept do dysput i rozważań dla badaczy, ale bardzo trudny 

do wyjaśnienia wspólnotom w praktyce i do przełożenia na bardzo konkretne propozycje rozwią-

zań. Podsumowując rozważania dotyczące tego zagadnienia zawarte w niniejszym tomie, należy 

zatem przesunąć punkt ciężkości z kategorii „rozwoju” na kategorię „zrównoważenia”. Wydaje się 

ona dużo łatwiejsza do operacjonalizacji i praktycznego zastosowania, jak również do zbadania, 

czy jest realizowana w praktyce, na co wskazują sami autorzy.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

494

Spostrzeżenie 10: Konwencja jest największym osiągnięciem 
współczesnego międzynarodowego prawa ochrony dziedzictwa 
kulturowego, prowadzącym równocześnie do jego dalszej 
fragmentacji.

Dziedzictwo niematerialne dołączyło w 2003 roku do już istniejących reżimów ochronnych stwo-

rzonych dla różnych wymiarów dziedzictwa (kulturowego, przyrodniczego, podwodnego), funkcjo-

nujących w ramach UNESCO, oraz – co ważne z perspektywy państw biorących udział w Forum 

– innych organizacji regionalnych, w tym Rady Europy (architektonicznego, audiowizualnego, 

archeologicznego – zob. poniżej). 

Mnogości definicji „dziedzictw kulturowych” towarzyszy mnogość rozwiązań legislacyjnych, 

skutkująca fragmentacją koncepcji (definicji) dziedzictwa kulturowego oraz międzynarodowych 

reżimów jego ochrony. Pojęcie „fragmentacji” upowszechnił Martti Koskenniemi w 2006 roku 

w raporcie dla Komisji Praw Człowieka ONZ poświęconym temu zjawisku (Koskenniemi 2006)13. 

Można je rozumieć jako rozgałęzianie się prawa na wysoce wyspecjalizowane „dziedziny” (oryg. 

boxes), roszczące sobie prawo do wzajemnej względnej autonomii oraz autonomii od prawa o cha-

rakterze ogólnym (ogólnych przepisów i zasad prawa międzynarodowego – przyp. H.S.) (Kosken-

niemi 2006, par. 13). Jedną z takich dziedzin jest współcześnie międzynarodowe prawo dziedzictwa 

kulturowego (international cultural heritage law), co doprowadziło do powstania określonego śro-

dowiska eksperckiego, w tym również do wyodrębnienia się wąskiego grona prawników międzyna-

rodowych zajmujących się tym obszarem14.

Fragmentacja w obszarze prawa międzynarodowego postępuje także w obrębie poszczegól-

nych jego dziedzin, doprowadzając do dalszej, wewnętrznej fragmentacji. Tak dzieje się z kon-

cepcją dziedzictwa kulturowego i reżimami jego międzynarodowej ochrony, co widać choćby 

przy analizie dorobku legislacyjnego tylko dwóch organizacji, które przyjęły najwięcej regula-

cji prawnomiędzynarodowych chroniących dziedzictwo kulturowe: UNESCO i Rady Europy15. 

13	 Z najnowszych publikacji temu zjawisku poświęconych zob. Jakubowski i Wierczyńska 2016.
14	� O roli środowiska eksperckiego prawników-heritologów zob. np. Lixinski 2013. Zob. także powstanie osobnej komisji ds. prawa 

ochrony dziedzictwa kulturowego w ramach Stowarzyszenia Prawa Międzynarodowego (Committee on Cultural Heritage Law 
of the International Law Association).

15	� Zatem przy wyłączeniu z analizy rozproszonych regulacji dotyczących dostępu do dziedzictwa kulturowego i możliwości jego 
pielęgnowania w ramach reżimów ochrony praw człowieka, np. w Powszechnej deklaracji praw człowieka z 1948 roku czy Mię-
dzynarodowych paktach z 1966 roku. Szerzej: Schreiber i Budziszewska 2015.



Podsumowanie 495

W samym tylko UNESCO mamy do czynienia z odrębnymi koncepcjami i reżimami międzynarodo-

wej ochrony: dziedzictwa podwodnego (Konwencja 2001), kulturalnego (Konwencja 1972), przy-

rodniczego (Konwencja 1972), przyrodniczo-kulturalnego (Konwencja 1972), niematerialnego 

(Konwencja 2003). 

Jeśli analizie poddamy obszar regulacji europejskich, to wiodącą organizacją, pod której auspi-

cjami przyjmowane są akty prawne dotyczące ochrony dziedzictwa kulturowego, jest Rada Europy. 

W jej ramach mamy do czynienia z dziedzictwem architektonicznym (Konwencja 1985)16, arche-

ologicznym (Konwencja 1992)17, audiowizualnym (Konwencja 2001)18 oraz z regulacją poświęconą 

znaczeniu dziedzictwa kulturowego dla społeczeństwa (tzw. Konwencja z Faro 2005)19 . Obie orga-

nizacje: UNESCO i Rada Europy, współpracują ze sobą w praktyce w tym obszarze w sposób bardzo 

ograniczony. Powielają bądź tworzą zbliżone rozwiązania albo ignorują refleksję i pracę wykonaną 

w tym samym obszarze przez inną organizację (vide: prace nad konwencją z Delphi prowadzone 

w Radzie Europy).

Budowane definicje „dziedzictw” obrastają w swoje własne instytucje, procedury, kryteria 

i  nawet w obrębie tej samej organizacji rzadko się ze sobą „komunikują”20. Zaraz za tym docho-

dzi do fragmentacji środowisk: wspólnot, grup i jednostek, ekspertów, organizacji rządowych 

i pozarządowych. Mamy więc ekspertów: historyków (sztuki), konserwatorów, archeologów, archi-

tektów (krajobrazu), etnografów, językoznawców i innych, którzy dbają o własne poletko i  nie 

dopuszczają do wejścia na nie intruzów z innych „reżimów” i organizacji stojących – dosłownie 

i w przenośni – „na straży” swoich dziedzictw kulturowych (zjawisko to określane jest mianem eks-

pertyzacji ochrony dziedzictwa kulturowego) (por. Lixinski 2013). Choć więc oficjalnie podkreśla 

się, że dziedzictwo kulturowe jest niepodzielne i należy traktować je w sposób holistyczny bądź zin-

tegrowany21, zwłaszcza zaś nie rozdzielać dziedzictwa na materialne i niematerialne, to istniejące 

odrębne rozwiązania prawne i odrębne instytucje sprzyjają utrzymywaniu sektorowości, przez co 

– jak w błędnym kole – nadal podtrzymywana jest fragmentacja prawna, organizacyjna i ekspercka, 

16	 Dz. U. 2012 poz. 210.
17	 Dz. U. 1996 nr 120 poz. 564.
18	 Jeszcze nie ratyfikowana.
19	 Jeszcze nie ratyfikowana.
20	� Do wyjątków należy obecne nawiązanie współpracy między zespołami eksperckimi np. Konwencji 1954, Konwencji 1970 i Kon-

wencji 1972 w związku ze zidentyfikowanymi zagrożeniami dla dziedzictwa kulturowego na Bliskim Wschodzie i w Północnej 
Afryce.

21	 Zob. np. Komisja Europejska 2014; Human Rights Council 2015, par. 8.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

496

zarówno na poziomie krajowym, jak i międzynarodowym. Istotnym aspektem tego procesu jest 

postępująca profesjonalizacja dyskusji i wypracowywania rozwiązań w poszczególnych obszarach, 

co z kolei prowadzi do tworzenia warunków podtrzymujących istnienie określonych „reżimów dzie-

dzictwa”. Pojęcie to zostało poddane szczególnie pogłębionej refleksji przez Reginę F. Bendix, Adi-

tyę Eggert i Arnikę Peselmann (2013).

Autorki zaznaczają, że stosują to pojęcie tak, jak zostało ono ujęte w teorii międzynarodowej 

regulacji (Bendix, Eggert i Peselmann 2013, 12–13), w której „reżim międzynarodowy” (a za taki 

należy uznać np. reżim Konwencji 2003) oznacza wynegocjowane między aktorami działającymi na 

poziomie międzynarodowym reguły i normy (tutaj: w postaci reguł i norm spisanych w Konwencji 

2003). Taki reżim prowadzi do powstania nowych instytucji (np. organów Konwencji), których zada-

niem jest podejmowanie decyzji i tworzenie zasad, także w odpowiedzi na powstające nowe zagad-

nienia (tutaj: np. kwestia zrównoważonego rozwoju i jej uregulowanie w postaci przyjęcia nowego 

rozdziału VI do Dyrektyw operacyjnych). 

Praktycznym i wręcz przyziemnym problemem związanym z fragmentacją ochrony dziedzictwa 

kulturowego oraz istnieniem wielu różnych reżimów są narastające problemy finansowe na pozio-

mie organizacji międzynarodowych związane z „obsługą” coraz większej liczby konwencji i coraz 

większej liczby ich Państw-Stron.

Raport przedstawiony w UNESCO w 2013 roku wprost zwracał uwagę na fakt, że choć obcią-

żenie ilością pracy sekretariatów poszczególnych „konwencji kulturowych” UNESCO z biegiem lat 

stale rosło, to nie szedł za tym w parze wzrost środków finansowych. 

Aby w jakiś sposób wyjść naprzeciw rozwiązaniu tego problemu, jeszcze w 2012 roku powołano 

Grupę Łącznikową ds. Konwencji Kulturowych (the Cultural Conventions Liaison Group – CCLG), 

składającą się z sekretarzy poszczególnych konwencji, której zadaniem było zwiększenie efektyw-

ności i współpracy pomiędzy konwencjami, dzielącymi przecież podobne kłopoty i wyzwania. 

Jednakże opinia o skuteczności i efektywności działań tej Grupy jest raczej umiarkowanie opty-

mistyczna, a nawet sceptyczna (Duvelle 2017, w druku), i jeśli nie zostaną podjęte kroki radykalnie 

odmienne od dotychczasowych, proces fragmentacji będzie się pogłębiał, a jego nieuniknionym 

elementem będzie istnienie Konwencji 2003. I choć zarówno państwa, jak i organizacje między-

narodowe mogą być zainteresowane podtrzymywaniem fragmentacyjnego status quo, to z per-

spektywy koherentności zadań ochronnych, których realizację stawia się następnie przed apara-

tem administracyjnym, prowadzi on do wielu trudności, rozwiązywanie istniejących sprzeczności 

wydaje się zaś przekraczać możliwości, jakimi dysponują same państwa. Największy potencjał i moż-



Podsumowanie 497

liwość zatrzymania, a nawet cofnięcia procesu fragmentacji tkwi tutaj zatem w wizji i konkretnym 

programie, który przedstawić może organizacja międzynarodowa, oraz w pozyskaniu dla takiego 

programu poparcia państw, które ją, de facto, tworzą. Scenariusz ten wydaje się jednak mało praw-

dopodobny.

Konkluzje

Konwencja z 2003 roku, stawiając w centrum wspólnoty, grupy i jednostki, ustawiła równocześnie 

w centrum pytanie o etykę postępowania w kwestiach związanych z człowiekiem i jego tożsamo-

ścią kulturową. Etyka ta sytuuje się – w wielu przypadkach – na drugim biegunie w stosunku do poli-

tyki. Choć Konwencja 2003 ma z pewnością charakter polityczny, jako akt prawa międzynarodo-

wego, podlegający ratyfikacji przez państwa, oraz gromadzący – za pośrednictwem powołanych na 

jego podstawie organów – reprezentantów tych państw i będący platformą realizacji ich interesów, 

to jednocześnie łamanie prób jej funkcjonowania w przestrzeni wolnej od polityki jest dla niej naj-

większym zagrożeniem. System checks and balances, kształtujący się na naszych oczach po 10 latach 

jej funkcjonowania, w ramach którego współpracują ze sobą depozytariusze dziedzictwa (wspól-

noty, grupy i jednostki), przedstawiciele państw (także za pośrednictwem i przy udziale Sekreta-

riatu Konwencji) i reprezentanci świata nauki (eksperci), wymaga nieustannej troski o zachowanie 

między nimi właściwej równowagi. Pesymistyczna, choć zarazem realistyczna, ocena tego wyzwa-

nia sugeruje, że „implementacyjny optymizm” wynikający z niemalże uniwersalnej ratyfikacji Kon-

wencji 2003 oraz presja państw do „bycia na listach” nigdy całkowicie nie uwolnią Konwencji 2003 

od polityki i od prób zwiększania roli państw kosztem pozostałych dwóch kluczowych elementów 

tego systemu. Równocześnie realistyczna ocena tej sytuacji może pozwolić na wypracowywanie 

takich (proceduralnych) rozwiązań, które umożliwią praktyczne wzmocnienie roli samych depozy-

tariuszy, uwypuklą znaczenie zasad etycznych obejmujących ich dziedzictwo i wreszcie, możliwie 

zobiektywizują kryteria ewaluacji wniosków o wpisy na listy, jak i ewaluacji samej Konwencji; w ten 

sposób ograniczą procesy jej upolityczniania, choć zapewne nigdy ich nie wyeliminują. Stworzenie 

realnie działającego systemu checks and balances jest zatem możliwe, ale będzie wymagało wysił-

ków wszystkich stron tego konwencyjnego „trójpodziału władzy”: zarówno depozytariuszy (wspól-

not, grup i jednostek), jak i przedstawicieli państw oraz ekspertów. Ustępstwa silniejszych na rzecz 

słabszych w obecnym systemie będą być może największym wyzwaniem w kolejnym 10-leciu funk-



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

498

cjonowania Konwencji 2003. Mogą również okazać się tym, co ostatecznie odróżni ją od innych 

aktów międzynarodowego prawa ochrony dziedzictwa kulturowego i sprawi, że powszechne dzi-

siaj stwierdzenie o jej „rewolucyjnym” charakterze naprawdę stanie się faktem.

***

Teksty zebrane w niniejszym tomie pozwoliły na wydobycie kluczowych zagadnień, charakteryzu-

jących założenia wyjściowe, filozofię ochrony i działanie w praktyce Konwencji 2003. Z pewnością 

przedstawione wyżej 10 spostrzeżeń nie wyczerpuje tego, co o Konwencji można i należałoby powie-

dzieć. Na szczęście proliferacja badań, szybki wzrost świadomości dotyczącej Konwencji 2003 wśród 

państw oraz rosnące zaangażowanie depozytariuszy NDZK w jego identyfikację, trwanie i  rozwój 

każą mieć nadzieję, że za kolejne 10 lat niektóre analizowane tutaj kwestie choć częściowo zmienią 

swój kształt i charakter na lepsze, a najbardziej palące problemy uda się (choćby częściowo) rozwią-

zać. Z pewnością należy tego życzyć zarówno samej Konwencji 2003, jak i jej Państwom-Stronom 

oraz jej „strażnikowi”, czyli UNESCO, ale przede wszystkim życzyć tego należy tym, dzięki którym i dla 

których ona w ogóle istnieje: depozytariuszom niematerialnego dziedzictwa kulturowego.

Badania nad zagadnieniami przedstawionymi w niniejszym tekście zostały przeprowadzone w ramach grantu dla 

młodych naukowców (2016) przyznanego przez Wydział Nauk Politycznych i Studiów Międzynarodowych Uniwersy-

tetu Warszawskiego. Autorka pragnie podziękować dr. Andrzejowi Jakubowskiemu za pomocne uwagi do pierwszej 

wersji tego tekstu.

Bibliografia

„Most-Ratified International Treaties [Traktaty międzynarodowe o największej liczbie ratyfikacji]”. 2012. United 

Nations Blog. Data dostępu: 10 maja 2017. https://blogs.un.org/blog/2012/09/24/most-ratified-international-

-treaties/.

Adell, Nicolas, Regina F. Bendix, Chiara Bortolotto i Markus Tauschek, red. 2015. Between Imagined Communities and 

Communities of Practice: Participation, Territory and the Making of Heritage [Między wspólnotami wyobrażonymi 



Podsumowanie 499

a wspólnotami działań: partycypacja, terytorium oraz tworzenie dziedzictwa]. Göttingen: Niedersächsische Sta-

ats- und Universitätsbibliothek.

Anholt, Simon. 2006. Sprawiedliwość marek: jak branding miejsc i produktów może uczynić kraj bogatym, dumnym 

i pewnym siebie. Przetłumaczone przez Martę Hereźniak i Mirosława A. Boruca. Warszawa: Fundacja Promocja 

Polska. Instytut Marki Polskiej.

Asad, Talal. 1973. Anthropology and the Colonial Encounter [Antropologia i spotkanie kolonialne]. London: Ithaca 

Press.

Bendix, Regina, Aditya Eggert, i Arnika Peselmann, red. 2013. Heritage Regimes and the State [Reżimy ochrony dzie-

dzictwa i państwo]. Wyd. 2 popr. Göttingen: Universitätsverlag Göttingen.

Blake, Janet. 2009. „UNESCO’s 2003 Convention on Intangible Cultural Heritage. The Implications of Community 

Involvement in ‘Safeguarding’ [Konwencja UNESCO o niematerialnym dziedzictwie kulturowym z 2003 roku. 

Implikacje zaangażowania społeczności w „ochronę”]”. W Intangible Heritage [Niematerialne dziedzictwo], pod 

redakcją Laurajane Smith i Natsuko Akagawy, 45–73. London: Routledge.

Blake, Janet. 2017. „The Impact of UNESCO’s 2003 Convention on National Policy-Making: Developing a New Heri-

tage Protection Paradigm? [Wpływ Konwencji UNESCO z 2003 roku na tworzenie polityki krajowej: tworzenie 

nowego paradygmatu ochrony dziedzictwa?]”. W The Routledge Companion to Intangible Cultural Heritage [Pod-

ręcznik niematerialnego dziedzictwa kulturowego], pod redakcją Michelle L. Stefano i Petera Davisa, 69–78. 

Abingdon: Routledge.

Brown, Michael F. 2012. „Safeguarding the Intangible [Ochrona niematerialnego]”. Museum Anthropology Review 6 

(2):93–97.

Duvelle, Cécile. 2014. „A Decade of Implementation of the Convention for the Safeguarding of the Intangible Cul-

tural Heritage: Challenges and Perspectives [Dekada implementacji Konwencji w sprawie ochrony niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego: wyzwania i perspektywy]”. Ethnologies 36 (1–2):27–46.

Duvelle, Cécile. 2017. „Interview with Cécile Duvelle [Wywiad z Cécile Duvelle]”. Przeprowadzony przez Hannę 

Schreiber i Lucasa Lixinskiego. Santander Art and Culture Law Review 3, w druku.

Gazur, Łukasz. 2017. „Szopki światowym dziedzictwem”. Dziennik Polski, 16 marca 2017. Data dostępu: 15 czerwca 

2017. http://www.dziennikpolski24.pl/aktualnosci/kultura/a/szopki-swiatowym-dziedzictwem,11888482.

Hafstein, Valdimar Tr. 2009. „Intangible Heritage as a List: From Masterpieces to Representation [Dziedzictwo nie-

materialne jako lista: od arcydzieł do reprezentacji]”. W Intangible Heritage [Niematerialne dziedzictwo], pod 

redakcją Laurajane Smith i Natsuko Akagawy, 93–111. London: Routledge.

Hafstein, Valdimar Tr. 2015. „Intangible Heritage as Diagnosis, Safeguarding as Treatment [Dziedzictwo niemate-

rialne jako diagnoza, ochrona jako leczenie]”. Journal of Folklore Research 52 (2–3):281–98.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

500

Holden, John. 2013. Influence and Attraction: Culture and the Race for Soft Power in the 21st Century [Wpływ i atrak-

cyjność: kultura i wyścig o soft power w XXI wieku]. London: British Council.

Hottin, Christian i Sylvie Grenet. 2017. „Is Intangible Cultural Heritage an Anthropological Topic? Towards Inter-

disciplinarity in France [Czy niematerialne dziedzictwo kulturowe to temat dla antropologii? W stronę inter-

dyscyplinarności we Francji]”. W The Routledge Companion to Intangible Cultural Heritage [Podręcznik niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego], pod redakcją Michelle L. Stefano i Petera Davisa, 59–68. Abingdon: 

Routledge.

Human Rights Council. 2015. „Promotion and protection of the rights of indigenous peoples with respect to their cultural 

heritage [Promocja i ochrona praw ludności tubylczej w odniesieniu do jej dziedzictwa kulturowego]”, A/HRC/30/53.

Jacobs, Marc, Jorin Neyrinck i Albert van der Zeijden, red. 2014. Brokers, Facilitators and Mediation: Critical Success 

(F)actors for the Safeguarding of Intangible Cultural Heritage [Brokerzy, pomocnicy i mediacja: kluczowi aktorzy 

(czynniki) sukcesu w ochronie niematerialnego dziedzictwa kulturowego]. Numer specjalny „Volkskunde. Tijd-

schrift over de cultuur van het dagelijks leven”. Kontich: Volkskunde.

Jakubowski, Andrzej i Karolina Wierczyńska, red. 2016. Fragmentation vs the Constitutionalisation of International 

Law: A Practical Inquiry [Fragmentacja a konstytucjonalizacja prawa międzynarodowego: badanie praktyki]. Lon-

don: Routledge.

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara. 2004. „Intangible Heritage as Metacultural Production [Dziedzictwo niematerialne 

jako produkcja metakulturowa]”. Museum International 56 (1–2):52–65.

Komisja Europejska. 2014. „Komunikat Komisji do Parlamentu Europejskiego, Rady, Europejskiego Komitetu Ekono-

miczno-Społecznego i Komitetu Regionów. Ku zintegrowanemu podejściu do dziedzictwa kulturowego w Euro-

pie”, COM(2014) 477 final.

Kono, Toshiyuki, red. 2009. Intangible Cultural Heritage and Intellectual Property: Communities, Cultural Diversity and 

Sustainable Development [Niematerialne dziedzictwo kulturowe i własność intelektualna: wspólnoty, różnorod-

ność kulturowa i zrównoważony rozwój]. Antwerp: Intersentia.

Koskenniemi, Martti. 2006. „Fragmentation of International Law: Difficulties Arising from the Diversification and 

Expansion of International Law. Report of the Study Group of the International Law Commission [Fragmenta-

cja prawa międzynarodowego: trudności wynikające z dywersyfikacji i rozszerzenia prawa międzynarodowego. 

Raport grupy analitycznej Komisji Prawa Międzynarodowego]”, A/CN.4/L.682.

Kowalski, Krzysztof. 2013. O istocie dziedzictwa europejskiego: rozważania. Kraków: Międzynarodowe Centrum Kultury.

Kurin, Richard. 2012. „Tangible Progress: A Response to “Safeguarding the Intangible” by Michael F. Brown [Nama-

calny postęp: odpowiedź na „Ochronę niematerialnego” autorstwa Michaela F. Browna]”. Museum Anthropology 

Review 6 (2):98–101.



Podsumowanie 501

Lixinski, Lucas. 2013. „International Cultural Heritage Regimes, International Law, and the Politics of Expertise [Mię-

dzynarodowe reżimy dziedzictwa kulturowego, prawo międzynarodowe i polityka eksperckości]”. International 

Journal of Cultural Property 20 (4):407–29.

Logan, William, Máiréad Nic Craith, i Ullrich Kockel, red. 2016. A Companion to Heritage Studies [Podręcznik do stu-

diów nad dziedzictwem]. Chichester: Wiley-Blackwell.

Luengo, Ana i Mechtild Rössler, red. 2012. World Heritage Cultural Landscapes [Krajobrazy kulturowe światowego 

dziedzictwa]. Elche: Ayuntamiento de Elche.

Meskell, Lynn, Claudia Liuzza i Nicholas Brown. 2015. „World Heritage Regionalism: UNESCO from Europe to Asia 

[Regionalizm światowego dziedzictwa: UNESCO od Europy do Azji]”. International Journal of Cultural Property 

22 (4):437–70.

Nowicka, Ewa. 2006. Świat człowieka – świat kultury. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

Onciul, Bryony, Michelle L. Stefano i Stephanie Hawke, red. 2017. Engaging Heritage, Engaging Communities [Anga-

żując dziedzictwo, angażując społeczności]. Woodbridge: Boydell Press.

Rudolff, Britta i Susanne Raymond. 2013. „A Community Convention? An Analysis of Free, Prior and Informed Con-

sent Given under the 2003 Convention [Konwencja dla wspólnot? Analiza wolnej, uprzedniej i świadomej zgody 

wydanej zgodnie z zapisami Konwencji z 2003 roku]”. International Journal of Intangible Heritage 8:153–64.

Schreiber, Hanna i Anita Budziszewska. 2015. „W stronę prawa do kultury?”. W Ochrona dziedzictwa kultury w kon-

fliktach zbrojnych w świetle prawa międzynarodowego i krajowego: 60 lat konwencji haskiej i 15 lat jej protokołu II, 

pod redakcją Elżbiety Mikos-Skuzy i Krzysztofa Sałacińskiego, 63–86. Warszawa: Wojskowe Centrum Edukacji 

Obywatelskiej.

Schreiber, Hanna. 2014. „Konwencja UNESCO z 2003 roku: między prawniczą pewnością a antropologicznymi wąt-

pliwościami. W 10-lecie istnienia Konwencji (2003–2013)”. W Kultura ludowa: teorie, praktyki, polityki, pod redak-

cją Barbary Fatygi i Ryszarda Michalskiego, 375–406. Warszawa: Instytut Stosowanych Nauk Społecznych.

Schreiber, Hanna. 2016a. „Niematerialne dziedzictwo kulturowe jako element soft power państw”. e-Politikon 

18:54–78.

Schreiber, Hanna. 2016b. „Patrymonializacja w stosunkach międzynarodowych. Wybrane tendencje w między-

narodowej ochronie dziedzictwa kulturowego (2006–2016)”. W Tendencje i procesy rozwojowe współczesnych 

stosunków międzynarodowych, pod redakcją Marcina Floriana Gawryckiego, 385–98. Warszawa: Wydawnictwo 

Naukowe Scholar.

Schuster, J. Mark. 2002. Making a List and Checking It Twice: The List as a Tool of Historic Preservation [Sporządzenie 

listy i jej dokładne sprawdzenie: lista jako narzędzie utrwalania historii]. Chicago: The Cultural Policy Center 

at the University of Chicago.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

502

Skounti, Ahmed. 2011. „The lost ring: UNESCO’s world heritage and intangible cultural heritage [Brakujące ogniwo: 

światowe dziedzictwo UNESCO i niematerialne dziedzictwo kulturowe]”. Millî Folklor 89:28–40.

Skounti, Ahmed. 2017. „The Intangible Cultural Heritage System: Many Challenges, Few Proposals [System niema-

terialnego dziedzictwa kulturowego: wiele wyzwań, kilka  propozycji]”. Santander Art and Culture Law Review 3, 

w druku.

Smeets, Rieks i Harriet Deacon. 2017. „The Examination of Nomination Files under the UNESCO Convention for 

the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage [Analiza wniosków nominacyjnych w ramach Konwencji 

UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego]”. W The Routledge Companion to Intan-

gible Cultural Heritage [Podręcznik niematerialnego dziedzictwa kulturowego], pod redakcją Michelle L. Stefano 

i Petera Davisa, 22–39. Abingdon: Routledge.

Smith, Laurajane i Natsuko Akagawa, red. 2009. Intangible Heritage [Niematerialne dziedzictwo]. London: Routledge.

Stojkowa Serafimowska, Welika. 2014. „Makedonskata wokalna muziczka tradicija wo procesot na opsztestwenata 

tranzicija [Macedońska tradycja muzyki wokalnej w procesie przekształceń społecznych]”. Praca doktorska, Uni-

wersytet Świętych Cyryla i Metodego w Skopje.

Symonides, Janusz. 1998. „Cultural Rights: A Neglected Category of Human Rights [Prawa kulturowe: niedoceniana 

kategoria praw człowieka]”. International Social Science Journal 50 (158):559–72.

Turgeon, Laurier. 2014. „The Politics and the Practices of Intangible Cultural Heritage [Polityki i praktyki niematerial-

nego dziedzictwa kulturowego]”. Ethnologies 36 (1–2):5–25.

UNESCO. 1993. „Establishment of a system of «Living Cultural Properties» (Living Human Treasures) at UNESCO 

[Ustanowienie systemu „Żywych Dóbr Kultury” (Żyjące Skarby Ludzkości) w UNESCO]”, 142 EX/18. http://unes-

doc.unesco.org/images/0009/000958/095831eo.pdf.

UNESCO. 2003. „Intersessional Working Group of Government Experts on the Preliminary Draft Convention for 

the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, Paris, UNESCO Headquarters, 22–30 April 2003, Report 

[Międzysesyjna Grupa Robocza Ekspertów Rządowych ds. Wstępnego Projektu Konwencji w Sprawie Ochrony 

Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego, Paryż, siedziba UNESCO, 22–30 kwietnia 2013 r., Raport]”. http://

unesdoc.unesco.org/images/0013/001303/130350e.pdf.

UNESCO. 2013a. „Audit of the Working Methods of Cultural Conventions [Audyt metod  działania konwencji kultu-

ralnych]”, IOS/AUD/2013/06.

UNESCO. 2013b. „The Hangzhou Declaration: Placing Culture at the Heart of Sustainable Development Policies, 

adopted in Hangzhou, People’s Republic of China, on 17 May 2013 [Deklaracja z Hangzhou: umieszczając kulturę 

w sercu polityki zrównoważonego rozwoju, przyjęta w Hangzhou, Chińska Republika Ludowa, 17 maja 2013 roku]”. 

http://www.unesco.org/fileadmin/MULTIMEDIA/HQ/CLT/images/FinalHangzhouDeclaration20130517.pdf.



Podsumowanie 503

UNESCO. 2014. „UNESCO’s Participation in the Preparations for a Post-2015 Development Agenda. Overview of 

Goals and Targets Proposed [Wkład UNESCO w przygotowanie Agendy Rozwoju po Roku 2015. Omówienie 

zaproponowanych celów]”. http://unesdoc.unesco.org/images/0022/002273/227355e.pdf.

UNESCO. 2016a. „Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, Eleventh 

session, Addis Ababa, Ethiopia, 28 November to 2 December 2016, Report of the Evaluation Body on its work in 

2016 [Międzyrządowy Komitet ds. Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego, 11. sesja, Addis Abeba, 

Etiopia, 28 listopada – 2 grudnia 2016 r., Raport z działalności Zespołu Ewaluacyjnego w 2016 roku]”. http://

www.unesco.org/culture/ich/doc/src/ITH-16-11.COM-10-EN.docx.

UNESCO. 2016b. „Soft Power Agenda”. Data dostępu: 12 marca. http://www.unesco.org/new/en/unesco/about-us/

who-we-are/director-general/my-priorities/soft-power-agenda.

UNESCO. 2017. „Yoga [Joga]”. Data dostępu: 15 lipca. https://ich.unesco.org/en/RL/yoga-01163.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

504

Podziękowania



Podsumowanie 505

Publikacja książki, która składa się z blisko 40 tekstów prezentujących doświadczenia w zakresie 

wdrażania Konwencji w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego z 2003 roku 

w 17 krajach, w dwóch wersjach językowych: polskiej i angielskiej, w wersji papierowej oraz elektro-

nicznej, to wielkie wyzwanie.

Sprostanie mu nie byłoby możliwe, gdyby nie życzliwość, zaangażowanie i współpraca wielu 

osób, dla działań których redaktor naukowy pozostaje jedynie klamrą spinającą całość.

Niniejsza publikacja jest pokłosiem pierwszego dużego przedsięwzięcia międzynarodowego 

w Polsce poświęconego właśnie niematerialnemu dziedzictwu kulturowemu: I Forum Eksperckiego 

Chiny – Europa Środkowa i Wschodnia, które odbyło się w Krakowie w październiku 2016 roku. Jego 

organizatorami były polskie Ministerstwo Kultury i Dziedzictwa Narodowego oraz Narodowy Insty-

tut Dziedzictwa, współpracujące w kwestiach merytorycznych z Ministerstwem Kultury Chińskiej 

Republiki Ludowej.

Książka, którą Czytelnik trzyma w dłoniach, jest trwałym i bardzo potrzebnym śladem tego spo-

tkania, umożliwiającym powrót do ważnych dyskusji oraz istotnych wątków, dotyczących ochrony 

dziedzictwa niematerialnego, podnoszonych podczas debat w krakowskim Międzynarodowym 

Centrum Kultury. Pragnę zatem przede wszystkim podziękować osobom, bez których wsparcia ta 

książka nie mogłaby się ukazać: pani prof. Magdalenie Gawin, Wiceminister Kultury i Dziedzictwa 

Narodowego, Generalnej Konserwator Zabytków oraz pani prof. Małgorzacie Rozbickiej, dyrektor 

Narodowego Instytutu Dziedzictwa.



NIEMATERIALNE DZIEDZICTWO KULTUROWE  
Doświadczenia w ochronie krajów Europy Środkowej i Wschodniej oraz Chin. 
10-lecie wejścia w życie Konwencji UNESCO z 2003 roku w perspektywie zrównoważonego rozwoju

506

Uczestnicy Forum w Kopalni Soli „Wieliczka”, październik 2016. Fot. Paweł Kobek, © Narodowy Instytut Dziedzictwa.



Podsumowanie 507

Dzięki tej publikacji głos zaproszonych do Polski ekspertów może dotrzeć do zdecydowanie 

większego grona zainteresowanych, jak również włączyć się w toczone obecnie żywe dyskusje nad 

kształtem systemu ochrony dziedzictwa kulturowego we wszystkich 17 krajach. 

Eksperci, którzy przyjechali do Polski, sprawili, że atmosfera tego Forum była nie tylko mery-

toryczna, ale również niezwykle serdeczna, a nawiązane podczas niego kontakty podtrzymywane 

są do dzisiaj i z pewnością znajdą swoją kontynuację w przyszłych przedsięwzięciach, być może 

także wspólnych wnioskach o wpisy na listy UNESCO łączącego nas dziedzictwa niematerialnego 

o charakterze regionalnym, a zarazem transnarodowym. Życzliwa i cierpliwa współpraca wszystkich 

ekspertów – autorów tekstów zamieszczonych w niniejszej publikacji, była kluczowym czynnikiem 

umożliwiającym jej powstanie – dziękuję za nią z całego serca!

Za podjęcie się recenzji tak obszernego tomu dziękuję serdecznie prof. Andrzejowi Rottermun-

dowi. Jego uwagi pomogły nam dostrzec nowe kwestie, ważne z punktu widzenia nie tylko książki, 

ale budowania systemu ochrony. Przyjazną i wnikliwą pomocą konsultacyjną wybranych tekstów 

i fragmentów służyli także prof. Piotr Dahlig, prof. Katarzyna Smyk oraz Klementyna Rozwadowska.

Takie przedsięwzięcie ma także swoich – ukrytych za nazwiskami autorów – „cichych bohate-

rów”. Chciałabym ogromne wyrazy uznania i wdzięczności skierować do redaktora językowego, 

który dokonał ostatecznej korekty wersji angielskiej książki – Tomasza Wiśniewskiego. Nie mniej-

sze wyrazy podziwu i podzięki kieruję do redaktor językowej wersji polskiej, która dokonała także 

korekty technicznej wszystkich tekstów – Aleksandry Zych. Bez Was obojga ta książka po prostu 

by nie powstała w takim kształcie, jaki był od początku naszym zamierzeniem. Nad kwestiami for-

malnymi, towarzyszącymi całemu procesowi wydawniczemu, czuwała z zaangażowaniem i  zro-

zumieniem Katarzyna Sadowska-Mazur, kierownik zespołu ds. niematerialnego dziedzictwa kul-

turowego w NID, bez której pomocy w kluczowych momentach całe przedsięwzięcie by się nie 

powiodło. Za profesjonalne złożenie i przygotowanie książki do druku w obu wersjach językowych 

dziękuję Magdzie Piotrowskiej-Kloc (Printomato).

Mam wielką nadzieję, że niniejszy tom będzie stanowił punkt odniesienia dla dalszych działań 

i projektów ochrony dziedzictwa niematerialnego w 17 Państwach-Stronach tej niezwykle ważnej 

Konwencji UNESCO oraz pomoże nam w budowaniu lepszego, bardziej inkluzywnego i zrównowa-

żonego systemu ochrony dziedzictwa niematerialnego w naszych krajach.

Hanna Schreiber

Lipiec 2017






