awno juz nie rozmawialismy na tamach ,Kon-
Dtekst()w" na tematy dla naszej dyscypliny istot-

ne, moze wiec dobrze sie stalo, ze red. Bene-
dyktowicz zaproponowal paru kolegom opatrzenie ko-
mentarzem tekstu Zycie, cyli nieprzejrrystosé. Widaé
bowiem wyraznie, ze kazdy z tych glosow, choé¢ krazy
wokol sformutowanych w artykule tez, cigzy finalnie
w strone rozmowy o sprawach elementarnych: jaka an-
tropologia? czym sie zajmuje (bad% mocniej: czym ma
sie zajmowad)? jaka jest ontologia $wiata, ktory opisu-
jel jaki jezyk jest jej wlasciwy? czy miejsce antropologii
jest bardziej po stronie nauki, czy sztuki? Moge by¢ tyl-
ko wdzieczny, ze koledzy — tracac swoj cenny czas — ze-
chcieli sie nad tymi kwestiami pochyli¢. Nie oznacza to
wszakze, ze zgadzam sie z wszystkimi pomieszczonymi
wyziej uwagami krytycznymi i ze kazdy punkt oddaje
tym samym za darmo.

A zatem, do rzeczy. Kazdemu wedlug potrzeb. Naj-
bardziej potrzebujacym ze stawki polemistow zdaje mi
sie Wojciech Michera i od niego tez zaczniemy. Ma to
réwniez i ten walor, ze niektore z jego watpliwosci po-
dzielajg dwaj inni polemiéci, wiec jeden ogieni obejmie
od razu kilka pieczeni.

Lista zarzutow, ktore stawia mi Michera, jest dluga,
a ich ciezar powazny. Wedtug niego batamutnie pod-
stawiam kategorie ,zycia” w miejsce ,kultury”, tudze
sie, ze tym samym dotre do nieistniejgcej przeciez
»prawdy rzeczy”, dewocyjnie wymachuje jak maczety
ystusznymi” pojeciami, takimi jak ,tajemnica” czy
yhiepoznawalne”, dokonujac gwattu na czytelniku,
w sposdb nieuprawniony tacze swoje stanowisko z her-
meneutyka, proponujac jakoby empati¢ jako sposob
poznania, w ogdle wszystko mieszam ze wszystkim, zy-
cie z hermeneutyks, Henryka Kwiatka z antropologig,
Diltheya z Heideggerem. Przy czym, dodaje taskawie
Michera, kiedys, kiedy bytem mlodszy (i zapewne wyz-
szy), antropologie uprawialem ze smakiem, teraz, na
staro$é, zglupialem do szezetu i jak tongcy brzytwy, tak
ja ,zycia” sie lapie. Jestem wiec obecnie: kaznodzieja,
dewotem, empatykiem, romantykiem, idealista... —
mon Dieu, nie za wiele grzechéw jak na jeden $rednich
rozmiarow tekst! Generalnie, robi ze mnie Michera
postaé catkiem nierozgarnieta, o co naturalnie nie
mam do niego pretensji, mam natomiast pretensje, ze
robi to tak niefrasobliwie i bez odrobiny wdzieku.

I kto to wszystko mowi? Przypomnijmy: dawny en-
tuzjasta filozofii egzystencjalnej, znawca mistyki pra-
wostawnej i teologii ikony, komentator ,ciemnych” pa-
sazy z Heideggera, autor alchemicznych traktatow, sto-
wem: dyzurny niemal ducholog polskiej antropologii.

I ty, Brutusie, kontra mnie?!

Coz wiec sie stato? Mozliwe, ze mamy tu do czynie-
nia z jawnym przypadkiem konwersji intelektualne;j,
o ktorej — ze wstydem przyznaje — nie wiedziatem nic
blizej. Na co teraz przechrzcil sie Michera? Trudno po-
wiedzieé, ale wida¢ wyraznie, ze steruje on w strone
twardych, sceptycznych rubiezy, zostawiajac za sobg

29

DARIUSZ CZAJA

Pare zyciowych
kwestii

cale to duchologiczne rozmemtanie wraz z towarzysza-
cymi mu nieusuwalnie niepewnoécia, niejasnoscia,
nieostroécig sformulowann oraz wieczna i, jak rozu-
miem, nieuprawniona pretensja do grzania sie w sloti-
cu tajemnicy. Moze stad ten radykalizm jego uwag, ra-
dykalizm, ktéry pozwala sie domyslaé, ze ich autorem
jest gorliwy neofita.

Polemika ze wszystkim tezami Wojciecha Michery
nie jest mozliwa w ramach oddanego mi miejsca na od-
powiedz, ale z kilkoma z nich chcialbym si¢ zmierzy¢.
Najpierw drobiazgi. Dobrze sie przy nich troche zatrzy-
maé, bowiem trafnie charakteryzujg metode polemicz-
ng Michery. Nazywa on mdj projekt ,antropologia
empatyczng”, szczesliwie przyznajac, ze to jego pomyst
nazewniczy. | wlasciwie na tym mozna by skoniczyé¢
dyskusje, bo trudno mi sie tlumaczyé, ze nie jestem
wielbtadem. Ja przeciez o zadnej ,,empatii” nie méwie,
ani o niej nie marze. Nie mdwie, bo wiem przeciez, ze
slowo to nalezy do stownika psychologii, a ten, whrew
wmawianiu mi dziecka w brzuch, jest mi jak najbar-
dziej odlegly. Michera wie doskenale o tym, bo — jak
donosi - czytal troche moich tekstow pisanych ,,z du-
zym smakiem”, a jak czytal, to wie, ze psychologiczne
flaki wstretne mi sa jak zadne inne. Ale nie przeszka-
dza mu to robié ze mnie empatyka.

Michera zreszta ciggle mnie z kim$ myli. Na przy-
ktad z siostrg PCK albo zgota z opieka spoleczna. Kie-
dy ja pisze, z okazji przywolania Henryka Kwiatka, ze
nie chodzi mi o zaden poznawczy sentymentalizm, to
Michera wie, ze wlasnie o to mi chodzi. Dodaje przy
tym wyjaéniajgco: ,Gdyby jaki§ Henryk Kwiatek byt
moim sasiadem, to (...) mégtbym po prostu wpasé do
niego na pogawedke”. Toz przeciez — na lito$¢ boska!
— nie chodzi o to, by do Henryka K. ,wpada¢”, ale by
co§ umie¢ — wiasnie bez empatycznej psychologii —
opowiedzie¢ o jego zyciu, opowiedzieé¢ tak, by nie za-
mienié¢ go w statystyczny przypadek, by uratowaé jego
osobnoéé i wyjatkowos¢. Pytam grzecznie jak to zro-
bi¢, pytam, jakim jezykiem o tym méwié, a Michera mi
na to, bym chlopa po prostu w domu odwiedzit. Czy
z czyms$ takim da sie w ogdle dyskutowaé!?

A tak przy okazji: ja catkiem powaznie wierze (po-
wiadam: ,wierze”, a nie: ,wiem”) w prawdziwos¢ tego,
o czym méwi narrator Demiana Hessego: ,,Kazdy czlo-
wiek jest (...) nie tylko soba: stanowi réwniez jedyny,




POLEMIKI

szczegllny, w kazdym wypadku wainy i osobliwy
punkt, w ktorym krzyzuja sie ze soba zjawiska tego
$wiata, raz jeden tylko w ten wlasnie sposob i nigdy
wiecej. Stad tez i historia kazdego czlowieka jest waz-
na, wieczna, boska, 1 dlatego kazdy czlowiek, dopdki
tylko jako$ zyje i spelnia wole natury, jest niezwykly
i godzien najwyzszej uwagi”. To jakby zywy poglos fra-
zy: ,kazdy ma swoja opowiesé” $piewanej w krakow-
sko-piwnicznym hymnie Desiderata. ,Kazdy”, a wiec
i Kwiatek, i Michera, i — cho¢ trudno w to uwierzy¢ —
nawet ja. Bo w kazdym z tych pryzmatéw $wiat zala-
muje si¢ inaczej. O tym wlasnie, o tych minute particu-
lars — upieram sie — warto opowiedzie€.

Duza czes¢ klopotow Michery bierze sie stad, ze nie
zauwaza on, iz gram — calkiem $wiadomie — pojeciem
zycia w rdznych jego rejestrach. Od trywialnego (C'est
la vie), przez potoczne (czyjes konkretne zycie, czyjas
niepowtarzalna biografia), po mocno zmetaforyzowane
(zycie z powieéci Pereca) i ze nie zawsze, to co brzmi tak
samo, znaczy tak samo. Michera uczepil sie jednego
i z maniackim uporem opowiada o empatii, wzywaniu
sig, przezywaniu, dialogu (ale rozumiejac ten termin na
sposob liryezny, bo rak mu wygodnie), jako irytujacych
go (arcystusznie zresztg!) sposobach czytania $wiata
znaczen. Skoro o zyciu sie zgadalo, powrdémy jeszcze na
moment do Pereca, by zobaczyé¢, co Michera zrozumiat
z tego, co ja o Perecu pisze. Podsumowujac wywod
o dwoch ,inwentarzowych” tekstach Pereca, zglaszam
swoje watpliwosci co do tego, czy rzeczy skataloguja sie
same, czy tez przypadkiem nie trzeba im w tym pomdc.
Wydawaloby sie, ze wypowiadam w tym momencie
trzezwg oczywistosé, ale Michera wie swoje, wie miano-
wicie, ze to tylko asekuracja. Skad to wie (dzwonit do
mnie?, pisat?, radzil si¢ kogo madrego?), tego juz nie
mowi. Szezytem absurdu jest jego przekonanie, ze dla
mnie dzieto Pereca ,to niemal bezposrednie zycia do-
tknigcie, dzieto niemal przezroczyste”. No c6z, w tym
miejscu wszystko, bo juz nawet nie tylko: rece opadaja.
Nie wiem (bo i skad?), czy ja co z Pereca rozumiem, ale
jesli cod, to przede wszystkim to, ze — catkiem odwrot-
nie niz sadzi Michera — zycie jest wlasnie niepochwytne
w swoim rdzeniu, ze wciaz sie wymyka z tych wszystkich
siatek, ktore nan zastawiamy, ze tego puzzle’a zwanego
zyciem ulozyé sie nie da, ze mozemy tylko probowaé $ci-
gaé 6w finalny wzor jako weiaz oddalajacy sie horyzont!
Ale o tym juz jest w tytule, nie trzeba bylo nawet tekstu
czytaé! Dlatego to — miedzy innymi — Zycie. Instrukcja
obstugi jest dla mnie dzielem tak intrygujacym, a nie
dlatego, by pokazywalo zycie ,takie-jakie-naprawde-
-jest”. Z jednej strony, Michera catkiem sensownie mo-
wi 0 obecnej u mnie apofatycznosci zycia (jakies reflek-
sy ze starego wcielenia jednak w nim pozostaly), z dru-
giej, insynuuje nieprzytomnie, ze odnalaztem jakoby lu-
sterko, ktore jego prawde wiernie odbija.

Jak wiec wida¢, Michera strzela, Pan Bog kule nosi
— o ile ta fraza nie wyda si¢ naszemu sceptycznemu
(dzis!) antropologowi nazbyt fideistyczna.

30

Teraz troche metodologii. Powiada Michera, ze
ustawiam sobie przeciwnika, zarzut ten zreszta powta-
rza si¢ u pozostalej dwojki polemistow. Czy rzeczywi-
écie? Przeciez gdybym naprawde chciat go sobie ,,usta-
wi¢”, wybralbym — zareczam — latwiejsza ofiare, na-
zwisk doprawdy nie brakuje. Wybralem Lotmana i to
poinego, wlasnie po to, by nie ulatwia¢ sobie zadania.
Zalezato mi na tym, by pokazaé, jak w jezyku arcypro-
duktywnej semiotyki, jezyku wciaz zmieniajacym sie,
chciatoby si¢ rzec: dojrzewajacym (przykladem: bar-
dzo pdine pojawienie sie w stowniku tartuskim pojecia
+symbolu”, to nie przypadek), mimo wszystko, pewne
kwestie nie pojawiajg sie w ogble, pewne pytania, te,
ktére akurat mnie interesuja (co za pech), nie moga
zosta¢ wypowiedziane. Tyle i tylko tyle. To i tak szcze-
écie, ze Michera, kontynuujac swojg praktyke lektury
przewrotnej, nie wyciggnal wniosku, ze np. nie znosze
semiotyki. Ot6z, znosze bardzo dobrze, szto mi tylko
o to, by wskaza¢ na pewne ograniczenia jezyka, kto-
rym operuje (wierzac przy tym, ze dla kogo$ innego nie
ma tu zadnego problemu). A juz na pewno nie chodzi-
o mi o to, by ,nieludzkie mechanizmy kultury” prze-
ciwstawiaé ,zwyczajnej, samotnej egzystencji”, jak de-
magogicznie puentuje calg kwestie Michera. No i kto
tu sobie kogo ustawia?

Kré6tko o Diltheyu. Michera deklaruje, ze stabo zna
Diltheya (,stabo znam Diltheya”), nie przeszkadza mu
to wszakze calego akapitu na jego temat skreslié¢. Klo-
pot w tym, ze pisze o Diltheyu, znajac go z drugiej re-
ki. Madra to co prawda reka (Heidegger, Gadamer),
ale wskazujaca jedynie na istotne klopoty z diltheyow-
ska epistemologia. W istocie, nie ma sie tu o co klo-
cié, jego psychologizujgca koncepcja znaczenia dawno
juz padta pod nawatem krytyk, ale minimum uczciwo-
éci nakazywaloby zwr6cié uwage, ze nie do niej sie od-
woluje. Rzeczywiscie, Dilthey niejedno ma imie, nie
wszystkie tez jego pomysly sq dzi§ pierwszej swiezo$ci,
totez nie zamierzalem ani nie zamierzam broni¢ dzieta
Diltheya w calosci. Przypomniatem jedynie zreby jego
Lebensphilosophie, akcentujac w niej to, co i Michera
podkresla: wlagnie apofatycznosé zycia, jego zagadko-
wo$é¢ (»z ciemno$ci w ciemnosé”), niewypowiadal-
no$é. Nawiasem mowiac, pokrewienstwa, by pozostac¢
przy tym eufemizmie, Diltheya (a takze Simmla, inne-
go przedstawiciela filozofii zycia) z Heideggerem s3 po-
wszechnie znane i nie ma powodu, by na okolicznos¢
naszego sporu radykalnie ich antagonizowac.

Cheac pokazad, jak wprowadzone przeze mnie prze-
ciwstawienie ,kultury” i ,Zycia” jest diabta warte, Mi-
chera zwraca sie do ludzkosci z dramatycznym apelem,
by zauwazyé, ze hermeneutyka, cho¢ wspol-czujaca,
tez przeciez postuguje sie terminem ,struktura”,
w zwigzku z czym nie ma potrzeby az tak hamletyzo-
waé. Owszem, postuguje sie, tylko czy naprawde w tym
samym znaczeniu, co strukturaliSci i czy przyznaje jej
ten sam, co oni status heurystyczny? Trzy przyklady.
Oto Eliade, ktory rysujac swoj projekt hermeneutyki




POLEMIKI

znakow religijnych, nie wyrzeka sie pojecia struktury,
ale blizej mu do jej organicznego, goethearskiego rozu-
mienia rodem z koncepcji Urpflanze niz do ortodoksyj-
nie strukturalistycznej wyktadni. Qto Ricoeur, ktory
w swoim artykule Model tekstu: dzialanie mnaczace roz-
wazane jako tekst dostrzega oczywiscie walory wyjasnia-
jace analizy strukturalnej, ale ktory podkresla, by pa-
mietaé, ze struktura mitu to jego uporzadkowanie, uto-
zenie mitemow, a nie znaczenie mitu. Oto van der Le-
euw, czesto odwolujacy sie w Fenomenologii religii do
Diltheya, Heideggera, Bollnowa, ktéry faktycznie
utrzymuje, ze struktura to plan wprowadzony w cha-
otyczng magme rzeczywistosci, ale réwnocze$nie zwra-
ca uwage, ze nie jest to zwigzek ,ani jedynie przezywa-
ny, ani tez jedynie wyabstrahowany logicznie czy kau-
zalnie —alerozumiany”. No wiec, raz jeszcze: czy
te same stlowa w réznych kontekstach znacza rzeczywi-
§cie to samo, jak chce Michera? Czy hermeneutycznie
zorientowani badacze, aplikujac pojecie struktury, nie
poddaja jej jednak pewnym daleko idacym retuszom
semantycznym! Retoryczne, mniemam, pytania.

I na koniec jeszcze: zgrabnie wyminat Michera rafe
w postaci Wiestawa Juszczaka i jego koncepcji szeuki.
O tym — ani stowa. A zareczam: byloby o czym rozma-
wiaé. | o radykalnym wyjeciu sztuki spod jurysdykcji
Jkultury” (co to blizej znaczy?), i o roli Heideggera
w tym wywodzie, i o ,prawdzie” dzieta sztuki, i 0 niezwy-
kle odkrywczo odczytanej przez Juszczaka ,kulturze sym-
bolicznej” Cassirera, i 0 symbolu w ogdle itp., itd. Szko-
da, ze Michera opuscit ten fragment w swojej lekturze.

Reasumujac: tekst Wojciecha Michery jest dla
mnie zywg ilustracja tezy, ze ,czytanie”, to zawsze ,zle
odczytanie”, ze ,reading”, to w gruncie rzeczy, ,,mis-
reading”. Jego glos pelen zdan stusznych — tu juz na-
prawde bez cienia ironii — jest polemika gléwnie z je-
go wyobrazeniem na temat mojego artykutu a nie z te-
zami, ktore tam zawarlem. Zgadzam sie przeciez z Mi-
chera, ze nie mozna nieodpowiedzialnie wymachiwa¢
pojeciem ,tajemnicy” jako wygodnym alibi, zgadzam
sie z nim, kiedy z mulaca obsesyjnoscia przypomina
mi, Ze znaczenie zycia jest konstruowane w tekscie,
i ze — cudéw nie ma — samo si¢ przed nami nie odsto-
ni, zgadzam sie przede wszystkim z tym, ze trzeba
przede wszystkim pisa¢ doglebnie o ,fizyce” rzeczywi-
stoéci, bo tylko tak dostepna moze byé (ewentualnie)
jej metafizyczna strona (oczywiscie, nie w heidegge-
rowskim rozumieniu). W ogéle, mam niejasne poczu-
cie, ze mimo jego wykrzyknikow — tradycyjnie? — wie-
cej mnie z nim lgczy, niz dzieli. O co wiec tyle hatasu?

Konczac te czesé dyskusiji, chece powiedzieé tyle: nie
zamierzam bronié ,zycia” jak niepodleglosci, nie byto
moim zamiarem — wyraznie mowa o tym w tekscie —
wzniecenie jakiej§ rewoluciji patacowej. Chodzilo mi
0 to, by sprawdzié¢ — na swoj wlasny uzytek — czy da sie
pomysleé antropologie w oparciu o ten nieuleczalnie
wieloznaczny termin, czy rozmowa o naszym anthropo-
ste nie ulozy sie inaczej, kiedy zajdziemy go od strony

31

szycia” a nie kultury”. (O nieco podobnej kwestii pi-
sata niedawno zajmujaco Agata Bielik-Robson, dysku-
tujac, tym razem, znaczenie i operacyjnos¢ termindéw:
ynatura ludzka” i ,kondycja ludzka”, por. Inna nowo-
czesnosc. Pytania o wspdlezesng formule duchowosci).

Z kolei Czestaw Robotycki, gtowne ostrze krytyki
kieruje wobec, blizej co prawda nie sprecyzowanej her-
meneutyki i jej mozliwoéci poznawczych. Rozumiem,
ze cho¢ nie méwi do mnie ,,po nazwisku”, to przeciez
jako$ umieszcza mnie w tej szufladzie. Czuje sie wiec
w obowigzku — znéw skrotowo tylko — odpowiedzie¢ na
zarzuty. Jasng jest rzecza, ze ,hermeneutyka nie ma wy-
tacznosci na interpretowanie §wiata i zycia”, nawiasem
mowiac, kto taka wylaczno$é ma i z czyjego nadania?
Robotycki domaga sie (ode mnie?) uznania pluralizmu
w spojrzeniu na czlowieka i jego kulture/zycie. Jesli ode
mnie, no to trzy razy tak. Ale rozumiem, ze w tym #3-
daniu chodzi chyba o cos innego. Moge sie tylko domy-
§laé, o co. Otdz hermeneutyka ogladana z boku oskar-
zana bywa o realny badz domniemany ekskluzywizm,
o to, ze sama o sobie sadzi, ze ,wie wiecej, widzi gle-
biej”. Nie jestem hermeneutyka, wiec odpowiem za sie-
bie. Oczywiscie, ze tak sadze. Powiem wiecej ~— kazdy,
kto powaznie traktuje swoje narzedzia poznawcze, tak
sadzi, chociaz niekoniecznie o tym wie, a nawet jak
wie, to z reguly glo$no sie do tego nie przyznaje.
A przeciez wybor takiego, a nie innego jezyka, wybor
takich, a nie innych instrumentéw poznania réwna sie
powiedzeniu: ,to jest lepsze od innych”. Catkiem po-
waznie utrzymuje, ze narzedzie zwane hermeneutyka
moze wigcej niz strukturalistyczny sekator czy semio-
tyczne szczypezyki. Gdybym myslal inaczej, nigdy bym
powyzszego tekstu nie napisal. Nie oznacza to wszakze,
ze zyczylbym sobie jakiejs metodologicznej urawnilow-
ki albo bym komu$ proponowal konwersje na nowa
wiare. Sam z sobg z trudem sobie radze, trudno wiec,
bym jeszcze komus miat co doradzaé.

Tu wiec zgoda. Ale juz na horyzoncie pojawiajg sie
schody. Pyta Robotycki: a gdziez to ,prawdziwe” zycie,
skoro wy, hermeneuci, w kotko jak nie o filmach, to o li-
teraturze. Po czeéci odpowiedziat na to pytanie koledze
Robotyckiemu kolega Michera. Ja dodam tylko tyle, ze
mylne jest radykalne przeciwstawianie zycia i literatu-
ry/filmu. O czymze — w koficu — méwia dziela filmowe
i literackie? To wlasnie w tych ostatnich zycie — zgoda:
obrobione, ustrukturyzowane, schwytane w artystyczna
forme — moze zjawié sie jako wazna jego ekspresja. Nie
chodzi o to, ze to jest zycie ,prawdziwe”, ale ze sztuka
bywa (podkreélam: bywa, nie musi byé¢!) znakomitym
szklem powiekszajacym rozmaitych zycia fragmentow.
O ,prawdziwo$ciowym” aspekcie dziet sztuki, procz He-
ideggera, wielokrotnie pisal Gadamer i pozostawit sze-
reg praktycznych realizacji tej sugestii. ,Czytanie” dziel
sztuki (interpretowanie, komentowanie, deszyfrowa-
nie) tylez zbliza nas do samych tekstow, co do zycia sa-
mego. Zbliza, powiadam, a czy wyéwietla je ,w peini”,
tego ja nie wiem, bo to chyba nie do mnie pytanie.




POLEMIK1

GroZniej zabrzmial zarzut Czeslawa Robotyckiego,
ze hermeneutyczny ,,sposdb na zycie” polega na mno-
zeniu ,coraz dalszych skojarzen”, ktdre jak rozumiem
— znowu — oddalaja nas raczej, niz przyblizaja do bada-
nej rzeczywistoéci. No ¢dz, to jest hermeneutyczny
elementarz. Metoda amplifikacji, o ktérej zdaje sie
mowic Robotycki, nie jest jakaé swawolna gra w sko-
jarzenia, ale rzadzi sie moze nie twardymi, ale jednak
regulami. Naprawde nie mozna tu wszystkiego, a jesli
nawet kto$ takiego ,wszystkoizmu” probuje, wywroci
sie wczesniej czy pdiniej. | to raczej wezesniej niz poz-
niej. Nie podstawiatbym, pod grozba przektamania,
pod ,hermeneutyke” pojecia yintuicji”, bo cho¢ od-
grywa ona w niej istotng role, to nie jest przeciez z nig
tozsama. Poczatkiem kazdej interpretacji, jak dowo-
dzit Ricouer we wspomnianym przed chwila tekscie,
jest — owszem — domyst czyli nos, czyli intuicja. Ale
dodawal, co wazne, ze cho¢ nie ma metod na dobre
domysly, sg dobre sposoby ich uprawomocniania. Nie
wszystko zatem wolno. Koto hermeneutyczne — czy sie
to komu podoba, czy nie — jest warunkiem wszelkiego
rozumienia, nie tylko w hermeneutyce.

Groza zupelng powialo juz, kiedy Robotycki dzieli
sie swoim podejrzeniem wobec hermeneutéow (znowu
nie wiem, czy wobec mnie tez? no, chyba tez...), ze
uprawiajg oni w swojej tworczosci ,rodzaj etycznego
szalbierstwa”. Niestety, nie tlumaczy blizej, 0 co mu
chodzi, przyktadow nie podaje. Rozumiem, ze chodzi
(chyba) o szantaz, o ktérym mowil Michera, spowodo-
wany uzywaniem przez nich zbyt wielkich stow i zbyt
czestym przebywaniem w rozrzedzonym powietrzu me-
tafizyki, tym razem w rozumieniu mocno ironicznym
tej kategorii. Znéw moge odpowiadaé tylko za siebie.
Nie czuje sie szalbierzem, robote swoja staram sie wy-
konywa¢ jak umiem, o metafizycznych oparach wspo-
minam z lekiem i rzadko. Teksty sg, mozna sprawdzié
ile w nich szalbierstwa, ile rzeczowej argumentaciji.
A tak nawiasem, przypomina mi si¢ w tym miejscu
bajka La Fontaine’a o lisie, co to usitowal doskoczyé
do wiszgcych wysoko winogron, ale poniewaz mu sie
to nie udato, jal intensywnie przekonywac siebie i in-
nych: nie ma winogron, jakie tam winogrona... Ja ro-
zumiem, panie profesorze, ze mozna nie lubi¢ wino-
gron, ale nie zabranialbym posmakowa¢ ich komus,
kto zywi do nich dzika wprost namietnosé.

W wypowiedzi Wiestawa Szpilki, obok watkdéw
wspomnianych juz przez poprzednikow, najistotniejsza
wydala mi si¢ kwestia podnoszona réowniez przez Cze-
stawa Robotyckiego, a mianowicie problem statusu
antropologii: sztuka to bardziej czy nauka, doktadniej
moze: literatura czy nauka. Ale zauwazmy: rozrdznie-
nie takie juz w punkcie wyjécia zaklada, ze dobrze wie-
my, o czym moéwimy. Sugeruje, ze doskonale wiemy,
czym jest literatura i czym jest nauka. Ja tego nie
wiem, prawde powiedziawszy, coraz trudniej uchwytne
i definiowalne wydaja mi sie te zwyczajowo utrwalone
dystynkcje. Po tekstach Derridy, po jego powaznym

32

rozszerzeniu pojecia literatury, trudno nie mieé watpli-
wosci... Z kolei, gdy chodzi o nauke, to na staroé¢ co-
raz bardziej podoba mi sie ,definicja” zgloszona nie-
gdy$ polzartem przez Stefana Amsterdamskiego: ,na-
uka to jest to, co robig uczeni”.

Ale rozumiem, ze w takim alternatywnym posta-
wieniu sprawy chodzi gléwnie o jedng obawe, o jedna
w gruncie rzeczy watpliwo$é: Ze mianowicie, jesli an-
tropologia miataby sie sta¢ literaturg (tym razem w po-
tocznym, fikcjonalnym znaczeniu stowa), to bytoby to
ze szkoda dla niej. Jest to prosta droga — twierdza su-
rowi krytycy — do ,etnografomanii” (copyright tego ter-
minu ma, jesli sie nie myle, Jerzy S. Wasilewski), do
rozmiekczenia i tak juz nie bardzo jasnej tozsamosci
dyscypliny. Co mozna na te obiekcje powiedzieé? Jesli
Jliteracko” uprawiana etnografia mialaby sie przero-
dzi¢ w stowne wodolejstwo, w niekontrolowane popi-
sy epickie, w jakas oblakang rywalizacje z ,,prawdziwg”
literaturg, w subiektywng glossolalie, to naturalnie je-
stem zdecydowanie przeciw. Je§li natomiast ,literac-
ko§¢” miataby sie odnosi¢ do szczegdlnej troski
o ksztalt stowny, o to, by ,,odpowiednie rzeczy da¢ slo-
wo", jesli mialaby by¢ ustawiczng refleksja nad tym
sile” rzeczywistoéci stowo jest w stanie unies¢, jesli
petnilaby role instancji krytycznej wobec uzywanych
jezykow i stownikow, to zdecydowanie jestem za. Pora
juz sobie chyba wreszcie uswiadomi¢, ze tak jak nie ma
niewinnych metod, nie ma tez przezroczystych jezy-
kow. Pora przyjaé, ze ci, ktorzy wypominajg innym ,,li-
teracko$¢”, nie wiedza, co czynig, bo przeciez sami
uwiklani sg w jaki$ jezyk, a to oznacza, ze nie sg bez
grzechu poczeci. Dobrze tedy wiedzieé nie tylko, ze
mowimy proza, ale i jaka proza, dobrze tez wiedzied, ze
owa proza j a k o § do rzeczywistosci sie odnosi. Pod-
kreslam to wyraznie, bo przed paroma laty krzywitem
sie nieco na 6w nurt literacki w antropologii. Sprzeciw
podyktowany byl wéwczas nie tylko wrodzong alergia
wobec ruchéw stadnych, ale i watpliwosciami, czy od-
tad antropologia nie bedzie wylacznie przygladaé sie
okularom, ktérych uzywa, zamiast przez nie patrzed.
Jesli wiec przez | literacko$c” nie bedziemy rozumieli
tylko jezykowego medium, ale i zwracaé bedziemy
uwage na to, co poprzez nie powiedzie¢ chcemy, to nie
widze w tak pojmowane;j ,literackiej antropologii” ja-
kichs szczegolnych zagrozen. Czy rzeczywiscie jest tak,
jak sugeruje Szpilka, ze jest to zabawa ,tylko dla or-
low”, trudno mi powiedzieé. Jedno jest pewne: zapew-
ne wymaga ona duzej samo$wiadomosci jezykowej
i metodologicznej. Trzeba bowiem wiedzie¢, w co gra-
my, ale tez i dlaczego gramy. Inaczej to jezyk bedzie na-
mi wywijal, a nie my nim.

Wiecej grzechow (ciezkich) nie pamietam. Za kilka
z nich zaluje 1 w przyszlosci obiecuje poprawe. W ra-
mach pokuty poczytam troche o ,kulturze”. Zawsze
moze sie kiedy$ przydac.






