
Stanisław Węglarz 

OJCOWIE PUSTYNI 

Fenomen anachoretyzmu 1 nie jest zjawiskiem cha­
rakterystycznym jedynie dla chrześc i jańs twa. J e d n a k ż e 
p r ó b a ujęcia różnorodnych fo rm życia tamotniczego w 
ramach wspólnej definicji jest przeds ięwzięciem skaza­
nym na po iażkę . Za egzempli f ikację tej tezy niech po­
służy nam przyk ład k i l k u ludzi, k tórzy świadomie i do­
browolnie — w różnych okresach historycznych i na 
różnych obszarach — i decydowali się żyć poza społe­
czeńs twem. Weźmy pos tać Timona z Aten oraz trzech 
asce tów re l ig i jnych: buddyjskiego, hinduistycznego i 
chrześci jańskiego. Żyjący w V w. p.n.e. Timon zwany 
Mizan t ropem 8 podjął samotne życie z powodu niechęci 
do ludzi nabranej na skutek pewnych przejść osobis­
tych (kiedy s t raci ł ma ją t ek opuścil i go wszyscy ci , 
Którzy przedtem korzystali z jego bogactw i mien i l i 
się być jego przyjaciółmi) . Treśc ią tego pustelnictwa 
jest więc niewiara w przyjaźń pows ta ła na tle doznanej 
od bliźnich krzywdy. Buddyjski jogin, ćwiczący zgodnie 
z zasadami Wadż ra j any , żyje w odosobnieniu ze wzglę­
dów praktycznych: uważa , iż medy tu j ąc w samotności 
ł a twie j osiągnie oświecenie , ażeby później móc p o w r ó ­
cić do społeczeństwa w celu głoszenia D h a r m y . 3 

Jogin hinduistyczny — up rawia j ący na p rzyk ład 
Radża Jogę — prowadzi samotny żywot po to, żeby 
zdobyć wyzwolenie z k ręgu w c i e l e ń . 4 Natomiast samot-
nictwo anachorety chrześci jańskiego wyraża. . . Stop. 
Analiza znaczeń chrześci jańskiego pustelnictwa będzie 
właśn ie przedmiotem niniejszego a r tyku łu . Już tych 
k i lka p rzyk ładów dostatecznie wydaje się uzasadniać 
twierdzenie, że wynajdywanie wspólnej formuły dla 
okreś len ia wszystkich t y p ó w eremityzmu jest b ł ędem 
metodologicznym, stanowi bowiem wykroczenie prze­
ciwko postulatowi rozpatrywania formy każdego zja­
wiska w połączeniu z jego t reścią oraz zawsze w kon­
tekście cystemu socjo — kulturowego, do k tórego na­
leży. 5 Dlatego też w tym artykule, p o m y ś l a n y m jako 
rodzaj prolegomeny do etnologicznej interpretacji zja­
wiska pustelnictwa, ograniczymy się do zagadnienia 
anachoretyzmu chrześci jańskiego, k tó ry zostanie ujęty 
w trzech esejach u jawnia jących różne jego aspekty. 

Szkic pierwszy traktuje o genezie pustelnictwa, bar­
dzo istotnej ze względu na jej olbrzymi w p ł y w na 
kszta ł t i znaczenie eremityzmu, a t akże daje ogólną 
anal izę ideologii odosobnienia (przede wszystkim w wer­
sj i anachoreckiej). Esej drugi , z a ty tu łowany Pustelnicy 
— ludowi święci, dotyczyć będzie n iek tó rych proble­
m ó w związanych z funkcjonowaniem pustelnictwa w 
ś redn iowieczne j Europie, ze szczególnym uwzg lędn ie ­
niem ziem polskich. Za jmować się będziemy głównie 
ro lą pus te ln ików w procesie chrystianizacji ludności 
wiejskiej . Analiza legend o życiu takich e r e m i t ó w jak 
św. św.: Andrzej—Swierad, Just, Urban, Benedykt 
i bł. Jan г D u k l i (zarówno wzię tych z l i tera tury, jak 
i zebranych podczas w ła snych b a d a ń terenowych), po­
służy jako pretekst io ujawnienia s t ruktur myś len ia 
mitycznego tkwiących u podstaw rel igi jności ludowej. 
W szkicu Obrazki z życia pustelników, zamierzam przed­
s tawić pustelnictwo w dobie dzisiejszej na p rzykładz ie 
charakterystyki paru współcześnie żyjących ascetów. 

Na zakończenie tych k i l k u uwag w p r o w a d z a j ą c y c h 
dodajmy, że fenomen anachoretyzmu fascynował m.in . 
bardzo wie lu a r t y s t ó w . Gri inewald, Bosch, Bruegel i i n ­
n i znakomici mistrzowie pędzla tworzy l i wielkie dzieła 
inspire-.vani życiem pus t e ln ików. Również w utworach 
literackich nierzadko wys tępuje postać eremity. Pisa­
rzem, w k t ó r y m temat życia samotniczego t r w a ł „ tak 
uparcie jak Faust w Goethem" 8 był Gustaw Flaubert. 
Efektem oczarowania Flauberta t y m zagadnieniem było 
La tentation de Saint Antoine.7 Kuszenie Świętego An­
toniego jest ś w i a d e c t w e m poczucia duchowej jedności 
wielkiego artysty z w ie lk im pustelnikiem. Problem ere­
mityzmu za jmował Flauberta przez całe niemal życie, 
czego wyrazem były wielokrotne powroty do tego te­
matu i trzy redakcje ks iążki o św. Anton im. Także 
Anatol France jest autorem dzieła inspirowanego Ży­
wotem Antoniego Atauarego Wielkiego, z k tórego po­
siewu na rodz i ły się przede wszystkim Żywoty Ojców.8  

Vitae Palrum, to w s p ó l r y ty tu ł zbioru różnych u two­
rów z a w e r a j ą c y c h wspomnienia o życiu i myś lach 
Ojców pustyni, tzn. chrześc i jańskich m n i c h ó w żyjących 
na Wschodzie w okresie od drugiej połowy I I I wieku 
do schyłku w ieku V I . W sk ład Żywotów Ojców wcho­
dziły zasadniczo nas t ępu jące dzieła: poza wzorcowymi 
Vita beati Antonii Atanazego i Vita s. Pauli Eremitae,9  

Vita Malchi,10 Vita s. Hilarionis11 p ióra św. Hieroni ­
ma, t akże inne żywoty pojedynczych e r e m i t ó w , 1 2 oraz 
zbiorki opowiadań typu Historia m n i c h ó w egipskich,™ 
Historia o mnichach do Lausosa,1* Historia p o b o ż n a , 1 5 

Łąka duchowa,19 а ponadto Nauki Starców17 czyli 
zestaw sentencji przypisywanych wschodnim anachore-
tom. Te u twory odegra ły k luczową ro lę w fo rmuło­
waniu i propagowaniu ideologii odosobnienia; w decy­
dujący sposób wpłynę ły na ksz ta ł t chrześci jańskiego 
monastycyzmu. S tworzyły one model życia świą tob l i ­
wego, d j k tórego odwo ływa ł się Kościół począwszy od 
I V stulecia, od czasu gdy chrześc i jańs two zostało re l ig ią 
p a ń s t w o w ą . Wówczas „czerwone męczeńs two k r w i " za­
s tąpiono „bia łym męczeńs twem świą tobl iwego ż y c i a " . 1 8 

Po łych wszystkich uwagach ws tępnych , w części za­
sadniczej pierwszego szkicu, scharakteryzujemy pokró tce 
historyczne tło powstania i rozwoju zjawiska monasty­
cyzmu, a na s t ępn i e przejdziemy do odkrywania s truk­
tury i interpretacji znaczeń anachoretyzmu. 

Historyczne ramy genezy chrześcijańskiego 
monastycyzmu 

Wieki I I I — V I I n.e. — czas narodzin i bujnego rozkwi ­
t u monastycyzmu chrześci jańskiego — są jednym z naj­
bardziej in t e resu jących i równocześn ie na js łab ie j poz­
nanych okresów w dziejach k u l t u r y ś r ó d z i e m n o m o r ­
skiej. Jest to okres schyłku, a wreszcie upadku świa ta 
antycznego oraz — równolegle — narodzin i ksz ta ł to ­
wania s?c nowego porządku . Korzeni tych głębokich 
przemian należy u p a t r y w a ć w to ta lnym kryzysie, k tó ry 
od początku I I I stulecia nęka ł Cesarstwo Rzymskie. 
Świa towa ekspansja ku l tu ry grecko-rzymskiej by ła zbyt 
g w a ł t o w n a i powierscłv>wna, aby mogła p r z e t r w a ć . W y -

135 



I I . 1. Kar ta ty tu łowa dzieła J. i R. Sade le rów, Solitudo, Sive vitae Patrum Eremicolarum..., 
Wenecja 1600 

d a w a ć by się mogło, i * zakończenie podbojów przyczyni 
się do с k rzepnięc ia p a ń s t w a , że zakończenie rozbudo­
wy powstizyma proces destrukcji. S ta ło się inaczej: 
kres ekspansji zewnę t r zne j powoduje stopniowy rozpad 
Imper ium Romanum. Z chwilą ustania podbojów do­
chody zaczęły maleć , anarchia dokonała reszty i na-
s tąoi ł kryzys gospodarczy, jakiego świa t rzymski nigdy 
nie zaznał . Po twie rdz i ł a się zasada, iż cesarstwo t rwa 
dopóki (rkŁpanduje. Gdy zabrak ło nowych ziem i rzesz 
n i ewo ln ików do pracy na nich — za łamał się cały sys­
tem ekonomiczny. Wielka inflacja pociągnęła za sobą 
upadek handlu oraz powró t do gospodarki naturalnej. 
Rosła drożyzna , brak t o w a r ó w rodził spekulację , wzno­
siła się fsla przestępczości , mnożyły rozboje... Pos t ępo­
wa ła dcr.icralizacja wars twy biurokratycznej. Chciwość 
i korupcja stały się nagminne również w szeregach 
a rmi i . Z.ai archizowane wojsko wynosi ło i obala ło w ł a d ­
ców. Najdotkl iwiej konsekwencje tych ciężkich czasów 
odczuwały najuboższe warstwy ludności : coraz bardziej 
v. yn^dznia łe i g łodne. Obchody pierwszego mi l l en ium 
Miasla p rzypadły v; okresie gdy kryzys sięgał dna. 
.Światopogląd ówczesnego społeczeńs twa o p a n o w a ł pesy­
mizm. Wśród nas t ro jów dekadenckich zapuszcza korze­
nie i umacnia się eschatologizm. 

Tęskno ta za lepszymi czasami, pragnienie nowego, 
szczęśliwego tysiąclecia łączą się z przekonaniem o nie­
chybnie zbl iżającym się końcu dotychczasowego świa ta . 
Chrzcic; jań.*two ze swoją apoka l ip tyczną wizją nadcho­
dzącego K r ó l e s t w a Bożego trafia na podatny grunt. 

Wszelkie znaki na runbie i ziemi zdają się wskazy­
wać na mający w k ó t c e nas tąp ić p rze łom. Atmosfera 
owych lat jest na wskroś rel igi jna, p rzes i ąkn ię t a mis­
tycyzmem i ascetyzmem. W dziedzinie f i lozofi i docho­
dzi do ponownego rozkwi tu tych k i e r u n k ó w , k tó re są 
bliskie p a n u j ą c e m u k r m a t o w i ś w i a t o p o g l ą d o w e m u . Od­
radza się pitagoreizm, a także cynizm ze swoją poga rdą 
dóbr materialnych i sprzeciwem wobec n a w y k ó w k u l ­
turalnego życia. Z w ą t p i e n i e w wiedzę wskrzesza scep­
tycyzm. Ostatni stoicy szerzą ka tas t ro f iczną wizję zb l i ­
żającego się zognienia (lub potopu) świata. . . Rel igi jność 
najszerszych kręgów społecznych pozostaje w opozycji 
do materializmu, kuU.u powodzenia i zmys łowych przy­
jemnośc i — ongiś dominującego — teraz istniejącego 
tylko wśród warstwy -ządzące j . Zasadnicza różnica po­
g lądów wys t ępowa ła w szczególności między zwolen­
n ikami dawnego porządku , k tórzy nadal propagowali 
ideologię hedonizmu, a k r z e p n ą c y m i zdobywa jącym 
sobie coraz większe rzesze w y z n a w c ó w chrześc i jań­
stwem. K o n f l i k t u pomiędzy zwolennikami chrystianizmu 
i e l i tą władzy — dla k tó re j chrześc i janin był antyspo­
łecznym ate is tą , nieprzyjacielem rodzaju ludzkiego, 
oś rodkiem biernego oporu, nielojalnym poddanym i td . — 
nie dało się u n i k n ą ć . Ze szczególną j a sk rawośc ią w y ­
s tępował on wtedy, gdy na tronie cesarskim zasiadali 
władcy , Których ambic ją było w e w n ę t r z n e wzmocnienie 
p a ń s t w a . P rze ś l adowan ia chrześci jan za Decjusza i Dio­
klecjana Eą tego w y m o w n y m p r z y k ł a d e m . J e d n a k ż e 
dokonana przez nich p i ó b a restauracji cesarstwa w m i -

136 



И. 2. Abba Makary Egipcjanin. Na drugim planie pustelnicy od twarza jący Raj 

r i ionym kształc ie me mcgła p o w s t r z y m a ć biegu his tor i i , 
a raczej przyśpieszyła nadchodzące zmiany. Przypomnij­
my: w efekcie przezwyciężenia powtarza jących się przez 
ki lkadzies ią t lat k ryzysów władzy powsta ł dominat. 

Władcy z dynastii i lyryjskie j stworzyli scentralizo­
wana pańs two biurokratyczne. S tanowiący jego podsta­
wę aparat administracyjny był jednocześnie sprawnym 
narzędz iem wyzysku. P rzyb ie ra j ący na sile ucisk f is­
kalny p o w o d o w a ł pauperyzac ję ludności i jeszcze bar­
dziej pogarsza ł sy tuację warstw produkcyjnych: nie­
w o l n i k ó w i chłopów. G n ę b i o n a ludność swój protest 
przeciwko nader trudaej sytuacji ekonomiczno-społecz-
nej wyraża ł a m.in. poprzez powstania niewolniczo-
-chłopskie oraz ponucatne ziemi. Reakc ją władz na to 
ostatnie, by ła decyzja o p rzywiązan iu ro lnika do 
gleby, związanie jednostki z jej zawodem. Przymus p a ń ­
stwowy z kolei wzmógł opór — wytworzy ło się b ł ędne 
kcło.. . 

Ca łkowi ty k ry jys fo rm egzystencji społecznej — 
połączony ze w z r a s t a j ą c y m zagrożeniem z e w n ę t r z n y m 
Cesarstwa Rzymskiego — znalazł odzwierciedlenie w 
nas i la jących się objawach dekadencji świa topoglądu 
antycznego. Miejsce ideologicznego zamętu (synkretyz-
mu religijnego) coraz wyraźn ie j zajmuje, mająca un i -
wersalistyczne aspiracje religia chrześci jańska. Proces 
ten u ła twia ła tzw. metoda „chrześc i jańs twa otwartego", 
polegająca — w na jwiększym uproszczeniu rzecz u jmu­
jąc — ;ia dopasowywaniu duchowej tradycji ku l tu ry 
hellenistycznej do doktryny chrystiaii izmu. Opie ra jąc 
się na charakterystysziym dla hellenizmu eklektyzmie, 

przystosowano pewne kategorie, pojęcia i koncepcje 
filozoficzne do potrzeb re l ig i i chrześci jańskie j . Po okre­
sie dominacji separatyzmu, w wieku I I I znacznie 
wzmocni ły się tendencje adaptacyjne. Najpełniejsza re­
cepcja lacjonalis tycinei t radycj i f i lozofi i greckiej doko­
na ła się w aleksandryjskiej Szkole K a t e c h e t ó w (przede 
wszystkim w pismach Orygenesa). Późnie j na glebie 
hellen ; zmu wyros ły wielkie dzieła teologiczno-filozo-
ficzr.e Ojców Kościoła (m.in. Grzegorza z Nyssy i 
Augustyna',. Wszelaka ca począ tku w chrześc i j ańs twie 
istniał drugi, konkurencyjny nur t szeroko odwołujący 
się do judaistycznych korzeni re l igi i . Przedstawiciele 
tego k ie runku nawiązu jąc do koncepcji judeo-chrześc i -
jańskich głosili m.in. el i taryzm zbawienia (eschatologia 
indywidualna) w opozycji do zasady zbawienia pow­
szechnego (eschatologia uniwersalna), oraz idee apo­
kaliptycznego mesjanizrru ziemskiego opozycyjne wzglę ­
dem idei mesjanizmu auchowego, propagowanych przez 
„hel lenis tów". Pierwszy wariant nawracania pogan, w y ­
pracowany dla pozyskania mieszczańskich klas ś r ed ­
nich będących os toją uniwersalistycznej ku l tu ry he l l eń ­
skiej, był zasadniczo konserwatywny społecznie. Nato­
miast drugi — sięgający do uczuć nacjonalistycznych 
(przeciwstawnych hellenistycznemu kosmopolityzmowi) 
—• zyski »vał wierny :h chrześci jan wśród zrujnowanych 
ludów podbitych. Silna akcenty chiliastyczne przyczy­
niały chryeśc i jańs twu wielu zwolenn ików także spośród 
rewolucyjnie nastawionych, najuboższych warstw spo­
łecznych. Te dwie dające się w y o d r ę b n i ć w akcji m i ­
syjnej tendencje, nie były w istocie przeciwstawne lecz 
komplementarne, odpowiada ły na różne zapotrzebowa-

137 



I I . 3. Sw. P a w e ł z Teb. U góry kruk , przynoszący świę temu chleb. U dołu hiena i zając, 
uosabia jące rozpus tę i rozwiązłość 

nia społeczne. Z a s p i k a j a j ą c oczekiwania wielu grup 
socjalnych wzajemnie się uzupełnia ły . 

Egipt I I I wieku n.e. jest niemal laboratoryjnym 
przyk ładem sukcesu, j a k i przynosi ło łączne ich stoso­
wanie w procesie upowszechniania chrześc i jańs twa. 
K r a j ten może służyć za wzorcowy model w a r u n k ó w , 
w jakich dokona ł się „p rawdz iwy i jedyny zakrę t h i ­
storyczny" 1 C — przejście od hellenizmu do chrześc i ­
j ańs twa , od s tarożytności do ś redniowiecza . Asymilacja 
dwóch najbardziej znaczących grup etnicznych zamiesz­
kujących d u c h o w ą -stolicę ówczesnego świa ta doprowa­
dza do tego, że Aleksandria już w końcu I I wieku „sta­
je się centrum ku l tu ry hel lenis tyczno-chrześc i jańskie j" . 2 0 

Lecz poza A l e k s a n d r i ą : jej kosmopolitycznymi miesz­
k a ń c a m i istnieje Egipt wiejski , w k t ó r y m wszystkie 
zasygnalizowane dotychczas problemy — charaktery­
styczne dla sytuacji historycznej okresu prze łomu so­
cjalnego i kulturowego związanego z upadkiem c y w i l i ­
zacji grecko-rzymskiej i świa topoglądu antycznego — 
nab rzmia ły szczególnie. 

Na'd Ni l em Grecy, k tó rych cechowała bezgraniczna 
wiara w wyższość w ł a s n e j ku l tu ry (wyrażająca się np. 
w zasadzie nie podejmowania t rudu uczenia się j ęzy­
ków podbitych ludów), t r a f i l i na K o p t ó w uważa jących 
się ?a bezpośredn ich spadkob ie rców cywil izac j i znacz­
nie starszej od ku l tu ry najeźdźców. Wobec wzajemnego 
uznania się za b a r b a r z y ń c ó w konf l ik t świa topoglądowy 
był nieunikniony. Pon ieważ ludzie mogą „współis tnieć 
o d m a w i a j ą c sobie wzajemnie p o r ó w n y w a l n e g o stopnia 
człowieczeństwa, lecz wtedy jedni s ta ją się podwład ­

nymi i n n y c h " " — proces hellenizacji (a później roma-
nizacji) Kop tów ograniczył się do ich eksploatacji. „Po­
s tępująca beznadz ie jność życia i skrajna nędza, szczegól­
nie pod panowaniem rzymskim, kiedy to Egipcjanie 
zeszli do r o l i jedynie siły roboczej wykorzystywanej do 
nape łn ian ia zbożem spichlerzy R z y m u " , 2 8 p rzygotowały 
grunt dla re l ig i i nadziei — chrześc i j ańs twa . W ciągu 
I I I stulecia chrystianizm rozprzest rzeni ł się b łyskawicz­
nie w c'olinie N i l u , obe jmując szerokie rzesze kop ty j -
sk'ej ludności wiejskiej . N iewą tp l iwie przyczyni ły się 
dc tego Heine paralele pomiędzy w i a r ą pogańsk ich Kop­
tów i re l ig ią chrześc i jańską . Takie analogie jak пр.: 
zagadnienie życia po śmierc i ; idea Boga uśmierconego 
i z m a r t w y c h w s t a ł e g o ; t r iady bós tw (w szczególności 
Ozyrys — Izyda — Horus) — Trójca Przena j świę t sza , 
Świę ta Rodzina i tp . oraz fakt, iż koncepcja mono­
teizmu mia ła już wówczas duże poparcie w społeczeń­
stwie egipskim umożl iwi ły szybką adap tac ję nowej re-
Hgii. P r ze t ł umaczen i e (na p rze łomie I I i I I I wieku) 
większości ks iąg Pisma świętego sprawia, że chrystia­
nizm umacnia poczucie jednostki etnicznej i tożsamości 
kul turowej Egipcjan s ta jąc się mani fes tac ją ich ducha 
narodowego, a t akże protestem przeciwko cesarskiej 
centralizacji politycznej : kul turalnej oraz dyskrymina­
cj i podbitego ludu. 

Wyzysk ekonomiczny i p rześ ladowania chrześci jan 
za Decjusza, Waleriana, a później Dioklecjana oraz jego 
nas tępcę na Wschodzie Maksymina Daję, s ta ją się za­
czynem do powstania bezprecedensowego w swej skali 
zjawiska — masowej anachorezy. 2 3 Dziesiątki tysięcy 

138 



egipskich chłopów porzuciło świa t cywilizowany, za­
mieszkane obszary nad Rzeką , udając się na nieprzy­
s t ępne tereny „ziemi czerwonej". 2 4 Spalony s łońcem, 
prawie pozbawiony życia, pustynny p łaskowyż Pustyni 
Wschodniej i Zachodniej staje się ś w i a d k i e m narodzin 
chrześc i jańskiego mo nasty cyzmu. W I V stuleciu, w sto­
sunkowo k r ó t k i m czasie (ki lkudziesięciu lat), fenomen 
monastycyzmu objął o lbrzymią część terytor ium Ce­
sarstwa: poza Egiptem, także Libię , Pa l e s tynę , Syr ię , 
Azję Mniejszą, wyspy Morza Śródziemnego i ś ródz iem­
nomorskie wybrzeża Europy. Duże rozmiary p rzybra ł 
również w krajach spoza k ręgu ś ródz iemnomorsk iego : 
Et iopi i , Mezopotamii, Armeni i , Gruzji... Wszędzie ideo­
logia odosobnienia doskonale się ak l ima tyzowa ła dzię­
k i warunkom jakie wy tworzy ły się w Imper ium, skut­
k iem zarysowanych wyżej uk ł adów historycznych. Do 
spo tęgowania ekspansji monastycyzmu przyczyni ła się 
nadto nowa sytuacja Kościoła w pańs twie i stosunki 
w samym K o ś c i e l e . 2 5 W wiekach V — V I I monachizm 
stał się p o t ę ż n y m ruchem społecznym, a wielka liczba 
m n i c h ó w * 8 sprawi ł* , iż odgrywali oni doniosłą ro lę 
w życiu re l ig i jnym, politycznym i gospodarczym. Wkład 
ku l tu ry monastycznej dc ku l tu ry europejskiej oraz świa ­
towej jest t rudny do przecenienia, nie miejsce tu jed­
nak na rozwijanie tego t ematu . 2 7 P o w r ó ć m y jeszcze na 
moment do zagadnień związanych z genezą monasty­
cyzmu. Na pustyni egipskiej — w g łównych oś rodkach 
samotniczego życia: Tebaidzie oraz N i t r i i , Cell i , Scyti i — 
a także na sąsiednich pustyniach Judzkiej i Syryjskiej , 
j uż w pierwszej połowie I V wieku krys ta l i zu ją się jego 

podstawowe formy: anachorecka i cenobitalna. 2 8 Spo­
śród tych — wyros łych z zakwestionowania sensu do­
tychczasowego istnienia — sty lów życia cenobityzm, 
k tórego fundamentem są reguły określa jące zasady ko­
egzystencji min ichów (z nakazem posłuszeńs twa wobec 
przełożonego na czele), staje się pozy tywną alterna­
t y w ą potępionego społeczeństwa. Mnis i są na ś l adowca ­
mi Chrystusa i aniołów oraz życia wzorowanego na 
życiu apostolskim. Z czasem monastycyzm wspó lno to ­
w y będz ie coraz dobitniej a f i rmował war tośc i społecz­
ne, s tając się ho łub ioną przez Kościół fo rmą realizacji 
ideału ch rześc i j ańsk i ego . 2 8 Natomiast anachoretyzm, zro­
dzony z absolutnego sprzeciwu wobec społeczeństwa, by ł 
najbardziej radykalnym wyrazem potęp ien ia panu jących 
s tosunków socjalnych oraz całej sfery ideologicznej, 
k tó ra je sankc jonowała . Pustelnicy konsekwentnie ne­
gowali wszelkie war tośc i społeczne, a nawet — w eks­
tremalnej postaci — całą k u l t u r ę . 

Mit samotniczego życia 

Adepci monastycyzmu by l i głęboko wie rzącymi , na 
w s k r o ś re l ig i jnymi ludźmi . Dla tych żar l iwych wyz­
n a w c ó w chrześc i jańs twa na jwyższym dobrem by ł Bóg, 
k tó ry s tanowi ł k r y t e r i u m war tośc i — p o d s t a w ę nowe­
go, teocentrycznego systemu aksjologicznego. Ucieczki 
na pus tyn ię były mani fes tac ją wyboru Boga. 3 0 W prze­
konaniu a n a c h o r e t ó w n a g r o d ą za rezygnac ję ze świa ta 
doczesnego było czekające ich szczęście wieczne. Cel 
ten p ragnę l i os iągnąć jeszcze za życia t y m bardziej, 

23.9 



że — jak wówczas uważano — kres tego świa ta i Sąd 
Ostateczny mia l nadejść lada moment . 3 1 Za na jwłaśc iw­
szą drogę do zapewnienia sobie zbawienia, uznano ży­
wot — sensu strictissimo — bezgrzeszny. Nasuwało się 
w związku z t ym pytanie: jak powinna wyg lądać kon­
kretna prak tyka takiego ż y c i a ? 3 2 Jako się rzekło , od­
powiedzią d a n ą przez Ojców pustyni było przede wszyst­
k i m porzucenie więzów, jakie nak łada ło pozostawanie 
w obrębie społeczeńs twa. Egipski pustelnik nawołu je : 
„jeżeli zbawieni być — synowie — chcecie, uciekajcie 
od ludzi" oraz „uciekajmy już synowie, gdyż się zbliża 
czas". 8 3 „Zdały się miasta jako więzienia, a osobność 
pokazywała się im Rajem". 3 4 Za pierwszy, najdoskonal­
szy wzorzec dla realizacji swojego ideału , świą tob l iwi 
anachoreci przyję l i opisany w Księdze Rodzaju stan 
pierwotnej n iewinnośc i i szczęś l iwośc i . 3 5 Stan ten — 
w kontekśc ie tzw. drugiego opisu stworzenia — przed­
stawia idea lną , wzorcową samotność człowieka (Rdz 
2,18). W Eden Adam pędził żywot w bezpośrednie j bl is­
kości Boga i aniołów, w s t a łym kontakcie z sacrum. 
Podobnie żyją pustelnicy: Julian Sabas przeprowadza 
rozmowy z Bogiem, P a w e ł zwany Prostakiem rozma­
wia (w południe) z Jezusem Chrystusem; a an io łowie 
często ich odwiedzają , p rzynosząc „ p o k a r m niebieski" 
(bezgrzeszny stan cz łowieka nie uwzględnia ł pracy jako 
źródła ut rzymania) . 3 6 Czas rajski to także epoka czu­
łego współżycia człowieka z przyrodą . Panuje wówczas 
wegetarianizm (Rdz 1,29), a zwierzę ta są cz łowiekowi 
poddane. Pon ieważ temu ostatniemu zagadnieniu auto­
rzy Żywotów poświęcają wiele miejsca, my również 

przytoczmy k i l k a f r agmen tów, k tó re t r a k t u j ą o pos łu ­
szeństwie zwierzą t wobec a n a c h o r e t ó w . 

D z i k i osioł i krokodyl w y k o n u j ą rozkazy pustelnika 
Heleniego, Benon wypędza „dzikiego konia", k tóry pola 
ro ln ikom pustoszył oraz krokodyla, inny pustelnik naka­
zuje l w u zastanemu w swej jaskini ażeby ją opuści ł , 
co ten natychmiast czyni, podobnie Julian S łupn ik przez 
brata Pankracego poleca l w u opuścić k ra inę , w k tóre j 
g rasował . Pewien starzec tak pe łen cnoty i łaski bożej 
był , że „lwy w jednej z sobą jaskini p r z e c h o w y w a ł 
i pokarm i m na łonie swoim dawał" , natomiast Pardusa 
Rzymianina lew nie chciał pożreć, co uznał za znak 
odpuszczenia mu grzechów. P a w e ł z Tebaidy b ra ł w 
ręce żmije, węże oraz skorpiony i r oz rywa ł je wpół , 
co widząc mnisi pytal i go: „Powiedz nam, coś robi ł 
ześ odebra ł t a k ą łaskę?" , na co i m odrzekł : „Przebaczcie 
m i bracia, jeżeli k toś będzie mia ł n i ewinność wszystko 
mu poddane będzie , jak Adamowi kiedy był w Raju 
przed p rze s t ąp i en i em boskiego przykazania". Równie 
wyraźn i e o m a w i a n ą t reść teologiczną wyraża znane 
opowiadanie o lwie ojca Gierasima z dzie łka Jana 
Moschosa, 3 7 k tó re kończy się nas tępu jąco : „To zaś stało 
się nie dlatego, żeby lew mia ł duszę r o z u m n ą , ale że 
Bóg pragnie oddać chwa łę tym, którzy mu odda ją cześć 
i to nie tylko za życia, ale i po śmierc i oraz pokazać , 
jak zwierzę ta były poddane pierwszemu człowiekowi , 
dopóki nie przekroczył przykazania i n i m został w y ­
gnany z Raju rozkoszy". 

Okres szczęśliwej koegzystencji w p ie rwotnym Raju 
t r w a ł do momentu stworzenia niewiasty. Błogos ławiona 

H O 

I 



I I . 6. Mnich Didym „różną gadziną bez szkody dep ta ł " 

samotność człowieka skończyła się. Ewa zaraz po t ym 
jak została stworzona — zdradzi ła . Dała się pods tęp­
nie skusić — zazdrosnemu o rajskie szczęście ludzi — 
szatanowi (Rdz 3,1—5). Nakłoni ła t akże Adama do 
n iepos łuszeńs twa wobec Boga (Rdz 3,6), na skutek cze­
go zostali wypędzen i z ogrodu Eden (Rdz 3,23). Grzech 
pierworodny zapoczą tkował nową epokę w dziejach 
ludzkości : h i s to r ię oddalania się człowieka od Boga 
oraz s topniową degenerac ję l u d z i . 3 8 Pierwszy grzech po­
zostaje w bezpoś redn im związku z aktem seksualnym 
i p rok reac j ą (Rdz 3,16; 4,1—2), co pociągnęło za sobą 
poddanie człowieka „p rawu cierpienia i prawu śmier ­
c i" . Ojcowie pustyni, od twarza jący zakłóconą ludzkim 
wsze teczeńs twem ha rmon ię ś w i a t a , 3 0 t r ak tu j ą pożądl i ­
wość seksua lną jako grzech najcięższy. Walka z poku­
sami cielesnymi należy w ich mniemaniu do zadań naj­
ważniejszych. Źród łem namię tnośc i ciał są m.in. zmys­
ły, k t ó r e mnisi u m a r t w i a j ą na wiele sposobów: np. 
smak słoną wodą , węch p rzykrymi zapachami i td . Za 
j e d n ą z najskuteczniejszych form ascezy uchodzi post, 
a ponadto ograniczona ilość snu, wysi łek fizyczny, po­
waga, milczenie i w ogóle wszelka powściągl iwość. W 
„Żywotach Ojców" zawartych jest wiele przes t róg 
przed grzechem cielesnym. 4 0 Ł a d n i e wyraz i ł to pewien 
„święty starzec" s twierdza jąc : „Dzieci, sól pochodzi z 
morza, lecz jeśli zbliży się do wody, rozp ływa się i g i ­
nie. Podobnie mnich: pochodzi z niewiasty, lecz gdy 
zbliży się do bia łogłowy, rozprzęga .się i przestaje być 
mnichem" . 4 1 W opini i świą tobl iwych mężów celibat 

(cnota czystości) należy do podstawowych w a r u n k ó w 
osiągnięcia życia wiecznego; jest koniecznym etapem 
na drodze p rowadzące j do pcnownego zespolenia czło­
wieka z Bogiem. Podsumowując dotychczasowy tok w y ­
wodów na temat znaczeń anachoretyzmu s twie rdźmy, 
że opisywany w Żywotach Ojców świą tob l iwy t ryb ży­
cia polega na o d t w a r z a n i u R a j u . Przywracanie 
przez pus t e ln ików stanu rajskiej szczęśliwości i nie­
winności modelowane jest m.in. poprzez: samotność (i 
celibat), pozostawanie w bezpoś redn im kontakcie z 
sacrum, spożywanie pokarmu niebieskiego, błogie współ ­
życie z p rzy rodą (panowanie nad zwierzętami) i td . Czas 
„począ tku" jest przez Ojców pustyni waloryzowany zde­
cydowanie pozytywnie. Mamy tu do czynienia z typo­
w y m dla myślenia mitologicznego sposobem odczuwa­
nia czasu zwanym inwers j ą h i s toryczną . Opisany w 
Księdze Rodzaju m i t Raju (mit rozumiany tu jako 
„pewien pierwotny sposób w y r a ż a n i a t reści na jg ł ęb ­
szej"), jest j e d n ą z wersj i — znanego wie lu mitolo­
giom — obrazu „złotego wieku" l udzkośc i . 4 2 Anachore-
tyzm stanowi jego sch rys t i an izowaną rea l izac ję . Jed­
n a k o w o ż analiza fenomenu pustelnictwa w kategoriach 
powtarzania sytuacji wzorcowej, ujawnia tylko jeden 
aspekt nader wieloznacznego zjawiska. Ideologia odo­
sobnienia jest również mi tem eschatologicznym. Zycie 
a n a c h o r e t ó w można (i należy) i n t e r p r e t o w a ć także jako 
a n t y c y p o w a n i e R a j u . 4 3 Ubós two m n i c h ó w — na 
przykład — to z jednej strony powtarzanie sytuacji 
sprzed grzechu pierworodnego (wówczas cz łowiekowi 

141 



Mulufht* nolbni tec ~b-m» }UERONYM Г.У. tru Ai e\u )',trum fertant vttcrum i tslgt*, J** 
Va^n tłumią pr*A,tv. faumi*. л 9 <v«« fffitubtt tr~i fir ti­

ll. 7. Sw. Hieronim, Ojciec i Doktor Kościoła, autor pierwszych w języku łacińskim Żywo­
tów, w okresie życia pustelniczego 

obce było pojęcie własności) , z drugiej natomiast — 
ewangeliczny nakaz, k tó rego wype łn ien ie jest jednym 
z w a r u n k ó w osiągnięcia nieba (Mt 19,21). 

Celibat i cnota czystości w perspektywie eschato­
logicznej uzyskują sankcję w słowach Jezusa: „Są 
t rzebieńcy, k t ó r z y się sami na to skazali, dla k ró les twa 
niebieskiego" (Mt 19,12).4 4 Recep tą na panowanie nad 
zwie rzę tami i tutaj jest bezgrzeszność : „jeżeli przyka­
zania Pana naszego Jezusa Chrystusa przes t rzegal i śmy, 
to zwierzę ta zaiste ba łyby się nas; ale przez grzech 
niewolnikami stawszy się, my się ich bać pokazuje­
my". 4 5 P r zyk ł ady można mnożyć. Kró tko mówiąc , ana-
choreci odpowiada ją także na zawarte w Ewangeli i 
wezwanie: „poku tę czyńcie, zbliżyło się bowiem kró le ­
stwo niebieskie" (Mt 3,2). Asceza ma na celu przygoto­
wanie powtórnego przyjścia Zbawiciela. Pustelnicy dążą 
do zrealizowania zapowiedzianego Kró le s twa Bożego. 
Ich życie to wype łn i en i e oczekiwanego przez wiernych 
czasu urzeczywistnienia war tośc i na jwyższych. 

R e a s u m u j ą c : w modelu anachoreckim zarówno 
przeszłość, jak i przyszłość są waloryzowane dodatnio. 
Błogosławiony początek zapowiada, przygotowuje i uza­
sadnia szczęśliwy koniec człowieka. Ty lko realny czas 
teraźnie jszy jest po tęp iony; nie posiada war tośc i , nie 
ma znaczenia i nie interesuje mnichów. Anachoreci po­
rzuca jąc świa t doczesny „wyłącza ją" się z p rzemi j a j ą ­
cego, n ie t rwa łego , zmiennego czasu świeckiego. Ludzie, 
k tórzy „ u m a r l i " dla świa ta (motyw tej śmierc i przed­
stawiony jest w Żywotach Ojców m.in. poprzez obrazy 
pus t e ln ików p rzebywa jących w grobach), t r acą czas 
i wychodzą poza jego zasięg — ale jednocześn ie — zdo­

b y w a j ą w zamian wieczność i wszechobecność , a więc 
prawdziwe życie. Przez; samotniczy żywot „włączają" 
się w czas świę ty , czas chrześci jańskiego mi tu . Swoim 
życiem przeszłość i przyszłość przeksz ta łca ją w inną 
współczesność — bezczasową teraźniejszość mi tyczną . 
„ Jedyn ie w n iezmącone j równoczesnośc i lub, co na jed­
no wychodzi, poza czasem może odsłonić się prawdzi­
w y sens tego, co było, co jest i co będzie . . . " , 4 9 albo­
wiem „istotą tajemnicy jest i będzie bezczasową t e r aź ­
niejszość". 4 7 O pustelnikach można powiedzieć: „mit 
p rzemien i ł się w nich w misterium, a między „być" 
i „oznaczać" nie było dzielącej r ó ż n i c y " 4 8 — odnosząc 
do nich słowa T. Manna. Życie anachoreckie jest sui 
generis r y t u a ł e m ; dramatem, k tórego odgrywanie 
zapewnia zbawienie. 

To, co zostało powiedziane dotąd o wiz j i czasu, 
k tó r ą wyeksp l ikowa l i śmy z tkwiącego implici te w Ży­
wotach Ojców chrześci jańskiego mi tu samotniczego ży­
cia, da się zas tosować — mutatis mutandis — również 
do analizy wyobrażeń p r z e s t r z e n n y c h tam za­
wartych. Dawno już stwierdzono, że w świa topoglądzie 
mitycznym zjawiska w ażn e w wymiarze czasowym, znaj­
dują swoje odbicie także w przestrzeni. P rze jdźmy więc 
do przedstawienia sceny, na k tóre j toczy się akcja „ob­
r z ę d u " pustelniczego żywota . 

Kandydaci na e r e m i t ó w porzuca jąc swoje dotych­
czasowe życie wśród społeczeństwa, opuszczali świa t 
zaludniony: domy, wsie, miasta; całą — uznaną za po­
tęp ioną ziemię — ekumene. Uważal i , iż bezpośredni 
kontakt z sacrum może dokonać się tylko na obszarze 

142 



I I . 8. Ilustracja wia ry w obcowanie mnichów z aniołami . Cenobita na rys. ubrany w sym­
boliczny ubiór mnicha: kaptur oznacza niewinność , szkaplerz — posłuszeństwo, pas — m ę ­

stwo i czystość 

„dziewiczym", nie skażonym grzeszną działa lnością l u ­
dzi. Wyrusza jąc w d r o g ę 4 9 na poszukiwanie miejsc 
świę tych wie rzy l i , że znajdą je na terenach s t a n o w i ą ­
cych anekumene: pustyniach i górach. Tam szukali 
ongiś utraconej ojczyzny Adamn, k tórą teraz anacho-
reci — nowi Adamowie pragnęl i odzyskać. Nie było 
to przedsięwzięcie niemożl iwe do spełnienia , albowiem 
„w wyobrażen i ach chrześci jan s ta roży tnych i ś r edn io ­
wiecznych raj opisany w Księdze Rodzaju i s tn ia ł w 
dalszym ciągu w sensie dos łownym. . . " . 5 0 Tyle tylko, 
iż — jak mniemano — „daleką morza i ziemi odległoś­
cią od naszej zamieszkanej oddalony tak jest wynie­
siony, że prawie aż nieba do tyka" . 5 1 Ostatnie słowa 
tego cytatu dają k o n k r e t n ą wskazówkę dotyczącą w y ­
boru odpowiedniego miejsca eremu: nowy Raj Ojców 
pustyni winien zna jdować się na g ó r z e. Za tak im 
usytuowaniem pustelni p r zemawia j ą i inne w z g l ę d y . 5 2 

W Starym Testamencie znajduje się wiele wzmianek 
wskazu jących na donios łą rolę o d g r y w a n ą przez wzgórza 
w kontaktach Bóg — człowiek. Szczególnie góra Boża 
Horeb (Synaj) by ła miejscem wielokrotnego komuniko­
wania się Boga z ludźmi . Przypomnijmy: tu Pan uka­
zał się Mojżeszowi i wyjawi ł mu imię Swoje (Wj 3,1-—2; 
3,14); tu zawar ł przymierze z ludem (Wj 19,18—20), 
dając mu przykazania (Wj 20,2'—17); tutaj wreszcie ob­
jawi ł się Eliaszowi ( I K r l 19,9—13). Wzniesienia były 
terenem nieoficjalnych (plebejskich) fo rm ku l tu . Na 
wyżynach sk ładano ofiary Jahwe; a jeden z pagórków 
nazywano „Na wzgórzu Pan się ukazuje" (Rdz 22,14). 
Odnowienie przymierza Izrae l i tów z Bogiem dokonało 

się także na górze zwanej Garizim (Joz 8,30—35). Wie l ­
kie znaczenie w tak zdecydowanie pozytywnym war­
tośc iowaniu „góry", miało skojarzenie tego k ie runku 
z „n iebem". Kró tko mówiąc opozycja góra-dół należy 
do podstawowych kategoryzacji przestrzennych w micie 
ch rze śc i j ań sk im . 5 3 

W modelu anachoreckim, podobnie jak w każdej 
mitycznej koncepcji przestrzeni, mamy do czynienia 
z zasadniczą jej n ie jednorodnośc ią (segmentarnośc ią) . 
Poszczególne fragmenty przestrzeni różnią się od siebie 
stopniem świętości . Pustelnicy cenią jedynie te miejsca, 
k tóre są daleko od ludzi (profanum) a blisko Boga 
(sacrum). G ó r a najlepiej spełnia te warunki , dlatego 
jest na jczęs tszym miejscem zak ładan ia e r emów. Żywoty 
Ojców ro ją się od p rzyk ładów to po twie rdza jących . 
Związek życia eremickiego z górami był wówczas tak 
ścisły, że zwrot „pójść w góry" był (w ok re ś lonym 
kontekście) równoznaczny z podjęciem życia monastycz­
nego. 

Drugą bardzo cha rak t e ry s tyczną cechą miejsca pus­
telni było ź r ó d ł o . Koniecznie musiało to być tzw. 
„źródło wody ż y w e j " czyli „ samorodne j wody stru­
mień" . Trzecim elementem pustelni było d r z e w o (naj­
częściej jest to palma daktylowa), k tórego owoce sta­
nowi ły pokarm, a liście mogły służyć za okrycie. Mamy 
tu kolejne sygnały wskazu jące jednoznacznie na to, iż 
erem był swego rodzaju odwzorowaniem Raju (Rdz 
2,10; 2,9). 

Ostatnim da jącym się wyeksp l i kować z Żywotów 
Ojców sk ł adn ik i em idealnego miejsca pustelni była 

из 



I I . 9. Hieronim Bosch, Kuszenie św. Antoniego 

j a s k i n i a . P o d s u m o w u j ą c tę część naszej analizy fe­
nomenu anachoretyzmu należy powiedzieć , że zrekon­
struowane wyżej miejsce eremu było w przekonaniu 
pus t e ln ików terenem wybranym, lub wręcz specjalnie 
stworzonym przez Boga dla umożl iwien ia anachoretom 
bezpośredniego z N i m kontaktu. Eremici pędząc swój 
samotniczy żywot w takim szczególnym miejscu mogli 
ł a two o b c o w a ć z wiecznością . Kreu jąc specyficzną cza­
soprzes t rzeń, mi t anachorecki powodował , że pustelnicy 
(w niej par tycypujący) znajdowali się w swoistym s t a ­
n i e —• na granicy pomiędzy znikomym ś w i a t e m do­
czesnym, a życiem wiecznym. Stąd przejśc ie anachore-
tów do świa ta pozaziemskiego było jedynie zwykłą 
„formalnością" . Po śmierc i Amona (z N i t r i i ) , św. Anton i 
widzia ł jego duszę do nieba n ies ioną ; Pafnucy również 
by ł wzięty do nieba przez anio łów; także duszę Anufa 
an io łowie tam zabrali, podobnie jak duszę — zabitego 
piorunem — Szymona S łupn ika . Śmie rć fizyczna tak 
dalece nie wyrządza ła pustelnikom szkody, że ciała ich 
nie ulegały rozk ładowi . Pozostawanie e r e m i t ó w w ,„sta-

144 

nie granicznym", miało jeszcze inny wymiar : naraża ło 
ich na szczególne n iebezpieczeńs two ze strony demo­
n ó w . 6 4 H e r o i z m anachore tów polegał m.in. na tym, 
iż uda jąc się na pus tyn ię , świadomie podejmowali oni 
o t w a r t ą wa lkę z „nieczys tymi duchami" w ich własne j 
siedzibie (Mt 12,43; Łk 11,24). Jedynie „at lec i" ascezy 
„mogli się mierzyć z demonami, pon ieważ ty lko oni 
b y l i zdolni ujrzeć ich t w a r z ą w twarz i znieść tę strasz­
ną w i z j ę " . 5 5 Wzorem pustelniczego bohaterstwa był 
Antoni , k tóry wielokrotnie toczył zwycięskie boje z 
d i ab łami : w grobowcach, ruinach zamku, na górze 
Quolzem. W i e l k i asceta Szymon (zwany później S ł u p -
n i k i e m ) 5 6 wszedł do wyschłe j studni „gdzie nieczyste 
duchy m i e s z k a ł y " ; 5 7 a Euzebiusz wyzwa ł demony, osia­
dając w dawnej świą tyn i pogańsk ie j . Anachoretom przy­
chodzi toczyć w a l k i z d iab łami p rzyb ie ra j ącymi prze­
różne postacie: p ięknych kobiet; gadów, p łazów i i n ­
nych zwierzą t ; maszkar; a nawet smoków i bazylisz­
ków. Szatan, w celu osiągnięcia sukcesu, posługuje się 
różno rodnymi sztuczkami. (W charakterze ciekawostki 

1 



I I . 10. Hieronim Bosch, Św. Jan Chrzciciel. J agn ię symbolizuje Chrystusa a także 
czystość i n iewinność 

podajmy, że jednym ze sposobów umożl iwia jących roz­
szyfrowanie jego pods tępów, jest rozpoznanie wroga po 
z n a m i o n u j ą c y m go p rzyk rym zapachu — zasadniczo róż­
n y m od p iękne j woni świadczącej o obecności aniołów). 
Właśc iwy pustelnikom stan mediacji, nie ty lko skazuje 
ich na ataki ze strony demonów, lecz daje szczególną 
moc — czynienia cudów. Teon, Beniamin i i nn i ana-
choreci miel i moc cudownego uzdrawiania, a Mucius 
posiadł n iezwykłe umieję tności : N i l przechodził mocząc 
się zaledwie do koian; przez zamkn ię t e drzwi do i n ­
nych pus te ln ików „na wyższych skałach s iedzących 
wchodził"; w dowolnym miejscu natychmiast mógł się 
znaleźć. 

Przytoczone wyżej p rzyk łady świadczą , że przes t rzeń 
w analizowanym przez nas micie j a w i się jako a m b i ­
w a l e n t n a : poza miejscami świę tymi , są również 
miejsca zamieszkiwane przez demony (złe duchy). Ta 
ambiwalencja pustyni wyraża się ponadto w tym, iż — 
oprócz d e m o n ó w i dzikich zwierzą t — jest ona m i e j ­
scem schronienia przes tępców. Napisa ł Jan Chryzostom: 

„Przed przy jśc iem Zbawiciela Jezusa Chrystusa, góry 
były schronieniem dla dzikich zwierzą t i rozbójn ików; 
ale od czasu, gdy ludzie mogą os iągnąć cnotę an ie l ską , 
umieścili oni na szczytach swe siedziby, w k tó rych na­
śladują życie a n i o ł ó w . " 5 8 Góry i pustynie zamieszkują 
ludzie, k tórzy wykluczyl i się ze społeczeńs twa: święci 
anachoreci oraz wyklęci zbrodniarze. Fakt tego sąs ia ­
dowania powoduje, że zbójca jest a n t y t e z ą pustelni­
ka. Teksty Żywotów wielokrotnie a k c e n t u j ą tę przeciw-
s tawność . Na dowód przytoczmy (w streszczeniu) k i l k a 
opowiadań : Hi la r ion żyje na pustyni pełnej zbójców, 
a gdy ci nań napada j ą — nasz bohater wykazuje się 
n iezwykłą odwagą . Kiedy na Teona chcieli napaść roz­
bójnicy, ten ich „ c u d o w n y m sposobem związał" . Ponie­
waż ojcu Amonowi zbójcy wyjada ją pokarm, nakazuje 
on dwom smokom, aby wejścia do jaskini p i lnowały. 
Również pustelnika z góry Atlibens złoczyńcy napadli... 
Zgodnie z funkc jonującą w świadomości mitycznej za­
sadą i ten konf l ik t dobra ze złem, przynosi zwycięs two 
dobra: zwyciężeni i skruszeni zbóje n a w r a c a j ą się, zo-

145 



I I . 11. Rysunek Bruegela do obrazu Kuszenie św. Antoniego 

stając mnichami — czynią poku tę . P rzyk łady wspom­
nianych już ojców Teona i Muciusa, a ponadto Mojżesza 
(czarnego niewolnika, k tóry został po tężnym hersztem, 
a później w y b i t n y m mnichem) oraz Dawida (zakonnika 
będącego wcześniej p rzywódcą bandy), dobitnie o t ym 
świadczą . W wymienionych osobach dokona ła się s y n ­
t e z a p rzec iwieńs tw: zbójcy (zło) i pustelnika (dobro). 
„Mediacyjność" jest w tym przypadku niejako spotę­
gowana (w stosunku do innych Ojców pustyni) — stąd 
ich zwiększona moc (patrz wyże j : podania o Muciusie 
i Teonie). 

Wie lowątkowość , wielopłaszczyznowość i wieloznacz­
ność e l e m e n t ó w mi tu , k tóry us i łu jemy tu rozszyfrować, 
nakazuje powróc ić raz jeszcze do kwest i i związku ana-
chore tów z rajem. Opisując stan n iewinnośc i i szczęśli­
wości oraz odtwarzanie sytuacji rajskiej w ideale ana-
choreckim, pominę l i śmy (celowo) jeden z bardzo istot­
nych m o m e n t ó w — p i e r w o t n ą n a g o ś ć człowieka (Rdz 
2,25) — do którego teraz zamierzamy wrócić , ażeby 
wzbogacić naszą in t e rp re t ac j ę ; naczeń fenomenu pustel-
nictwa. Ojcom pustyni „ s t ró j " Adama nie był obcy: 
pewien anachoreta przez 35 lat po pustyni nago cho­
dził; jeszcze lepszy był pustelnik Sofroni, k tó ry 70 lat 
żył nago nad Morzem M a r t w y m ; inny eremita lat 50 
na górze Synaj w zupełnej samotności mieszkał , jedy­
nie w ł a s n y m włos iem odziany.. P r z y k ł a d ó w nagości 
pus te ln ików jest w Żywotach wiele. Uważa ją oni, 
iż ubranie to rzecz świecka i grzeszna, k tó r a cz łowie­
kowi przed pope łn ien iem grzechu była nieznana. „Okry­
wanie wstydu ciała swego" — to owoc grzechu. Jed­
nakże nagość posiada tu jeszcze inne znaczenie: stan 
rajski jest kojarzony z życiem zgodnym z n a t u r ą . 
Na tu ra lność p u s t e l n i k ó w podkreś la ją m.in. opisy sposo­
b ó w ich odżywian ia : nagi pustelnik pasie się (!) na 
t rawie; wspomniany Sofroni żywił się jedynie ziołami; 
Julian Sabas i jego uczniowie spożywal i ty lko jarzyny 

146 

„w stanie naturalnym"; również Jakub Nisibi ta j ada ł 
wyłącznie pokarmy roś l inne i w dodatku surowe (!). 
Usytuowanie a n a c h o r e t ó w po stronie natury, widoczne 
jest także w ich relacji do zwie rzą t . P r z y k ł a d o w o : dzi­
ka koza uczy pustelnika rozróżniać zioła; lwica zwraca 
się do jednego z e r e m i t ó w z p rośbą o p rzywrócen ie 
wzroku jej szczeniętom.; wilczyca, k tó r a popełni ła k ra ­
dzież prosi pustelnika o odpuszczenie winy, natomiast 
sarna wskazuje miejsce, w k t ó r y m leżały zwłoki ana-
chorety... Posiadanie umieję tnośc i porozumiewania się 
ze zwie rzę tami pozostaje w stosunku komplementar-
ności z niechęcią pus t e ln ików do używan ia — będą ­
cego wytworem ku l tu ry — języka ludzi . Wie lomówność 
traktowana jest jako ciężki grzech, a milczenie uważa 
się za jeden ze skutecznych ś rodków p rowadzących do 
zbawienia. (Przyk ładem na to może być 30-letnie m i l ­
czenie Teona). Miejsce pustelni to, z tego punktu w i ­
dzenia, również element natury. Ariachoreci sypiają naj­
częściej w jaskiniach, grotach i tp . — czyli podsun ię tych 
przez n a t u r ę miejscach — lub wręcz pod gołym niebem. 

Konk ludu jąc : w modelu anachoretyzmu, człon 
pierwszy opozycji n a t u r a - k u l t u r a jest war tośc io ­
wany dodatnio, natomiast drugi — ujemnie. Ku'.tura, 
w rozumieniu Ojców pustyni, to efekt zakłócenia usta­
nowionego przez Boga ładu. Powstanie ku l tu ry łączy 
się ściśle z przekroczeniem boskiego zakazu; jej naro­
dziny to dzieło ludzi skuszonych przez szatana. Tym, 
co miłe Bogu (święte) jest natura; natomiast kul tura 
jako sfera świecka i grzeszna jest po tęp iona . Życie 
zgodne z n a t u r ą , to w mniemaniu pus te ln ików, kolejna 
recepta na osiągnięcie zbawienia. 5 9 Gwol i ścisłości nad-
mieńmy, iż nagość poza omówionymi tu znaczeniami 
uzasadnianymi wskazaniami pochodzącymi z przesz­
łości (początkowa nagość wzmiankowana w Księdze 
Rodzaju), oraz teraźniejszości (nagość jako znak zer­
wania z ku l tu rą ) — ma także uzasadnienie eschatolo-



giczne. W jednej z apokryficznych ewangelii uczniowie 
py ta ją Chrystusa: „Kiedy nam się pokażesz i kiedy 
Cię zobaczymy?"; na co o t r z y m u j ą odpowiedź : — „Kie­
dy zdejmiecie szaty i nie będziecie się wstydzić" . 

Ca łkowi t a samotność , absolutne milczenie, nagość 
i td . , to raczej teoretyczne postulaty spe łn iane przez nie­
wie lu a n a c h o r e t ó w . Rzeczywista praktyka samotnicze­
go żywota wyg ląda ła nieco inaczej. Pustelnicy nie izolo­
wa l i się zupełn ie od ludzi ; milczenie przerywal i cho­
ciażby dla udzielenia nauk odwiedza jącym ich piel­
grzymom, a ciało swoje o k r y w a l i s k ó r a m i zwierzęcymi . 
S t ró j w fenomenie chrześci jańskiego monastycyzmu 
spełnia ł ważną funkcję , o k tóre j szerzej powiemy za 
chwilę . 

Na razie odwoła jmy się raz jeszcze do menta lnośc i 
ówczesnych chrześc i jan . Otóż wed ług wie rzeń s ta roży t ­
nych i ś redn iowiecznych w y z n a w c ó w Chrystusa, nie 
wszyscy ludzie — spośród pokoleń żyjących po grzechu 
pierworodnym — b y l i p r z e k l ę c i . 6 0 Stary Testament po­
daje, iż dwie osoby zyskały sobie szczególne uznanie 
u Pana: Henoch (Rdz 5,21—24) i Eliasz (1 K r i 17 nn.; 
2 K r i 1 п.). Swoim życiem zasłużyli sobie na to, że nie 
zaznali śmierc i lecz bezpośrednio b y l i wzięci (z c ia łem 
i duszą) do Raju. O Henochu niewiele wiadomo poza 
tym, iż żył „w przyjaźni z Bogiem a n a s t ę p n i e znikł , 
bo zabra ł go Bóg" (Rdz 5,24). Bardziej szczegółowo 
Bibl ia opisuje pos tać i żywot Eliasza. Jego, a także 
Elizeusza i Jana Chrzciciela uznają Ojcowie pustyni 
za swych ludzkich poprzedn ików. Świętość życia proro­
k ó w była poparta autorytetem św. P a w ł a z Tarsu, 
k tó ry w Liście do Hebra j czyków wyraz i ł się o nich 
t y m i s łowy: „...tułali się w skórach owczych i kozich, 
w nędzy, w utrapieniu, w ucisku — świa t nie był ich 
war t — i b łąkal i się po pustyniach i górach, po jask i ­
niach i rozpadlinach ziemi" (Hbr 11,37 п.). Fragmenty 
ich życiorysów przyję to za wzorzec, z k tórego korzystali 
za równo anachoreci, jak i cenobici. Monastycyzm 
chrześc i jański był n a ś l a d o w n i c t w e m samotnictwa, u -
bós twa , celibatu oraz pewnych innych form ascezy 
praktykowanych przez p r o r o k ó w (np. postów). 

Ważką rolę w podkreś l an iu bezpośrednie j łączności 
pomiędzy starozakonnymi prorokami i chrześc i jańskimi 
mnichami odgrywał s t r ó j . W 2 K r i Eliasz opisany 
jest jako „człowiek w płaszczu z sierści i pasem skó­
rzanym przepasany dokoła bioder" (2 K r i 1,8). Płaszcz 
Eliasza jest na rzędz i em dokonania przezeń cudu oraz — 
nade wszystko — znakiem powołan i a do spe łn ian ia 
funkc j i prorockiej, czyli aktualnego objawienia w o l i 
Bożej (głoszenia Bożego słowa). Kiedy Eliasz chce prze­
kazać Elizeuszowi swój charyzmat, czyni to poprzez da­
rowanie mu płaszcza, pełniącego t u rolę oznaki na­
s tęps twa (2 K r i 2,13). Pozostaje to w zgodzie z całą 
s t a r o t e s t a m e n t o w ą t r adyc ją t raktowania stroju jako 
znaku: ubranie cz łowieka m ó w i o n i m (Syr 19,30). „Kie ­
dy w B i b l i i otrzymuje ktoś n o w ą szatę, staje się innym 
człowiekiem. Szata jest bowiem odbiciem p o r z ą d k u Bo­
żego w świecie i znakiem osoby w jej tożsamości i od­
rębności" . 6 1 Motyw odmiany stroju, równoznaczny z od­
m i a n ą sposobu życia, wielokrotnie wys tępu je w Żywo­
tach Ojców. Poza Eliaszem i Elizeuszem, równ ież Jan 
Chrzciciel — trzeci wśród p r o r o k ó w wzorzec świą tob l i ­
wego męża — „nosił odzienie z s ierści wie lb łądzie j 
i pas skórzany około bioder..." (Mt 3,4; M k 1,6). Okry ­
cie e r emi tów, tzn. skóra zwierzęca (przeważnie — jak 
już wspomniano — owcza lub kozia) względnie płaszcz 
z wie lb łądzie j sierści oraz skórzany pas — wiążą się 
swą symbol iką z ubiorem p r o r o k ó w . Ponadto is totnym 
wyróżn ik i em chrześc i jańskich s amo tn ików by ł a laska 
(najczęściej w kształc ie greckiej l i t e ry „Tau") , wzoro­

wana na lasce Elizeusza (2 K r i 4,29). Jak donios łą funk­
cję semio tyczną pe łn i ł s t ró j , machaj zaświadczy — op i ­
sany przez Palladiusza w Historii Lausiaca — przy­
padek niejakiego zakonnika (?) imieniem Serapion z 
przydomkiem Sindonita (gr. „ smdon" = „prześc ie rad­
ło"). Nie nosił on skóry, ani laski, nic zgoła poza p r z e ś ­
c ieradłem, s łużącym mu za jedyne odzienie. Z tego po­
wodu — jak podaje autor — n ik t w Atenach go nie 
n a k a r m i ł . Uznano go zapewne ( i chyba słusznie) nie 
za bogobojnego mnicha, lecz za jednego z l icznych 
wtedy, w ę d r o w n y c h abnega tów obrażających opinię pu ­
bl iczną i d rwiących sobie z niej . 

N a w i ą z y w a n i e do t radycj i prorockiej znajduje swój 
wyraz także w stosunku pus t e ln ików do przestrzeni. 
Wyżej wspomniano, że w modJiu anachoretyzmu naj­
bardziej cenionymi były miejsca teofanii. Teraz wypada 
dodać, iż duże uznanie miały również miejsca hiero-
fan i i : p rzes t r zeń związana z działalnością Eliasza oraz 
Elizeusza i Jana Chrzciciela. Gorę Karmel przyję to za 
przyk ład miejsca eremu spełniającego w pełn i wyma­
gane w a r u n k i : jest gorą, na k tó re j znajduje się jask i ­
nia, źródło wody żywej (źródło Eliasza), mnogość po­
żywien ia z ziół i owoców, a nadto zdrowe powietrze. 
Pustelnicy „górę Karmel w uszanowaniu osobliwym 
zawsze m i e l i " 6 2 i nad inne pustelnie przedkłada l i . To 
samo dotyczy innych terenov/, k tó re były ozdobione 
cudami p r o r o k ó w Eliasza, Elizeusza i Jana Chrzcicieia 
(np. pieczary nad Jordanem, góra Ef ra im itd.) . W na­
ś l adownic twie p r o r o k ó w również nie zabrak ło a k c e n t ó w 
eschatologicznych. Eliasz, jak wierzono, p r z e b y w a ł w 
Raju oczekując nade jśc ia czasów pojawienia się A n t y ­
chrysta. Wtedy mia ł powróc ić (wraz z Henochem — 
obrońcą Żydów) na ziemię, dla wybawienia l u d z k o ś c i . 6 3 

Ze tak właśn ie będzie , świadczyć mia ły s łowa Jezusa: 
„Eliasz istotnie przyjdzie i naprawi wszystko" (Mt 
17,11). Jan Chrzciciel zapowiada ł pierwsze przyjśc ie 
Chrystusa, a Eliasz (powtórnie p rzychodząc )—przy j śc i e 
ostatnie. Anachoreci, w uznaniu współczesnych, b y l i 
nowymi Eliaszami. 

Na t y m zamykamy ten, z konieczności Skrótowy, 
zarys modelu chrześci jańskiego pustemictwa wraz z 
p r ó b ą jego analizy. Do dokonanych t u interpretacji 
będz iemy się odwo ływać w zamierzonych, dalszych 
szkicach t r ak tu j ących o fenomenie anachoretyzmu w i ­
dzianym przez pryzmat współczesnej etnologii. 

Zakończenie 

R. Barthes n a z w a ł n iegdyś mi t „s łowem n a d ­
m i e r n i e uzasadnionym". 8 4 Trafność tego s fo rmuło­
wania znalaz ła potwierdzenie w zaprezentowanych tu 
analizach m i t u samotniczego żywota . Z pewnośc ią nie 
wyczerpa l i śmy wszystkich możl iwych jego interpreta­
cj i — nie było to naszym zamiarem. Chciel iśmy przed­
s tawić pewne — naszym zdaniem i n t e r e s u j ą c e — zja­
wisko i pokazać , że fenomen anachoretyzmu jest zagad­
nieniem spo łecznym oraz ku l tu rowym, więc także etno-
logicznym, a nie (jak chcieliby n iek tó rzy) chorobą 
umys łowo^re l ig i jną . 6 5 

Za podjęciem przez etnologię b a d a ń nad proble­
mami z w i ą z a n y m i z pustelnictwem, zachęcająco prze­
mawia m.in. specyfika jej przedmiotu i metod. Etno­
logia jest n a u k ą sy tuu jącą często przedmiot swoich za­
i n t e r e s o w a ń na różnego rodzaju pograniczach. Ana­
choreci egzystują poza s t rukturami społeczności świec ­
kiej i kośc i e lne j ; żyją więc niejako na marginesie spo­
łeczeńs twa, na peryferiach ku l tu ry . Już przez ten fakt 
s t anowią za jmujący m a t e r i a ł dla e tnologów lubiących 

147 



badać zjawiska pozornie marginalne, k t ó r y c h właśc iwe 
miejsce i ranga w systemie ku l tu ry uwidacznia się do­
piero z zajmowanego przez nich stanowiska poznaw­
czego. 

P r z y k ł a d o w o : historycy piszący o pustelnictwie nie 
bardzo mogą poradz ić sobie z k w e s t i ą olbrzymiego 
autorytetu i popularnośc i anachore tów wśród szerokich 
rzesz spo ł ecznych . 6 6 (Aspołeczność pus te ln ików dotyczy­
ła zewnę t r zne j formy życia, a nie sposobu oddz ia ływa­
n i a ) . " Ich wyjaśn ien ia sp rowadza ją się do wskazywa­
nia na ludowy charakter genezy monastycyzmu, 6 8 naj­
częściej bez precyzowania na czym (poza rekrutowa­
niem się m n i c h ó w z warstwy chłopskiej) , ta ludowość 
mia łaby polegać. 

Dla zrozumienia zasygnalizowanego problemu nie­
odzownym jest przyjęcie perspektywy etnologicznej, z 
k tó re j widać , iż ujawniona struktura pustelnictwa po­
zostaje w relacji homologicznej wzg lędem świa topog lą ­
du mitycznego. Wyraźn ie wyszło to przy omawianiu 
stosunku a n a c h o r e t ó w do przestrzeni i czasu. Wykaza­
liśmy jak doniosłą pełni ły te kategorie funkcję w rea­
lizacji idea łu samotniczego żywota . 

P R Z 

1 Termin „ a n a c h o r e t y z m " pierwotnie był synoni­
mem „ e r e m i t y z m u " oraz „monach i zmu" i oznaczał zja­
wisko życia w odosobnieniu. Z czasem znaczenia grec­
kich wyrazów „monachós" , „eremites" , „anachore tes" , 
k t ó r y m i okreś lano ludzi p rowadzących życie samotni­
cze czyli pus t e ln ików, uległy ewolucj i i z różnicowaniu . 
„Mnich" przyją ł się jako nazwa członka wspólnoty 
klasztornej (cenobitalnej formy monastycyzmu), ceno-
bi ty . „ E r e m i t a m i " nazywa się przede wszystkim przed­
stawicieli wspó lno t pustelniczych (typu kameduli, kar­
tuzi itp.). Synonimem „pus te ln ika" pozostał właśc iwie 
jedynie „anachore t a" . Pon i eważ w okresie, k tórego do­
tyczy szkic pierwszy pojęcia mnicha, eremity, anacho-
rety i pustelnika były równoznaczne , zasadniczo uży­
w a ć ich będę wymiennie. 

2 Timon z Aten, zwany Mizantropem, syn Echekra-
tidesa. Żył w V w. p.n.e. (zmarł przed 414 г.). Już od 
I V stulecia przed nar. Chrystusa był p o p u l a r n ą pos tac ią 
l i t e racką , bohaterem wielu dzieł dramatycznych. M. in . 
Szekspir uczyni ł go ty tu łową pos tac ią jednej ze swych 
sztuk. 

3 Za p rzyk ład buddyjskiej ascezy typu pustelni­
czego może posłużyć żywot Milarepy opisany w: W. Y. 
Evans — Wentz, Tibet's Great Yogi Milarepa, Oxford 
1973 

4 Zob.: M . Eliade, Yoga: Immortality and Freedom, 
New York 1958 

6 Por.: С. Lev i — Strauss, Myśl nieosmojona, War­
szawa 1969, s. 100, 102 et passim. 

8 J. Parandowski, Gustaw Flaubert, Warszawa 1948, 
s. 4 

7 I n t e r e su j ącą ana l izę twórczości Flauberta, w szcze­
gólności Kuszenia Świętego Antoniego przeprowadza: 
J. Bem, Desir et savoir dans I'aeuvre de Flaubert, 
Universite de L i l l e 1979 

8 Zob.: Vitae Patrum sive historia,e eremiiicae. 
L i b r i decem, PL, t. L X X I I I — L X X I V , Parisiis 1879. Ży­
woty Ojców zostały p rze t łumaczone na język polski w 
X V I I wieku przez ks. Sebastiana Piskorskiego, wyd . 
w Krakowie w 1688 r. Dzieło sk łada się z trzech części 
oraz dodatku. Część p ie rwszą s t anowią żywoty m n i c h ó w 
m.in. Atanazego, Hieronima, Pafnucego i i n . Druga 
część to ..apoftegmaty" czyli nauki Świę tych S ta rców, 
zebrane przez różnych a u t o r ó w . Na część t rzecią skła­
dają się trzy „h is tor ie" : Palladiusza Historia Lausiaca, 
Teodoreta z Kyrros Historia pobożna oraz Jana Mos-

148 

To samo dotyczy ludowej w i z j i świa ta , w k tóre j 
„nie ma idea łu oderwanego od przestrzeni i czasu. Rze­
czy w a ż n e mogą i powinny w ostatecznym rachunku 
być ważne także w przestrzeni i czasie. Człowiek f o l ­
k lo ru wymaga przestrzeni i czasu po to, by się urze­
czywistnić , mieści się w nich całkowicie , są bowiem 
jego ż y w i o ł e m " . 8 9 Wyobrażen ia czasoprzestrzenne 
okreś la ją mi tyczną t reść anachoretyzmu, różną od zra­
cjonalizowanych koncepcji ówczesnych elit intelektual­
nych. Mnisi , podobnie jak i l iczni podówczas pielgrzy­
mi mniemali , że empiryczna przes t rzeń jest ś rodk iem 
do nawiązan i a kontaktu z Bogiem (sacrum). Odmienne 
poglądy głosili reprezentanci nur tu elitarnego w re l ig i i 
chrześci jańskiej uważający , że „zmiana miejsca nie po­
woduje przybl iżenia do Boga...". 7 0 

Anachoretyzm (oraz monastycyzm w ogóle) dzięki 
powinowactwu z systemem myśl i mitycznej, uch ron i ł 
chrześc i jańs two — w okresie jogo formowania — przed 
zbyt w i e l k i m w p ł y w e m spekulacji filozoficznej, odci­
na jąc katolicyzm np. od wydumanych nadmiernie teori i 
gnostyckich. 7 1 Również pod tym względem rola feno­
menu monastycyzmu nie została dotychczas w pe łn i do­
ceniona, ale to już temat na inne opowiadanie. 

P I S Y 

chosa Łąka duchowa zwana Nowym Rajem. Dodatkiem 
jest Jana biskupa Jerozolimy O postanowieniu pierw­
szych zakonników... W dalszej części niniejszego a r t yku ­
łu odwo ływa ł się będę do tego t łumaczen ia . 

9 Pows ta ło ok. 376 r. Zob.: Vita s. Pauli primi ere-
mitae, PL, t. X X I I I , Parisiis 1883, s. 18—30 

1 0 Napisane ok. 390—391 r. Zob.: Vita Malchi mo-
nachi captivi, j .w . , s. 55—62 

1 1 Ok. 391 r. Zob.: Vita s. Hilarionis eremitae, j . w . , 
s. 30—54 

1 2 Vita s. Onuphrn; Vita s. Pachomii; Vita s-
Abrahae i in. , PL, t. L X X I I I , s. 213—294 

13 Historia monachorum, j .w . , s. 707—735 
14 Historia Lausiaca, j .w . , s. 1066 

16 Philotheus, sive Theophiles, PL, t. L X X I V , s. 
1—118 

18 Pratum Spirituale, j .w . , s. 119—243 
17 Verba seniorum, PL, t. L X X I I I , s. 735—1066 

1 8 Por.: M . Starowieyski, Świętość w życiu i myś­
lach pustelników egipskich IV wieku, W nurcie zagad­
nień posoborowych, Warszawa 1972, s. 370 n. 

1 9 A. Camus, Eseje, Warszawa 1971, s. 554 
2 0 M . Starowieyski, Świętość w życiu i myślach..., 

dz. cyt., s. 369 
2 1 C. Levi-Strauss, Smutek tropików, Warszawa 1964, 

s. 136 
2 2 A.S. At iya , Historia Kościołów Wschodnich, War­

szawa 1976, s. 18 
2 3 Masowe ucieczki na pus tyn ię u w a ż a n e są za 

początek ruchu monastycznego. Odnośn ie miejsca jego 
zainicjowania i s tn ie ją dwie teorie. „Dyfuzjoniści" uwa­
żają, iż do powstania i krystalizacji monastycyzmu 
doszło w Egipcie, skąd zosta ł przeniesiony na inne te­
reny. Zwolennicy konkurencyjnej hipotezy głoszą, że 
monastycyzm narodz i ł się n ieza leżnie od siebie w ta­
kich krajach jak: Egipt, Syria, Palestyna. Dla nas pro­
blem absolutnego począ tku zjawiska chrześci jańskiego 
monachizmu — trudny do jednoznacznego rozstrzyg­
nięcia — nie jest zbyt istotny. Sk łonn i j e s t e śmy przy­
chylać się do poglądu, że ze względu na sy tuac ję h i ­
s toryczną jaka wytworzy ła się w Egipcie, tam n a j p r ę ­
dzej dojrzały wa runk i do zainicjowania tego ruchu. 
Na temat począ tków monastycyzmu zob.: W.H. Mackean, 
Christian Monasticism in Egypt to the Close of the 
Fourth Century, London 1920; t akże : J. Bremond, Les 
peres du desert, Paris 1927; t akże : К . Heussi, Der Urs-

1 



prung des Mónchtums, Tubingen 1936; t akże : J. Leroy, 
Moines et monasteres du Proche — Orient, Paris 1958; 
t akże : A. Voobus, A History of Asceticizm in the Syrian 
Orient: A Contribution to the History of Culture in 
the Near Eeast, t. I — I I , [w:] Corpus Scriptorum Chris-
tianorwm Orientalism, nr nr 184, 197, Louvain 1953, 1960 

2 4 Liczba mnichów, z powodu braku wiarygodnych 
źródeł, jest bardzo trudna do ustalenia. Według przy­
bl iżonych danych w Egipcie — w okresie na jwiększej 
fa l i monastycyzmu — było ich k i lkadz ies ią t tys ięcy. 
Por.: E.R. Hardy, Christian Egypt, Church and People, 
New York 1952, s. 92 

2 5 W literaturze przedmiotu często można znaleźć 
pogląd, że masowe ucieczki na pus tyn ię w czasie gdy 
chrześc i jańs two stało się re l ig ią p a ń s t w o w ą , były w y ­
razem protestu przeciwko kompromisowi Kościoła z 
p a ń s t w e m oraz n a r a s t a j ą c e m u klerykal izmowi i stop­
niowemu wypaczaniu idea łu chrześc i jańskiego. Zob.: A. 
Harnach, Das Monchtum, seine Ideale und seine Ges-
chichte, Giessen 1901; także: H.B. Workman, The Evo­
lution of the Mlonastic Ideal from the Earliest Times 
down to the Coming of the Friars, London 1927, s. 14; 
także: M . Simon, Cywilizacja wczesnego chrześcijań­
stwa, I—IV w., Warszawa 1979, s. 357; t akże : T. Man­
teuffel, Zakony Kościoła katolickiego do polowy XIV 
теки, [w:] Szkice z dziejów papiestwa, Warszawa 
1958, s. 3 

2 6 Krytyczne omówien ie liczby m n i c h ó w zawiera 
praca: D. Savramis, Zur Soziologie des byzantinischen 
Mónchtums, Leiden/Koln 1962, s. 53 n. 

2 7 Szeroko pisze o t ym J. Kłoczowski w swym zna­
k o m i t y m dziele. Zob.: J. Kłoczowski , Wspólnoty chrześ­
cijańskie, K r a k ó w 1964, s. 138 n. 

2 8 Obok tych dwóch zasadniczo odmiennych postaci 
monastycyzmu, wys tępu je jeszcze forma poś redn ia — 
wspó lno ta anachorecka. Pustelnicy — uczniowie skupiali 
się wokół anachorety — mistrza zwanego „ojcem" lub 
,starcem", z dodaniem „święty". Taki „abba" cieszył 
się szczególnym autorytetem (przywództwo charyzma­
tyczne) i opinią świętości . Archi tektonicznym odzwier­
ciedleniem zbiorowo — eremickiej formy monachizmu 
jest l au rą ( ławra, ł awra ) . Por.: J. Kłoczowski , Wspól­
noty chrześcijańskie, dz. cyt., s. 60 n . Ponadto i s tn ia ła 
zapewne n iemała) grupa tzw. m n i c h ó w w ę d r o w n y c h . 

2 9 Niemal wszyscy pisarze kościelni wyżej ocenia ją 
cenob i ta lną fo rmę monastycyzmu. Tylko Jan Kasjan 
zdaje się bardziej cenić anachorelyzm. Zob.: Jan Kasjan, 
Rozmów dwadzieściacztery, t. I I , Poznań 1929, s. 243 

3 0 Por.: M . Borkowska OSB, Mnis i — szaleńcy hie­
rarchii wartości, „Znak" nr 318, g rudz ień 1980, s. 1543 

3 1 Okres oczekiwania eschatologicznego w przeko­
naniu, że drugie nadejśc ie Zbawiciela nas t ąp i rychło , 
t rwa ł od czasów Apostołów. Dopiero św. Augustyn, po­
wołu jąc się na zdanie z Pisma św. (Dz I , 7), us i łował 
podważyć tę powszechną pewność . 

3 2 Przypomnijmy, że w B i b l i i brak jest bezpośred­
nich wzorców świę tych ludzi i nie ma ich ku l tu . T ra ­
dycja uwielbienia męczenn ików s tanowi ła niejako pre­
cedens chrześci jańskie j koncepcji świętych. 

3 3 Jan Moschos, Łąka duchowa, [w:] Żywoty Ojców, 
dz. cyt., s. 774 

3 1 Jarl biskup Jerozolimy, O postanowieniu pierw­
szych zakonników, [iv:] j .w . , s. 843 

3 5 Por.: P. Nagel, Die Wiedergewinnung des Para-
ćieaes durch Askese, „Forschungen und Fortschri t te" 
34, 1960, s. 375 n. 

3 3 Por.: A. Guriewicz, Kategorie kultury średnio­
wiecznej, Warszawa 1976, s. 266 n. Dla anachore tów 
praca fizyczna była umartwieniem. Zob.: Nauki świę­
tych Starców, dz. cyt., s. 427. W Żywotach Ojców w y ­
s tępują fragmenty, k tó re wskazują na ksz ta ł towan ie 
się odmiennego stosunku do pracy cenobi tów. Zob.: 
Nauki svjiitych Starców, dz. cyt., s. 446 

3 7 Poza wspomnianym już t ł umaczen iem S. Piskor­
skiego, ukaza ł się p rzek ład tego fragmentu autorstwa 
S. Hammera („Meander" 1, 1946, s. 49—51) przedruko­
wany także przez A . Bobera (Antologia Patrystyczna, 
s. 277 п.), oraz p rzek ład M . Starowieyskiego, „Znak" 
252(6), czerwiec 1975, s. 802 л. 

3 8 Schemat chrześci jańskie j koncepcji his tor i i moż­
na p rzeds t awić nas tępu jąco : stworzenie świa ta i pier­
wotna szczęśliwość człowieka; grzech pierworodny i od­
dalanie się ludzi od Boga; pierwsze przyjście Chrystusa 
i odkupienie ludzkości ; okres oczekiwania na powtó rne 
przyjście i na koniec świa ta ; drugie przyjście Zbawi ­
ciela i k ró les two mes jańsk ie ; Sąd Ostateczny i powró t 

człowieka do Boga. Średn iowieczn i historiografowie 
dokonywali nieco innych podzia łów dziejów (np. P a w e ł 
Orozjusz w Historia adversus paganos dzieli h i s tor ię 
świa t a na cztery okresy, a Augustyn w swym Państwie 
Bożym na sześć epok), lecz t reść zasadnicza jest iden­
tyczna. Por.: A. Guriewicz, Kategorie..., dz. cyt., s. 123 п.; 
także: J. Le Goff, Kultura średniowiecznej Europy, 
Warszawa 1970, s. 169 п.; t akże : Z Kuderowicz, Filo­
zofia dziejów. Rozwój p rob l emów i stanowisk, Warsza­
wa 1973, s. 9 n. 

3 0 Por.: Jan Moschos, Łąka duchowa, dz. cyt., s. 
741. Nawiasem mówiąc , nasuwa się tu pewne skojarze­
nie pomiędzy pos t ępowan iem a n a c h o r e t ó w i dzia ła l ­
nością s ta roży tnych Egipcjan, k tó rzy — zgodnie z kon­
cepcją ł adu (Maat) — w i n n i by l i swym życiem przy­
w r a c a ć zachwiany stan w naturze i społeczeństwie . 
Zob.: S. Morenz, Bóg i człowiek w starożytnym Egipcie, 
Warszawa 1972, s. 112 et passim. 

4 0 Charakter os t rzeżenia ma np. historia o Eronie 
z Alexandra, k t ó r e m u zgniły i odpadły genitalia jako 
kara za spó łkowanie . Zob.: Palladiusz, Historia Lausiaca, 
dz. cyt., s. 629 

4 1 Jan Moschos, Łąka duchowa, dz. cyt., s. 817; to 
samo w t łum. M . Starowieyskiego: „Znak" 252(6), czer­
wiec 1975, s. 808 

4 2 Por.: M . Bachtin, Problemy literatury i estetyki, 
Warszawa 1982, s. 352 

4 3 Por.: P. Nagel, Die Motiuierung der Askese in 
der Alten Kirche und der Ursprung des Mónchtums, 
Ber l in 1966 

4 4 Nie tylko Orygenes p o t r a k t o w a ł dos łownie to zda­
nie. W „Żywotach Ojców" wspomina się za równo o po­
jedynczych mnichach-kastratach, jak i o klasztorach 
rezańców. Zob.: Jan Moschos, Łąka duchowa, dz. cyt., 
s. 782, 795, 800 et passim. Również w innych miejscach 
Pisma świętego znaleźć można twierdzenia pre fe ru jące 
bezżenność (np. I K o r 7,1). 

4 5 Jan Moschos, Łąka duchowa, dz. cyt., s. 741 
4 6 M . Bachtin, Problemy literatury..., dz. cyt., s. 334 

4 7 T. Mann, Józef i jego bracia, t. I , Historie Jaku-
bowe. Młody Józef, Warszawa 1967, s. 25 

4 8 tamże, s. 24 
4 9 „Droga" w ówczesnym świa topoglądzie poza sen­

sem dos łownym mia ła także znaczenie p r zen o ś n e : by ła 
duchowym poszukiwaniem, por.: A. Guriewicz, Kate­
gorie..., dz. cyt., s. 76 

5 0 J. Kłoczowski , Wspólnoty chrześcijańskie..., dz. 
cyt., s. 155 

5 1 Jan biskup Jerozolimy, O postanowieniu..., dz. 
cyt., s. 844 

5 2 To i n a s t ę p n e zdania, pozosta ją w ścis łym związ ­
ku z zagadnieniem motywacj i w micie. Zob.: R. Bar-
thes, Mit i znak, Warszawa 1970, s. 44 n. 

5 3 Por.: A. Guriewicz, Kategorie..., dz. cyt., s. 74 
5 4 W myśl zasad magii Alkmeny, Por.: L . Stomma, 

Słońce rodzi si% 13 grudnia, Warszawa 1981, s. 31 n. 
5 5 P. Evdokimov, Prawosławie, Warszawa 1964, s. 110 

5 6 Tzw. s łupnicy (stylici) to pustelnicy, k tórzy przez 
długie okresy mieszkali w ca łkowi tym odosobnieniu na 
szczytach kolumn lub na specjalnie w tym celu zbu­
dowanych filarach. Ta forma ascetyzmu narodzi ła się 
w Syr i i , a p r z e t r w a ł a na Wschodzie przez wiele wie ­
ków. Zob.: H . Delahaye, Les Saints Stylites, „Subsidia 
Hagiographica", X I V , Bruxelles — Paris 1923; t akże : 
J. Kłoczowski , Wspólnoty... , dz. cyt. s. 60; także, A.S. 
At iya , Historia Kościołów..., dz. cyt., s. 161 

5 7 Zob.: Żywoty Ojców, dz. cyt., s. 113 
5 8 Cyt. za: J. Kłoczowski , Wspólnoty..., dz. cyt. 

s. 148 
5 9 Analogiczne (w pewnym sensie) poglądy na war ­

tość natury odnaleźć można w dziełach J.J. Rousseau. 
Uważa ł on, że natura — pojmowana jako stan pier­
wotny — jest najdoskonalsza. Rousseau wie lb iąc n a t u r ę , 
równocześn ie po tęp ia k u l t u r ę . „Wszystko jest dobre, gdy 
wychodzi z r ą k b twórcy , wszystko się paczy w r ę k a c h 
człowieka". (Na marginesie dodajmy, że stworzona mu 
przez przyjaciół siedziba, nazwana została Eremitage). 
Zob.: W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, Warszawa 1959, 
s. 207 n. 

6 0 Niek tórzy Ojcowie Kościoła t r a k t u j ą jako przed­
chrześc i jańskich świę tych m.in. Sokratesa, Platona i 
Senekę . 

6 1 R. Przybylski , Kubrak pośmiewiska, „Znak" 310, 
kwiec ień (4) 1980, s. 442 

62 Żywoty Ojców, s. 841 

149 



6 3 M o t y w ten rozwija ją iiczne pisma apokryficzne 
(m.in. ewangelie). Zob.: „Znak" 275, maj (5) 1977, s. 
555 n. 

6 4 R. Barthes, Mit i znak, dz. cyt., s. 49 
6 5 Zob.: J. P taśn ik , Kultura wieków średnich, War­

szawa 1925, s. 37 
6 6 Zob.: J. Kłoczowski , Wspólnoty..., dz. cyt., s. 59, 

184 et passim, także : T. Manteuffel, Zakony..., dz. cyt., 
s. 14; t akże : J. Wierusz Kowalski , Monastycyzm wczes­
nochrześcijański [w: j Katol icyzm s tarożytny , Warszawa 
1969, s. 372 n. 

6 7 Nie zgadzam się z tezami D. Savramisa w tej 
kwest i i . Por.: tegoż, dz. cyt., s. 10 п., 81, 90 et passim. 

6 8 Zob.: J. Kłoczowski , Wspólnoty..., dz. cyt., s. 49, 
53; t akże : J. Wierusz Kowalsk i , Monastycyzm wczesno­
chrześcijański, dz. cyt., s. 370 п.; t akże : M . Simon, 
Cywilizacja..., dz. cyt., s. 360 n. 

6 9 M . Bachtin, Problemy..., dz. cyt., s. 356 
7 0 Grzegorz z Nyssy, Wybór Pism, Warszawa 1963, 

s. 228 
7 1 Ciekawe byłoby p o r ó w n a n i e koncepcji n i ek tó rych 

sekt gnostyckich (np. adami tów) i pewnych poglądów 
heretyckich z I I I i I V stulecia, z fenomenem anacho­
retyzmu. Niewątp l iwie is tnia ło między n imi wiele ele­
m e n t ó w wspólnych, niemniej jednak anachoreci ucho­
dzi l i od począ tku za wie lk ich w r o g ó w h e r e t y k ó w . Por. 
Żywoty Ojców, dz. cyt., s. 743 et passim. 

Fot.: Z. Zagajewski 

Wszystkie reprodukowane ryciny pochodzą z dzieła Solitude. J . i R. Sadelerów, Wenecja 1600 

1 

I I . 1. Brat Urban, franciszkanin opiekujący się (w okresie od maja do św. Michała) „Puszczą bł. Ja­
na z D u k l i " . I I . 2. Sw. Andrzej Świerad . Zaostrzone prę ty m a j ą r an i ć znużone snem ciało, podob­

nie — zawieszone nad głową kamienie 

150 




