
Pamięć tradycji 
w relacjach mieszkańców Litwy 

narodowości żydowskiej* 
Renata Hryciuk, Ewa Moroz 

Obecność Ż y d ó w na obszarze dzisiejszej L i twy datuje się 
od X I V w. Dwiema wielkimi falami docierają wtedy do 
Wielkiego Księs twa Litewskiego Żydzi aszkenazyjscy. Pod 
koniec X V w. is tniało już pięć dużych wspólno t żydowskich . 
Dobre warunki osiedlenia się, rozwoju handlu u t rzymywały 
się do końca X V I I I w „ towarzyszył temu dynamiczny rozwój 
kultury żydowskiej , autonomia narodowa i wyznaniowa. 
Istniejąca ówcześnie wspó lno t a żydowska była u w a ż a n a za 
najprężniejszą i najsilniejszą w świecie. W wieku X I X carat 
nałożył na d iasporę li tewską wiele ograniczeń, jak likwidację 
żydowskich drukarni , przymusowe wcielania do wojska, 
zakaz noszenia tradycyjnych ub io rów. Poprawa nas tąpi ła 
dopiero po powstaniu niepodległego pańs twa litewskiego 
w 1918 r , i t rwa ło do 1926 r. Pows ta ło wówczas Zgromadze­
nie Narodowe Ż y d ó w Litewskich, Żydzi otrzymali pełnię 
praw wyborczych, pomoc w rozwoju oświaty, utworzeniu 
siec, szkół, organizacji kulturalnych, gazet i t ea t rów. 

Po przewrocie Smetony siły polityczne, k tó re doszły do 
władzy w Republice Litewskiej postawiły na ca łkowi tą 
integrację n a r o d o w ą . D ą ż n o ś ć do umocnienia litewskości 
poprzez osłabienie wszystkiego co nielitewskie zwróciła się 
przeciwko d w ó m najliczniejszym mniejszościom narodo­
wym: Polakom i Ż y d o m . Nie zl ikwidowano istniejących 
żydowskich organizacji społecznych i kulturalnych, zakaza­
no jednak posiadania ziemi, ws tępu do szkół oficerskich, 
zatrudnienia w administracji pańs twowej . 

W Litwie Środkowej (Wileńszczyźnie) do drugiej połowy 
lat trzydziestych Żydzi posiadali pełną a u t o n o m i ę ekonomi­
czną i kul tura lną . Później uak tywni ł się polski ruch nac­
jonalistyczny. Dzia ła lność takich part i i jak O N R A B C , 
ONR-Falanga kierowała się przeciwko Ż y d o m , k tórych 
chciano zmusić do emigracji. Konsekwenc ją tego była silna 
fala emigracji Ż y d ó w z L i twy i Wileriszczyzny do Palestyny. 
USA i innych pańs tw. 

I I wojna świa towa była dla społeczności żydowskiej 
okresem zagłady - zamykania w gettach, masowych eg­
zekucji. Niechlubną rolę w tej eksterminacji odegra ła rów­
nież policja litewska, ko laboru jąca z władzami hitlerow­
skimi. Ogółem do 1945 r. zginęło ponad 200 tys. Ż y d ó w na 
Litwie, co s tanowi ło 90% ich populacji. 

Tuz po wojnie, w latach 1945 1949, Ż y d o m ocala łym 
£ Holokaustu (było ich 5-6 tys.) pozwolono w Litewskiej 

na otwarcie Muzeum poświęconego Holokaustowi, 
ttkoły w Wilnie, zbudowania p o m n i k ó w ku czci ofiar wojny. 

W n a s t ę p n y c h latach antysemicka poli tyka prowadzona 
władze komunistyczne oraz represje stalinowskie do¬

P owadziły do dalszego zmniejszenia się liczby Ż y d ó w na 
r * ! e - C z ę ś ć z nich była represjonowana i zginęła, część 

emigrowała . Zakaz używania j ęzyka , likwidacja szkół . 
srwT U ? ' c m e n t a r z a i innvch pamią tek : p o m n i k ó w , synagog, 
j o d o w a ł y ca łkowi te rozbicie ś rodowiska . Przez 40 lat nie 

, J '* ) , ecznośc żydowska na Litwie jest tak niewielka, że przytaczane 
'POWiedzi można uznać za reprezentatywne dla całej grupy. 

działały żadne instytucje kulturalne, religijne ani oświa towe , 
k tó re mogłyby p o d t r z y m a ć świadomość n a r o d o w ą i tradycję 
żydowską , co dop rowadz i ł o do stopniowej asymilacji bądź 
dalszej emigracji. 

Po okresie emigracji, spowodowanych represjami stalino­
wskimi, antysemicka poli tyka r ządów Breżniewa w latach 
siedemdziesiątych zmusiła znaczną część pozos ta łych Ż y d ó w 
litewskich do opuszczenia Republiki . Proces ten z różnym 
nasileniem trwa do dziś. Stopniowa konsolidacja ś rodowiska 
żydowskiego na Li twie możl iwa była dopiero po objęciu 
władzy przez Gorbaczowa a szczególnie po odzyskaniu przez 
Litwę niepodległości . Obecnie w Li twie żyje ok. 12 tys. 
obywateli pochodzenia żydowskiego. Mieszkają głównie 
w dużych miastach: Wilnie, Kownie , Kłajpedzie , Szawlach. 
Ich d o k ł a d n ą liczbę trudno jest ustalić ze względu na stale 
rosnącą emigrację. 

Żydzi w diasporze zachowali swoją tożsamość n a r o d o w ą 
i ku l tu rową dzięki podtrzymywaniu tradycji. Przestrzeganie 
tradycyjnego modelu życia wiązała się z zachowaniem 
języków: hebrajskiego jako języka liturgicznego i jidysz 
- j ako języka używanego na co dzień. Tradycja była dla 
społeczności żydowskiej podstawowym czynnikiem pozwa­
lającym odnaleźć się w nowym ś rodowisku . Była spoiwem 
społeczności . Nieliczne wypadki p o s t ę p o w a n i a wbrew jej 
nakazom nie były tolerowane (np. Żydzi decydujący się na 
zawarcie małżeńs twa z osobą innej na rodowośc i byli wy­
kluczani ze społeczności) . Życie każdego ortodoksyjnego 
Żyda jest zdeterminowane przez ob rzędowość rodz inną , 
której obrzędy i rytuały towarzyszą wieTzącemu Żydowi od 
narodzin aż do śmierci we wszystkich ważnych momentach 
życia Zb ió r przepisów i pouczeń mających regulować co­
dzienne życie p o b o ż n e g o Żyda w najdrobniejszych nawet 
szczegółach czyli Miizna zawiera m. in . nakazy i prze­
pisy dotyczące obchodzenia świat opisuje o b r z ę d o w o ś ć 
rodz inną 

Zdeterminowanym przez ry tua ł momentem w życiu każ­
dego Żyda są narodziny dziecka. Jeżeli jest to dziewczynka, 
ojciec w pierwszą sobo tę po jej urodzeniu podaje w synago­
dze do publicznej wiadomośc i jej imię. Natomiast po urodze­
niu ch łopca , w pierwszy p ią tkowy wieczór u rządza się 
uroczysty posiłek, ó smego dnia następuje ceremonia ob­
rzezania. Dokonuje je specjalny człowiek zwany moholemem. 
Drugim ważnym uczestnikiem ceremonii jest sandał, k tó ry 
w czasie zabiegu trzyma dziecko na kolanach. Usunięc iu 
napletka towarzyszy odmawianie b łogosławieństw. 

Z ceremonii związanej z nadaniem imienia dziecku, w pa­
mięci naszych r o z m ó w c ó w , należących do żydowskiej społe­
czności , zachowały się tylko najważniejsze elementy rytuału: 

„Dziś jak rodzi się młody chłopiec to już się nie robi obrzezania 
(...]. Kiedyś był specjalny człowiek, który to robił [...] nie wiem jak 
się nazywał i gdzie się tego uczył. Kobiety mogą być obecne przy 
obrzezaniu. Ten. który trzymał dziecko na rękach, wniósł go do 
pokoju gdzie mieli to robić to był później jego chrzestny ojciec, 
opiekun. Robili to z jednej strony bo tradycja, a z drugiej 

85 



strony dla higieny. Mówili , że to polega na zdjęciu skórki pod 
która zbierają się nieczystości." (Kobieta, lat 66, Nowe Świecia-
ny) 

„To jak rodzi się dziewczynka to nic się nie robi specjalnego, 
a jak chłopiec to jest obrzezanie. To wygląda tak: zaprasza się 
kogo chce na kuma i ten człowiek specjalny, który ma prawo to 
robić - robi się to na pamiątkę lego. ze jak Żydzi wyszli z niewoli, 
to było bardzo brudno i gnojenie lam robiło się, i tylko ten co miał 
prawo to robić - on sam - był czysty i musiał to czysto zrobić." 
(Mężczyzna, lat 70. Podbrodzie) 

„Obrzezanie chłopczyków robili jak dziecko miało 8 dni. 
Wiecie, tam taka plewka jest [...] to tam trochę brudu się nabiera, 
żeby to było czyste dla człowieka [...] to tę plewkę się wykrawa. To 
musi robić człowiek uczony, specjalnie do tego przygotowany. 
Kiedyś w każdym miasteczku i wiosce był taki człowiek. To jest 
Święto w domu Ludzi się sprasza [...]." (Kobieta lat 80. 
Świeciany) 

N a s t ę p n y m s z c z e g ó l n y m wydarzen iem w ż y c i u jest zawar­
cie m a ł ż e ń s t w a , gdzie r y t u a ł r ó w n i e ż o d g r y w a ł d e c y d u j ą c ą 
ro lę O b r z ą d e k ten s k ł a d a się z d w ó c h c z ę ś c i . 

P ierwszym są z a r ę c z y n y i przygotowanie p r z e d ś l u b n e g o 
z o b o w i ą z a n i a , drug im ceremonia pod ba ldach imem chupą, 
gdzie po o d m ó w i e n i u przez rab ina modli tw nad kie l ichem 
p e ł n y m wina , w obliczu d w ó c h ś w i a d k ó w pan m ł o d y rozbija 
n o g ą p o d s t a w i o n ą s z k l a n k ę w ś r ó d o k r z y k ó w „ M a z e l T o w " . 
B e z p o ś r e d n i o po o b r z ę d z i e chupy m a ł ż e ń s t w o musi b y ć 
skonsumowane . N a s t ę p n i e odbywa s ię uczta weselna. 

Ż y d z i na L i twie j u ż od d a w n a nie z a w i e r a j ą m a ł ż e ń s t w 
w s p o s ó b tradycyjny, ale p a m i ę t a j ą ś l u b y i wesela z c z a s ó w 
swego d z i e c i ń s t w a : 

, J a nie miałem żydowskiego ślubu, tylko po sowiecku. ale 
widziałem tą tradycję w dzieciństwie [...]. Ślub daje starszy, mądry 
człowiek religijny i robi to pod chupa. Każdego dnia z wyjątkiem 
soboty można było wziąść ślub. Ślub nie był w synagodze, 
przyjęto go robić na dziedzińcu, brało się 4 palki proste, długie na 
dwa metry i robiło się taką szopę co się chupa nazywa [...] i młodzi 
stoją pod chupą, na ziemi [...] mówi się specjalną modlitwę, daje 
się wino wypić a młodzi i ojciec ze świecami obchodzą chupę." 
(Mężczyzna, lat 70, Podbrodzie) 

„Ślub się bierze na ulicy, w pobliżu synagogi. Są 4 pałki nakryte 
materiałem to się chupa nazywa. Młodej nakłada Żyd obrączkę 
- oring albo ryngałę na palec. Przeważnie młodzi na czarno są 
ubram. Ona ma twarz zasłoniętą. Rozbijają kieliszek, z którego 
najpierw upijają, a potem za sobą rozbijają na szczęście. 
(Mężczyzna, lat 65 Jonawa) 

„ W e s e e żydowskie odbywa się na podwórku, na ulicy albo 
w specjalnych salach, pod specjalnym nakryciem chupą. ona 
w białej sukience, młodzi pili na szczęście a pozmej musieli rozbić 
te szklanki, specjalny rabin daje slub. potem są tance. Nabozn. 
żydz i razem nie tańczą tylko kobiety osobno a mężczyzn, 
osobno. (Mężczyzna, lat /u. rodorooziej 
W judaizmie me is tn ieją ż a d n e o b r z ę d y sakralne po­

ś w i ę c o n e u m a r ł y m . Z c h w i l ą stwierdzenia zgonu n i e z w ł o c z ­
nie r o z p o c z y n a j ą się przygotowania do pogrzebu. D l a z m a r ­
ł e g o szykuje s ię b ia ły . Imany c a ł u n , d o k ł a d n i e myje się 
z w ł o k i . Ż y d mus. b y ć pochowany w ziemi p o ś w i ę c o n e j , czyl i 
na cmentarzu ż y d o w s k i m . K r e w n i z m a r ł e g o m a j ą o b o w i ą z e k 
obchodzenia po nim ż a ł o b y t rwające j siedem dni , k t ó r e j 
towarzyszy odmawianie modli twy zwanej kaddisz. N a s i 
r o z m ó w c y zapytani o o b r z ę d y z w i ą z a n e ze ś m i e r c i ą wspomi­
nają: 

„Pogrzeb żydowski bardzo odróżnia się od katolickiego, pod 
wieczór to było przez parę godzin leżał na łóżku, potem na ziemię, 
nie wiem co to znaczy, że go z łóżka na ziemię położyli . S łomę tam 
położyli i świece tam zapalili a potem go zawinęli w materiał, 
wzięli furę i odwieźli. Modli się bardzo w domu, tylko mężczyźni, 
kobiety w ogóle mało się modlą. U Żydów nie ma trumny, kładną 
się jego na ziemię, chowają bez trumny. Bierze się czysty, biały 
materiał, z jego szyje się spodnie, koszulę i na wierzch chałat 
i w tym się chowa. Do dołu kładnie się deszczulkę i na to poduszkę 
i kładnie się go, me sadza - me wiem dlaczego. Potem z boku 
stawia się deski i z góry się stawia i piasek się sypie na wierzch. 

86 

Rabin nic chodzi się modlić na cmentarz, tylko rodzina." 
(Mężczyzna, lat 70, Podbrodzie) 

„Nie ma trumny u Żydów - nieboszczyk leży na ziemi, na 
rozścielonej słomie, ubrany w specjalnie uszyte, białe spodnie 
- tahryhył - i naoko ło świece palą się. M ó w i się modlitwę, od razu 
można tego samego dnia chować. Grób wyłożony jest deskami 
jak u kogo jest przyjęte - kładzie się w tej jamie albo sadza się, na 
oczy kładzie się kamuszki. ręce leżą prosto, na górę kładzie się 
deskę i zasypuje się ziemią, mówi się modlitwę - nawet ja mogę j ą 

powiedzieć, niekoniecznie rabin. Nie można ciała u Żydów 
balsamować ani zamurowywać. Ż y d ó w chowa się na specjalnym 
cmentarzu. Modlitwa pogrzebowa to kaddisz." (Mężczyzna, | a , 
78, Podbrodzie) 

..Po prostu na cmentarz się wozi ło a tam taki jest domek, gdzie 
myli przed chowaniem, ubierali w takie coś , jak teraz u Staro-
wierów - sawan. G r ó b byl jak worek: obkładało się kamieniami 
To nie wszystko jedno jak się układało do grobu. Ja dokładnie n « 
wiem jak. G ł o w ą do nagrobku. Nagrobki to teraz jeden obok 
drugiego stawiają, kiedyś to jakoś specjalnie, ale j ak to mi trudno 
powiedzieć. Nie chowano w trumnie. Kiedyś to było tak, że jak i 
doba przejdzie to i chowali, ale kiedyś to też nie było tyle kłopotu ': 
co teraz. T a doba znaczy, że on już nie wstanie." (Kobieta, lat 65, i 
Nowe Świeciany) 

„ C h o w a ć trzeba zaraz następnego dnia. ale grobu wcześniej nie 
wolno wykopać, bo to ludzie mówią , że zaraz ktoś w tej rodzinie < 
umrze." (Kobieta, lat 66, Nowe Świeciany) 

„[...] ale teraz zabronione jest już chować po żydowskim 
obrządku - my musimy chować nieboszczyka w trumnie. KiedyJ 
nie chowano w trumnach tylko z płótna taki worek - sawan - to 
z ruskiego. Ten sawan się zaszywało. Siedem dni po śmierd 
siedzieli wszyscy na takich niskich stołeczkach. Siedem dni 
dlatego, że to dla Żydów święta liczba, tak jak dla Litwinó. | 
dziewięć jest taka liczba. Przez siedem dni była żałoba i wszyscy 
płakali i siedzieli na niskich krzesełkach. Zegar trzeba byfe j 
zatrzymać, lustro zasłonić - to wszystko po zakonie. Niebo* 1 

czyka na cmentarz wywozili od razu pierwszego dnia, chował 
głową do Jerozolimy, na grobie stawiali pomnik [...]." (Mężczy* 
na. lat 35, Kowno) 
J e d n y m z bardzo w a ż n y c h e l e m e n t ó w ż y c i a Ż y d ó w jest 

wie lka i l o ś ć p r z e p i s ó w d o t y c z ą c y c h s p o s o b ó w odżywiania, 
k t ó r e k s z t a ł t u j ą ich zwyczaje kul inarne i n a d a j ą domom 
ż y d o w s k i m c h a r a k t e r y s t y c z n ą r y t u a l n ą a t m o s f e r ę . Żywność 
d o z w o l o n a do s p o ż y c i a nosi n a z w ę koszer. B ib l ia zezwala na 
s p o ż y c i e m i ę s a tylko pewnych, o k r e ś l o n y c h g a t u n k ó w zwie­
rząt , innych zabran ia . Pozwolenie obejmuje z w i e r z ę t a parzy-
stokopytne, k t ó r e s ą j e d n o c z e ś n i e p r z e ż u w a c z a m i , jak: byd­
ł o , kozy , owce, sarny. Podobnie jest z rybami , m o ż n a jeść 
tyiko te k t ó r e p o s i a d a j ą j e d n o c z e ś n i e p ł e t w y i łu sk i . Koszer­
ne odmiany z w i e r z ą t i D i a k ó w n a l e ż v z a b i i a ć w SDOSÓł 
rvtualnv m h i In snecialnv rr-nk R ó w n o c z e s n e snożvwaDK 
m i ę s a i m l e k a j e s t^abronione . 

W s z y s c y nasi r o z m ó w c y z n a j ą z a k a z y pokarmowe, nato­
miast ż a d e n z nich ich nie przestrzega. Najobszerniejs i 
re lację u s ł y s z a ł y ś m y od jednej z informatorek z Nowycli 
Ś w i ę c i a n : 

„Świniny nie wolno było jeść to też religijny przepis a zdrugW 
stronj lo bardzo szkodliwe na zdrowie. Uważali , że to t U H 
mięso. Nie wiem skąd ten przepis. Pamiętam tez, że kurt «1 
samemu nie wolno było rżnąć, trzeba było dać do ż a r e n * * ] 
specjalnemu człowiekowi, on jej wyrywał trochę piór z szyi i U* 
nacinał, żeby cała krew spłynęła, a jeszcze ją wieszali. ż e b y C * 
krew odeszła. Mięso godzinę moczyli, opłukali, posolili i dopi««! 
wtedy można było używać len co mięso przygotowywał t o j B 
specjalnie wydzielony od synagogi rzeżnik: szejheu on się nazy*» 
Mnie się zdaje, że ten zawód z ojca na syna przechodził, bo offl* 
tego w szkołach nie uczyli, ale pewna nie jestem. To chodziło 
żeby jakieś specjalne żyły powybierać." (Kobieta, lat 65) 

„Tych kur samemu zabić nie można było, potrzebny I 
specjalnie szkolony człowiek, który wedle zakonów zabijał. T* 
rzeźnik specjalnie brzwwą szyję przckrajal trzyma! kurę* 
skrzydła. Zaraz potem ją powiesił, żeby krew odpłynęła. G e f l « 
kury czy kaczki, indyki - tylko takie zwierzę... można byłoJ<* 

mis* 

s ty 



Królików na przykład nie można było jeść. Prosiaków też nie 
można było jeść, to stąd idzie, że nasza religia pochodzi z Izraela, 
a tam bardzo gorąco jest." (Kobieta, lat 66, Nowe Świeciany) 

„Muzułmanie i inne południowe narody nie mogą jeść wiep­
rzowiny. Koszerne to jest to, co można jeść, co jest czyste, 
niekoszerne - to np. świnia. Koszerne wszystko co parzystokopyt-
ne, drugi warunek to, żeby przeżuwała np. krowa, koza, owca - koń 
już nie [...]. Kiedy myjemy mięso nam trzeba czekać, kiedy jemy 
mleczne potrawy to też trzeba czekać tylko trochę mniej - taka jest 
nasza tradycja. Do wojny nam nie można było jeść świniny, u nas 
był taki specjalny człowiek co wszystkie zabijał kury, gęsi i dopiero 
można było jeść, bo samemu nie można było zabijać — ten człowiek 
to był rzeźnik [...]." (Mężczyzna, lat 35, Kowno) 

„Oddzielnie są naczynie do mlecznych a oddzielnie do mięs­
nych. Nie wolno jeść wieprzowiny - bo to najcięższe mięso na 
żołądek - muzułmanie też nie jedzą świniny, bo to niezdrowe. 
Węgorza też Żyd nie zje, bo to jest ryba bez łusek i węgorz - on 
krew ludzką i mięso je człowiecze. W Biblii jest napisane o tym, co 
m o ż e a czego nie może jeść Żyd (...]." (Mężczyzna, lat 78, 
Podbrodzie) 

D z i e ń o d p o c z y n k u m a w rytuale j a k i w w y o b r a ź n i 
żydowskie j s z c z e g ó l n ą w a g ę - zwany szabatem rozpoczyna 
się w p i ą t e k przed zmierzchem i trwa do tej samej wieczornej 
pory n a s t ę p n e g o dn ia . Z a c z y n a s i ę zapaleniem przez p a n i ą 
Hnmn d w ó c h ś w i e c i o d m ó w i e n i a nrzez oica rodzinv modlit¬
wy zwanej kiddusz nad c z a s z ą w i n a R o d z i n a bierze u d z i a ł 
w d w ó c h obfitych n o s i ł k a c h - w niatek wieczorem i w s o b o t ę 
W v w a sie wtedy snecialne ootrawy szabasowe W ciaeu 
trwania s z a o i s u ^ u o ™ n ' e w y k o n y w a ć z a a n y c n 

codziennych prac . I n f o r m a t o r k a z N o w y c h S w i ę c i a n pamię¬
tała tylko, ze: 

„Moja mama to i świece paliła w piątek, modliła się." 
„Wiem. ot że w piątek wieczorem stawiali świece i modlili się 

[...] w piątek moja babcia zawsze gotowała faszerowaną rybę 
i piekła takie placki, plecione chałwy i paliła wieczorem świece, 
modliła się. Potem wychodzi ła do synagogi. Jak wracała z dziad­
kiem z synagogi to dopiero wtedy robiła kolację. Robiła baraninę, 
barszcz, cebulę i ziemniaki w glinianym garnku, na tą noc stawiało 
siędopieca. Robili to przed zachodem słońca. Jak w sobotę ojciec 
przychodził z synagogi to jedli uroczysty obiad. U nas święty 
dzień jest sobota, ale u nas święto zaczyna się już w piątek 
wieczorem. Stawi się świece i zaczyna się modlić - w sobotę nic nie 
można robie." (Kobiela, lat 65, Nowe Świeciany) 
Przytoczone wypowiedzi ś w i a d c z ą o fragmentarycznej 

znajomości o b c h o d ó w szabasu w ś r ó d naszych ż y d o w s k i c h 
r o z m ó w c ó w . 

Ż y d o w s k i e ś w i ę t o Nowego R o k u - R o s z H a s z a n a - przy­
pada na jesieni, m a p r z y p o m i n a ć o stworzeniu ś w i a t a . 
W tradycji ludowej nazywane jest Ś w i ę t e m T r ą b e k . 

Jedynie d w ó c h indagowanych m o g ł o n a m p o d a ć obszer­
niejsze relacje o tym ś w i ę c i e . 

„Najważniejsze żydowskie święta to Pascha i Nowy Rok 
-Roszą Szona. Nowy Rok wypada jesienią, kiedy kończy się cykl 
roślinności, kiedy przyroda umiera, życie się kończy to i rok się 
kończy. Na to święto powinno być dużo warzyw i o w o c ó w 
i obowiązkowo taki owoc. którego w tym roku jeszcze nie jadłeś 
np. moja mama kupowała winogrona. Jeżeli tyjesz ten owoc po 
raz pierwszy w roku ty nad nim modlisz się: Błogosławię ten 
owoc, który nam dala ziemia (albo który nam dało drzewo), na 
Nowy Rok jadło się już lepiej, syciej. Mama piekła takie 
ciasteczka z miodem, bardzo dobre - ja staram się zachować 
kuchnię żydowską. Roszą to głowa, Szona to rok, czyli głowa 
-początek roku to jest Nowy Rok - on trwa dwa dni, wtedy daje 

e Bogu czas. żeby zdecydował o losie każdego człowieka." 
\ onteu, lat 80, Świeciany) 

największe święto to u nas Nowy Rok. Obchodzimy go 

do S v n f ' n a l c i a d ^ i * b ! a ł e ™ " ? l . y ' . l d a w B z o w y c h tylko butach 
ynagog., modlą się cały dzień. Potem idą nad wodę i tam 

H bez Z? WSZyStlCO C° w kleszenlaCh
 " 1 0 l n a znaczyć, zejuz 

Dla „ • u ? g r z e c h u ' (Mężczyzna- « 1 65, Jonawa) 
H a s ^

 Wlfkszosci
 naszych ż y d o w s k i c h i n f o r m a t o r ó w R o s z 

« n a kojarzy s ię jedynie z p o c z ą t k i e m roku: 

„Jest Roszą Szona to Nowy Rok." (Mężczyzna, lat 78, 
Podbrodzie) 

„ N o w y Rok obchodzi się, Jąk wypada we wrześniu, ale też 
w październiku [...L>1Kobieta, lat 70, Nowe Świeciany) 
W ż y d o w s k i e j ś w i a d o m o ś c i religijnej w [Jom K i p p u r 

- Drzez inne n a r o d o w o ś c i n a z v w a n v D n i e m Poiednania lub 
S ą d n y m F W m l n h r h n ^ n n J m rlL^troc, Hnia m ™ r a 

i iszvi, o o o w i ą z y w d t scisry post, catoazienne moary w syna­
godze oraz publiczne wyznanie g r z e c h ó w . 

„Później jest Straszna Noc - tak nazywali to Święto Polacy a po 
żydowsku to Jom Kippur. W ten dzień byl absolutny post, 
dopiero na wieczór szykowało się specjalne dania. Wieczorem 
mama brała mnie za rękę i chodziła po sąsiadach i jeżeli się z kimś 
- nie daj Bóg - pokłóciła to chodziła prosić przebaczenia. 1 nie 
tylko, bo jeżeli się z nikim nie pokłóciła, to też tak robiła. Wtedy 
oczyszczasz swoją duszę. Później idzjemj do tynagoji, później 
cały dzień pości się i modli w synagodze - jak się już pokażą 
pierwsze trzy gwiazdy wtedy można iść do domu i jeść - w synago­
dze jest taka trąba z rogu i ona daje znak, że można iść do domu. 
W tym dniu Bóg decyduje o twoim życiu i o twoim losie." 
(Kobieta, lat 80, Świeciany) 

„Jom Kippur to następne święto, wtedy nie wolno nikomu jeść, 
ani troszeczkę przez całe 24 godziny chyba, że kto jest bardzo 
słaby, to mu się dają napić wody. Wypada w październiku [...]. 
Straszna Noc wtedy jak jeden taki diabeł, siła nieczysta. Anty­
chryst wyciąga z domu jednego Żyda do lasu na śmierć. Tak 
wierzą, ale to nieprawda jest. Jaki los wypadnie tego weźmie ten 
Antychryst, broni się przed nim, znaki jakieś na domu robili. To 
jak los wyznaczy, tego po jednym ze wsi czy miasteczka mial 
wyciągnąć. Znak ten robi ten kto był najstarszy w domu - taki 
krzyż, ale inny niż chrześcijański." (Mężczyzna, lat 65, Jonawa) 

„Jom Kippur to święto z postem, to u nas jedyny post trwały, 
jeżeli jutro Jom Kippur to dziś wieczorem ni jeść, ni pić do jutra 
wieczorem nie wolno. Wypadało to Święto tydzień po Roszą 
Szonie. Modlą się tylko bardzo - nic więcej się nie robi, 
w synagodze modlą się jak zawsze tylko modlitwy są specjalne." 
(Mężczyzn, lat 70, Podbrodzie) 

„ T o się tak nazywa Straszna Noc, ale to jest post przez całą 
dobę, nic zupełnie nie można jeść. T o dokładnie Sądny Dzień się 
nazywało, wtedy modlili się za wszystkie grzechy, prosili o przeba­
czenie, Jom Kippur to się nazywało po żydowsku." (Kobieta, lat 
65, Nowe Świeciany) 

„Po Nowym Roku. za dziesięć dni jest u nas Straszna Noc 
- post. To tak: z wieczora, zaraz po zachodzie słońca to trzeba 
pojeść i iść do synagogi pomodl ić się. Jak się wieczorem pomod­
lisz, wracasz, jutro wstajesz i nie wolno nawet umyć się. T o się 
nazywa Wielki Post, trwa jedną dobę i od razu idziesz do synagogi 
pomodlić się. Wieczorem jak przyjdziesz do domu, to już wtedy 
można jeść." (Kobieta, lat 66, Nowe Świeciany) 
P i ę t n a s t e g o dnia m i e s i ą c a T i s z v i o b c h o d z ą wyznawcy 

j u d a i z m u S u k k o t - nazywane Ś w i ę t e m N a m i o t ó w b ą d ź 
K u c z k a m i . T r w a ł o ono 8 dni i m i a ł o u p a m i ę t n i a ć przekaz 
biblijny o w ę d r ó w c e Ż y d ó w przez p u s t y n i ę , kiedy to miejs­
cem ich zamieszkania b y ł y namioty i s z a ł a s y . 

„ N a Sukkot - święto Kuczek - na pamiątkę tego, że Żydzi 
wyszli z Egiptu i mieszkali w szałasach na pustyni i piekli macę 
z mąki i wody." (Mężczyzna, lat 78, Podbrodzie) 

„Kuczki po to robią, żeby byl deszcz. Dlatego ten szałas co 
budują, to robią bez dachu. I siedem dni tam jeść trzeba. Wszyscy 
razem kobiety, mężczyźni i dzieci. W domu nie wolno, to tradycja 
taka." (Mężczyzna, lat 65, Jonawa) 

„Kuczki to noworoczne Święto - bo są trzy Święta w tym 
noworocznym cyklu: Roszą Szona. Jom Kippur i Sukkot - Święto 
Kuczek - to jest ostatnie jesienne święto , ono oznacza bliskość 
z przyrodą, robią takie domki letnie i dach pokrywają gałązkami 
choinki i tam jedzą, wspominają jak żyli w Izraelu, gdzie jest 
ciepło i takie właśnie domki się buduje. T o jest wesołe święto 
- najweselszy jest ostatni dzień, kiedy Bóg dał dziesięć przykazań 
Mojżeszowi - Simchat Tora - wtedy wyjmują Torę w synagodze 
i z nią tańczą - to bardzo wesołe święto jest." (Kobieta, lat 80, 
Świeciany) 

I n n a informatorka w s p o m i n a Wynies ienie T o r y : 

87 



1 

„ N o w y Rok tak radosny nie był jak Simchat Tora - to tam 
wtedy śpiewali i tańczyli [...] to znaczy Wyniesienie Tory." 
(Kobieta, lat 65, Nowe Świeciany) 
Z i m o w y m ś w i ę t e m ś w i a t ł a jest C h a n u k a . Przez osiem dni 

kolejno zapa lano ś w i e c e w o ś m i o r a m i e n n y m ś w i e c z n i k u . 
Jest to j edno z nie l icznych ś w i ą t w tradycji ż y d o w s k i e j , k t ó r e 
z w i ą z a n e iest ze ś c i ś l e i s z v m n i ż zazwvczai Dostem W tvm 
czasie nie wo lno s p o ż y w a ć m i ę s a . 

„Święto Chanuka to palenie świec, każdego dnia zapala się 
jedną i tak do ośmiu, zaczyna się na jednej a kończy na ósmej. T o 
święto wypada mniej więcej kilka dni po Nowym Roku. Te świece 
zapala się na stole, niekoniecznie na oknie." (Kobieta, lat 66, 
Nowe Świeciany) 

„Chanuka - kiedy rozbili w Jerozolimie chram i zostało się 
tylko w jednej czaszy masło do palenia, które zapalili to ono paliło 
się 9 dni. T o teraz u nas na Chanuka każdy dzień zapalają świece 
maleńkie, dziś pierwszą a dziewiątego dnia ostatnią pali się 
dziewiątą. Świeczniki są, ale one chyba specjalnie nie nazywają 
się, ustawia się je na świecznikach - judałkach, gdzie komu 
wypadnie [...]. Modły są specjalne, jedzenie to bliny kartoflane, 
wypadało w październiku." (Mężczyzna, lat 70, Podbrodzie) 

„Chanuka to święto zimowe, też na pamiątkę historycznego 
zdarzenia. Kiedy Grecy pobili Żydów i zburzyli świątynię. Żydzi 
bili się z Grekami ale było ciemno więc zapalili taką małą 
lampeczkę i ona paliła się przez 8 dni i dlatego też to święto trwa 
8 dni. To jest specjalne święto dla dzieci, im daje się podarki. Na to 
święto o b o w i ą z k o w o robi się bliny, pączki jak w polskie zapusty. 
Dzieci nie chodzą wtedy do szkoły, to święto to były zimowe 
ferie." (Kobieta, lat 80, Świeciany) 

Ś w i ę t o P u r i m obchodzono na p a m i ą t k ę ocalenia Ż y d ó w 
od z a g ł a d y H a m a n a . D z i e c i o t r z y m u j ą w ó w c z a s p o d a r k i , 
ś w i ę t o m a charakter k a r n a w a ł o w y : 

„Święto Purim to Polacy mówią , że to pędzenie Hamana. T o 
jest święto zwycięstwa, kiedy filistyński król - Haman napadł na 
Judeę i wtedy Dawid walczył z Goliatem i mały rudy Dawid zabił 
Goliata kamyczkiem z procy. Haman dużo zła wyrządził Ż y d o m , 
bił ich i nękał, ale lubił jedną kobietę - Żydówkę i ona była takim 
szpiegiem żydowskim. Na to święto dzieci robią sobie takie rózgi 
i tak symbolicznie chodzą i biją Hamana - nikogo konkretnego 
tylko tak chodzą i machają. Na to święto są takie maskarady, bo 
to też jest dziecięce święto - teraz bardzo hucznie obchodzone 
w Izraelu, gdzie dzieci ubierają się w historyczne kostiumy. W to 
święto tak samo jak w Chanukę dzieci dostają prezenty. To święto 
jest 6 tygodni przed Paschą, na przedwiośniu. Na Purim jest 
specjalne ciastko, ono nazywa się Haman Tyszyn - ono jest tak 
złożone jak Hamana czapka, w środku ciastka jest mak z mio­
dem." (Kobieta, lat 80, Świeciany) 

„Purim to na pamiątkę, j a dobrze nie pamiętam, jakiś faraon 
Amon - jego bili czy on tam Żydów bił - nie wiem, ono wypada 
zawsze miesiąc przed Pesach. Strzelają od pamięci tego Amona 
[...] to sam. bogatsze tak r o b i ą " (Mężczyzna, lat 70 Podbrodzie) 

„Purim to święto jest na paimątkę tego, ze był taki Amon i on 
chc.ai Zydow zniszczyć ale Pan Bog tego Amona - bo on był 
żonaty z piękną Żydówką Esterą - Pan Bog sprawił, ze go zdjęl. 
. mc Żydom me zrobił. (Mężczyzna, lat 78, Podbrodzie) 
Pesach (Pascha) to n a j w i ę k s z e ś w i ę t o ż y d o w s k i e . Ś w i ę t o 

w y p a d a na w i o s n ę w 15 dniu m i e s i ą c a N i s a n , n a j c z ę ś c i e j 
w czasie p e ł n i k s i ę ż y c a . U p a m i ę t n i a ono uwolnienie Ż y d ó w 
z niewoli w Egipcie . W zasadzie odpowiada terminom 
c h r z e ś c i j a ń s k i e j W i e l k a n o c y , dlatego c z ę s t o nazywane jest 
przez c h r z e ś c i j a n „ ż y d o w s k ą W i e l k a n o c ą " . C e c h ą c h a r a k ­
t e r y s t y c z n ą Pesach jest z a k a z jedzenia pieczonego na za ­
kwasie chleba. P o d s t a w o w y m p o ż y w i e n i e m w czasie ś w i ą t 
iest chleb o r z a ś n v - m a c a sDorzadzana ze SDecialnie Drzvao-
towanej m ą k i i wody. 

Najwierniej tradycja tego ś w i ę t a z a c h o w a ł a s i ę w p a m i ę c i 
o s i e m d z i e s i ą t l e t n i e j mieszkanki Ś w i ę c i a n : 

„Pascha to po żydowsku Pejsach, to święto bardzo ciekawe, to 
święto wyzwolenia od niewoli. Jeszcze w historycznych czasach 
Żydzi byli niewolnikami u Egipcjan, bo Egipcjanie zawojowali 
Kanaan i zabrali Żydów do Egiptu. I te piramidy, które my dziś 

podziwiamy zbudowali Żydzi-niewolnicy. Na Paschę pieką mac* 
dlatego, że kiedy oni szli przez pustynię i byli głodni, więc Bóg im 

zesłał macę i oni robili takie cienkie placki z tej manny i piekli n a 

s łońcu, wiec ta maca jest na pamiątkę tego wydarzenia. Obwiniali 
Ż y d ó w , że do macy dodają krew chrześcijańską - to jest straszne 
oszczerstwo. W Rosji kiedyś były o to procesy, byli tacy ludzie 
którzy świadczyli fałszywie, że krew chrześcijańską dodają Żydzj 
do macy. Święto to jest 7 dni i jest to najradośniejsze święto. Dom 
musi hu- wyczyszczony, żeb> nie bvło ani kurzu, sa specjalne 
potrawy paschalne wino się robi i w ó d k a ziemniaczana - pd. 
sachówka - ją trzeba robić w wielkiej czystości. Na Paschę 
obowiązkowo , w każdym domu m i o d ó w k a jest - to jest miód 
woda i jeszcze przyprawa i to się pije. Pięknie nakrywają stół i sit' 
modlą, potem każdemu nalewają miodu, żeby było słodko 
w kontraście z tym gorzkim co było w przeszłości. Kiedy Bóg 
nasłał 7 plag na Faraona, kiedy nie chciał odpuścić Ż y d ó w i mówi 
się, że w tę noc Bóg wybawił Izraela [...]." 

O s t a t n i m ś w i ę t e m r o k u rytualnego jest Szawuot zwane 
Z i e l o n y m i Ś w i ą t k a m i . N i e wszyscy z naszych r o z m ó w c ó w 
p r z y p o m i n a j ą sobie istnienie takiego ś w i ę t a w tradycji 
a nawet c i , k t ó r z y o n i m w s p o m i n a j ą nie p o t r a f i ą od­
p o w i e d z i e ć o o b r z ę d o w o ś c i . 

O w a fragmentaryczna p a m i ę ć o czasach d z i e c i ń s t w a i soc 
cyficzny stosunek do tradycji m o ż e w y n i k a ć z faktu, iż nikt 
z naszych r o z m ó w c ó w nie p o c h o d z i ł z ortodoksyjnej rodzi, 
ny, c h o c i a ż wszyscy wychowal i s ię na k r a w ę d z i kultury 
ż y d o w s k i e j . Ż y c i e s p o ł e c z n o ś c i ż y d o w s k i e j nie jest zdeter¬
minowane przez t r a d y c j ę nie przestrzega s i ę religijnych 
z a k a z ó w i n a k a z ó w d o t y c z ą c y c h dnia codziennego, ob 
r z e d o w o ś c i obchodzenia ś w i a t T r a d y c j a einie na Litwie 
wraz z o d e j ś c i e m n a j s t a r s z y c h ' Ż y d ó w k t ó r z y p a m i ę t a ł 
jeszcze p r z e d w o j e n n ą a t m o s f e r ę . ko lory! ż y c i a s p o ł e c z n o ś d 
ż y d o w s k i e j . Z e smutkiem o p o w i a d a j ą o tym: 

„Nie przestrzegało się u nas w domu tak bardzo tych wszyst­
kich świąt i tradycji. Świninę się jadło i wszystko. Ja my ślę, że 40% 
Żydów w Wilnie przed wojną - tak jak ja nie przyznawała religii 
i świąt." (Mężczyzna, lat 80, Wilno) 

„ N i c nie pamiętam z tradycji, obyczajów, po wojnie nikt nie 
utrzymywał tradycji. Sam kitka razy zachodziłem do synagogi, 
Nie, obco się tam nie czułem, ale nic z tego nie rozumiałem, 
jestem przyzwyczajony do tego." (Mężczyzna, lat 55, Świeciany] 

„Ja już mało pamiętam z tych wszystkich świąt, Na święte 
mama robiła ładne specjalne bulki i obiad był już lepszy - ja lo 
widziałam jak byłam mała dziewczynka - j a nie zdążyłam się tego 
nauczyć - dlatego ani ja , ani siostra nie podtrzymywałyśmy 
żydowskich tradycji, nie wiedziałyśmy jak to się robi." (Kobiel 
lat 75, Świeciany) 

„Wielkanoc kiedyś mogliśmy zupełnie prosto obchodzić. T< 
macę się w Wilnie dostawało , teraz też jest, ale tak obchodzić 
nie wychodzi, bo pracujemy." (Kobieta, lat 65, Nowe Świeciany). 

„Ja wam teraz prawdę powiem, może ja i grzeszyłam, 
w czasie wojny nie mog łam tego przestrzegać, to i po wojnie też 
przestrzegałam. Dz i ś to już jak święto jest na ogród nie wych ' 
ale co się tyczy gotowania w sobotę , to tak było , że mój mąż I 
nienabożny, był Żydem i mówił , żeby głowy sobie nie zawracać.' 
(Kobieta, lat 66. Nowe Świeciany) 

„Kiedyś przed wojną to Żydzi bardzo swojej wiary trzymali 
[...]. Teraz to raczej religii się nie trzyma, rzadko kto rffl 
w Wilnie jak synagoga blisko jest [...]. Ja teraz nie chodzę 
synagogi, od małego nie chodzę, parę lat temu byłem ostatni 
bo tu w Podbrodziu nie ma synagogi. Ja jestem trochę atei: 
Kiedyś było inaczej, zawsze trzeba się było ojca słuchać - tera* 
już ma ło kto zakazów tych przestrzega, teraz się obchodzi, bo 
ma takiego przymusu każdy teraz sam po sobie." ( M ę » 
lat 70, Podbrodzie) 

„Kiedyś u nas była bardzo wielka religia, a teraz my tej rt 
nie podtrzymujemy - bo kiedyś nie było przy komuif-
możl iwości ich robić - a teraz odkryliśmy i ciężko nam niel 
zakazy wypełniać." (Mężczyzna, lal 35, Kowno) 

„Kultura żydowska teraz tu przepadła, tylko ludzie w 
wieku, wielu, umieją jeszcze czytać po żydowsku młodzi jui 

88 



jeżeli teraz uczą, to już nie po żydowsku, tylko po he\rajsku - bo 
taki język jest w Izraelu." (Mężczyzna, lat 78, Podbrodzie) 

,Ja nie chodzi łam do synagogi, ale zachowałam tradycję 
i przestrzegam świąt [...]. Zupełnie nie możecie zrównać jak było 
do wojny i jak jest teraz - a to dużo , bardzo dużo zrobiła wojna 
r j . I tak będzie dopóki my żyjemy, ale my już ostatni Mohikanie 

iak my umrzemy, to już nikt nie będzie się interesował nie będzie 
szukał - tu w Święcianach nie ma ani jednego młodego Żyda." 
(Kobieta, lat 80. Świeciany) 

Przytoczone relacje świadczą nie o kul turowym samouni­
cestwieniu Ż y d ó w , ale o sytuacji, k tó r a była konsekwencją 
nieobecnośc i Ż y d ó w - o r t o d o k s ó w w powojennej Li twie. 
Kjedy znikają ortodoksyjne ś rodowiska żydowskie nie ginie 
wprawdzie zupełnie żydowska kultura, ale zostaje przy­
spieszony proces zaniku tradycji. Pod wpływem oficjalnej 
polityki model życia zmienia się znika religijność, znika 
więc i ob rzędowość . Zanik tradycji wśród współczesnej 
społecznośc i żydowskiej w Litwie jest wynikiem dzia łania 
czynników zewnętrznych: wyniszczenia ludności w czasie 
wojny, pol i tyki władz komunistycznych i związanych z nią 
represji, k tórych to konsekwencją była emigracja Ż y d ó w 
7 Litwy brak szkół żydowskich , zlikwidowanie podstaw 
ekonomicznych, dzięki k t ó r y m społeczność żydowska funk­
cjonowała przez wiek. zamknięcie "instytucji mogących 
nrzyczynić się do zachowania języka i tradycji Również 
czynniki wewnęt rzne będące w dużej mierze wyn.k.em 
oficjalnej po l i tyk i pańs twa to znaczy asymilacja i związane 
z n a częste mieszane małżeńs twa zdecydowały o stop-
mowym t rwającym czterdzieści lat wymieraniu tradycji 
fizyczna zagłada nie tylko elit ale większości narodu 
w czasach drugiej wojny światowej , powojenne czystki 
komunistyczne D o e ł e b i ł y w ludności żvdowskiei lek oo-
czucie stałego zagrożenia zaszczepiony jeszcze pierwszym, 
wystąpieniami nacjonal is tów w latach trzydziestych. 

Obecnie władze L i t w y s tarają się z r e k o m p e n s o w a ć Ż y d o m 
poniesione straty moralne, m o ż n a nawet mówić o pewnym 
faworyzowaniu tej grupy ludności , ale coraz więcej Ż y d ó w 
emigruje, korzystając z zaistniałej możliwości . Wynika to 

z zakorzenionego w św.adomośc t lęku, iż czas zagrożenta me 
minął , strach przed n iepewną sytuacft e k o n o m i c z n ą i moż ­
l iwymi zmianami w polityce władz. T a k ż e takie posunięc ia , 
jak rehabilitacja litewskich zbrodniarzy wojennych, winnych 
Holokaustu, budzą z rozumia ły lęk. 

Jak j u ż wspomnia łyśmy we wstępie , sytuacja Ż y d ó w uległa 
poprawie w ostatnich k i l ku latach i jest to przede wszystkim 
rezultatem nowej pol i tyki władz litewskich. Pows ta ło Ż y d o ­
wskie Towarzystwo Kulturalne, różne organizacje oświa to ­
we, szkoła w Wilnie, u d o s t ę p n i o n o wiernym dwie synagogi 
(w Wilnie i Kownie) , gdzie n a b o ż e ń s t w a celebruje rabin 
z Londynu. Działają dwa muzea - jedno przy Ż y d o w s k i m 
Towarzystwie Kul tu ra lnym a drugie to reaktywowane mu­
zeum Holokaustu. Wychodzi żydowska gazeta. 

We wszystkich p r ó b a c h odrodzenia świadomośc i narodo­
wej i kulturowej widoczne jest, że szczególną wagę przywią­
zuje się do kultywowania pamięci o ofiarach wojny: od­
słoniętych zos ta ło wiele p o m n i k ó w w miejscach zbrodni 
popełn ionych na Żydach , ukazują się publikacje na ten 
temat. Pamięć o ofiarach Holokaustu zaczęła konso l idować 
tą tak rozbi tą po wojnie g rupę - co więcej daty upamię t ­
niające tragiczne wydarzenia z czasów wojny takie jak: 
likwidacja gett w Wilnie i Kownie egzekucje w Ponarach czy 
Święcianach są obecnie j e d y n ą ' o k a z j ą do s p o t k a ń Dni 
w których czczona jest pamięć ofiar Holokaustu stają sie 
swoistymi świętami pos iadającymi własny ry tua ł Te mar 
tyrologiczne obchody zas t ąp ły tradycyjne święta żydowskie 
ustalone przez wielowiekowa tradycje a teraz już nie ob­
chodzone zaliczane raczej do przeszłości. 

Żydzi , tak jak wiele n a r o d ó w w byłym Związku Radziec­
k im, odarci zostali z pamięci o własnej odrębnośc i , kulturze, 
historii . Jest to proces chyba nieodwracalny. Tradycja 
zanika chociaż jest jeszcze sztucznie podtrzymywana, od 
począ tku naucza się historii i języka . Pamięć o wspó lnym 
pochodzeniu i o wspólnych losach właściwie ogranicza się 
tylko do pamią tek Holokaustu i do zachowania tego, co 
przypomina czas najokrutniejszego cierpienia. 

Wizerunek Żyda 
Renata Hryciuk, Ewa Moroz 

Wizerunek Ż y d ó w , ich ob rzędów, zwyczajów, zanotowa­
ny w czasie prowadzonych przez nas b a d a ń , nie różni się od 
tego, k tóry funkcjonował przed wojną , i znany jest nam 
z literatury (Cała 1992). M i m o iż społeczność żydowska 
została w czasie wojny niemal zupełnie wyniszczona, wizeru­
nek Żyda wciąż żywy jest w pamięci mieszkańców wsi, 
bacznie bardziej wyrazisty niż Białorusina czy Li twina . 

Stereotyp Żyda , k tóry funkcjonuje obecnie, wytworzył się 
wśród społeczności zamieszkujących małe miasteczka i wsie. 
Ą d z i w L i t w j e n i e z a s y T n j i o w a | i s j e 7 z a d n ą z grup, tworzyli 
t k n i ę t e społeczności posługujące się innym językiem, 
mające w ł a s n ą religię i ku l tu rę . Żyli w sąsiedztwie tradycyj­
nych społeczności ch łopskich , k tó re również były do pew-
"^o stopnia zamknię tymi grupami. Obie społeczności były 
sobie obce, izolowały się - zwłaszcza w sferze ob rzędów 
' r e u g i i , jednocześnie jednak k o n t a k t o w a ł y się ze sobą , i to 
• b r y ł k o w sferze gospodarczej. Wpływy kulturowe obu grup 
°a siebie m o ż n a z aobse rwować np w języku , stroju muzyce 
Jpnitekturze. Jednak bliższe związki np. małżeńs twa miały 

e j s c e Jedynie sporadycznie. 

Wizerunek Ż y d a by ł w i ę c budowany na podstawie wielo­
rakich (acz niezbyt bl iskich) k o n t a k t ó w obu grup oraz 
indywidualnych d o ś w i a d c z e ń i obserwacj i . 

P ierwszym skojarzeniem jak ie n a s u w a ł o s ię naszym roz­
m ó w c o m przy pytaniu o Ż y d ó w b y ł o o d w o ł y w a n i e s i ę do 
w y g l ą d u i opisu stroju. Ż y d m i a ł c i e m n ą c e r ę i w ł o s y , 
haczykowaty nos, ubrany by ł w c h a ł a t lub d ł u g i p ł a s z c z , m i a ł 
pejsy i j a r m u ł k ę . 

„Żydów bardzo łatwo było poznać na ulicy: czarncriki byl i nos 
miał taki, ż e to nawet gadają ludzie do tej pory czasem masz nos 
jak u Żyda - taki garbaty, długi, chudy i zakrzywiony." (Mężczyz­
na i kobieta. Litwini, lat o k o ł o 80, Podbrodzie) 

„Starzy Żydzi to zawsze płachtę na siebie narzucali i nosili pejsy 
i takie malutkie czapeczki, ale tylko starzy, bo młodzi ubierali się. 
jak my wszyscy." (Polka lat 72, Podbrodzie) 

Inna relacja:.,[...] Żyd jest czarny, ma inną budowę nosa; u nich 
duze czarne oczy [„.]" (Kobieta z grupy starowierców, lat 40. 
Suderwa) 

„oni mają czarne albo ryże włosy - nie ma białych, mają więcej 
pociągłe nosy [...]" (Polka, lat 82, Koleśniki) 

89 


