
A R T Y K U Ł Y 

„Etnografia Polska", t. X X V I I , z. 1 
ISSN 0071-1861 

Cząść I 

Z O F I A S O K O L E W I C Z 

. KULTURA DUCHOWNA — ZBIÓR RZECZY 
CZY SYSTEM WIĘZI LUB ZNACZEŃ? 

We współczesnej polskiej etnografii używa się pojęcia "kultura du­
chowa" w przynajmniej trzech zasadniczych znaczeniach. Wyrastają one 
z doświadczeń Kazimierza Moszyńskiego, odmiennych propozycji Kazi­
mierza Dobrowolskiego i wreszcie z kręgu doświadczeń strukturaino-se-
miotycznych. Pierwsze dwa nie implikują ujęć systemowych, choć ich 
w zasadzie nie wykluczają, o czym będzie mowa dalej. 

"Kultura rozpada się zatem dla nas —• pisze Moszyński — na mar-
terialną, duchową i społeczną..., przy czym w tym podziale odzwierciedla 
się troistość zasadniczych składników ludzkości, którymi to składnika­
mi są: podłoże fizyczne, czyli materialne, życie duchowe i społeczna 
struktura" Kul turą duchową określa się więc to, co ma znaczenie prze­
de wszystkim dla życia duchowego, a więc: wiedzę, religię, magię, wróż­
biarstwo, wierzenia i sztukę, co zaspokaja duchowe potrzeby człowieka 2 . 
Autor zastrzega się jednocześnie, że elementy kultury duchowej znaleźć 
można również i w innych dziedzinach kultury. Powyższy trójpodział 
jest wszakże jedynie umownym podziałem, istota kultury nie pozwala 
na ostre ograniczenie jej dziedzin. Już samo przyjęcie przez Moszyńskie­
go ewolucjonistycznego założenia, że istotę kultury można sprowadzić 
do myśli, do idei, powoduje, że ideę można znaleźć w każdej sferze ku l ­
tury. Jednakże sfera kultury duchowej sensu stricto to sfera wiedzy, 
religii i sztuki, gdyż — zdaniem Moszyńskiego — mają one bezpośrednie 
znaczenie tylko dla życia duchowego3. Wyróżniając kulturę duchową 
ze względu na funkcje pełnione przez nią w życiu człowieka, Moszyński 
postuluje objęcie jej tym samym aparatem pojęciowym, co pozostałe 
działy, to jest materialną i społeczną. Znajduje zatem w stosunku do 

' K . M o s z y ń s k i , Człowiek. Wstęp do etnograjii powszechnej i etnologii, 
Wroclaw-Kraków-Warszawa 1958, s. 23. 

2 K. M o s z y ń s k i , Kultura ludowa Słowian, cz. 1: Kultura materialna, Kr, 
ków 1929. 

8 M o s z y ń s k i , Człowiek..., s. 16. 
/ 



10 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

niej zastosowanie pojęcie wytworu kulturowego. Wytworem, w rozumie­
niu Moszyńskiego, obejmuje się "nie tylko rzeczy, instytucje i pojęcia, 
lecz również wszelkie czynności człowieka, wyjąwszy jedynie te, co 
w całości podpadają pod zakres badań ściśle bio- czy fizjo- i psycholo­
gicznych..." 4 Było to świadome odejście od rozumienia tego pojęcia 
przez K. Twardowskiego s . Było jednakże zgodne z całym zestawem za­
sad heurystycznych stosowanych przez Moszyńskiego, z jego, w różny 
sposób wyrażanym, przekonaniem, że jeżeli nawet świat kultury nie jest 
wyłącznie światem rzeczy, to powinien być badany tak, jakby nim był. 
I dlatego wytworem (nie tylko ręki, ale i myśli) człowieka była zarówno 
socha, jak i taniec, jak i wierzenie w istnienie skrzatów, powroty duchów 
zmarłych czy obrządek grzebalny. A ten pogląd był zgodny z innymi 
twierdzeniami Moszyńskiego o istnieniu rzeczywistości obiektywnej 
i zewnętrznej w stosunku do człowieka i o metodach, które pozwalały 
na dochodzenie do obiektywnych twierdzeń o tej rzeczywistości, na roz-« 
wiązanie problemów "raz na zawsze"6, na przypisywaniu nauce cha­
rakteru kumulatywnego, na traktowaniu etnologii jako nauki odtwa­
rzającej rozwój tzw. kultur niższych i formułującej prawa rozwoju ku l ­
tury, prawa o charakterze ogólnym, a dające się odkryć w konkretnych, 
historycznych losach ludów i narodów 7 . 

Drugie rozumienie kultury duchowej wiążemy z propozycjami teore­
tycznymi Kazimierza Dobrowolskiego. Już w 1936 r. sprzeciwił się on 
poglądowi Moszyńskiego twierdząc, że kultury nie można podzielić na 
materialną, społeczną i duchową. Sądził bowiem, że podział taki byłby 
zbyt powierzchowny. "Poza wszystkimi bowiem działaniami i wytwora­
mi człowieka — pisał — kryje się treść duchowa, psychiczna". I da­
lej "...jedynie głębiej umotywowany podział kultury musi opierać się nie 
tyle na kryteriach formalnych, ile na odmiennych dyspozycjach psy­
chicznych człowieka, na jego różnorodnych potrzebach. Wniknięcie w ży­
cie psychiczne człowieka jest też jedyną drogą, która wiedzie do zro­
zumienia świata kultury" 8 . I aby uniknąć owych uproszczeń przyjmuje 
Dobrowolski podział na kulturę gospodarczą, techniczną, społeczną, re­
ligijną, poznawczą i artystyczną oraz język. W późniejszych propozycjach 
uwzględnia nadto kulturę hedonistyczną związaną z odpoczynkiem, za-

4 M o s z y ń s k i , Człowiek..., s. 11. 
5 M o s z y ń s k i , Człowiek..., s. 11. 
e M o s z y ń s k i , Człowiek..., s. 11. 
7 Niestety, żadne z istniejących opracowań sylwetki K. Moszyńskiego nie oma­

wia dostatecznie jego epistemologii. A jak wiele pozostaje tu jeszcze do wyjaśnie­
nia dla historyka nauki wskazuje m. in. mój artykuł; por. Z. S o k o l e w i c z , 
Teoria kultury Kazimierza Moszyńskiego jako punkt wyjścia dla badań etnogene-
tycznych, "Etnografia Polska", t. 23: 1979, z. 2, s. 83-111. 

8 K. D o b r o w o l s k i , Zagadnienie kultury, [w:] Kalendarz ilustrowany Kurie­
ra Codziennego na rok 1937, R. 10, Kraków 1936, s. 68. 



K U L T U R A DUCHOWA — ZBIÓR CZY S Y S T E M 11 

spokajaniem dążeń indywidualnych, zapełnianiem wolnego czasu etc. 9 

Tworzy systematykę kultury znacznie bardziej szczegółową. I mimo 
to — a może właśnie dlatego — podkreśla, że przyjęta przez niego syste­
matyka nie jest wiernym odbiciem rzeczywistości, "...w gruncie rzeczy 
nie istnieje żadna z powyższych dziedzin kultury w postaci czystej... 
wszystkie zaś te dziedziny tworzą zwartą jedność" 1 0 . 

Różnice między Moszyńskim a Dobrowolskim są dość istotne, a po­
dobieństwa pewnych sformułowań powierzchowne. Wspomnę o niektó­
rych. Moszyński przyjmuje szeroko rozumiane pojęcie wytworu kul tu­
rowego jako podstawową jednostkę taksonomiczną. Kultura, a w tym 
i kultura duchowa, jest dla niego zbiorem form, zbiorem wytworów, 
za którymi ukrywają się pewne idee. Moszyński mówi o nich tym samym 
językiem, jakim mówi o kulturze materialnej i społecznej. Nie widzi po­
trzeby, by w chwili wyróżniania wytworu z ogólnego zbioru kultury 
uwzględniać jego szczególną substancję. Dobrowolski odwrotnie. Dla 
niego kultura jest "...ogółem pojęć, działań i wytworów, które są cha­
rakterystyczne dla pewnego społeczeństwa" 1 1 . Od samego więc począ­
tku Dobrowolski rezygnuje z jednej jednostki taksonomicznej. Respektu­
jąc różnorodność form kultury posługuje się w opisie terminami poję­
cia, działania i wytworu. W późniejszych pracach obejmie te trzy termi­
ny jednym zbiorowym, który zacznie pełnić funkcje jednostki taksono­
micznej w jego pracach. Pojęciem tym jest fakt historyczny lub fakt 
kulturowy. Na jego treść złożą się zarówno pojęcia, zachowania lub wy­
twory materialne jednocześnie. Fakt historyczny jest bowiem w ujęciu 
Dobrowolskiego pojęciem niezmiernie złożonym 1 2 . 

Wspomniane trzy terminy: pojęcia, działania i wytworu, mają w te­
ori i Dobrowolskiego wspólny mianownik. Jest nim świat psychiczny 
człowieka. I Dobrowolski sugeruje nam uwzględnienie tego świata już 
w pierwszej kolejności, na poziomie opisu zjawisk kulturowych, w mo­
mencie ich wyróżniania w obszarze kultury. Jak jednak rozumieć po­
jęcie świata psychicznego (Moszyński przecież też mówił o myśli ludzkiej 
ukrytej za wytworem, o potrzebach psychicznych człowieka), a co waż­
niejsze, jak się nim posługiwać w konkretnej procedurze naukowej? 
Pewną wskazówkę tutaj może stanowić wprowadzone przez Dobrowol­
skiego pojęcie poglądu na świat. Pisze on: "Zewnętrznym wyrazem 
jedności kul tury jest pogląd na świat, który w mniejszym lub silniej-

9 K. D o b r o w o l s k i , Pojęcie i klasyfikacja kultury, referat przedstawiony 
na posiedzeniu Kom. Nauk. Oddz. P A N w Krakowie, t. 15: 1971 (fasc.) 1, s. 111-112. 

1 0 D o b r o w o l s k i , Zagadnienie kultury..., s. 69. 
1 1 D o b r o w o l s k i , Zagadnienie kultury..., s. 69. 
1 2 Z. S о к o 1 e w i с z, O podejściu historycznym we współczesnej etnografii 

polskiej, [w:] Studia z zakresu socjologii, etnografii i historii ofiarowane Kazimie­
rzowi Dobrowolskiemu, Kraków 1972, s. 258 n. 



12 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

szym stopniu wyciska swe ślady na wszystkich polach twórczości ludzr-
kiej" 1 3 . 

Z pojęciem poglądu na świat spotykamy się również w późniejszej 
twórczości Dobrowolskiego. Należy jednak przyznać, że w okresie po­
wojennym, zapewne pod wpływem teorii socjologicznej, teorii mate­
rializmu historycznego, Dobrowolski rzadziej posługuje się tym poję­
ciem. Ustępuje ono miejsca pojęciu społeczeństwa, społeczności, grupy 
ludzkiej. W języku teorii Dobrowolskiego to pojęcia organizacji spo­
łecznej lub struktury społecznej zaczną pełnić funkcję syntetyzującą, 
systematyzującą nasze informacje o badanej kulturze. Dla Dobrowol­
skiego systemem stanie się społeczeństwo, a pogląd na świat, właściwy 
danej grupie społecznej, danej klasie społecznej, stanie się elementem 
tego systemu. Poglądy na świat w późniejszych pracach Dobrowolskie­
go nie będą przedstawiane jako odrębny system, ani też jako wypadkowa, 
zewnętrzny wyraz kultury ludzi danej epoki. Tym samym nie będzie 
mu potrzebne takie syntetyzujące pojęcie. W modelu chłopskiej kul tu­
ry tradycyjnej 1 4 wymienia czynniki sprzyjające kształtowaniu się ku l ­
tury tradycyjnej, to jest niski poziom sił wytwórczych w rolnictwie 
i trwałość osiedlenia wioskowych społeczności, patriarchalny ustrój ro­
dziny i sytuacja społeczna chłopstwa w ustroju feudalnym i we wczes­
nym okresie kapitalizmu. W modelu tym sprawa kultury duchowej nie 
została wyodrębniona. Autor pisze na przykład, że niskiemu poziomowi 
sił wytwórczych w rolnictwie "...towarzyszyły: tendencja samowystarczal­
ności gospodarczej i słaba wymiana towarowa oraz silnie jeszcze dzia­
łające myślenie magiczno-mistyczne" 1 S . Tak więc w ujęciu Autora w po­
wyższym modelu uwzględniono tylko niektóre cechy elementy kultury 
duchowej w ich relacji do podstawowych elementów modelu. Jeżeli 
więc w pracach Dobrowolskiego do 1939 г., a zwłaszcza w rozprawie 
Dzieje kultu Św. Floryana w Polsce do połowy XVI w.16 interesuje Au­
tora przede wszystkim treść owych poglądów na świat, treść wierzeń, 
cechy umysłowości i próbuje ująć je całościowo, to w miarę rosnącego 
zainteresowania teorią społeczeństwa i teorią materializmu historyczne­
go Autor zmienia perspektywę patrzenia na te sprawy. Interesują go 
już nie same poglądy i obraz, jaki tworzą w świadomości ludzi, ale ich 
relacja, przede wszystkim relacja zależności wobec zjawisk gospodarczo 

1 8 D o b r o w o l s k i , Zagadnienie kultury..., s. 71. 
1 4 K. D o b r o w o l s k i , A. W o ź n i a k , Historyczne podłoże polskiej kultury 

chłopskiej, [w:] Etnografia Polski, przemiany kultury ludowej, pod red. M. Bier­
nackiej, B. Kopczyńskiej-Jaworskiej, A. Kutrzeba-Pojnarowej, W. Paprockiej, 
Wrocław-Warszawa-Kraków-Gdańsk 1976, s. 60 n. 

1 5 D o b r o w o l s k i , W o ź n i a k , op. cit., s. 60. 
" K. D o b r o w o l s k i , Dzieje kultu św. Florjana w Polsce do połowy XVI w., 

Warszawa 1923. 



K U L T U R A DUCHOWA — ZBIÓR C Z Y S Y S T E M 13 

społecznych. W studium metodologii nauki w Polsce epoki Odrodzenia 
Dobrowolski pisze: 

"Z chwilą uchwycenia podstawowych zmian w świadomości społecznej wy ła ­
nia się nowe zagadnienie: jakimi siłami zostały one powołane do życia. Zjawia 
się sprawa roli sił wytwórczych i ustroju społeczno-gospodarczego. Podstawowe 
zmiany świadomości społecznej, pociągające za sobą zmianę kierunku dążeń, i sple­
cione z nimi nowe drogi poznania otaczającej człowieka rzeczywistości wyrastają 
z życia, z materialnych warunków bytu, z mnożących się z biegiem czasu potrzeb, 
ze zmian w strukturze społecznej, ze ścierania się klas, z konfliktów społecznych" , 7 . 

W konsekwencji przyjęcia powyższego poglądu sfera kultury ducho­
wej zostaje podporządkowana innym sferom kultury, przede wszystkim 
zjawiskom społeczno-gospodarczym i przestaje interesować Dobrowol­
skiego jako całość. W różnorodnych jego pracach wybrane sfery kultury 
duchowej, jak na przykład ideologie zawodów lub kult św. smreka na 
Podhalu, zostają omówione w ich społeczno-gospodarczych uwarunko­
waniach, zostaje uwzględniony społeczny kontekst ich tworzenia się lub 
utrzymywania 1 8 . Zjawiska kultury duchowej stają się w ten sposób 
korelatem systemu społeczno-gospodarczego. To, co społeczne, zdominuje 
w nich to, co duchowe, co psychiczne. 

Wykorzystanie prac K. Moszyńskiego w dzisiejszych pracach nad ku l ­
turą duchową jest niezmiernie trudne z następującej przyczyny. Otóż 
wyróżnia on zjawiska kultury, a raczej wytwory na podstawie ich pod­
stawowej funkcji zaspokajania potrzeb człowieka. Nie wypracował jed­
nak, jak wiadomo, precyzyjnego systemu kryteriów pozwalającego na 
ich określanie. W rezultacie funkcje te określa się dość dowolnie i ar­
bitralnie, jak orientacja w świecie zjawisk otaczających człowieka, za­
bezpieczeniem oparcia, wzmożenie odporności 1 9 , lub ogólniej, jako funkcje 
kultowe, religijne etc. W konsekwencji, tym co dominuje w analizie 
zjawisk kultury duchowej, jest forma (mimo wszelkich zastrzeżeń Mo­
szyńskiego co do wtórności kryterium formy wobec kryterium funk­
cji 2 0 ) . Wyjście od formy w badaniach kultury duchowej zostało dziś 
w dość zasadniczy sposób zakwestionowane. I choć docenia się jej znacze­
nie jako nośnika informacji, to jednak współczesne badania relacji między 
formą a znaczeniem nie są na tyle zaawansowane, by nadać badaniom 
samej formy większą rangę, by uznawać ich celowość. Zapewne należy 
liczyć się w przyszłości z powrotem w badaniach do spraw formy wierzeń, 
kultów, praktyk magicznych, sztuki (na którym to obszarze trwa ostry 

1 7 K . D o b r o w o l s k i , Zagadnienie 
dzenia, cz. ' l , Warszawa 1956, s. 222, odb. 

1 8 K . D o b r o w o 1 s ki, Studia nad 
-Warszawa-Kraków 1966, s. 98, s. 256, 258. 

1 8 M o s z y ń s k i , Człowiek..., s. 15. 
2 0 M o s z y ń s k i , Człowiek..., s. 17. 

metodologii nauki w Polsce epoki odro-
z Odrodzenie w Polsce, t. I I , cz. 1. 

życiem społecznym i kulturą, Wrocław-



14 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

s p ó r 2 1 ) , można jednak przewidywać, że badanie formy jako takiej, jako 
punktu wyjścia w analizie, nie zyska na popularności jako nie ułatwia­
jące stawiania nowych pytań i odpowiedzi na nie. Wnioskowanie zaś 
na podstawie podobieństwa form i ich zasięgów o pokrewieństwie ku l ­
tur i ludów 2 2 przez samego Moszyńskiego zostało uznane za niewystar­
czające i wymagające dodatkowych procedur weryfikacyjnych *s. Wnios­
kowanie zaś na podstawie formy o treści wierzenia jest w zasadniczy 
sposób kwestionowane i nieprzydatne do bardzo popularnych dziś ba­
dań kultury jako systemu komunikacji. Tak więc ujęcie przez Moszyń­
skiego zjawisk kultury duchowej w sposób, zdawałoby się ścisły i pre­
cyzyjny, na kształt durkheimowskich faktów społecznych, jak rzeczy, 
niezmiernie jeszcze wciąż popularne w Polsce, nie odpowiada światowym 
trendom badawczym w dziedzinie kultury duchowej. Nie zgadzają się 
z nim wszyscy zwolennicy antypozytywistycznego modelu w nauce oraz 
ci, którzy domagają się specjalistycznego aparatu pojęciowego do ba­
dania sfery duchowej człowieka, to jest niezmiernie w gruncie rzeczy 
zróżnicowany wachlarz kierunków, od strukturalizmu przez semiotykę 
do fenomenologii i hermeneutyki, a nawet nietradycyjnej historii, tzw. 
histoire nouvelle. Należy jednak przyznać, że przedstawiciele tych kie­
runków rzadko i z małymi w y j ą t k a m i 2 4 odpowiadają na pytania, jakie 
stawiał sobie Moszyński, to jest na pytania o ewolucję kultów, o rer 
konstrukcję wierzeń konkretnych ludów. Odpowiadają jednak zgoła ina­
czej na pytania, jakie Moszyński postawił sobie w rozprawie O źródłach 
magii i religii2S. 

Inaczej nieco ma się sprawa z wykorzystaniem dziś propozycji Do­
browolskiego. Otóż, tak jak u Moszyńskiego forma —• mimo wszelkich 
starań — przysłoniła treść, tak u Dobrowolskiego treść została zdomi­
nowana przez jej społeczne cechy. Dla dzisiejszych badaczy kul tury du­
chowej szczególne znaczenie mogą mieć wcześniejsze prace Dobrowolskie­
go, prace w zasadzie historyczne, a w mniejszym stopniu etnograficzne. 
W nich bowiem Autor dążył do rekonstrukcji umysłowości badanej gru­
py, i to nie tylko w jej społecznych uwarunkowaniach. 

Trzecie rozumienie kultury duchowej wiążemy w Polsce z tradycją 
uformowaną przez C. Baudouin de Courtenay-Ehrenkreutz-Jędrzejewi-

2 1 P. S k u b i s z e w s k i , O dwóch sposobach uprawiania historii sztuki, 
"Teksty", 2 (14): 1974. 

2 2 M o s z y ń s k i , Człowiek..,, s. 101. 
2 8 K. M o s z y ń s k i , O sposobach badania kultury materialnej Prasłowian, 

Wrocław 1962. 
2 4 W. W. I w a n o w , W. N. T o p o r ó w , Sławianskije modielirujuszczije jazy-

kowyje sistiemy, Moskwa 1965: t y c h ż e , Issledowanija w obłasti sławianskich 
driewnostiej, Moskwa 1974; E . M i e l e t i n s k i , Poetyka mitu, Warszawa 1981. 

» K . M o s z y ń s k i , O źródłach magii i religii, "Przegląd Filozoficzny", t. 28: 
1925, z. 1.-2, s. 239-251. 



K U L T U R A DUCHOWA — ZBIÓR CZY S Y S T E M 15 

czową, Jana S. Bystronia i Eugeniusza Frankowskiego. Wiąże się ono 
z próbą odejścia od formy i pokazania treści kultury, a przede wszystkim 
jej treści funkcjonujących w świadomości ludzi (Jędrzejewiczowa), jej t reś­
ci symbolicznych (Frankowski), a nawet ukrytych znaczeń (Bystroń). 
O dzisiejszym odczytywaniu prac Jędrzejewiczowej pisali Zadrożyń-
ska 2 6 i Benedyktowicz 2 7 , o inspiracjach płynących z prac J. S. Bystro­
nia pisał Stomma 2 8 . Twórczość Frankowskiego może otoczona jest zbyt 
małym zainteresowaniem w porównaniu z tym, co mogłaby nam dać dziś 
w badaniach nad językiem symbolicznym. W historii etnografii omówiona 
jest k r ó t k o 2 9 może nieco lepiej funkcjonuje w nauczaniu uniwersytec­
kim 3 0 . Nie ulega jednak wątpliwości, że współcześni etnografowie sta­
wiając sobie pytania o sposób myślenia archaicznego, o ludową teorię 
poznania, nawiązują do tradycji wytyczonej twórczością tych trojga ba­
daczy okresu międzywojennego. 

Tradycja ta została w latach 60-tych X X w. poważnie wzmocniona 
wpływami semiotyki radzieckiej i strukturalizmu francuskiego. W re­
zultacie, w latach 70-tych powstała i znalazła swój wyraz w druku ten­
dencja do ujmowania kultury jako systemu znaczeń, systemu komuni­
kowania się ludzi. Komunikowanie to określone jest przez system myśle­
nia człowieka, a wyrażone, jak każda forma komunikowania się, w ję­
zyku. Kultura nie istnieje więc poza rzeczywistością językową, któ­
rej reguły są regułami myślenia. Taka definicja kultury wymaga przy­
jęcia szerokiej definicji języka. 

Tym samym etnologia musi sięgać do propozycji językoznawców od 
Jana Baudouina de Courtenay i Ferdynanda de Saussure poczynając. Mu­
szą też ulec zmianie podstawowe pojęcia etnologii. Na miejsce wytworu 
kulturowego czy faktu kulturowego, zachowania lub instytucji wejdą po-
pojęcia znaczenia, znaku, symbolu, kodu, systemu znaczeń i struktur 
znaczeniowych. Tym samym pojęcie kultury duchowej może funkcjono­
wać tylko umownie i w zupełnie innym zakresie od propozycji Moszyń-

2 8 A. Z a d r o ż y ń s k a - B a r ą c z , Fenomenologiczna koncepcja historii i kul­
tury. Zastosowanie w polskich badaniach etnograficznych, "Etnografia Polska", t. 12: 
1968, s. 15-27. 

2 7 Z. B e n e d y k t o w i c z , O niektórych zastosowaniach metody fenomenolo­
gicznej w studiach nad religią, symbolem i kulturą. Cz. I, "Etnografia Polska", 
t. 24:. 1980, z. 2, s. 9-46. 

2 8 L . S t o m m a , Wstęp, (do] J . S. B y s t r o ń , Tematy, które mi odradzano, 
Warszawa 1980, s. 14 n. 

2 9 Z. S о к o 1 e w i с z, Szkoły i kierunki w etnografii polskiej (do 1939 г.), [w:] 
Historia etnografii polskiej, pod red. M. Terleckiej, Wrocław—Warszawa—Kra­
ków—Gdańsk 1973, s. 160-162. 

8 0 Przyjęte przez Frankowskiego wyjaśnianie sztuki ludowej przez interpreta­
cję jej symboliki jest przedmiotem wykładów wchodzących w zakres historii etno­
grafii i teorii kultury na Uniwersytecie Warszawskim od 1973 г., było też inspi­
racją dla kilku już prac magisterskich na tymże Uniwersytecie. 



16 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

skiego i Dobrowolskiego. Obejmie ona wszelkie dziedziny ludzkiego 
komunikowania się, wszystko to, co nie będzie "dosłownością", a co może 
być zgodne z definicją Ch. Pierca, że "znak to coś, co zastępuje coś i n ­
nego". 

Jednym z osiągnięć nauki X X w. jest wprowadzenie pojęcia systemu. 
W etnografii polskiej było ono, jak już wspomniałam, stosowane na 
szerszą skalę, ale w odniesieniu do społeczeństwa rozumianego jako sys­
tem. Wierzenia mogły stanowić, w najlepszym wypadku, podsystem od­
powiednio skorelowany z podstawowymi elementami społecznymi. Tak 
ujmowane zjawiska kultury duchowej wyjaśniały układ społeczny, one 
same nie były przedmiotem wyjaśniania. Tak to wynika z praktyki ba­
dawczej K. Dobrowolskiego i jego uczniów 3 1 . Natomiast wspomniany 
K. Moszyński nie zaprzeczał, że kultura jest systemem. Sądził jednak, 
że na etapie klasyfikacji zjawisk kulturowych, podstawowym, pierw­
szym zadaniem etnografii w jego czasach było traktowanie kul tu­
ry tak, jakby stanowiła zbiór elementów nie powiązanych ze so­
bą. Dopiero dalszym krokiem było — dzięki analizie formy — 
ustalanie powinowactw kulturowych, dochodzenie do genezy wytworów 
i ich grup. W rezultacie Moszyński nie pretendował nigdy do przedsta­
wienia systemu wierzeń ludowych. Część Kultury ludowej Słowian 
poświęcona kulturze duchowej miała być zbiorem poklasyfikowanym 
wytworów kulturowych, które na tę sferę się składają. Nie miała być 
i nie była systemem wierzeń słowiańskich. Choć nie można wykluczyć, 
że Moszyński taki cel stawiał przed etnografami w dalszej perspektywie, 
po zbudowaniu podstaw warsztatu, faktograficznego fundamentu badań. 

Pierwsze etnologiczne próby systemowego ujęcia wierzeń ludowych 
i wierzeń społeczności plemiennych związane były i w Polsce, i w świe­
cie z zastosowaniem pojęcia całości i nie były ujęciami systemowymi 
w dzisiejszym rozumieniu tego słowa. Odegrały jednak ważną rolę na 
drodze do określenia tego, co to znaczy kultura duchowa jako system. 
Mam tu na myśli między innymi prace przedstawicieli szkoły niemieckiej, 
F. Graebnera i W. Koppersa, następnie F. Boasa, wreszcie African 
Worlds D. Forde'a. Ta ostatnia praca zasługuje zwłaszcza na naszą uwa­
gę. D. Forde stosuje bowiem w niej konstrukcję, która bliska jest po­
jęciu "poglądu na świat" sformułowanemu przez Dobrowolskiego. On 
również podporządkowuje system wierzeń instytucjom życia społecznego, 
strukturze społecznej. Nie wydaje mi się jednak, by książka ta, n ie r 

wątpliwie znana, inspirowała szerzej etnograficzne środowisko polskie. 
Socjologowie i socjologizujący etnografowie i religioznawcy pozostawa­
l i i pozostają pod wpływem szkoły Durkheima, części propozycji Czar­
nowskiego i Dobrowolskiego. Natomiast etnografowie, zwłaszcza repre-

1 1 K. K w a ś n i e w i c z , Doroczne i rodzinne zwyczaje na tle współczesnych 
przeobrażeń wsi podkrakowskiej. Studium wsi Niegoszowice w woj. krakowskim, 
Wrocław—Warszawa—Kraków 1979. 



K U L T U R A DUCHOWA — ZBIÓR CZY S Y S T E M 17 

zentujący tzw. młode pokolenie (Tomicki, Stomma, Wasilewski, Bene-
dyktowicz) przyjmując za C. Levi-Straussem rozumienie kultury jako 
systemu znaczeń i poszukując wyjaśnień dla sfery życia duchowego 
w niej samej lub w sposobie myślenia ludzkiego, inspirowani są pra­
cami M. Eliadego, fenomenologicznej szkoły utrechtskiej, francuskiego 
kręgu Nouvelle Histoire, etnologicznej szkoły C. Levi-Straussa, semio-
tycznej szkoły tartuskiej, etnologicznej szkoły Griaule'a. Bliską dla nich 
książką będą African Systems of Thought wydane przez G. Dieterlen 
i M. Fortesa. 

Źródłem inspiracji wspomnianych wyżej kręgów etnologów i re l i ­
gioznawców, wspólnym dla nich i dla polskich badaczy, są wszakże 
wszelkie te zachowania ludzkie i zdarzenia, których nie da się wyjaśnić 
w sposób zadowalający metodami dotychczas stosowanymi lub w sto­
sunku do których można wysunąć wyjaśnienia alternatywne. To, co 
nie wyjaśnione, pozostaje zawsze źródłem nowych prób zrozumienia. 
I to wyjaśnia historykom nauki, dlaczego w szkole Durkheima traktują­
cej zjawiska religijne jako korelat struktury społeczeństwa 3 2 , znalazły 
się jednak prace, których autorzy, jak M. Mauss lub L. Levi-Bruhl, sięga­
l i po wyjaśnienie zjawisk obrzędowych poza układ społeczny, sięgali 
w dziedzinę sposobu myślenia człowieka. Wyjaśnia nam to, dlaczego 
w kręgu szkoły funkcjonalnej powstały prace E. R. Leacha, który 
już w Political Systems of Highland Burma musiał odwołać się do wspól­
noty mitologii i wyobrażeń o świecie Shanów i Kachinów, aby wyjaśnić 
złożoną kwestię ich tożsamości etnicznej. 

Fakt, że każda teoria pozostawia pewną część zjawisk kultury nie 
wyjaśnioną, objaśnia nam również pewne, zadziwiające różnice zdań 
między niektórymi mistrzami i ich uczniami. Na przykład Max Gluck-
man zarzucał Arnoldowi van Gennepowi 3 3 że nie doceniał właściwie 
swego odkrycia rites de passage rezygnując z wyjaśnienia ich społecznych 
funkcji. Ale już jego uczeń, Victor Turner, dokonał w swych badaniach 
zasadniczego zwrotu — od badania mechanizmów konfliktu u Ndem-
bu 3 4 do badania symboliki ob rzędowe j s s . Nie ulega wątpliwości, że ba­
danie zjawisk kultury duchowej wyłącznie w kategoriach społecznych 
pozostawia nie wyjaśnione całe połacie kultury. I stanowi tym samym 
bodziec do rozwoju badań nad istotą tego, co duchowe, oraz nad spo-

8 2 Z. В e n e d у к t o w i с z, Stefan Czarnowski i Marcel Mauss (od socjologicz­
nej interpretacji kultury do elementarnych kategorii myśli), „Polska Sztuka Ludo­
wa", R. 34: 1980, nr 1, s. 50-52. 

8 8 M. G 1 u с к m a n, Rites de Passage, [w:] Essays on the ritual and social 
relations, M. Gluckman (ed.), Manchester 1962. 

8 4 V. W. T u r n e r , Schism and continuity in an african society, a study of 
Ndembu village life, Manchester 1954. 

8 5 V. W. T u r n e r , The forest of symbols, New York 1972; t e n ż e , The ritual 
process, structure and antistructure, London 1969. 

2 — Etnografia Polska X X V I I / l 



18 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

sobem myślenia człowieka warunkującym jego porozumienie się z i n ­
nymi ludźmi i odczytywanie całej, otaczającej go rzeczywistości, całe­
go kosmosu. Prowadzi więc między innymi do badań fypu fenomenolo­
gicznego, hermenutycznego, semiotycznego, strukturalnego. I można 
przypuszczać, że każda z tych orientacji niesie sama w sobie swoje za­
przeczenie w postaci nie rozwiązanych kwestii. 

W ostatnich trzydziestu latach prowadzono w Polsce kilka różnych 
typów badań w dziedzinie kultury duchowej: 

1. Kontynuowano prace rozpoczęte przez K. Moszyńskiego. Przykła­
dów dostarczają prace J. Klimaszewskiej 3 6 i T. Karwickiej 3 7 . Punktem 
wyjścia w ich badaniach jest forma wierzenia lub obrzędu. W trakcie 
analizy forma ta zostaje podzielona na elementarne części składowe, 
a genezy tych części, jak i całości, poszukuje się w dalszej kolejności 
poprzez badania porównawcze. Na drodze analizy występowania form 
wierzeń, wiedzy etc. w przestrzeni można dojść do odtworzenia ich wy­
stępowania w czasie. Analizą obejmuje się materiał występujący na 
dużym obszarze, zasadniczo cały obszar, na którym występuje dana 
forma, a więc nierzadko kontynent lub świat. Tym samym czas wystę­
powania badanych form, do którego określenia badacz dochodzi w trak­
cie analizy, jest proporcjonalnie długi. Badania terenów Polski są więc 
cząsteczką wymagającą szerokich prac porównawczych, przynajmniej 
słowiańskich lub europejskich. I tak są realizowane przez wiernych temu 
kierunkowi badaczy. 

Do tego typu studiów należy zaliczyć opracowanie tematów z ku l tu ­
ry duchowej w Polskim Atlasie Etnograficznym. 

2. Badania typu historycznego, zgodne ze wskazaniami K. Dobro­
wolskiego sformułowanymi w latach 1953-1960. Obejmują one studia 
nad reliktem, zagadnieniami myślenia magicznego, ale przede wszystkim 
dotyczą zmian w sferze świadomości człowieka zachodzących w procesie 
zmiany kulturowej. Sfera kultury duchowej traktowana jest tu jako 
część całości kultury, podlegająca prawom całości i dzieląca jej losy. 
Zgodnie z zasadą Durkheima na podstawie części nie można wnosić o ca­
łości, część stanowi odmienną jakość od całości i obie należy rozpatry­
wać we wzajemnych relacjach. Przykładem pracy zgodnej z powyższy­
mi zasadami może być książka K. Kwaśniewiczowej o zwyczajach ro­
dzinnych i dorocznych na wsi podkrakowskiej 3 8 lub fragmenty mono­
grafii wsi Mników pióra A. Kutrzeba-Pojnarowej 3 9. Należy przyznać, 

3 8 J . K l i m a s z e w s k a , Annual folk-rites in Poland, "Ethnologia Polona", 
vol. 5: 1979, s. 9-27 (wyd. 1980). 

" T. K a r w i e ka, Zakazy związane z drzewem i motywujące je wierzenia, 
"Etnografia Polska", t. 17: 1973, z. 1, s. 131-141. 

1 1 8 K w a ś n i e w i c z , op. cit. 
** A. K u t r z e b a - P o j n a r o w a , Tradycyjna społeczność wiejska w procesie 

przemian współczesnych. Studium wsi Mników powiatu krakowskiego, Wrocław— 
Warszawa—Kraków 1968. 



K U L T U R A DUCHOWA — ZBIÓR C Z Y S Y S T E M 19 

że ciekawy nurt wskazany w 1923 r. w pracy poświęconej przez Dobro­
wolskiego dziejom kultu Św. Floriana w Polsce jest kontynuowany głów­
nie przez historyków, którzy jednakże mniej od etnografów interesują 
się znaczeniami i seansami opisywanych zdarzeń. Charakterystyczna dla 
historyków niechęć w posługiwaniu się materiałem porównawczym spra­
wia, że tworzą oni wiele wyjaśnień ad hoc, trudnych do przyjęcia przez 
etnografów. Przykładem mogą być prace B. Baranowskiego 4 0 . 

3. Badania typu funkcjonalnego, w których obrzędy i wierzenia roz­
patruje się jako całość, ale w ich relacji do instytucji życia społecznego. 
Przykładem mogą być prace K. Zawistowicz-Adamskiej 4 1 , M. Wieruszew­
skiej-Adamczykowej 4 2 czy Z. Sokolewicz 4 3, pozostające pod wpływem 
różnych odmian funkcjonalizmu i propozycji klasycznej durkheimowskiej 
socjologii, a nie wykazujące szczególnego uwrażliwienia na problemy h i ­
storyczne. 

4. Najliczniejsze wreszcie są badania typu regionalnego. W pracach 
tych zjawiska kultury duchowej opisuje się jako współwystępujące z prze­
jawami życia w innych sferach. Tak na przykład opis zwyczajów zwią,-
zanych z budową domu włączony jest do działu budownictwa 4 4 . W za­
sadzie na tej podstawie można wnioskować jedynie o tym, z jakimi 
technikami budowlanymi wspomniane zwyczaje współwystępują, czy giną 
razem z nimi, czy przenoszą się na nowe techniki etc. W badaniach tego 
typu bardzo trudno wyjść poza stwierdzenie współwystępowania lub 
następstwa faktów (o ile uwzględnia się źródła z różnych epok histo­
rycznych). 

5. Badania systemowe typu strukturalno-semiotycznego, nierzadko 
z niewielkimi wpływami fenomenologii i hermenutyki, podjęto w etno­
grafii polskiej w latach 70-tych. Chciałabym poświęcić im nieco więcej 
uwagi ze względu na to, że są stosunkowo nowe, oraz dlatego, że stały 
się przedmiotem wielu dyskusji, które zresztą nie ujrzały jeszcze druku, 
a wynikają wielokrotnie z nieporozumień lub braku informacji. Wspom­
niane badania stały się podstawą interesującego programu badawczego 
nad słownikiem wierzeń, obrzędów i symboli w polskiej kulturze l u -

4 0 B. B a r a n o w s k i , Pożegnanie z diabłem i czarownicą, Łódź 1966; t e n ż e , 
Czary, Łódź 1980. 

4 1 K . Z a w i s t o w i c z - A d a m s k a , Przemiany więzi społecznej w społecz­
ności lokalnej, „Roczniki Socjologii Wsi", t. 4: 1965. 

4 4 M. W i e r u s z e w s k a - A d a m c z y k , Sankcje systemu kontroli społecz­
nej wobec rodziny wiejskiej, na przykładzie dwóch wybranych wsi powiatu bełcha-
towskiego, "Łódzkie Studia Etnograficzne", t. 13: 1971; t e n ż e , Integracyjna i wy­
chowawcza funkcja folkloru, "Etnografia Polska", t. 17: 1973, z. 1, s. 105. 

4 8 Z. S z y f e l b e j n - S o k o l e w i c z , Plon, obrzęd i widowisko, Wrocław— 
Warszawa—Kraków 1967. 

4 4 M. P o k r o p e k , Ziemia sejneńska pod względem etnograficznym, [w:] Ma­
teriały do dziejów ziemi sejneńskiej, pod red. J . Jaskanisa, t. I I I , Warszawa 1975, 
s. 73-251; A. S z y f e r , Zwyczaje, obrzędy i wierzenia Mazurów i Warmiaków, O l ­
sztyn 1975. 



20 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

dowej i s : Badania te są reprezentowane w polskiej etnografii przez dość 
już liczny zbiór studiów i artykułów 4*. Ich wspólną cechą jest: a) uję­
cie wierzeń i obrzędów w formie systemu, a nie luźnego zbioru elemen­
tów; b) zdefiniowanie tego systemu jako systemu znaczeń; c) poszuki­
wanie wyjaśnienia na poziomie tzw. struktur długiego trwania; d) za­
łożenie, że punktem wyjścia w badaniach winna być nie forma, a zna­
czenie, jakie badane zachowania kulturowe mają dla ludzi w ich indy­
widualnym doświadczeniu i wzajemnym komunikowaniu się. 

Jednym z ważniejszych pojęć badawczych tego nurtu jest, zgodnie 
zresztą z inspiracjami nauki światowej i tradycją etnografii polskiej 
okresu międzywojennego (C. Baudouin de Courtenay-Ehrenkreutz-Ję-
drzejewiczowa, J. S. Bystroń, E. Frankowski), pojęcie światopoglądu lu ­
dowego lub inaczej — ludowej wizji albo obrazu świata. Pojęcie to 
w obrazowy sposób miało przedstawić ów systemowy sposób widzenia 
świata przez człowieka. 

Etnografowie polscy przyjęli pojęcie wizji świata lub obrazu świata 
w znaczeniu, jakie ma ono na gruncie języka teorii strukturalno-semio-

4 5 Słownik wierzeń, obrzędów i symboli w polskiej kulturze ludowej opraco­
wany jest od 1977 r. w Katedrze Etnografii UW z inicjatywy Komitetu Słowiano-
znawstwa PAN, z funduszy problemu węzłowego 11.1 (polska kultura narodowa, 
jej tendencje rozwojowe i percepcja) kierowanego przez Cz. Hernasa. Założenia 
programowe słownika przygotowywane są do jednego z następnych numerów "Et­
nografia Polska". 

4 6 Z. B e n e d y k t o w i c z , D. M a r k o w s k a , O niektórych problemach iden­
tyfikacji kulturowej w procesie porozumiewania się, "Etnografia Polska", t. 23: 
1979, z. 2, s. 205-235; I . D o m a ń s k a - K u b i a k , Wegetacyjny sens kolędowania, 
"Polska Sztuka Ludowa", R. 33: 1979, nr 1, s. 17-53; K . K u b i a k , Wyróżniki ob­
cości w bajce białoruskiej, cechy boskie i diabelskie "swego" i "obcego", "Etnogra­
fia Polska", t. 23: 1979, z. 2. s. 185-193; L . S t o m m a , Mit Alkmeny, "Etnografia 
Polska", t. 20: 1976, z. 1, s. 90-111; t e n ż e , Magia dzisiaj, rozważania o metodzie, 
cz. I , "Polska Sztuka Ludowa", R. 32: 1978, nr 3-4, s. 131-143; R. 33: 1979, nr 4, 
s. 195-205; t e n ż e , Determinanty polskiej kultury ludowej, "Polska Sztuka Ludo­
wa", R. 33: 1979, nr 3, s. 131-143: t e n ż e , Metoda strukturalna, [w:] Metody etno­
logii, skrypt UW, 1981; R. T o m i c k i , Słowiański mit kosmogoniczny, "Etnografia 
Polska", t. 20: 1976, z. 1, s. 47-99; t e n ż e , Ludowa kosmogonia dualistyczna Sło­
wian w świetle samojedzkich mitów stworzenia, "Etnografia Polska", t. 23: 1979, 
z. 2, s. 169-183; t e n ż e , The attitude of Polish peasant's community towards their 
own culture, problems of tradition, "Ethnologia Polona", vol. 6: 1980, s. 29-47; 
t e ii ż e, Ludowe mity o stworzeniu człowieka. Z badań nad synkretyzmem mito­
logicznym w Europie Wschodniej i Południowej oraz w Azji Północnej, "Etnografia 
Polska", t. 24: 1980, z. 2, s. 49-118; J . S. W a s i l e w s k i , Symbolika ruchu obroto­
wego i rytualnej inwersji, "Etnografia Polska", t. 22: 1978, t. 1, s. 81-108; t e n ż e , 
Podarować, znaleźć, zgubić, zbłądzić. Niektóre kategorie języka symbolicznego 
związane z opozycją życie — śmierć, "Etnografia Polska", t. 24: 1980, z. 1, s.283-303; 
t e n ż e , Po śmierci wędrować. Szkic z zakresu etnologii świata znaczeń, "Teksty", 
nr 3 i 4: 1979, cz. I i I I , s. 97-121 i 58-85. 
Podano wyżej tytuły, które uważam za reprezentatywne dla nowych badań kultu­
ry duchowej w Polsce, nie jest to w żadnym wypadku pełna bibliografia. 



K U L T U R A DUCHOWA — ZBIÓR CZY S Y S T E M 21 

tycznej i różni się od znaczenia przypisywanego mu w dawnych pracach 
przez na przykład W. Koppersa (Weltbild) lub Forde'a (World). Wiąże 
się to w konsekwencji z nieco inną definicją obszaru badań. Staje się 
nim wszystko, co w kulturze zostało zobiektywizowane w postaci znacze­
nia lub symbolu przyjętego w komunikowaniu się między ludźmi lub 
z kosmosem. Obszar ten obejmuje więc wszelkie kulturowe aspekty 
świadomości i podświadomości. Przez wielu badaczy wzbogacany jest 
nadto przez wprowadzenie elementów emocji, przeżycia, ekspresji. 

Do pierwszych prób zastosowania pojęcia obrazu świata w badaniach 
nad kul turą ludową w Polsce należy praca R. Tomickiego poświęcona 
obrzędom pogrzebowym 4 7 . Autor próbował w niej zrekonstruować obraz 
świata pozagrobowego i następnie odniósł doń religijne i magiczne za­
chowania ludzi w czasie obrzędów pogrzebowych, by określić istniejące 
między nimi a ukryte dla świadomości ludzkiej, związki. Musiał przyjąć 
założenie, że zachowania te są sensowne, że można odnaleźć w nich 
ład i porządek dzięki temu, że ludzie posługują się, przeważnie zresztą 
nieuświadamianymi, regułami. Reguły te były zachowane i przekazy­
wane z pokolenia na pokolenie w przekazie werbalnym lub niewerbal­
nym, nierzadko z motywacją, że są przekazane przez przodków. Tym sa­
mym, ze względu na szacunek, jakim darzono przodków, nie były one 
weryfikowane. Nie można jednak z tego powodu przypuszczać, że po­
wstały z powodu mylnych wyobrażeń o świecie, niedostatecznej wiedzy 
etc. Należy raczej sądzić, że zachowania ludzi spowodowane są ich sto­
sowaniem się do reguł współzależności i związku między różnymi ele­
mentami kultury; zachowania obrzędowe i wierzenia wynikają z symbo­
licznych relacji, tak jak one rysują się w symbolicznym obrazie świata. 

Te pierwsze p r ó b y 4 8 rekonstrukcji obrazu świata i odnalezienia 
w nim miejsca właściwego dla badanych zachowań czy wierzeń były 
niewątpliwie dość proste, może nawet uproszczone. Polegały w zasadzie 
na złożeniu tego obrazu z rozrzuconych, jak w układance, elementów. 
Przyjęto założenie, znane już nam z pracy E. Frankowskiego, że "wszy­
stko co ludzkie ma swoją orientację przestrzenną" i stosowano je 
w konstrukcji kwestionariuszy i sporządzaniu pierwszych uporządkowa­
nych opisów. 

Punktem wyjścia w tej rekonstrukcji był znany z prac M. Eliadego 
człowiek działający w czasie i przestrzeni i modelujący je przez narzu­
cenie siatek pojęciowych. Takie modelujące znaczenie ma dla każdego 
pojęcie "tego" i "tamtego świata". Pojęciom tym odpowiada odrębna 
przestrzeń i odrębny czas. Wynikały z tego dla ludzkich działań różne 
konsekwencje. Jeżeli bowiem istniały dwa odrębne światy, to każdora-

4 7 R. T o m i c k i . Wizja świata pozagrobowego w polskiej kulturze ludowej, 
1972, praca magisterska, archiwum UW. 

4 8 Według powyższego modelu przygotowano zestaw kwestionariuszy do bada­
nia kultury duchowej w 1976 i 1977 r. Archiwum Katedry Etnografii UW. 



22 ZOFIA S O K O L E W I C Z 

zowe przejście z jednego do drugiego (narodziny, śmierć) wymagało 
znajomości odpowiednich sposobów przejścia. Stawało się wtedy jasne, 
że ułożenie zmarłego w kierunku odpowiadającym w danej kulturze 
podziemiom czy krainie zmarłych było właśnie umożliwieniem tego 
przejścia etc. Tym samym zakładano, że istniała dość spójna, mimo 
wszystkich historycznie następujących zmian, jedna wizja świata w da­
nej kulturze, a odnajdowane ułamki w postaci zachowań ludzkich winny 
do siebie pasować. I tak, etnograficzna rekonstrukcja nie musiała różnić 
się od malarskich przedstawień wizji świata podzielonego na ziemię, nie­
bo i piekło z właściwymi tym częściom świata atrybutami i symbolami. 

Taka wizja świata jest właściwie opisem uświadamianego przez ludzi 
pola kulturowych, symbolicznych wyobrażeń. Jest w sumie opisem, ana­
logicznym do opisu cyklu obrzędów dorocznych czy rodzinnych. Nie jest 
jeszcze interpretacją, jest zaledwie pierwszym analitycznym krokiem. Jej 
zastosowanie w badaniach okazało się bardzo pożyteczne przy porząd­
kowaniu opisowych materiałów. 

Inspiracją do rekonstruowania takich wizj i świata były wspomnia­
ne już dzieła religioznawców, językoznawców, etnologów, wszystkich 
tych, którzy zajmując się kulturą pragnęli sięgnąć poza świadomość ludzi­
ka, dotrzeć do ukrytego pod językiem i kulturą porządku wyjaśniające­
go ludzkie zachowania. Teorie te dostarczyły kryteriów rozszerzających 
lub zawężających pole badań, kryteriów, według których tworzono zbio­
ry informacji i klasyfikowano materiał w dalszej procedurze anali­
tycznej. Z jednej strony były to teorie strukturalne i semiotyczne, z dru­
giej fenomenologia, w pewnym stopniu hermenutyka i , ostatnio, etno-
metodologia. 

Podzielają one (w każdym razie pierwsze dwie) przekonanie o zero-
-jedrmliówym charakterze pamięci ludzkiej, a w konsekwencji zakładają, 
że człowiek w celu opisu i zrozumienia świata posługuje się zestawami 
binarnych opozycji. Opozycje te tworzą podstawowe relacje znaczenio­
we (góra — dół, prawo — lewo, przód — tył etc). Człowiek z każdą 1 

z nich wiąże określone wartości kulturowe (np. ruch w górę może być 
ruchem do nieba). W opisie świata człowiek posługuje się kombinacja­
mi wielu takich opozycji, a różne społeczności ludzkie mogą różnić się 
między sobą przypisywaniem im różnych wartości, sposobem ich doboru 
i wiązania ze sobą (np. kolor biały jako symbol czystości i tym samym 
powiązany z sacrum może wystąpić zarówno przy urodzinach dziecka 
interpretowanych jako przybycie z tamtego świata, jak i na pogrzebie, 
a może w innym przypadku wystąpić jako przeciwstawienie koloru czar­
nego, koloru żałoby, czyli kolor radości). Gama kolorów od białego do 
czarnego może też mieć swoje znaczenie w ubiorze człowieka w miarę 
jak dorasta i starzeje się, jak dojrzewa pod względem społecznym etc. 

Zastosowanie opozycji binarnych dla budowy modeli wyjaśniających 
zachowania obrzędowe człowieka wystąpiło już w najwcześniejszych 



K U L T U R A DUCHOWA — ZBIÓR CZY S Y S T E M 23 

pracach typu strukturalno-semiotycznego w Polsce. Za takie należy 
uznać analizę legend średniowiecznych 4 9 i analizę rytuału pokładzin 
w obrzędzie weselnym 5 0 przeprowadzone przez L . Stommę. Bez wzglę­
du na to, czy ostateczne rezultaty analizy, budzące — chyba bez potrze­
by — wiele emocji słownych, nie mających pokrycia w druku, zostaną 
podtrzymane w toku dalszych prac przez Autora czy nie, prezentują one 
pewien poprawny schemat procedury analitycznej. Jej zastosowanie do­
prowadziło L . Stommę do uznania znaczenia pokładzin jako aktu ofiar­
nego. Gdyby tak miało być, to znaczenie to winno się zawierać w spo­
sobie myślenia człowieka o świecie. Autor dochodzi do wniosku, że 
w obrzędzie wesela krew okazuje się być odpowiednikiem ziemi w sło­
wiańskich (polskich) obrzędach płodnościowych. Ofiara jest tu tylko po­
jęciem — kluczem — pomagającym zbudować model, którego istotny­
m i elementami staną się: Bóg jako adresat ofiary składanej w celu krea­
cji (płodności) i jego przeciwieństwo w modelu —• diabeł — skłaniający 
do destrukcji. 

Opozycje binarne tworzą więc tu związki, które nazwiemy struktu­
rami. Tym samym pojęcie opozycji binarnej staje się narzędziem po­
mocnym w dotarciu w głąb opisu. To, co zdaje się być chaosem na po­
ziomie opisu, staje się działaniem zgodnym z regułami na poziomie 
owych ukrytych struktur. Mają one tę zaletę, że ukazują nam sposoby 
powiązania najbardziej zasadniczych, egzystencjalnych kategorii myśle­
nia ludzkiego, ukazują ową ukrytą wizję świata, w której bóg objawia 
się już nie w postaci dobrotliwego patriarchy, ale abstrakcyjnego daw­
cy życia, siły twórczej, staje się symbolem porządku przeciwstawianemu 
chaosowi. Tym samym diabeł jako opozycja nie zawsze musi .być uoso­
bieniem chaosu, siły destrukcyjnej. Różnym rozumieniom boga będą 
odpowiadały różne rozumienia diabła i nie zawsze oni muszą stanowić 
opozycję. 

Ta różnorodność kategorii ludzkiego myślenia, wielość ich kombina­
c j i i wreszcie zmienność, zapewne jest powodem prób łączenia struktu-
ralizmu z podejściem historycznym, wykorzystanie inspiracji płynących 
z prac F. Braudela i nurtu Histoire Nouvelle. Przykładem mogą tu znów, 
Ъус prace L. Stommy, który silnie podkreśla zmienność manifestacji 
form kategorii myślenia występujących w kulturze ludowej, ich zależ­
ność od epoki historycznej etc. Nie można jednak uznać, że złożona spra-̂  
wa relacji między synchronią a diachronią została w tych pracach po­
zytywnie rozwiązana i nie budzi zastrzeżeń 5 1 . 

4 9 L . S t o m m a, Próba analizy strukturalnej czterech legend średniowiecz­
nych, "Etnografia Polska", t. 16: 1972, z. 1, s. 281-295. 

5 0 L . S t o m m a , Analiza strukturalna słowiańskich obrzędów weselnych, pra­
ca magisterska, archiwum Katedry Etnografii UW, 1973. 

5 1 S t o m m a , Determinanty polskiej kultury ludowej... Zwracam też uwagę 
na rozdziały poświęcone metodzie strukturalnej i strukturalno-semiotycznej 



ZOFIA S O K O L E W I C Z 

Cechą współczesnych polskich prac wywodzących się z nurtu struk-
turalno-semiotycznego jest skupienie uwagi na sprawie treści kulturo-, 
wych. Pomija się ich pochodzenie, historię, przynależność społeczną czy 
etniczną, wreszcie ich związek z formą. Forma zjawiska w praktyce 
znajduje się poza zainteresowaniem badaczy. To co się w badaniu liczy, 
to znaczenie, czyli stosunek znaczącego do znaczonego. Forma stanowi 
jedność z tym, co oznacza. W danym miejscu i czasie, w danym kon­
tekście kulturowym relacja ta stanowi jedność. Oderwanie znaczącego 
od znaczonego oznacza przebywanie w świecie czystej i luzji , a raczej 
braku informacji. Nie chciałabym podejmować tu dyskusji na temat 
znaczenia badań nad formą zjawiska kulturowego. W dziedzinie histo­
r i i sztuki dyskusja ta ma już dość długą historię i daleka jest do zakoń­
czenia. Muszę jednak przyznać, że w rozważaniach strukturalnych czy 
fenomenologicznych nie widzę miejsca dla zastanowień się nad formą, 
nad jej taką lub inną historią etc. Inną jest sprawą, czy próbując wpro­
wadzić elementy myślenia historycznego do myślenia strukturalisty, jak 
tego pragnie L> Stomma, będzie można obejść się bez rozważań o formie. 
Jest ona wszak wehikułem znaczeń, które niesie ze sobą określony krąg 
historyczny. 

Rozważania nad elementami historycznymi w myśleniu człowieka 
muszą pobudzić do dyskusji nad elementami uniwersalnymi w kulturze. 
Znajdziemy je w pracach R. Tomickiego, J. S. Wasilewskiego, Z. Bene-
dyktowicza. 

R. Tomicki w swych kolejnych rozprawach ukazuje wspomniany 
uprzednio binaryzm myślenia ludzkiego i jego niezmiernie różnorodne 
i niemal niepoliczalne kombinacje, wskazując na obecne wszędzie ele­
menty uniwersalne. Do nich zalicza istnienie czasu mitycznego jako nie­
zmiernie stabilnej kategorii myślenia wszystkich społeczności archaicz-; 
nych. Rzeczywistość mityczna, ów prapoczątek, z którego wszystko się 
wzięło, będący nierzadko uzasadnieniem ontologii, etyki, estetyki da­
nej społeczności, pełni funkcje filozofii, zawiera odpowiedzi na najbar­
dziej egzystencjalne pytania, które zadaje sobie każdy człowiek 5 2 . 

Badania tego, co uniwersalne, i tego, co właściwe pewnym tylko 
narodom czy grupom, zawsze było domeną etnologii. Być może, że owe 
taksonomie, tworzone dziś zgodnie ze wskazówkami struktural is tów 
i semiotyków, wskazujące na istnienie kategorii uniwersalnych i struk­
tur długiego trwania, winny być w dalszej części poddane oglądowi 
przez etnologów — historyków, którzy winni wskazać, w jaki sposób 
owe struktury długiego trwania modelowały w konkretnym miejscu 

w skrypcie pt. Metody etnologii, a to zwłaszcza dlatego, że zaczynają się poja­
wiać w naszej literaturze próby pseudo semiotyczne, nie mające wiele wspólnego 
z surowymi wymaganiami tego warsztatu. 

и T o m i c k i , Słowiański mit... 



K U L T U R A D U C H O W A — Z B I Ó R C Z Y S Y S T E M 25 

i czasie to wszystko, co nazywamy kulturą, co było jednocześnie lokal­
nym tworzeniem tej kultury.^I — jakim zmianomjulęgały_ora_z czy. sa ­
me struktury? I/ т'Ы^^^^е Tffl * 

Wizję świata można rekonstruować zarówno w jej prostym, jak i po­
głębionym wymiarze wychodząc bądź od elementów zachowań obrzędo­
wych (np. wesele lub tylko jego część, jak wspomniane pokładziny) 
bądź od artefaktu, przedmiotu kultury materialnej. Można by wręcz 
próbować twierdzić, że prawa wszechzwiązku decydują, o tym, że każ­
de działanie ludzkie da się wyjaśnić przez odwołanie do sposobu w i ­
dzenia świata przez człowieka, a tym samym do jego doświadczania 
świata. Zapewne jednak istnieją bardziej i mniej dogodne punkty star­
tu. Takim niewątpliwie dogodnym punktem stał się dla J. S. Wasilew­
skiego artefakt w postaci domostwa mongolskiego — j u r t y 5 3 . Dogod­
ność tę widzi J. S. Wasilewski w szczególnej analogii między domem 
a kosmosem. Jego badania kultury mongolskiej również opierają się na 
założeniu, jak w wypadku poprzednich autorów, że człowiek działa 
zgodnie z zasadami tworzącymi razem całościowy obraz otaczającego go 
wszechświata. 

Jak wspomniano, przy tym samym założeniu można poprowadzić po­
stępowanie analityczne w innego punktu. J. S. Wasilewski w innym stu­
dium 5 4 czyni to wychodząc od opisu pogrzebu mongolskiego, a posługu­
jąc się w jego opisie tym, co nazywa kategoriami egzystencjalnymi. A u ­
tor pisze "śmierć — przedmiot najgłębszej refleksji egzystencjalnej — 
jest również kategorią współorganizującą wszelką ludzką działalność 
wierzeniowo obrzędową, stając się elementem nieodzownym w cało­
kształcie zrytualizowanych operacji składających się na kul turę" 5 5 . 

Opozycje binarne łącząc się w pary opozycyjne, tworząc wiele skom­
plikowanych nieraz kombinacji, nie mogą być jednak łączone w sposób 
dowolny. Analizując wszelkie zachowania żałobników w czasie pogrze­
bu mongolskiego i całego czasu żałoby autor posługuje się wieloma ka­
tegoriami, takimi jak góra — dół, prawo — lewo, przód — tył, prze­
strzeń zamieszkana — niezamieszkana, własna — cudza, czas regular­
ny — zakłócony, odwrócony, ruch prawoskrętny — lewoskrętny, policzal­
ne — niepoliczalne etc. Wśród wymienionych a nie wyczerpanych kategorii 
dochodzimy do ogromnie ważnej pary "swój — obcy". To obcy, a nie 
swoi pomagają w końcu zmarłemu przejść na "tamten świat", choćby 

5 8 J . S. W a s i 1 e w s к i, Kategoria przestrzeni w kulturze koczowniczej. Ana­
liza przestrzenna jurty mongolskiej, "Etnografia Polska", t. 19: 1975, s. 109-129; 
t e n ż e , Rzecz i rytuał, symbolika czasu i przestrzeni w jurcie mongolskiej, pra­
ca doktorska, archiwum Katedry Etnografii UW, Warszawa 1977. 

" W a s i l e w s k i , Po śmierci wędrować..., oraz J . T o k a r s k a , M. Z m y-
s ł o w s k a , J . S. W a s i l e w s k i , Śmierć jako organizator życia, "Etnografią Pol­
ska", t. 26: 1982, z. 1. 

5 6 W a s i l e w s k i , Po śmierci wędrować... 



26 Z O F I A S O K O L E W I C Z 

dlatego, że "tamten świat" — jest odwrotnością "tego świata". Ale, 
o ile kategoria "swój — obcy" pomocna jest w analizie opozycji pochod­
nych od kategorii "życie — śmierć", to można ją wywieść również z ka­
tegorii bóg — diabeł, i wtedy będzie miała nieco inne znaczenie. Nie 
ulega wątpliwości, że pary opozycji łączą się w struktury dając wielość 
kombinacji, co stanowi ostrzeżenie przed ich powierzchownym odczy­
tywaniem. Wizja świata każdego konkretnego społeczeństwa, składając 
się z elementów uniwersalnych, może jednocześnie stanowić unikalną 
całość. Rekonstrukcja takiej wizji może jednak objaśnić nam zasady, 
które rządzą światem zachowań kulturowych, zewnętrznie różniących 
się, wewnętrznie podobnych. 

Wspomniany kierunek badań nad kulturą duchową, nazwany przeze 
mnie strukturalno-semiotycznym, nie jest jednolity, również i w Pol­
sce. Różni autorzy w różny sposób rozwinęli wspólne mu założenia 
o systemowym i komunikacyjnym charakterze kultury. Ale różnorod­
ność propozycji badawczych, z których omówiłam tu jedynie stosowa­
nie pojęcia "obrazu świata", jest dowodem prężności obszernego pola 
poszukiwań teoretycznych. Zasadniczy spór między przedstawicielami 
tych orientacji a innymi kierunkami badań ludowej kultury duchowej 
w Polsce można sprowadzę do następujących spraw: 

1. Czy punktem wyjścia w badaniach może być forma, której struk­
tu rę poznajemy dzięki analizie morfologicznej i na tej podstawie możei-
my wnioskować o powinowactwie kultury różnych ludów, dokonywa­
nej między nimi wymianie elementów kultury etc, czy raczej znacze­
nie, którego s t rukturę poznajemy w wyniku analizy znaczeniowej i z 
tego wyprowadzamy wniosek o możliwości komunikowania się w obrę­
bie danej wspólnoty ludzkiej i dopiero później możemy wnioskować 
o powinowactwach kulturowych. 

2. Czy możemy analizować zjawiska zaliczane do sfery kultury du­
chowej abstrahując od systemu myślenia, którego część stanowią, i od­
nosić je bezpośrednio do instytucji systemu społecznego? Zastrzeżenie 
to zgłaszają semiotycy wobec zwolenników kierunku funkcjonalnego, 
a także historyczno-socjologizującego kierunku K. Dobrowolskiego. Za­
strzeżenie to w gruncie rzeczy dotyczy prawomocności analizy zjawisk 
znajdujących się na różnych poziomach epistemologicznych 5 6 . 

3. W obydwu sporach ważną rolę odgrywa odmienna definicja ku l ­
tury i obszaru kultury duchowej. 

4. Czy możemy rozumieć znaczenia poza kontekstem społecznym, po­
za kontekstem komunikowania się? To jeden z zarzutów stawianych se-

Z. S о к o 1 e w i с z, Podstawowe modele nauki stosowane w etnologii pol­
skiej, referat na sesji Komitetu Nauk Etnalogicznych PAN, czerwiec 1978 (maszy­
nopis, archiwum Katedry Etnografii UW). Temat ten podejmuję nadto w przygo­
towanej książce pt. Etnologiezne teorie kultury. 



K U L T U R A D U C H O W A — Z B I Ó R C Z Y S Y S T E M 27 

miotykom. Z tym wiąże się nieco inne rozumienie pojęcia kontekstu 
w obydwu wypadkach. 

5. Należy podkreślić, że w badaniach strukturalno-semiotycznych 
stawia się z reguły inne pytania badawcze od pytań stawianych przez 
zwolenników np. Moszyńskiego lub Dobrowolskiego. Nie ma wątpliwo­
ści, że na pytania semiotyczne nie można odpowiedzieć metodą Moszyń­
skiego lub Dobrowolskiego. Wydaje się natomiast, że odpowiedzi semio­
tyków byłyby im obu przydatne dla rozwiązania ich własnych proble­
mów. 

Spory teoretyczne w środowisku etnografów trwają, na szczęście. 
Trzeba jednak wskazać, że kierunek strukturalno-semiotyczny w Pol­
sce ma za sobą wynik i 10 lat badań empirycznych, szereg rozpraw doktor­
skich, a także habilitacyjne. Ma już swoją historię. Dlatego trzeba bacz­
nie śledzić, jakim sam zacznie ulegać transformacjom, co powstaje obok 
lub w opozycji do niego. Z nieco nowszych badań, choć mających już 
w świecie swoją historię, chciałabym zasygnalizować choćby propozy­
cje badań systemów kognitywnych 5 7 , nowe propozycje etnometodolo-
gii i ekologii społecznej. Pozwalają one na formułowanie nowych py­
tań, a przecież o to, o te wciąż nowe pytania, chodzi nam wtedy, gdy 
mówimy o postępie nauki. 

Zofia Sokolewicz 

S P I R I T U A L C U L T U R E — A S E T OF THINGS, 
A S Y S T E M O F S O C I A L R E L A T I O N S OR A S Y S T E M O F MEANINGS 

S u m m a r y 

In Polish contemporary ethnology the nation "spiritual culture" is 'being used 
in three basic meanings: 1) Kazimierz Moszyński understood culture as a combi­
nation of products of the human mind, and spiritual culture as all things needed 
to satisfy the human spirit. Research on culture and spiritual culture, understood 
aJs a set of things, took place when the positivistic and naturalistic model of 
science was introduced and when the thesis of E . Durkheim, that social facts 
should be analysed as things was adopted; 2) Kazimierz Dobrowolski also treats 
culture as a realm of tangibles, but at the same time makes a distinct division 
into 9 sections and does not deal separately with spiritual culture. The Weltans­
chauung which shows the spirit of an epoch with all the characteristic features 
of a society in a given time and place makes one believe that culture is one whole. 
I n his works after 1950 Dobrowolski gives up treating culture as a separate field 

5 7 Konferencja na temat "Kultura i poznanie" odbyła się w Warszawie, 
11-16.11.1981. Zorganizowana przez Ośrodek Badań Amerykańskich i Katedrę Etno­
grafii Uniwersytetu Warszawskiego; oraz ośrodek badań polskich w Bloomington, 
Indiana, USA, poświęcona była badaniom tzw. systemów kognitywnych w etno­
logii i etnomuzykologu oraz socjologii nauki. Materiały przygotowane do druku 
w "Przeglądzie Humanistycznym" i w "Ethnologia Polona". 



28 Z O F I A S O K O L E W I C Z 

of research and encouraged by the idea of historical materialism he accepts cultu­
re, as a correlation of social relations. He believes that any research on culture 
helps to understand the latter, because social laws exist and there are no separate 
laws for culture. 3) Structural and semiotic approaches which have appeared in 
Poland since the late sixties (Benedyktowicz, Stomma, Tomicki, Wasilewski) are 
based on the assumption that culture is a system of signs. Therefor, the notion 
"spiritual culture" is unnecessary. Most of what Moszyński understands as spiri­
tual culture and Dobrowolski as religious, cognitive, artistic or hedonistic culture 
and also some elements of other sections (those which can 'be expressed in the 
form of sings) become the object of general research on communication Contradic­
tions between those three positions are visible. Followers of each approach set 
themselves different questions and therefore their theoretical and cognitive 
assumptions differ. The question arises how three methods of research complement 
one another because the object of the research is different each time. 




