
„Etnografia Po l ska " , t . X V I I z. 1 

M A R I A W I E R U S Z E W S K A 

INTEGRACYJNA I WY CHOWAWCZA F U N K C J A F O L K L O R U 

Głębsza refleksja nad zakresem sformułowanego problemu prowadzi 
do przekonania, że umożliwia on zastosowanie różnych ujęć badawczych. 
Stwarza również szanse rozległych i w n i k l i w y c h sondaży, które z powo­
dzeniem dałyby wciągnąć w swą orbitę zagadnienia będące i s to tnym 
przedmiotem badań przynajmniej k i l k u dyscypl in : socjologii, etnografi i , 
pedagogiki, psychologii społecznej, a nade wszystko fo lk lorys tyk i . Wśród 
nich, przy ostatecznych rozstrzygnięciach problemu, zasadniczą pozycję 
zająć jednak w in i en punkt widzenia kojarzący w swym zasięgu penetra­
cję systemów społecznego i kulturowego. 

Centrum uwagi skupimy na analizie społecznych funkc j i , jakie wywo ­
łuje pewna dziedzina ku l tu r y , zwana fo lklorem. Mówiąc szerzej, będzie 
to analiza skutków i następstw, zgodnie z rozumieniem pojęcia funkc j i , 
spowodowanych istnieniem określonych faktów ku l turowych . Przy t y m 
interesować nas będą skutk i w postaci działań integrujących społeczność, 
a więc stwarzających i umacniających poczucie wzajemnej więzi, w efek­
cie sprzyjających spoistości grupy, a także skutk i w postaci działań w y ­
chowawczych. To ostatnie pojęcie odnosić się będzie, w naszym rozumie­
n iu , do procesu kształtującego aprobowane w grupie modele zachowań, 
zgodne z pre ferowanymi wartościami. T y m samym symptomów działań 
wychowawczych szukać będziemy tak w kontekście systemu normatyw­
nego, j ak i regulacyjnego. 

W sytuacj i empirycznej obie te funkcje podlegają dodatniemu sprzę­
żeniu zwrotnemu. Umocnienie więzi społecznej dokonuje się dzięki j ed­
nolicie działającemu systemowi wychowawczemu. Przyswojenie prefero­
wanych w grupie wartości stwarza bowiem poczucie wspólnoty, wza­
jemnej łączności. Analogicznie świadomość silnej więzi sprzyja akcj i w y ­
chowawczej, przez unifikację systemu normatywnego i minimalizację od­
chyleń od norm. 

Wprowadzenie pojęć funkc j i , integracji , f o lk lo ru i wychowania zobo­
wiązuje do podania ich def inic j i , zwłaszcza że nie są one jednoznacznie 
rozumiane, niech jednak szczupłość miejsca usprawied l iw i ich brak, t y m 



106 M A R I A W I E R U S Z E W S K A 

bardziej że w wystarczającej mierze zrekompensowało go poczynione już 
wyjaśnienie celu zamierzeń. 

W końcu wyjaśnijmy, że nie sprawia nam kłopotu kontrowersyjność 
op in i i na temat zakresu fo lk loru . Przewaga naszych materiałów empirycz­
nych, które stanowią osnowę niniejszych rozważań, dotyczy obrzędów 
wraz z ich rytuałem i konsekwencjami społeczno-magicznymi oraz zacho­
wań normowanych tradycją, o mniejszej niż obrzędy mocy obowiązują­
cej, a także towarzyszącej i m otoczki w postaci f o lk lo ru słownego. 

Nie zagłębiamy się w analizę l i t e ra tury ludowej jako t w o r u samoist­
nego, więc bajek, legend, zagadek, przysłów itp. , jakkolwiek, zgodnie 
z dzisiejszym rozumieniem, stanowią one niewątpliwie trzon pojęcia f o l ­
klor . Czynimy to z dwóch powodów. Po pierwsze, analiza l i teracka 
fo lk lo ru słownego doczekała się już takiej i n t e r p r e t a c j i F u n k c j o n u j e ona 
zarówno w sformułowaniach profesjonalnych badaczy, j ak i potocznej 
świadomości. Wystarczy wspomnieć znane komunały, że morał zawarty 
w bajkach i przysłowiach uczy 2, a podania, wierzenia — jako i lustracja 
pewnych zaleceń i no rm współżycia — działają wychowawczo 3 , oraz 
związane z tradycją romantyczną przekonania, że przysłowia są mądrością 
narodów. Dość także stwierdzić, że fo lk lor słowno-muzyczny był swoi­
stym orężem w walce klasowej. Taką wymowę mają przecież pieśni pro­
letariackie, pieśni ludowe okresu pańszczyźnianego, pieśni zbójnickie. I n -
tegrująco działały pieśni poszczególnych grup zawodowych: górnicze, hu t ­
nicze, wyrażając zbiorowe ideały i dążenia, będąc is to tnym wyrazem 
samookreślenia grupy. 

Nieporównanie mniejsza jest wiedza na temat społecznych funkc j i ob­
rzędów i zwyczajów, które częściej stanowią domenę zainteresowań et­
nografów niż typowych folklorystów. 

Płaszczyzną odniesienia niniejszych rozważań będzie kontekst społecz-
no-kul turowy, a w każdym razie te elementy s t ruk tury społecznej, które 
w sposób istotny determinują przekształcenie systemu jako takiego. Uwa­
ga ta wypływa z głębokiego przekonania, że czas i konkretna społeczność 
to dwie współrzędne, które w ostatecznym efekcie wyznaczają funkcje 
fo lk loru . Bezkrytyczne przypisywanie m u zawsze i wszędzie walorów 
wzmacniających więź społeczną byłoby nonsensem. 

1 C. H e r n a s , W kalinowym lesie, t. 1; U źródeł folklorystyki polskiej; t . 2: 
Antologia polskiej pieśni ludowej ze zbiorków polskich XVIII w., W a r s z a w a 1965. 

3 N a dydaktyczną funkcję przysłowia z w r a c a uwagę J . K r z y ż a n o w s k i w a r ­
t y k u l e , Dzieje przysłowia polskiego w toku pięciu wieków, „Kultura i Społeczeństwo", 
t.. 14: 1970 n r 1, s. 119, 120, 125. 

3 D. S i m o n i d e s , Rola współczesnych opowiadań ludowych w żywym środo­
wisku społecznym, [ w : ] Folklor w życiu współczesnym, r ed . B. L i n e t t e , Poznań 
1970, s. 86. 



I N T E G R A C Y J N A I W Y C H O W A W C Z A F U N K C J A F O L K L O R U 107 

Niezbyt odległe doświadczenia badawcze etnografów wykazały, że 
wraz z wkraczaniem ws i w orbitę nasilonych wpływów urbanizacji , wraz 
z krystal izowaniem się nowego t y p u więzi ponadlokalnych w rezultacie 
procesów industr ial izacj i kra ju , zmieniła się, mówiąc najogólniej, s t ruk­
tura społeczna środowisk wiejskich, a na tle znamiennych sytuacj i p ierw­
szego zafascynowania miastem fo lk lor jako bagaż t radyc j i „wielka r u ­
pieciarnia okruchów, stanowiących margines k u l t u r y " , j ak go nazywa 
S. Czarnowski 4 , stawał się symbolem separacji odłamów wsi bardziej 
zachowawczych, nieawangardowych, nienadążających za duchem czasu. 
Tymczasem wiadomo, że w innych warunkach, na przykład w okresach 
zagrożenia b y t u grupy społecznej, dramatycznych sytuacjach wojny, akcj i 
wynarodowiania i represj i wobec mniejszości narodowych, właśnie od­
woływanie się do różnych przejawów fo lk loru, decydowało o spoistości 
grupy, wzmagało tendencje konsolidujące, sprzyjało jej przetrwaniu. 

Ufamy, że przyjęcie zasady re latywizacj i do systemu pozwoli nam 
ocenić rolę f o lk lo ru nie a pr io r i , a po ustaleniu empirycznym, które jak 
widać pokazuje, iż fo lk lor może pełnić odmienne funkcje, w zależności 
od układu odniesienia, względem którego jest rozpatrywany. To stano­
wisko metodologiczne upoważnia nas do wprowadzenia obok pojęcia funk ­
c j i jego opozycji w postaci d y s funkc j i 5 . Wiadomo bowiem, że integracja 
grupy wywołuje i pogłębia procesy izolacji wTzględem grup obcych. Naszą 
zasadę potwierdzają między i n n y m i spostrzeżenia R. F i r tha dotyczące re­
l ig i i . Zauważa on mianowicie, że przypisanie re l i g i i siły integrującej 
sprawdza się bardziej wobec społeczeństw prostych niż złożonych, wraz 
bowiem z postępującym zróżnicowaniem społecznym i ekonomicznym re­
l ig ia staje często sztandarem dla dążeń separatystycznych. Jest to więc 
i lustracja przejścia funkc j i w dysfunkcję, przy zaistnieniu określonych 
zmian s t ruktura lnych w systemie społecznym i ekonomicznym 6. Zbieżne 
z nią są także uwagi C. Geertza poświęcone zmianom funkc j i społecznej 
rytuału pogrzebowego na Jawie. Otóż społeczne i psychologiczne funkcje 
obrzędu, wpływające niegdyś na spoistość grupy i zapewniające przywró­
cenie równowagi emocjonalnej doprowadziły do wręcz odwrotnych skut­
ków w w y n i k u radykalnych przekształceń sytuacj i społecznej 7. 

Badanie genezy fo lk lo ru wprowadza nas w czasy zamierzchłe, kiedy 

4 S. C z a r n o w s k i , Studia z historii kultury, [ w : ] Dzieła, t . 1, W a r s z a w a 1956, 
s. 118. 

5 Pojęcie d y s f u n k c j i wyjaśnia na t l e m e t o d y f u n k c j o n a l n e j P. S z t o m p k a , 
Metoda funkcjonalna w socjologii i antropologii społecznej, Wroc ław 1971, s. 103-105. 

6 R. F i r t h , Function, [ w : ] Current Anthropology, Ch icago 1956, s. 242 (cyt. za 
S z t o m p k ą , op. cit., s. 66). 

7 C. G e o r t z, Ritual and Social Change: A Javanese Example, „Amer ican A n ­
t h r o p o l o g i s t " , R. 59: 1957, n r 1, s. 32-54. 



108 M A R I A W I E R U S Z E W S K A 

to p r y m i t y w n y światopogląd skłaniał do personif ikacji , kreowania bóstw 
i duchów, złych lub opiekuńczych. Poprzez odpowiednie zabiegi rytualne 
o magicznych konsekwencjach człowiek usiłował sobie stworzyć zabezpie­
czenie przed przeciwnościami losu. Czynił to poprzez formuły zaklęć, za-
mawiań, wróżb, poprzez rytuał ofiar, które w efekcie miały służyć po­
jednaniu z domniemanymi istotami nadprzyrodzonymi. Były to bez wąt­
pienia cele podstawowe tych praktyk , zamierzone i istotne, ponieważ do­
tyczące zachowania egzystencji. Zarazem jednak wiedza magiczna jako 
podłoże treści fo lklorystycznych realizowała także funkcje ukry te . Strze­
żona w kręgach starszyzny plemiennej, czarowników, była zalążkiem póź­
niejszego zróżnicowania społecznego, podstawą do wyłonienia się grup 
wtajemniczonych, swoistym narzędziem hierarchizacji . Jednocześnie była 
dobrem ogółu, praktykowana dla wspólnych celów realizowała potrzeby 
zbiorowe — zapewnienie wegetacji, przetrwanie grupy w okresach nie­
powodzeń i kryzysów. Ow zbiór niepisanych doświadczeń, wskazań dzia­
łania, najskuteczniejszych praktyk , składający się na wiedzę ludu, t en ze­
spół sprawdzonych przez pokolenia f o rm postępowania był na tura lnym 
zespołem dyrek tyw wychowania młodego pokolenia. Zgodne przestrzega­
nie zasad wynikających z wiedzy ojców gwarantowało sukces wychowaw­
czy, kształtowało osobowość na miarę potrzeb i wymagań grupy. Funkcje 
te jednak nie zawsze działały w sposób zamierzony, częściej były n ieu­
świadomioną i ukrytą konsekwencją zamierzonych celów podporządko­
wania sobie sił przyrody. 

Właśnie w kontekście związku człowieka z przyrodą upatru jemy sens 
obrzędów i zwyczajów ludowych, których powszechność na wsi polskiej 
rejestrowały jeszcze XIX-wieczne relacje etnograficzne. Żywotność f o l ­
k loru, a zwłaszcza obowiązujący charakter obrzędów, uwarunkowany do­
niosłymi konsekwencjami sakralnymi, magicznymi i społecznymi, w spo­
sób pierwszoplanowy wpływał na procesy integracj i , podtrzymywał uczu­
cie wspólnoty i wzajemnej więzi. 

Szczególną okazją do uroczystego przeżywania więzi grupowej było 
liczne uczestniczenie w akcj i rytualne j obrzędów rodzinnych i dorocznych, 
stwarzając swoistą atmosferę nasilonej łączności, zwłaszcza że obrzędy 
odwoływały się w swej istocie do szczególnie szanowanych wartości uro ­
czystych, odświętnych, mających znaczną moc integrującą 8. 

Nie t y lko doraźne uczestnictwo w rytuale, ale przede wszystk im jego 
doniosłe skutk i gwarantowały w sposób ciągły społeczną więź mieszkańców 
wsi . Będąc zarazem manifestacją uświęconej tradycją wiedzy grupowej 
spełniały funkcje wychowawcze sensu stricto, kształtując pożądany wzór 

8 Zob . typologię wartości S. O s s o w s k i e g o w p ra cy Z zagadnień psychologii 
społecznej, [ w : ] Dzieła, t. 3, W a r s z a w a 1967, s. 91 , 96. 



I N T E G R A C Y J N A I W Y C H O W A W C Z A F U N K C J A F O L K L O R U 109 

osobowy poparty społeczną aprobatą. Funkcje te realizowane były bar­
dziej w sposób u k r y t y , nieuświadomiony, niż j awny i zamierzony. Doko­
nywały się na marginesie działań magicznych służących wegetacji. 

Odmienny typ , z uwagi na przyjętą przez nas klasyfikację, stanowiły 
obrzędy o wyraźnej wymowie społecznej, założonej explicite. I ch główny 
sens polegał na instytucjonal izacj i określonych faktów w życiu jednostki 
i grupy. Rozumiemy pod t y m pojęciem nadanie placetu grupowego pew­
n y m sytuacjom, które t y m samym stawały się prawomocne. 

W przypadku wesela społeczna aprobata i uznanie doprowadzały do 
powstania związku małżeńskiego. Miało to szczególne znaczenie w czasach, 
gdy zawarciu małżeństwa nie towarzyszył rytuał kościelny a istnieć m u ­
siała prawdopodobnie określona forma świecka zatwierdzająca ten stan 
i uprawniająca nowożeńców do wspólnego życia. M imo że na skutek presj i 
kościoła forma ta z czasem uległa zatarciu i przekształceniu, to pozostały 
w niej ślady rytuału o wyraźnej wymowie społecznej. Manifestowało się 
to na przykład w wykluczeniu panny młodej z grona dziewcząt i kręgu 
własnej rodziny, w przekazaniu je j pod opiekę męża i przyjęciu przez no­
wą rodzinę oraz grupę kobiet zamężnych. Kojarzył się z t y m rytuał w i e ­
czoru panieńskiego, rozplatania włosów, zatrzymywania orszaku młodego 
na drodze, robienia m u sztucznych przeszkód, wiązał się z t y m również 
rytuał błogosławieństwa rodziców, inscenizowanych w trakcie wesela scen 
kupna i sprzedaży młodej, targowania wianka, przekazywania rózgi we­
selnej lub jabłoneczki, wreszcie akt oczepin, a następnie przewiezienia 
do domu młodego. 

Akceptacja nowej r o l i społecznej w kul turze tradycyjnej wymagała 
z reguły rytuału obrzędowego z odpowiednimi formułami słownymi. Prze­
konują o t y m relacje etnograficzne dotyczące obrzędów recepcyjnych, 
w t y m także wyzwo l in na parobka, przyjęcia do grupy zawodowej kosia­
rzy, flisaków, myśliwych 9. 

Frycówka, f rycowiny lub w i l k jako akty obrzędowego przyjęcia do 
grupy zawodowej kojarzyły się z dojrzałością fizyczną adepta, były rów­
nież aprobatą jego zmienionej r o l i społecznej. Procedura przyjęcia miała 
wiele cech podkreślających fizyczną dojrzałość, więc także wypróbowują-
cych siłę, zręczność, wytrzymałość i umiejętności zawodowe parobka. 
W w ie lu szczegółach rytuału zbliżała się do obrzędów inicjacyjnych, które 
w społeczeństwach p r y m i t y w n y c h miały na celu wprowadzenie młodzień­
ca do społeczności dorosłych i nadanie m u przy t y m obowiązków i przy­
wilejów pełnoprawnego członka plemienia. W polskich obrzędach recep­
cyjnych aspekt ten wiązał się z wyraźnym pouczaniem jednostki, zwykle 

9 M . W i e r u s z e w s k a , Obrzędy recepcyjne wieku dojrzałego w Bełchatow-
skiem, „Łódzkie S t u d i a E tnog ra f i c zne " , t . 8: 1966, s. 30-41. 



110 M A R I A W I E R U S Z E W S K A 

w wierszowanej formie oracji lub przyśpiewek, co do jej sposobu zacho­
wania zgodnego z nową rolą społeczną. 

Pełna funkcja wychowawcza realizowana była nie t y lko przez ukaza­
nie pożądanego sposobu działań, ale również ich egzekwowanie. Dlatego 
też nie bez znaczenia będzie ukazanie elementów działań sankcjo­
nujących, jakie dadzą się śledzić w folklorze. Nie wyczerpywały one 
wszystkich sposobów presj i i sankcji społecznych stosowanych na wsi 
w sytuacjach sprzecznych z kodeksem norm. Pewne bowiem dewiacje, 
zwykle sporadyczne, nie mieściły się w zwyczajowo przewidzianym sy­
stemie nagan. Na ogół jednak elementy k r y t y k i w postaci sankcji psy­
chologicznych — wyśmiewania, szydzenia, d rw in , j a k i m poddawano nie­
pożądane cechy charakteru jednostek czy ich niewłaściwe z punk tu w i ­
dzenia obowiązujących zasad zachowanie, wplecione były właśnie w r y t m 
obrzędów i zwyczajów dorocznych. 

Zbiorowe uczestniczenie w obrzędach sprzyjało formom napiętnowa­
nia i odwoływania się od op in i i grupowej. Szeroki wachlarz t ych ocen 
o zdecydowanej wymowie sankcjonującej ad personam zawierały teksty 
przyśpiewek i oracji, wzbogacające obrzęd weselny, zwyczaj dyngusu — 
szczególnie reprezentatywny na Kujawach, a także obchody świętojań­
skie 1 0. 

Dotychczasowe przejawy funkc j i integracyjno-wychowawczej, zakła­
dane w sposób j awny bądź u k r y t y , zamierzony czy niezamierzony —, 
zgodnie z Mertonowskim rozróżnieniem 1 1 — odnosiły się do więzi w ukła­
dzie przestrzennym i integracj i międzypokoleniowej, t y m samym trwają­
cej w czasie. Pozostał nam jeszcze do wyjaśnienia trzeci aspekt omawia­
nej funkcj i , jaką realizuje stabilizujące działanie obrzędów. U jawnia się 
ono w sytuacjach przełomowych życia jednostki, j ak narodziny, osiągnię­
cie dojrzałości fizycznej, pierwsza praca, zmiana stanu cywilnego, choro­
ba, śmierć, a także przejściowych okresach t rwan ia grupy, związanych 
z cyklem pór roku, ale i bardziej dramatycznymi wydarzeniami, j ak klę­
ski żywiołowe, głód, pomór, wojna i tp . 

Anal iza fo lk lo ru przekonuje, iż owe przejściowe okresy cechuje szcze­
gólnie nasilony rytuał. Świadczą o t y m wszystkie obrzędy rodzinne sku­
pione wokół przełomowych dat w życiu jednostki, a także wszystkie 
obrzędy doroczne towarzyszące nowym cyklom wegetacji roślinnej. Właś-

1 0 P r o b l e m a t y k a sankcjonującej r o l i niektórych elementów f o l k l o r u n a t l e sy­
s t e m u k o n t r o l i społecznej z n a j d u j e pełniejsze wyjaśnienie w osobnej p r a c y a u t o r k i . 
M . W i e r u s z e w s k a , Sankcje systemu kontroli społecznej wobec rodziny wiej­
skiej, „Łódzkie S t u d i a E tnogra f i c zne , t. 13: 1971, s. 48-59. 

1 1 A r g u m e n t y za i s t o t n y m z p u n k t u w i d z e n i a badawczego rozróżnieniem f u n k c j i 
podaje R. K . M e r t o n , Social Theory and Social Structure, G lencoe 1958, s. 65, 
68, 70. 



I N T E G R A C Y J N A I W Y C H O W A W C Z A F U N K C J A F O L K L O R U 111 

nie w kontekście naturalnego zachwiania równowagi pełni fo lk lor rolę 
czynnika wewnętrznej samoregulacji, przeciwdziałając domniemanym, 
groźnym następstwom zachodzących przemian, zapewniając ciągłość życia 
społecznego. Taką funkcję posiadały między i n n y m i obrzędy pogrzebowe, 
na które powołuje się za R. S. Rudnerem P. Sztompka wyjaśniając, że 
rzeczywistą ich funkcję stanowiło dostarczenie usankcjonowanych sposo­
bów przezwyciężania sytuacj i kryzysowej 1 2. Tę samą argumentację za­
wierają hipotezy A. Van Gennepa, dla którego funkcją rites de passage 
jest „łagodzenie zakłóceń spowodowanych istnieniem stanów przejścio­
w y c h " w. 

Przenosząc ten tok rozumowania na wszelkie sytuacje grożące egzy­
stencji grupy społecznej łatwo wytłumaczyć si lny oddźwięk, j a k i wywo ­
łuje w niej odwołanie się do fo lk lo ru jako siły spajającej wewnętrzną 
więź, na przykład w okresie wojny, akcj i wynarodowiania, gdy spełniał 
on rolę ant idotum na procesy postępującej dezintegracji. Może na t y m 
tle łatwiej zrozumieć mo tywy tworzenia pieśni obozów koncentracyjnych, 
w warunkach zdawałoby się najbardziej k u temu niesprzyjających u . Ma­
my t u przykład spontanicznego działania treści folklorystycznych, cho­
ciaż mogą one funkcjonować także w w y n i k u świadomej inspiracj i . Me­
chanizmy te unaocznimy teraz omawiając rolę f o lk lo ru w czasach współ­
czesnych, w społeczeństwach zurbanizowanych, a t y m samym w zupełnie 
odmiennym kontekście społeczno-kulturowym. 

Dawny sens w i e lu obrzędów zastąpiony został z czasem przez zinsty­
tucjonalizowane fo rmy akceptujące członkostwo w grupie, sankcjonujące 
doniosłe dla niej wydarzenia. Wiele z n ich przejął kodeks prawny. Nie­
gdyś zamierzone funkcje obrzędów ulegają zatarciu, gdzieniegdzie w bar­
dziej sprzyjających warunkach utrzymują się jeszcze re l iktowe formy 
dawnego rytuału. Czasem są zwykłym przeżytkiem, niekiedy jednak t r w a ­
ją nadal dzięki zmienionej funkc j i na skutek zaspokajania aktualnych po­
trzeb społecznych. Potwierdzają to współcześnie prowadzone badania na 
terenie Polski. Otóż w y n i k a z nich, że obrzędy doroczne, praktykowane 
dawniej świadomie w celach magicznych, kontynuuje się obecnie w spo­
sób j awny i zamierzony, wyłącznie dla podtrzymania uczuć towarzyskich 
w kręgu znajomych, w celu zabawy i roz rywk i . Wprawdzie obecnie zbio­
rowe uczestniczenie w zwyczaju także podtrzymuje uczucie wspólnoty, 
ale pozbawia je swoistego podkładu moralnego właściwego kul turze t r a ­
dycyjnej, a zatem równie silnej mocy obowiązującej. 

1 2 S z t o m p k a , op. cit., s. 114. 
1 3 M . K . G 1 u с к m a n , Essays on the ritual and social relations, Manches t e r 

1962, cyt . za recenzją Z. S o k o l e w i c z , „Etnografia Po l ska " , t . 9: 1965, s. 515. 
1 4 J . L i g ę z a , Folklor w górnośląskim okręgu przemysłowym, [ w : ] Folklor w ży­

ciu współczesnym, s. 79. 



112 M A R I A W I E R U S Z E W S K A 

Znamienne są obserwacje świadczące, że we współcześnie praktyko­
wanych zwyczajach, nawiązujących do autentycznego fo lk loru, udział b io­
rą wąskie kręgi społeczne wsi, przy czym uczestniczą w nich czasem l u ­
dzie spoza lokalnego środowiska: koledzy z miejsca pracy, rodzina z m ia ­
sta. Te symptomatyczne reguły współczesnej etykiety, nakazujące zapra­
szać na uroczystości wiejskie (odpusty) czy rodzinne (wesela, chrzty itp.) 
ludzi spoza bezpośredniego kręgu sąsiadów i znajomych, świadczyłyby 
0 osłabieniu wewnętrznej więzi pewnych odłamów wsi i nasileniu kon ­
taktów zewnętrznych. 

Równolegle jednak obserwowane w w i e lu wsiach ożywienie t radycy j ­
nych obrzędów, dopasowywanie ich do realiów współczesności, rozbudo­
wywanie akcj i i l iczny udział zarówno ludności miejscowej, j ak i te j , 
która ma ze środowiskiem macierzystym kontakty sporadyczne z okazji 
świąt i urlopów, przemawiałoby za tezą już sygnalizowaną, że mamy t u 
do czynienia z tendencją przeciwdziałania t y m wszystkim procesom dez­
integracji , które postępują wraz z urbanizacją i uprzemysłowieniem. 

Zmiany funkc j i obrzędów, jakie obserwujemy wraz z ich stopniowym 
zanikiem już od końca X I X wieku, a które potęguje dopiero w iek X X , 
z impaktem wpływów ponadlokalnych, a zwłaszcza uprzemysłowienia k ra ­
j u , a zatem i recepcją nowych wzorów, zmuszają etnografów do śledzenia 
przeobrażeń współczesnych. Na t y m tle szczególnego znaczenia nabiera 
miejsce treści k u l t u r y ludowej w tworzeniu k u l t u r y narodowej, a zatem 
1 zadanie śledzenia r o l i f o lk lo ru w procesie integracj i narodowej. 

Szeroko interpretowane zjawisko fo lk loryzmu jako ugruntowany nur t 
współczesnego życia kulturalnego, uzmysławia nam ten k ierunek przej­
ścia od regionalnych treści k u l t u r y ludowej do jej masowego upowszech­
nienia w ramach k u l t u r y powszechnej, masowej. 

Już maksymalnie zwięźle przedstawiona ewolucja fo lk lo ru w różnych 
kontekstach społeczno-kulturowych ukazuje nam w całej złożoności jego 
funkcje społeczne, a zarazem świadczy o coraz szerszym zakresie jego 
udziału w procesie integracji , zarówno w charakterze czynnika sprawcze­
go, j ak i przejawu nasilonej więzi społecznej. 

My lne byłyby jednak wnioski , że współczesna funkcja fo lk loryzmu to 
t y lko udział w tworzeniu zunif ikowanej k u l t u r y narodowej. Obok n u r t u , 
który zresztą nobilitował pewne elementy f o lk lo ru do rangi symbol i na­
rodowych, spełnia fo lk lor doniosłe funkcje integracyjno-wychowawcze 
w mikroskal i , życiu konkretnych wsi i regionów. Szczególne zasługi przy­
pisuje się jego konsolidującej r o l i w procesie integracj i społeczno-kultu-
rowej różnych grup etnicznych na ziemiach odzyskanych 1 S . Doniosłe są 
także szanse fo lk lo ryzmu w kształtowaniu nowych regionów społeczno-

1 5 Zob . К .  K w a ś n i e w s k i , Rola folkloru w procesie integracji kulturowej 
polskich ziem zachodnich i północnych, [ w : ] Folklor..., s. 90-94, a także M . M a c e -



I N T E G R A C Y J N A I W Y C H O W A W C Z A F U N K C J A F O L K L O R U 

-gospodarczych, które łączy „określony k l imat życia zbiorowego, postaw 
społecznych, ideałów i dążeń" 1 6. W tych wymiarach umiejscowić trzeba 
powstające na naszych oczach rejony uprzemysławiane Płocka, Puław, L u ­
bina, Konina, Włocławka. 

Przedstawione rozważania prowadzą do następujących wniosków. 
1. Rzetelne wyjaśnienie społecznych funkc j i f o lk lo ru dokonane być może 
ty lko w powiązaniu z określonym kontekstem społeczno-kulturowym albo 
w odniesieniu do sformułowanych na podstawie ustaleń empirycznych 
modeli tego systemu. 2. Niezbędne wydaje się zastosowanie w analizie 
takich opozycji pojęciowych, jak funkcja, dysfunkcja oraz funkcje: j aw­
na, ukry ta , zamierzona i niezamierzona. Przydatność tych dychotomii 
u jawnia się w całej pełni przy śledzeniu dynamik i fo lk loru. 

W w y n i k u dokonanych przemyśleń nasuwa się uwaga, że istotne kom­
ponenty fo lk loru, j ak : a) znamienne cechy transmisj i ustnej (właściwe 
tradycyjnemu przekazowi ku l turowemu) ; b) bezpośrednie nawiązanie do 
wartości uroczystych, szczególnie szanowanych w grupie; c) często r y ­
tualna postać uzewnętrznienia treści fo lklorystycznych (np. w kontekście 
obrzędów); d) posługiwanie się symbolami o is to tnym dla grupy znacze­
n i u — stwarzają dostatecznie silne przesłanki dla istnienia funkc j i in te ­
gracyjnej i wychowawczej. Natomiast brak pewnych elementów lub ich 
niespójność w danym układzie w w y n i k u różnicowania się s t ruk tury spo­
łecznej w skutek przemian egzo- czy endogennych doprowadza do zmian 
funkc j i f o lk lo ru w ramach zarysowanych już opozycji. 

w i c z - G o ! u b l i o w , Przejawy integracji mieszkańców współczesnej wsi dolnośląs­
kiej w obrzędowości dorocznej, tamże, s. 96-100. 

1 0 K . Z a w i s t o w i c z - A d a m s k a , Reg ion łódzki (założenia dyskusyjne), „ L i ­
t e r a t u r a L u d o w a " , R. V I : 1962 n r 3, s. 3-6. 

С — E t n o g r a f i a Po l ska , X V I I / 1 


