
„ E t n o g r a f i a Po l ska" , t. X X I V z. 1 
I S S N 0071-1861 

J E R Z Y S Ł A W O M I R W A S I L E W S K I 

P O D A R O W A Ć — ZNALEŹĆ — ZGUBIĆ — ZBŁĄDZIĆ 
N I E K T Ó R E K A T E G O R I E J Ę Z Y K A S Y M B O L I C Z N E G O 

Z W I Ą Z A N E Z O P O Z Y C J Ą Z Y C I E — Ś M I E R Ć 

Celem niniejszego artykułu jest przedstawienie ki lku wybranych po­
jęć, które w j ęzyku symbolicznym tradycyjnej kultury mongolskiej sto­
sowane są do modelowania obrazu „tamtego świata" oraz do organizo­
wania rytualnych z nim kontaktów. Podstawowe kategorie, odnoszące 
się przede wszystkim do czasu, przestrzeni i ruchu, b y ł y już — tak 
jak i generalne założenia metodologiczne — prezentowane w c z e ś n i e j i . 
Niniejszy tekst stanowi ich kontynuację , wnosząc pewne dodatkowe 
uszczegółowienia w zakresie mongolskiego materia łu terenowego. Nie 
będę jednak unikać przywoływania analogii polskich z zakresu tradycyj­
nej kultury wiejskiej, czyniąc tak w przekonaniu, iż w różnych systemach 
wierzeniowych m o g ą s ię pojawiać — pod wars twą formalnych różnic — 
te same zasadnicze kategorie pojęciowe, leżące u podstaw archaicznych 
sposobów modelowania świata. 

W strukturalno-semiotycznym ujęc iu kategorie te do dychotomicznie 
zestawione pary pojęc iowe, tworzące uniwersalny zasób opozycji binar­
nych. Ujawniają się one wyraźnie w każdej dwudzielnej wizji świata, 
zdychotomizowanego na „ten świat" (ludzi) i „ tamten świat", będący do­
meną zarówno złych, jak i dobrych duchów zmarłych przodków oraz 
bóstw. Na dychotomię tę mogą się nakładać wszelkie opozycyjnie zesta­
wione pary pojęciowe; tak w i ę c do modelowania obrazu zaświatów 
i obrzędowych sposobów komunikacji z nimi s łużyć będzie długa seria 
pojęć, zbudowana oczywiśc ie z tych „gorszych" cz łonów opozycji binar­
nych. Parą pojęc iową, która odpowiada relacji obu światów, jest m. in. 
opozycja życie — śmierć. Uściślając: życie rozumiane jako doczesne 
przeciwstawione zostaje śmierci jako jego negacji; w dychotomii takiej 
nie ujawnia s ię wartość śmierci jako życia wiecznego, który to jej walor 
pozostaje też poza obrębem niniejszej analizy. 

1 P a t r z : J . S . W a s i l e w s k i , Symbolika ruchu obrotowego i rytualnej 
inwersji, „ E t n o g r a f i a Po l ska" , t. 22: 1978 z. 1; t e n ż e , Podróże do piekieł. Rzecz 
o szamańskich misteriach, W a r s z a w a 1979; t e n ż e , P o śmierci wędrować. Szkic 
z zakresu etnologii świata znaczeń, „ T e k s t y " , n r ЗД9 7 9 . 



284 J E R Z Y S . W A S I L E W S K I 

Sądzić można, iż para pojęć życie — śmierć jako jedna z naczelnych 
opozycji organizujących ludzką działalność symbol iczną s tanowić będzie 
dogodny klucz do analizy semantyki wierzeń i rytuałów. Perspektywicznym 
zamiarem autora jest ukazanie, jak wiele treści symbolicznych wyraża­
nych jest w kulturze za pomocą pojęcia śmierci, jego metafor lub meto-
nimii. 

Ponieważ opozycja świat — zaświaty odpowiada dokładnie opozycji 
życie — śmierć, środki symboliczne służące do modelowania obrazu tam­
tego świata i magiczne sposoby nawiązania z nim kontaktu muszą odwo­
ływać s ię do symboliki śmierci. Znaczy to, iż w szeregu śmierci znajdzie 
się cała sfera sacrum w osobach zarówno dobrych, jak i z ł y c h jej repre­
zentantów. Binarna wizja świata, w łaśc iwa dla archaicznego systemu 
magiczno-religijnego, zanim przeciwstawi sobie sfery dobrych bóstw 
i z łych demonów łączy je razem we w s p ó l n y m przeciwstawieniu wobec 
ziemi i życia ziemskiego. Stąd też wiele środków symbolicznych u ż y w a ­
nych w praktykach religijnych w obliczu bós tw dobrych będzie iden­
tycznych jak te, które stosuje się w zabiegach magicznych dla nawiązania 
kontaktu z siłą n ieczystą , wszystkie zaś one mogą pojawić się w obrzędo­
wości pogrzebowej. Przyk ładem najprostszym może b y ć idea postu. Oczy­
wiśc ie abstrachujemy tu od skuteczności fizjologicznej poszczenia jako 
czynnika u łatwiającego halucynacje, s tanowiącego w s t ę p n y zabieg tzw. 
technik odcięcia zmys łowego; wolno bowiem traktować post jako autono­
miczny element języka symbolicznego, mający określoną semantykę . 
Będąc — z semiotycznego punktu widzenia — metondmią śmierc i stanowi 
on dogodny środek symboliczny dla zaznaczenia stanu martwoty; dzięki 
temu pojawi s ię zarówno w momencie śmierci , jak też przed w y p e ł n i a ­
niem czynności przy ołtarzu kultowym, a wreszcie w odbywanych na 
czczo zabiegach magicznych. 

Przykład p o w y ż s z y ma jedynie wprowadzający charakter, albowiem 
w kulturze mongolskich pasterzy idea postu zbyt silnie wiązała się 
z religią lamajską i środowiskiem klasztornym, by można w niej było 
szukać jedynie treści archaicznego światopoglądu. Samo s łowo, oznacza­
jące w języku mongolskim post — bacag — jest pochodzenia tybe tań­
skiego. Przestrzegali go zwłaszcza ci pasterze, którzy czuli się silnie 
związani z wiarą lamajską, na starość zaś składal i odpowiednie ś luby. 
Tworzyła się w ten sposób kategoria ludzi (mężczyźni uwsz, kobiety 
uwsanc), którzy w ramach przygotowań do śmierci rezygnowali z tego, 
co nieodłącznie wiąże s ię z życiem: ś lubowal i czystość seksualną, po­
wstrzymywali s ię od jedzenia mięsa itp. Daty obserwowania postów wy­
znaczane b y ł y przez ł a m ó w na podstawie lamajskiego kalendarza ks i ę ­
życowego (na ogół 1, 8 i 15 dzień miesiąca). Poza tym przestrzegano 
powszechnie postu w dniach pomiędzy śmiercią członka rodziny a jego 
pogrzebem. Zakaz obejmował spożywanie świeżego mięsa, stąd też nie 
wolno było w tym okresie zabijać zwierząt, co powszechnie motywowano 



P O D A R O W A Ć - Z N A L E Z C - Z G U B l C - Z B Ł Ą D Z l C 285 

— zgodnie z buddyjską doktryną reinkarnacji — obawą, iż dusza zmarłego 
przerodzić s ię m o g ł a w zabijane zwierzę. Także w czasie stypy unikano 
podawania mięsa, częstując gości raczej potrawami z mąki i s łodyczami. 
Nie praktykowano również w tym okresie składania regularnych ofiar 
z mięsa na domowym ołtarzu, ograniczając się do ofiarowania pierwszych 
w danym dniu porcji herbaty — deedż. Przez 21 lub 49 dni po śmierci 
trwał zakaz przelewania krwi; informatorzy stwierdzają wyraźnie , iż 
„jeśli pokazać krew — źle będzie". 

Można chyba przypuszczać, że buddyjska motywacja zakazu obawą 
przed zabiciem wówczas zwierzęcia mogącego potencjalnie stać się rein­
karnacją zmarłego stanowi typową powierzchowną racjonalizację. W swej 
istocie bowiem zakaz ten zakorzeniony jest w logice ukrytej struktury, 
tej najgłębszej , bo opartej na kategoriach życie — śmierć. Sugeruję 
przyjęcie wyjaśnienia , które traktuje demonstrację krwi zabijanego 
zwierzęcia, podobnie jak i późniejszą konsumpcję jego mięsa jako mani­
festację „znaków życia". Demonstracja tych znaków nie może w y s t ę p o ­
wać w obliczu śmierci . Zakaz ten bierze się chyba nie tylko, a nawet nie 
tyle stąd, że taka manifestacja s tanowi łaby groźbę dla życia w momencie 
kryzysu, a w i ę c jak to formułuje fonomenologia: „nadeszła krytyczna 
chwila, wszyscy ws trzymują oddech" 2. Wyjaśnienie strukturalne brzmi 
inaczej: wszelki obrzęd jako kulturowa reakcja na stan naturalny polega 
na tym, iż na różne sposoby, w ki lku kodach wyraża się i podkreśla 
znakami języka symbolicznego zaistnienie owego stanu naturalnego; 
w wypadku obrzędów pogrzebowych i żałobnych — stanu śmierci. Stąd 
obrzędowe odwrócenie porządku obowiązującego w normalnym życiu 
(choćby przez zastosowanie inwersji przestrzennych), s tąd też zawiesze­
nie takich życ iodajnych czynności , jak prokreacja (tabu seksualne 
w dniach, które w ludowym kalendarzu mają symbol ikę zaduszną) czy 
wymieniona demonstracja krwi i konsumpcja mięsa. 

Szerzej wypada przedstawić kolejny zakaz, mający z pozoru zupełnie 
odmienny charakter, w którym jednak tkwi — jak sądzę — to samo 
podstawowe znaczenie. Jest to powszechny w wielu kulturach — w tym 
także w naszej wiejskiej wierzeniowości — zakaz pożyczania czegokol­
wiek z domu w pewnych sytuacjach. Interpretując go łatwo zatrzymać s ię 
na poziomie prostych asocjacji charakteryzujących myś l en i e magiczne: 
pożyczanie jako wydawanie, ubytek, strata. Materiał mongolski pozwala 
jednak pokusić s ię o wyjaśnienia głębsze, odwołujące się znowu do 
kategorii życie — śmierć. 

Zakaz wydawania jakichkolwiek przedmiotów z jurty — dawania 
w darze, wypożyczania , a nawet wynoszenia popiołu i śmieci — które to 
rzeczy są w ó w c z a s ceertej (tabu) obowiązuje w bardzo różnych sytu­
acjach. Przestrzegany jest przez 3 albo 7 dni po śmierci domownika, 

2 G . v a n der L e e u w , Fenomenologia rel igi i , W a r s z a w a 1978, s. 81. 



286 J E R Z Y S. W A S I L E W S K I 

kiedy to nie wolno w y n o s i ć z jurty żadnych przedmiotów. Data pogrzebu 
będzie dniem obłożonym tym zakazem przez następne lata, jak długo 
rodzina o rocznicy tej pamięta. W przeszłości lama w s k a z y w a ł przedmio­
ty, które mia ły podlegać najostrzejszemu zakazowi pożyczania i sprze­
daży. Dodać trzeba, że o ile po śmierci domownika rodzina unika dawa­
nia czegokolwiek na zewnątrz, to zarazem nader gościnnie podejmuje 
się przybyszów w jurcie, co informatorzy komentują w prostych s ło ­
wach: „bo myślą , że karmią tak zmarłego". 

Ten sam zakaz obowiązywał po wype łn ien iu dorocznego lamajskiego 
obrzędu przywoływania pomyślnośc i dallaga awach. Przestrzegano go 
również po takich dorocznych ceremoniach lamajskich, jak ofiara dla 
ognia gal tachich, w której ognisku domowemu składano zawin ię ty 
w jedwabną szarfę mostek barani oraz po seter tawich — poświęceniu 
zwierzęcia ze stada lamajskiemu bóstwu. Na wszystkich tych obrzędach 
lamaizm wyc i sną ł swe piętno (np. s łowo seter na oznaczenie poświęco ­
nego zwierzęcia pochodzi z tybetańskiego c'e-tar — „znak uwolnienia"), 
ale mają one również swoje miejscowe antycypacje. Interesujący nas 
w tym miejscu zakaz pożyczania dotyczy ł mięsa, mleka, soli oraz przed­
miotów ze srebra i złota. Motywacje deklarowane przez pasterzy nie 
b y ł y jednoznaczne: „grzech", „zmarłemu się zaszkodzi", ,,z jurty ubędzie". 

Surowo przestrzegano zakazu wydawania jakichkolwiek przedmio­
tów przez 3 dni po kastracji baranów, jako że m o g ł y b y to szkodliwie 
wpłynąć na gojenie s ię ran. Także po porodzie wie lb łądz icy nie wolno by­
ło wynos ić ani soli, ani ognia (zdaniem informatorów „bez nich nie moż ­
na żyć"), inaczej bowiem może w nas tępnym roku zdechnąć przychówek. 
Zakaz ten nie obowiązywał po porodach innych zwierząt, co pasterze 
próbowali t łumaczyć szczególnym szacunkiem dla wielbłąda jako zwie­
rzęcia długowiecznego. Na koniec wypada wspomnieć o zakazie wyno­
szenia z jurty ognia i popiołu po seansie szamańskim, a także — ten 
motyw pojawia s ię w różnych systemach wierzeniowych całego chyba 
świata — po zachodzie słońca. 

Spośród powyższych zakazów najważniejszy b y ł dla relacjonujących 
ten obowiązujący po kastracji baranów. T u najkonkretniej formułowa­
no konsekwencje jego złamania. Są one dwojakiego charakteru: powia­
da się, że „rana s ię nie zagoi" albo też, że „ w ten sposób otwiera się dro­
gę dla wydatków". Sankcje te s formułowane są w sposób znamienny 
dla magicznego myś len ia asocjacyjnego, bazują one n iewątp l iwie na wspó l ­
nej w obu wypadkach symbolice otwarcia. Zarówno bowiem „rana", jak 
i „wydanie czegokolwiek z jurty" stanowią rodzaj otwarcia; są zatem 
pojęciami symetrycznymi, pozostają w logicznym związku ze sobą. Każ­
de z tych „otwarć" jest niepożądane, wzmacnianie zaś jednego drugim 
(wydawanie czegoś, gdy rana jest jeszcze niezasklepiona) może okazać 
s ię szkodliwe dla każdego z nich. Obie motywacje są w i ę c z punktu w i ­
dzenia myśl i magicznej równie uzasadnione, cz łowiek zaś znający ó w za-



P O D A R O W A C - Z N A L E Ż C - Z G U B I Ć - Z B Ł Ą D Z I C 287 

kaz (relacjonujący go informator) „ma do wyboru", na którą sankcję 
w swojej wierze ma się zdecydować; może zresztą połączyć obie. 

Czy jednak wyjaśnien ia odwołujące się do poziomu myś len ia magicz­
nego wystarczają we wszystkich powyższych przypadkach? Sądzę, iż lo­
gika zakazu spoczywa głębiej , tak jak głębszy jest w e w n ę t r z n y związek 
wszystkich sytuacji, w których zakaz ó w obowiązuje. Można się spodzie­
wać, iż wyjaśnien ia magiczne przykrywają sobą strukturę ukrytą. Logika 
magii, działalności przecież utylitarnej i psychologicznie bliskiej cz ło­
wiekowi, jest bowiem stosunkowo prosta, może w i ę c posłużyć ludziom 
do wyjaśnienia działań, których najgłębszy sens jest dla nich samych 
niezrozumiały. Magia s łuży tu więc — może zabrzmi to paradoksalnie — 
racjonalizacji. 

Co natomiast mia łoby stanowić głębszą strukturę powyższych zaka­
zów? Odpowiedź wynika z analizy pojęcia tabu, którego mongolskie ceer-
tej jest przecież śc i s łym odpowiednikiem „Tabu jest to unikanie pew­
nych czynności i s łów z bo jaźni przed mocą. Słów, które dotyczą takich 
dziedzin krytycznych, jak polowanie, wojna, stosunek płciowy, lepiej nie 
wymawiać. . . [w wyniku nałożenia tabu] pojawia się w i ę c świadomie 
wywołane zatamowanie nurtu życia" 3 . W p o w y ż s z y m określeniu połóżmy 
nacisk na pojęciu „życia", rozumiejąc je przy tym oczywiście jako człon 
opozycji binarnej; wyjaśnia nam ono więcej niż — traktowana przez 
samego G . van der Leeuwa jako wyjśc iowa — idea „mocy". Tabu po­
woduje właśnie ustanie życia. Okresowy zakaz prokreacji — tabu seksu­
alne — jest najsilniejszym sposobem manifestacji stanu śmierci, zawie­
szenia życia w jego najbardziej witalnym aspekcie. W Mongolii stosunki 
seksualne b y ł y ceertej m. in. dla tych, którzy przygotowywali się do pro­
wadzenia ceremonii kultowych na owonach. Kontakt ze świętością wy­
maga czystości równoznacznej z wyzbyciem się znaków życia. 

Powyższe rozważania nie odwodzą nas wcale od zagadnienia zakazu 
dawania. Wynika z nich ono logicznie, oczywiście pod warunkiem, że 
dawanej rzeczy nie będz iemy traktować wyłącznie jako wartości ekono­
micznej ani jako korelatu więz i społecznych, lecz spojrzymy na nią jako 
na element symboliczny. Odwołajmy się znów do trafnie uwydatniają­
cych ten aspekt daru stwierdzeń ojca fenomenologii religii: w darze „naj ­
ważniejsze jest nie to, że ktoś coś otrzymuje, lecz że prąd życia p łynie 
dalej... [dar, ofiara] staje w centrum życia, jest działaniem samej mocy 
życia" 4 . 

Zakładam, iż rzeczy wydawane z jurty można traktować na tej samej 
co dar zasadzie. W przypadku niektórych z nich mamy najwyraźniej do 
czynienia z symbolicznymi „kwantami życia", o wyraźnie zapisanej funk­
cji stymulatora witalności . Dlatego właśnie zakaz dawania dotyczy szcze-

3 Tamże, s. 80-81. 
1 Tamże, s. 403. 



288 J E R Z Y S . W A S I L E W S K I 

golnie mleka i mięsa, ognia wraz z popiołem, soli — traktowanych jak 
wiemy przez pasterzy jako „rzeczy, bez których nie można żyć" — oraz 
przedmiotów ze złota i srebra. Zwróćmy uwagę , że sól w wielu kultu­
rach pełni rolę symbolicznego ładunku życia, stąd jej rola w obrzędach 
narodzinowych oraz apotropaiczne zastosowanie w magii przeciwko wy­
wodzącym się z porządku śmierci demonom. To samo dotyczy metali 
szlachetnych. „Złoto, które ma barwę Słońca, ma też w sobie część jego 
życiodajnej siły... Królowie rozdzielając złoto wśród swych u lubieńców 
zarazem obdarzali ich życiem. Dla Greków symbolem życia by ły złote 
jabłka Hesperyd" 5 . 

Wolno sądzić, że również dla Mongołów dar stanowił manifestację ży ­
cia; w tym sensie podobny by ł do demonstracji krwi — oba te zjawi­
ska (darowanie i krwawienie) by ły już zresztą intuicyjnie zestawiane 6 . 
Muszą one zostać zawieszone w kontakcie ze śmiercią, stąd zakaz zabija­
nia zwierząt i wydawania rzeczy po pogrzebie; jako że noc jest analo­
giczna wobec śmierci, w ięc też ten sam zakaz obowiązuje po zachodzie 
słońca. Podobnie można go chyba rozumieć w pozostałych przypadkach 
kontaktu ze światem sacrum — podczas jurtowych obrzędów ofiarnych. 
Rodzi s ię co najwyżej pytanie, czy stosowanie środków symbolicznych 
będących negacją życia nie jest poniekąd świadec twem pierwotnego 
związku tych ceremonii z kultem zmarłych (przodków), logiczne jest bo­
wiem, iż przede wszystkim w takich obrzędach musiał w y s t ę p o w a ć ó w 
zakaz demonstracji znaków życia. Zgodnie jednak z deklarowanym na 
wstępie założeniem binaryzmu powiedzieć trzeba, iż każdy rytualny 
związek ze sferą świętości odwoływać się może do środków bazujących 
na symbolice śmierci. 

Zakaz wydawania przedmiotów z jurty po kastracji baranów to przy­
padek szczególny, do którego jak widzie l i śmy także płytsze, magiczne wy­
jaśnienie pasuje stosunkowo dobrze; tym niemniej i tu jest miejsce dla 
interpretacji w kategoriach życie — śmierć. Otóż zabieg ó w stanowi 
z pewnością metonimię tej ostatniej. Przeprowadzając go pasterze oba­
wiali się o życie zwierząt; na wstępie wykonywano ryt magiczny ma­
jący uchronić zwierzę od śmierci i przenieść ją na obiekt zastępczy, 
operującym zaś życzono w krótkim hymnie „lekkiej ręki". W sytuacji 
metonimicznej śmierci obowiązywać zatem powinien ten sam zakaz oka­
zywania znaków życia, co wobec śmierci rzeczywistej. Jest on jak wie­
my respektowany bardzo surowo — zarazem jednak zwyczaj nakazuje, 
by osobom operującym wręczyć dar, nie obawiając się przy tym nega­
tywnych konsekwencji, bo „tylko one będą o tym wiedzieć". 

Dar w tym momencie nie jest wcale — jakby mogło się zdawać — 
w y ł o m e m w opisywanej dotychczas strukturze. Przeciwnie, potwierdza 

S-Tamże, s. 90. 
8 Tamże, s. 400. 



P O D A R O W A C - Z N A L E 2 Ć - Z G U B I Ć - Z B Ł Ą D Z I C 289 

się tu jego rola jako ładunku życia; jest on na miejscu nie tylko ze 
społeczno-pragmatycznego, ale też z czysto semantycznego punktu w i ­
dzenia. Oto przecież należy obdarzyć kwantem życia tych, którzy zetknę­
li się najbliżej ze śmiercią, trzeba bowiem podnieść ich obniżony poten­
cjał energetyczny. Zapewne taka koncepcja daru za wykonanie pewnej 
czynności wymaga jeszcze drobiazgowego materiałowego sprawdzenia 
(rodzaj zabiegów wynagradzanych, semantyka przedmiotów darowanych 
itp.). Rysuje s ię jednak możl iwość nowego spojrzenia na rolę darów, 
jakimi wynagradzane było wykonanie czynności oczyszczających w ob­
rzędach przejścia. Należą tu być może dary dla akuszerki albo osoby do-
konującej postrzyżyn, zwłaszcza że obrzędy narodzinowe i okresu dzie­
cięcego wiążą się z ideą śmierci o tyle, o ile same narodziny traktowane 
są w archaicznym systemie wyobrażeń jako fakt pozostający w zwier­
ciadlanej symetrii wobec śmierci , s tanowiący wyłanianie się z niebytu. 

Dar, dawanie — pojęcia przeciwstawne wobec idei zakazu wyda­
wania — pos łuży ły zatem do jej wyjaśnienia . Na zakończenie wywodu 
dodajmy jeszcze, iż tradycyjna wierzeniowość zna pojęcie tworzące ści ­
słą opozycję wobec zakazu dawania — jest nim nakaz pożyczania. For­
mułowany jest on np. w takim oto polskim wierzeniu: kobiecie ciężar­
nej, która prosi o pożyczenie czegoś, nie wolno tego przedmiotu odmówić, 
bo inaczej myszy w y g r y z ą dziurę. Tak więc w parze z życ iem — zna­
mionowanym przez brzemienność — iść musi dawanie, odmowa zaś daru 
przynosi jeśli nie śmierć, to przynajmniej zniszczenie, destrukcję. Opo­
zycja dar — zakaz daru, dawać — odmawiać, odpowiada więc opozycji 
życie — śmierć. 

Kolejną parę pojęciową, która identycznie koreluje się z tą podsta­
w o w ą opozycją, jest para świadomość — nieświadomość. Jej drugi człon 
stosowany jest powszechnie do charakteryzowania stanów, w których 
moż l iwy jest kontakt człowieka ze sferą zjawisk nadnaturalnych. Nie 
mam tu jednak na myśl i s tanów szamańskiej ekstazy czy innych przeżyć 
paranormalnych. Pozostańmy przy rytuałach wykonywanych niby to 
świadomie, w których jednak moment niewiedzy, nieświadomości ma 
gwarantować magiczną skuteczność. Dla przykładu wspomnijmy o noto­
rycznie powtarzającym się w magicznych receptach wymogu utrzymywa­
nia danej kuracji w tajemnicy, inaczej bowiem okaże się ona nieskutecz­
na. Tak więc w e d ł u g torguckiego przepisu na ła twy poród należy maścią 
z mózgu w ę ż a posmarować organy rodzącej, tak jednak, by ona sama 
o tym nie wiedziała. I nie warto chyba doszukiwać się w idei skrytości, 
utrzymywania zabiegu w tajemnicy, jakichś intencji psychotechnicznych, 
ludowej terapeutki itp. Nieświadomość, niejawność i przypadkowość ma­
ją s w ą własną semantykę , s tanowią autonomiczne elementy języka sym­
bolicznego i to wystarczy, by znalazły zastosowanie w przekazach magicz­
nych. To stąd w polskich podaniach skarb ujawnia się temu kto nie 
szuka go celowo; na tamtym świec ie działanie intencjonalne jest bo-

19 — E t n o g r a f i a P o l s k a , X X I V , z. 1 



290 J E R Z Y S. W A S I L E W S K I 

wiem — przeciwnie aniżeli na ziemi — nieskuteczne. Tak więc chłop­
cu, któremu przypadkiem wpada czapka do lochu, diabeł wyrzuca ją, 
pełną pieniędzy, temu zaś, który wrzuci ł ją tam naumyślnie , zwraca ją 
z gnojem albo też wprost urywa g łowę 7 . 

Tak więc badając relację świadomość — nieświadomość w kontakcie 
z tamtym świa tem zwróc imy u w a g ę na takie jej konkretyzacje, jak: in­
tencjonalnie — przypadkowo czy też jawnie — skrycie. I tak dochodzi­
my do pary pojęć zgubione — znalezione (mong. gardz-oldz). Choć są to 
pojęcia antyteczne, to oczywiśc ie nie s tanowią one opozycji adekwatnej 
wobec pary świadomość — nieświadomość. Znajdą się one łącznie w serii 
wyznaczanej przez nieświadomość (w przeciwstawieniu wobec przedmio­
t ó w uzyskanych lub utraconych intencjonalnie) albowiem ich status lo­
giczny jest podobny: zguba to coś, co traci się w sposób bezwiedny, tak 
jak i znalezienie nie zależy od udziału woli. Rozpocznijmy od przedsta­
wienia mongolskiego rytua łu tzw. „gubienia dziecka", chuuched geczich-
le. Pod tą eufemistyczną nazwą kryje się odprawiany n iegdyś pochówek 
dziecka, które zmarło mniej więcej przed trzecim rokiem życia. Zwłoki 
zaszywano w skórę, konny jeździec zaś przytraczał ó w worek do siod­
ła w sposób celowo niestaranny. Następnie galopem udawał się na tere­
ny odludne, gdzie długo kluczył i błądził, tak powodując koniem, by 
wreszcie worek odwiązał się sam, bez jego wiedzy i czynnego udziału. 

Zgubienie takie jest środkiem wys łania zmarłego dziecka w zaświaty, 
aby uległo ono szybkiej reinkarnacji i odrodziło się ponownie w tej sa­
mej rodzinie. Dos tępnym na ziemi obszarem, który może reprezentować 
symbolicznie tamten świat, jest w binarnej klasyfikacji każdy teren bez­
ludny, pozbawiony ś ladów obecności człowieka i zwierząt, nazywany przez 
pasterzy mongolskich „czystym miejscem", cewer gadzar. Termin „czy­
stość" pojawia się już po raz w t ó r y — podobnie jak w kontekście tabu 
seksualnego — na oznaczenie braku znaków życia. 

Podobny do wyże j opisanego sposób pochówku relacjonował dla T u -
wi jeżyków F . Kon 8 . Ciało zmarłego przywiązywano do kłody, którą przez 
otwór w ścianie jurty wywleka ł nag łym szarpnięciem liny konny jeź ­
dziec. Klucząc w galopie po bezdrożach porzucał zwłoki i nie oglądając 
się za siebie wracał mylnymi drogami. Zwróćmy u w a g ę na motyw powro­
tu z pogrzebu okrężną drogą, znany w różnych systemach wierzeniowych. 
Posiada on na ogół motywację magiczną, mając jakoby na celu zmyle­
nie duszy zmarłego i zapobieżenie jej powrotowi do świata ż y w y c h . P a ­
mię tamy jednak, iż pod powierzchnią takich magicznych t łumaczeń — 

' J . K r z y ż a n o w s k i , Polska bajka ludowa w układzie systematycznym, 
t. I I , W a r s z a w a 1963, s. 219. 

8 F . K o n , Za 50 let. Sobranie soczinienii, t. I I I : Ekspiedicija w Sojotiil, 
M o s k w a 1934, s. 64. 



P O D A R O W A Ć - Z N A L E Ż C - Z G U B I Ć - Z B Ł Ą D Z I Ć 291 

bardzo ż y w y c h i rozpowszechnionych, albowiem wskazujących na celo­
wość, bezpośrednią przydatność stosowania danego zabiegu symboliczne­
go — kryje się głęboka logika znaczeń; nie chodzi w niej o magiczną 
skuteczność, lecz tylko o wyrażenie w języku symboli istniejącego sta­
nu. Sądzę, że w omawianym wypadku poprzez kluczenie i błądzenie 
wyrażona zostaje idea zawieszenia świadomości i zakłóceń struktury cza­
soprzestrzennej, jakie panować mają w krainie śmierci. 

W relacjach mitologicznych wielu ludów jest błądzenie typowym 
sposobem wędrowania po zaświatach. Rozkładając ten motyw na poję­
cia abstrakcyjne można powiedzieć, iż błąkanie owo wynika z innej na 
tamtym świecie struktury czasu i przestrzeni (wzmiankowane inwersje, 
zakrzywienie przestrzeni uniemożl iwiające wydostanie się, brak u p ł y w u 
czasu itd.) oraz stąd, iż ustaje tam ludzka pamięć i świadomość. Błąka­
ją się cienie elizejskie, błądzą herosowie typu Odyseusza, którzy w swych 
wędrówkach po nieschodzonych drogach anekumeny ocierają się o śmierć, 
błędne ścieżki oferuje labirynt — znane już w najbardziej archaicznych 
kulturach wyobrażenie zaświatów. Pojęcia takie, jak błąd — obłęd — 
przybłęda — obłąkaniec, wiążą się z przynależnością do innego świata. 
Nie mnożąc dalszych przykładów zwrócimy jedynie u w a g ę na pojęcie 
błędu, pomyłki jako świadectwa ingerencji demonów. Jest tu miejsce 
zarówno dla średniowiecznego mnicha, który zrobiwszy błąd w przepi­
sywanej księdze win i ł za to diabła, jak i dla kobiety z mongolskich 
opowieści wierzeniowych, która pomyłkę w odmawianiu przepisanej for­
muły magicznej przypłaciła kulawością. 

Zauważmy, iż kulawość — ogólnie znana i nie wymagająca komen­
tarza sankcja za wkroczenie w sferę zaświatów — pojawia się także 
w mongolskich wierzeniach w związku ze w z m i a n k o w ą ideą „czystego 
miejsca". Oto bowiem cewer gadzar stanowi klasyfikacyjne zaświaty nie 
tylko w obrzędzie pogrzebowym, lecz też po narodzinach. Wtedy to zako­
puje się na tym terenie ten cielesny zaczątek nowego życia i nowych 
narodzin, jakim jest łożysko. Chowa się je tam posypane ziarnem, solą 
i kadzidlanym proszkiem z jałowca arc wraz z baranią kością astraga-
lową szagaj; ta ostatnia jest zapewne nosicielem idei ciągłości międzypo­
koleniowej, symbolizuje l inię pochodzeniową. Zakopanie placenty razem 
z tymi symbolicznymi nośnikami życia ma zagwarantować rodzenie się 
dalszego potomstwa. Przy tej okazji formułuje się zakaz stąpania na 
miejscu, gdzie obiekty te są zakopane. Ten kto będzie tamtędy chodził — 
okuleje. 

Pojęcie zguby, od którego rozpoczęl iśmy nasz w y w ó d , znajduje swe 
odwrócenie w idei znalezienia. Skoro zatem zgubienie jest sposobem wy­
ekspediowania czegoś w zaświaty (w tym kontekście porównaj polskie 
powiedzenia na temat rzeczy zgubionej: „diabeł ogonem przykrył", „diab­
li na formę porwali', a także — z diabłem zastąpionym przez obcych — 
„Żydzi na drągu wynieśl i") , w ięc też znalezienie może być traktowane 



292 J E R Z Y S. W A S I L E W S K I 

jako odbiór przesyłki z tamtego świata. Dzieje się tak rzeczywiście 
choćby w magii, gdzie rzeczy przypadkowo znalezione w stepie — zwłasz­
cza stare przedmioty, spłowiałe od wiatru i s łońca — traktowane są jako 
szczególnie skuteczne. Skoro gubienie wys tępuje w pogrzebie, to syme­
tryczne wobec niego znajdowanie powinno pojawić się w związku z na­
rodzinami. W istocie, w mongolskich pieśniach weselnych życzy się czę ­
sto pannie młodej „znaleziska"; oldz; eufemizm ten oznacza przyszłe 
dziecko. Z tą samą intencją wypowiada się s łowa „niech będzie znalezi­
sko" wyrzucając dwie obrane z mięsa kostki z tylnej nogi barana. Są 
to chrząstki, na których gotuje się bulion służący do pierwszego obrzędo­
wego obmywania noworodka, wrzuca się je też do wody każdorazowo 
myjąc dziecko. Rytualno-ludycznego aktu wyrzucania kostek dokonywał 
gospodarz, wystrze l iwując je po zjedzeniu mięsa z ręki przełożonej pod 
kolanem między nogami. Śc ięgnem Achillesa borwi powinien trafić w we­
zgłowie małżeńskiego łóżka, rzepką kolanową zaś tojg ce lował w gór­
ny otwór jurty, w jego prawą lub l ewą połowę, zależnie od tego, czy 
chciał mieć córkę, czy syna. Trzeba wyjaśnić , że otwór dymno-okienny 
traktowany b y ł jako miejsce pobytu duszyczek przysz łych dzieci. Życze ­
nie potomstwa mogło być wyrażone s łowami „niech będzie znalezisko", 
oldz oroo, albo wprost: „niech będzie ładne, mi łe dziecko", ongotej 
chodrchon chuuched garach boldtugaj. 

Idea znalezienia — nadal w związku z narodzeniem — pojawia s ię 
także w zakończeniu pochówku. Gdy dla wywiezienia zwłok na cmen­
tarz układa się je na grzbiecie wielbłąda, to za pomost służą dwa od­
wrócone do góry dnem kosze, przeznaczone do zbierania suchego nawozu 
na opał. Powracając z cmentarza kosze te należy napełnić nawozem — 
który wówczas nazywa się właśnie „znaleziskiem" — i wypal ić go na­
tychmiast w ogniu. W tej niejasnej dla samych pasterzy praktyce zawar­
ta jest chyba symbolika odrodzenia, jakie nastąpić ma po śmierci . Dz i ­
wić może, iż kosze do nawozu, przedmioty o tak niskiej randze, u ż y w a n e 
są jako akcesoria pogrzebowe. Być może wyjaśn ien ie tkwi w mitologii 
poszukiwania. Skoro rzeczy przypadkowo znalezione traktowane są jako 
pochodzące ze sfery sakralnej, to wszelkie zajęcia zbierackie mogą mieć 
swą małą mitologię , w której b y ł y b y opisywane na wzór wypraw na 
tamten świat . W tradycyjnej kulturze chłopskiej dotyczyło to np. zbie­
rania grzybów. „Podobieństwo grzybobrania do przechadzki c ien iów eli­
zejskich" nie jest tylko zewnętrzne; wierzenia na temat g r z y b ó w upo­
dobniają je do darów tamtego świata, które po wyniesieniu na ziemię 
tracą swój cudowny walor, ulegają dematerializacji. Może w i ę c również 
kosz do zbierania opału w stepie (czynność ta jest c z ę s t y m motywem 
w folklorze mongolskim) zawiera głębsze znaczenie symboliczne jako 
rekwizyt kontaktu z tamtym światem? 

Skoro dotknęl iśmy symboliki pewnych niepozornych rekwizy tów w i ą ­
żących się ze śmiercią to zaprezentujemy teraz ciąg perypetii, jaki za-



P O D A R O W A C - Z N A L E 2 C - Z G U B I C - Z B Ł Ą D Z I C 293 

rysowuje s ię przy analizie takich właśnie przedmiotów. Dla uproszcze­
nia przyjmijmy, iż punktem wyjśc ia jest grzebień; w istocie w tej sa­
mej roli pojawiać się będą, jak zobaczymy, różne podobne doń przedmio­
ty. W wielu systemach wierzeniowych pojawia się on jako akcesorium 
pochówku. W tradycyjnej kulturze wiejskiej bywał składany do trumny 
obok kilku innych osobistych rzeczy zmarłego. Trudno tu na początek 
dopatrywać się tej roli symbolicznej, jaką ten sam przedmiot pełni np. 
w pochówku tybetańskim, a mianowicie funkcji apotropaicznych. Oto 
w tybetańskiej ceremonii wysy łan ia duszy zmarłego na tamten świat 
(sanglion), przeprowadzanej przez czarownika-szamana zaraz po pogrze­
bie, zaopatruje się duszę w środki magiczne, mające ochronić ją przed 
demonami, zagrażającymi jej w drodze do krainy przodków Rum-lyang. 
Są tu m. in. szczotka i grzebień, które rzucone przez duszę za siebie za­
mienią się w zaporę, zagradzającą drogę z łym duchom 9 . 

Można przypuszczać, że takie właśnie rozumienie symboliki przed­
miotów typu grzebienia legło u podstaw wykorzystania tego motywu 
w licznych bajkach i podaniach. Badający historyczno-etnograficzne (ob­
rzędowe i wierzeniowe) źródła baśni magicznej W. Propp stwierdził, iż 
motyw grzebienia zamieniającego się w łańcuch gór w ucieczce przed 
złymi duchami rozumieć należy jako wyraz idei nieprzekraczalności — 
czy raczej trudności w pokonaniu granicy między tym a tamtym świa­
tem 1 0 . Za przykład może służyć znane podanie o królowej Kindze, która 
w ucieczce przed Tatarami rzuciła za siebie grzebień i wstążkę, z czego 
powstały Pieniny i Dunajec. Mamy tu wyraźnie do czynienia z transfor­
macją schematu „ucieczki z tamtego świata". Pojawia się tu przecież nie 
tylko „ten sam grzebień' ale i to samo demoniczne zagrożenie; w średnio­
wiecznej Europie Tatarzy traktowani są oczywiście jako przybysze z Tar -
taru, czemu daje wyraz nie tylko ludowa etymologia, ale i oficjalna 
pisownia (w języku angielskim forma the Tartars utrzymuje się do X I X 
wieku). Co zaś tyczy s ię postaci samej bohaterki, to należałoby zastanowić 
się, czy pierwotnie nie spełniała ona bardziej heroicznej roli zanim hi ­
storia nie skazała jej na niefortunną ucieczkę. „Legenda jest mitem, 
który po drodze zahaczył o jakieś miejsce lub fakt historyczny" —• 
powiada G. van der L e e u w 1 1 . Uzupełn i jmy to stwierdzenie: pech chciał, 
iż w tym wypadku mit zaczepił o okoliczności dziejowe niepomyślne, co 
sprawiło, iż w legendzie akcent pada na moment klęski, ucieczki. B y ć 
może jednak ucieczkę przed demonami przybywającymi z tamtego świa-

9 M . H e r m a n n s , Schamanen-Pseudoschamanen, Erloser und Hettbringer. Eine 
vergleichen.de Studie religióser Urphanomene, T e i l I I : Pseudo-Schamanen , W i e s b a ­
den 1970, s. 90. 

1 0 W . P r o p p , Istoriczeskije korni wołszebnoj skazki, M o s k w a — L e n i n g r a d 1949. 
1 1 V a n der L e e u w , op. cit, s. 458. 

http://vergleichen.de


294 J E R Z Y S . W A S I L E W S K I 

ta poprzedzała — zgodnie z pe łnym schematem mitologicznym — jakaś 
triumfalna, heroiczna przeciw nim wyprawa? 

Nie chcąc bynajmniej pochopnie sugerować parabeli między postacią 
błogosławionej Kingi a herosami dokonującymi zstąpienia do piekie ł (wy­
starczy, że sam motyw ucieczki jest w obu wypadkach jednakowo ujmowa­
ny) przedstawmy raczej topos wyprawy bohatera do krainy śmierci na 
podstawie mongolskiego mater ia łu wierzeniowego, pamiętając zarazem 
stale o „motywie grzebienia". Taką bohaterską postacią jest Baldan-
-Lcham, wyobrażany na lamajskich ikonach jako bós two groźne z czarną 
twarzą i mieczem w dłoni, galopujące na mule; zwierzę ma umieszczone 
na zadzie trzecie oko. Z boku zwisa poczwarny zewłok ludzki, do siodła 
przytroczony jest też jakiś pręt z zaznaczonymi zębami czy nacięciami. 

Wśród Torgutów rozpowszechnione jest podanie wierzeniowe, opowia­
dające o tym jak Baldan-Lcham wyprawi ł się do krainy d e m o n ó w — 
mangasyn or on — aby je pokonać; podanie stanowi zarazem w y j a ś n i e ­
nie dla odprawianego co roku „na tę pamiątkę" obrzędu rozbijania kości, 
który zostanie opisany dalej. Opowieść relacjonowana w różnych wer­
sjach zaczyna się od stwierdzenia, iż pewnego razu wśród ł a m ó w zapa­
nowało podniecenie, albowiem dotarła do nich wiadomość, że w krainie 
demonów odbędzie się ślub syna chana mangusów z córką chana szulma-
sów (obie nazwy oznaczają kategorie z łych duchów). Ze związku tego 
ma się narodzić syn, będący zagrożeniem dla życia na ziemi. Bós two 
Baldan-Lcham przybrało postać pięknej dziewczyny (albo wręcz podszyło 
s ię pod narzeczoną) i poślubiło owego mangusa. W pewien czas potem, 
trzydziestego dnia grudnia urodziło się z tego związku dziecko-potwór 
z jednym okiem na środku czoła. W tym miejscu różne warianty opo­
wieści rozchodzą się znacznie w szczegółach. Rekapitulując: wszystkie 
demony przybyły wtedy w gościnę, upi ły się i zostały pokonane przez 
Baldan-Lchama (czasem też dzięki pomocy interweniujących burchanów, 
które uwalniają go z żelaznych pęt, w jakie został zakuty). Baldan-Lcham 
rozbija mangusowi kość udową, zabija też potworne dziecko; jego trupa 
przytracza do siodła, a rozlaną przy tym krew musi wypić , inaczej 
bowiem skazi ona z iemię — od tego też sam czernieje. Kiedy na swym 
wierzchowcu ucieka na ziemię, goni go pozostała przy życ iu zła starucha. 
Dotarłszy do brzegu morza Korwin dalaj przeskakuje ponad cieśniną, 
starucha zaś rzuca za nim zębatym przedmiotem z żelaza, s łużącym do 
obróbki skóry — chedreg; trafia nim Baldan-Lchama w czoło, rumaka 
zaś w zad. W tych miejscach pojawią się im oczy, wyobrażane na ikonach 
podobnie jak grzebieniopodobny oręż staruchy, oraz inne rekwizyty 
akcji. Obrzędowe upamiętnienie owej historii stanowi torgucki obyczaj 
rozbijania wieczorem 29 albo 30 grudnia wo łowej , rzadziej zaś baraniej 
kości udowej. Odbywa się on w jurcie w obecności wszystkich członków 
rodziny, którzy współuczestniczą w obrzędzie, odpowiadając chórem na 
pytania rozbijającego siekierą kość gospodarza, a potem zjadając wydo-



P O D A R O W A C - Z N A b E Z Ć - Z G U B I C - Z B Ł Ą D Z I C 295 

byty z niej szpik. Gospodarz woła: „Dwudzies ty dziewiąty , s łuchaj! Myję 
nogę muła, rozbijam nogę mangusa"! — Chorin jusun, sons! Lusyn chol 
ugaadż, mangasyn czomog cochidż bajnal na co obecni odpowiadają: s ły ­
szel iśmy! — sonslool Inny tekst zawołania, krótszy: „czy słyszeliście, że 
dziś trzydziesty?" giiczin, guczin, sonsow uul powtarzany trzykrotnie 
dawał okazję do zastosowania typowych obrzędowych retradycji — opóź­
nień pointy. Oto dwa razy odpowiadano „nie" (i wtedy gospodarz uderzał 
lekko), za trzecim razem dopiero wołając „tak", po czym następowało 
rozbicie kości. Mogło to być wreszcie pytanie, jak rozbijać kość, wzdłuż 
czy w poprzek, na co dwukrotnie odpowiadano celowo nieprawidłowo, by 
za trzecim razem odpowiedzieć poprawnie („wzdłuż"). Przytaczam wszy­
stkie szczegóły dotyczące rozbijania kości udowej aby unaocznić, jak si l­
nie wiążą się w tym obrzędzie lamajskie treści religijne z elementami ro­
dzimymi, tworząc w sumie amalgamat trudno poddający się analizie ge­
netycznej. Lamaizm wniós ł doń chyba nie tylko podbudowę ideologicz­
ną w postaci historii Baldan-Lchama. W p ł y w ó w tybetańskich można do­
patrywać s ię przecieeż w samym zastosowaniu kości w o ł u ; zwierzę to nie 
jest poza tą okazją w ogóle wykorzystywane do ce lów rytualnych, albo -̂
wiem w kulturze mongolskich pasterzy „zwierzęciem symbolicznym" jest 
wyłącznie owca. Wydaje się również, iż obrzęd ten by ł ze szczególną pre-
dylekcją wykonywany przez łamów w klasztorach, choć relacje informa­
torów nie są tu wolne od sprzeczności. Z drugiej strony wolno doszuki­
wać się treści archaicznych — co zresztą nie musi automatycznie zna­
czyć „autochtonicznych" — w symbolice szpiku, traktowanego przez pa­
sterzy jako symbol długowieczności („szpik nie wysycha przez 1000 lat"), 
stąd też prawdopodobnie kojarzonego z przodkami. Ponieważ do rozstrzyg­
nięcia tych kwestii brak jeszcze podstaw mater ia łowych poprzestańmy 
na zaakcentowaniu synkretycznego charakteru opisanego powyżej rytua­
łu, nie wyrokując w kwestii proporcji pomiędzy elementami rodzimymi, 
mongolskimi a nap ływowymi , lamajsko-tybetańskimi. 

Skądinąd tę samą dwoistość odnajdziemy również w m o t y w u j ą c y m 
obrzęd podaniu. Oprócz szczegółów typowych dla wyspekulowanej la-
majskiej myś l i religijnej są tu cechy znamienne dla myś lenia ludowego, 
„oddolnego". Te ostatnie widać nawet w kompozycji i wymowie przeka­
zu. Z torguckich relacji poznal iśmy wizerunek Baldan-Lchama jako bo­
hatera na skalę eposu, który dokonuje czynu heroicznego. Trzeba jednak 
pamiętać, że w kanonicznej wykładni tybetańskiej d'Pal-Ldan Lha-mo to 
bóstwo żeńskie, bogini śmierci, żona władcy śmierci, Y a m y 1 2 . Na zde­
cydowanie oddolny wkład wyg ląda epizod o zranieniu nogi konia przez 
złą staruchę przy opuszczaniu krainy demonów — co w gruncie rzeczy 
jest starym motywem -kulawości jako skutku pobytu w podziemiach. 

1 2 A . G r u n w e d e l , Mythologie des Buddhismus in Tibet und der Mongolei, 
L e i p z i g 1900, s. 175. 



296 J E R Z Y S. W A S I L E W S K I 

Także przedmiot, którym zadane zostają owe rany — zębate żelazo — 
należy chyba do grupy „grzebieni", jakie myś l magiczna umieszcza jak 
widzie l i śmy na granicy między tym a tamtym światem. 

W tym miejscu krótka dygresja: komentując losy przekształceń w ą t ­
k ó w biblijnych, które zamieniają się niekiedy we własną odwrotność, 
A. Sandauer odwołuje się do zasady: „Jemu ukradli zegarek czy też on 
ukradł zegarek, w każdym razie coś tam było z zegarkiem" 1 3 . Podobny 
mechanizm ujawnia się chyba w historii Baldan-Lchama! to co gdzie in­
dziej jest grzebieniem w rękach bohatera, tu przechodzi do rąk jego 
przeciwnika; w każdym razie pojawia się w tym samym miejscu — na 
granicy dwóch światów. 

Można chyba pokusić się o znalezienie rodowodu historii ciśnięcia 
w Baldan-Lchama zębatym narzędziem; jest nim wielki epos Tybetańczy-
ków, Mongołów i Buriatów — Geseriada. Opisuje ona wyprawy do krai­
ny d e m o n ó w podejmowane przez Gesera i jego synów, z których boha­
terowie powracali w triumfie, pokonawszy zło. Zbieżności z historią 
Baldan-Lchama są oczywiste: kiedy Geser pokonawszy demona — mangu-
sa powraca na ziemię, spotyka na swej drodze kobietę „na źrebaku jasno-
rudym, z parcianym potnikiem, z drewnianym wielkim siodłem, z knu-
tem skórzanym z rękojeścią drewnianą, z jasnosiwą głową, z ostrą twa­
rzą, z jednym zębem, z bladą zębatką do wyrabiania skóry, długą na 
tysiąc sążni" 1 4 . Jest to najmłodsza córka mangusa, która urodziła się „po 
środku cieśniny wielkiego czarnego morza". Podobna postać pojawi się 
jeszcze raz na jego drodze: „długa i ruda baba, cienka jak osika, na 
chudym rudym koniu z jasnobiałą zębatką do wyrabiania skóry, długą 
na tysiąc sążni" 1 5 . A za trzecim razem będzie to żona mangusa: „staru­
cha o bladej twarzy, z podbródkiem wielkim i ostrym. Z jednym wielkim 
okiem, z jednym zębem, trzymała w rękach swoją zębatkę do wyrabiania 
skóry, bladą, długą na tysiąc sążni" 1 6 . Kobiety te rzucają swym orężem 
w bohatera, jemu jednak zawsze udaje się zasłonić i — w odróżnieniu 
od Baldan-Lchma nie odnosi żadnej rany. Dokładnie takie same spotka­
nia mają też powtarzający heroiczne czyny ojca dwaj synowie Gesera: 
Oszor Bodgo i Churin Ałtaj 1 7 . Postacie obu tych kobiet — córki, żony 
i matki wielkiego mangusa — wyposażone są w atrybuty śmierci w spo­
sób upodobniający je zgoła do wizerunków naszej Kostuchy. Można po­
wiedzieć, że ostra zębatka pełni tam rolę analogiczną do kosy w rękach 
Śmierci . Jak już wspomniano, podobny zębaty przedmiot wyobrażany 

1 3 A . S a n d a u e r , Bóg, Szatan, Mesjasz i . . .? , K r a k ó w 1977, s. 213. 
1 4 A b a j G e s e r - C h u b u n , Epopieja. Echirit-Bułagatiskij wariant, o p r a ć . 

M . Chomonowa, cz. I , U ł a n - U d e 1961, s. 115. 
1 5 Tamże, s. 157. 
1 6 Tamże, s. 195. 

1 7 A b a j G e s e r - C h u b u n , cz. I I : Oszor Bogdo i Churin Ałtaj, U ł a n - U d e 1964. 
s. 99, 113, 121-122, 179, 187. 



P O D A R O W A Ć - Z N A L E Ź C - Z G U B I Ć - Z B Ł Ą D Z I C 297 

bywa w lamajskich ikonach, przedstawiających Baldan-Lchama. Paste­
rze interpretują go właśnie jako znany im praktycznie chedreg. Czy jed­
nak możl iwe jest by, przedmiot gospodarczego użytku trafił do wizerunku 
bóstwa? 

Zapoznanie się z tybetańską ikonografią postaci bogini śmierci d'Pal-
Ldan Lha-mo przynosi zaskakująco odmienne rozwiązanie. Ponacinany, 
karbowany pręt, noszący nazwę khram-sin (w starotybetańskim khram — 
wrąb, nacięcie, znak) wiąże się oto z ideą zaznaczania długu. A. Rona-Tas 
wywodzi go od prętów-karbownic , na których zaznaczono powinności 
podatników we wczesnośredniowiecznym Tybec ie 1 8 . Zgodnie z sugestią 
G. Tucciego wolno sądzić, iż w rękach bogini śmierci przedmiot ten musi 
wiązać się raczej z rachubą grzechów zmarłego; korzysta z niego Yama, 
mąż bogini Lha-mo jako władca umarłych, Gśin-rje, ocenia swych pod-
sądnych, gdy pojawią się przed jego obliczem. Jedna z trzech wersji T y ­
betańskiej Ks ięg i Umar łych Bar-do-thos-grol mówi , iż Yama ocenia 
grzechy w y w o ł u j ą c ich obraz właśnie z pręta khram-sin; dwie pozostałe 
wspominają natomiast o lustrze, które odbija postępki umarłych 1 9 . 

Wynalazek pisma — V I I wiek — położył natychmiastowy kres stoso­
waniu karbownicy w życiu ekonomicznym Tybetu, gdzie khram-sin prze­
staje być stosowany już w połowie V I I I wieku. T r w a natomiast pamięć 
o nim jako akcesorium symbolicznym i tradycja umieszczania go na w i ­
zerunkach bogini Lha-mo, choć jak widzie l i śmy rozumienie jego pierwot­
nego znaczenia całkowicie już się zatarło. 

Powyższy w y w ó d stanowiłby co najwyżej 'przyczynek do kewstii funk­
cjonowania mechan izmów przekazu, zmiany, dokonującej się w kulturze 
przez niezrozumienie, zapomnienie, ciąg „twórczych omyłek", z jakich 
składa się historia kultury, gdyby nie pewne skojarzenie, które przenosi 
problem rekwizytu symbolicznego na szerszą scenę. Oto w polskiej lite­
raturze etnograficznej opisany został przedmiot ściśle odpowiadający ty­
betańskiej karbownicy. Są to tzw. „wręby" — ki lkudzies ięciocentymetro-
we drewienko nacięte w 9 zębów z zaznaczoną r ę k o j e ś c i ą 2 0 . Przedmiot 
ten posyłany by ł na wsi lubelskiej schyłku X I X wieku jako znak śmierci 
któregoś z mieszkańców. Przenoszono go od chaty do chaty kładąc na 
kominie ze s łowami „namta wręby". Można dodać, że tradycja wiejska 
notuje w y s t ę p o w a n i e w tej roli także takich przedmiotów, jak wianek 
świętojański, pęczek lebiody, wreszcie krzyżyk czy świę ty obrazek. Nie­
kiedy określany by ł kierunek ruchu przedmiotu — jego przekazywanie 
powinno się odbywać w kierunku pod słońce, podczas gdy wszystkie in­
ne zawiadomienia, które obiegały w ie ś (np. kula sołtysa) obnoszono zgod­
nie z ruchem słońca. Pośród powyższych przedmiotów „wręby" wydają 

1 8 A . R ó n a - T a s , Tally-Stick and Divination-Dice in the Inconography of 
Lha-mo, "Acta Orienta l ia" , t. 6: 1956, s. 163-166. 

i ' G . T u с с i , Tibetan Painted Scrolls, vol . I I , R o m a 1949. 
2 0 M . R . W i t a n o w s k i , Kula — poszukiwania, „ W i s ł a " , t. 10: 1896, s. 598. 



298 J E R Z Y S. W A S I L E W S K I 

się mieć zdecydowanie archaiczny charakter. Przemawia za tym już sama 
nazwa, co do swej genezy prasłowiańska (w odróżnieniu od późnego, ger­
mańskiego pochodzenia s łowa „ k a r b y " ) 2 1 . S. Ciszewski w swej rozpra­
wie o sposobach zaznaczania przez nacinanie zestawia w r ę b y z „karbo­
wanymi listami plemion prymitywnych", w których zapisywane b y ł y 
konkretne informacje liczbowe; nie zadaje jednak pytania o znaczenie tych 
nacięć 2 2 . Sądzę, iż na pytanie to trudno by łoby odpowiedzieć (zważywszy 
sporadyczność przekazu o „wrębach"), gdyby nie odległa analogia do 
tybetańskiego „rejestru grzechów" w rękach bóstwa śmierci . Nie wyjaśnia 
nam ona wprawdzie, jak przedmiot ó w funkcjonował pierwotnie (a w i ę c 
czy np. u ż y w a n y był przy pogrzebie; stosowanie go tylko w roli zawia­
domienia wydaje się mieć bardzo „przeżytkowy" charakter), pozwala jed­
nak w przybliżeniu zrozumieć jego semantykę. Mimo całej odmienności 
obu sys t emów wierzeniowych — polskiego i tybetańskiego — w obu po­
jawia się (i to przecież chyba nie na drodze zapożyczeń) identyczny rek­
wizyt symboliczny. Jeszcze raz utwierdza to nas w przekonaniu o uniwer­
salności niektórych głęboko ukrytych treści archaicznych światopoglądów, 
a zarazem o perspektywie badań porównawczych w zakresie kultury du­
chowej, n iewątpl iwie bardzo ryzykownych, lecz zarazem mogących przy­
nosić nowe problemy i nowe ich tłumaczenia. 

J e r z y S ł a w o m i r W a s i l e w s k i 

G I V I N G — F I N D I N G — L O O S I N G — B L U N D E R I N G 
Some categories of the symbol ic language connected 

w i t h the opposition L i f e versus D e a t h 

S u m m a r y 

T h i s art ic le presents severa l concepts used i n the symbol ic language of t r a ­
dit ional Mongol ian culture for the task of model l ing a n image of "other w o r l d " a n d 
to organize r i t u a l contacts w i t h it. T h e bas ic categories of t ime and space have 
a lready been analysed by the author. T h e studies in the symbol i c of c i r c u l a r m o ­
vement (Mong. nardzow — narburuu) have led to the conclusion that death as 
a reverse of life is m a r k e d in r i tua l s by s evera l invers ions and negations of the 
n o r m a l behaviour. Images of "this" and "other" world/corresponding to opposition 
L i f e vs Death a r e modelled i n beliefs a n d rites by two sets of b i n a r y concepts. 
I n the s tructural - semiot ic approach, represented by the author of this art ic le , 
these categories comprise a u n i v e r s a l complex of b i n a r y oppositions — a catalogue 
of elements w h i c h create an archa ic image of the w o r l d , dichotomized into "this" 
w o r l d and a l l w h i c h is beyond — i.e. the land of death. T h i s includes b i n a r y con-

2 1 K . M o s z y ń s k i , Kultura ludowa Słowian, t. I I : Kultura duchowa, cz. I I * 
W a r s z a w a 1968, s. 902. 

2 2 S. C i s z e w s k i , Prace etnologiczne, t. I I I , W a r s z a w a 1930, s. 146. 



P O D A R O W A C - Z N A L E Z Ć - Z G U B I C - Z B Ł Ą D Z I C 299 

cepts of space classif ications (up-down, right-left , front-back) , t ime, movement, 
numbers (even-odd). T h e r e are also less abstract notions reflecting biological 
aspects of life: procreat ion us infecundity, sex and physiological functions vs ase-
xual i ty , prohibi t ion of sex and physiological puri ty; further , such functions of 
organism as eating, speech, laughter are opposite to fasting, weaping , si lence. 
Notions concerning p s y c h i c a l functions are also included i n basic L i f e vs Death 
opposition: consciousness-unconsciousness , memory-forgetful lness etc. S e v e r a l oppo­
sition relate to the ideas: creation vs destruction, matter vs "anti-matter". 

T h e concepts mentioned in the "second" set, w h i c h a r e often metaphors or 
metonimies of death are, of course, used not only in contacts w i t h death itself 
(funeral rites) but in a lmost every magic or religious acts w h i c h are addressed 
to those beyond the r e a l m of h u m a n life. S ince the basic opposition L i f e vs Death 
is of a u n i v e r s a l character for m a n i n general , the analogic use of the same 
elements m a y be found among symbolic languages of various cultures. T h e author 
presents therefore — in addit ion to the Mongol ian field mater ia l — also Po l i sh 
data, whenever the s imi l iar i t i es he detected a r e of a deep s t ruc tura l character . 

F a s t i n g — a procedure connected w i t h religious ceremonies (Shamanism, L a -
maism) a n d w i t h funera l r i tes — is the f irst of analysed metonimies of death. 
T h e prohibi t ion of meat consumption dur ing funera l repasts and in a defined 
period after the death of a fami ly member w i t h the closely connected prohibit ion 
of the k i l l ing of an imals d u r i n g that period ("prohibition of spi l l ing bloodshed") 
has ben mot ivated by informants — i n accordance w i t h the B u d d h i s t doctrine of 
re incarnat ion —• w i t h the apprehens ion that the soul of the deceased m a y have 
entered the k i l l ed a n i m a l . A deeper s tructure could be found beneath this super­
f ic ial explanat ion: the consumption of meat and the demonstrat ion of blood dur ing 
the k i l l ing of an a n i m a l wou ld be a demonstration of a "sign of l ife" (as for blood 
means life) — w h a t genera l ly just should not occur in the preva i l ing a u r a of 
death. T h e deeper logic of each r i t u a l l i es in the fact that by means of a whole 
range of symbol ic signs and i n m a n y codes the occurence of a n a t u r a l state (death 
in this case) is accentuated. Hence, the r i t u a l invers ion of order i n operation i n 
every day life (the closing of yourt sheltering the deceased inside i n the direction 
"against the S u n " etc.), hence the suspension of l i fegiving function (the prohibit ion 
of procreation a n d of certa in w o r k s also i n Po l i sh peasants cul ture i n the days 
connected wi th the presence of the souls of the dead). 

T h e author analyses extensively the Mongol ian customary prohibit ion of 
lending and general ly of removing any objects from the yourt w h e r e a death of 
a f ami lary member occured. T h e same prohibit ion applies after the ful f i l lment of 
some L a m a i s t i c r i tua l s , such as the ca l l ing for prosperi ty dallaga awach, the f ire 
sacrifice gal tachich as w e l l as after shamanist ic seance a n d after the castration 
of sheep. Motivations of prohibitions explained each t ime b y informants (e.g., 
after the castrat ion of sheep: "the w o u n d w i l l not close" and , at the same t ime 
"it opens the w a y for fur ther ' expenses") are typ ica l rat ional iz ing interpretat ­
ions depicting only the superf ic ia l magica l goal and sense of the prohibit ion. 

T h i s seems to be a paradox — magic serves here as a rat ional izat ion; magica l 
th ink ing w i t h its assot iat ion-principle eas i ly constitutes a symbol ic l i n k between 
the "opening of wounds" and the "opening" of a w a y for expenses. Magic is 
v e r y close to the informant because of its i l lus ive usefullness and purposefullness. 
Ye t , the suggested deeper significance of the prohibit ion lies beneath the leve l 
of magica l explanation. Accord ing to the author the prohibit ion of lending, g iv ing 
etc. (Mong. ceertej) is a n exact equivalent of taboo, w h i c h m a y be defined as the 
"bringing of the s t ream of life to a standsti l l" (G. v a n der L e e u w ) . T h i s i n t e r ­
ruption is necessary i n conditions involv ing contact w i t h death (funeral) and w i t h 



300 J E R Z Y S . W A S I L E W S K I 

each of its metonimies (castration) as w e l l as w i t h spirits of the dead (shamanist ic 
seance) or general ly w i t h the other w o r l d ( L a m a i s t i c sacrifice). T h e idea of gift is 
l inked wi th the idea of life, gift is "a q u a n t u m of life" and hence its symbol ic ro le 
in b irth and m a n y other r i tuals . 

T h e opposition awareness vs unconsciousness or, to be precise , its second par t 
is, as commonly known, general ly used for contacts w i t h the other w o r l d , to m e n t ­
ion only the extatic shamanis t ic practices. T h e author, however , is interested i n 
other realizations, concretized i n the oppositions: intentional ly — by chance or 
openly — secretly. W i t h i n this context the idea of something lost a n d something 
found requires attention. These two notions, though opposite, belong to one series 
determined by the unconsciousness: they are both independent f rom the w i l l . 
A lost object m a y be treated, therefore, in beliefs as something despatched to the 
other wor ld , and a found thing — as reception of a n object f rom the beyond. 
Hence, the s imi l iar mythological ro le of some economic act ivit ies , such as the 
gathering of d r y dung in Mongolia or the gathering of mushrooms i n P o l i s h fo l ­
klore, often associated wi th a trip to hel l . Hence, the w o r d oZdz-"something fo­
und" — in Mongol ian wedding songs, an euphemism signifying a future chi ld , 
whoso soul w i l l enter the young bride f rom the w o r l d beyond. I t appears i n the 
same meaning "io have progeny" also in magica l acts of a game-type (throwing 
of a sheep-bone ś a n t , symbol is ing the progeny, through the roofr ing of a yourt . 
I t is, therefore, quite logical to term the b u r i a l of a s m a l l chi ld as a "loss" (Mong. 
chuuched gecichle). I ts soul should reach the other w o r l d as soon as possible and 
r e t u r n to ear th as the next ch i ld in the same fami ly . F o r such a b u r i a l a r ider 
straps the body of the dead chi ld , s ewn into a leather bag, intentional ly careless ly 
to the saddle, then rides at a gallop to uninhabited areas , cewer gadzar, obviously 
represent ing the "world beyond", dodges a n d s trays unt i l the bag becomes u n s t r a p ­
ped and is lost, wi thout the r ider's knowledge. 

T h e motif of s tray ing , b lundering, w h i c h appears here, expresses the idea of 
suspending one's consciousness, indispensable for a contact w i t h the other w o r l d 
and at the same time creates an impress ion of the land of death as a place of 
a turbulent t ime-space structure. A s the comparat ive ana lys i s has shown, this 
aimless r id ing is the m a n n e r of travel l ing i n the other w o r l d , k n o w n f r o m tales 
of heroes descending he l l and the souls of the dead b lunder ing i n the underground. 
Notions, such as aimless wander ing , errors (even i n the mean ing of a s imple 
mistake) , madness, m a d m e n or stragglers (in Po l i sh one w o r d , homologue of 
b lunder ing , cf. G e r m , i r r e n , I r r t u m ) are associated w i t h the belonging to the other 
wor ld . 

F i n a l l y , the author analyses the symbol ic of comb on the boundary between 
the two wor lds . Dent iculated objects appear i n m a n y folklore systems i n various 
relat ions re ferr ing to the heroes road to hel l . Stor ies told by Mongol ian shepherds 
referr ing to B a l d a n - l c h a m , a L a m a i s t i c deity, who moved against demons, include 
the motif of a denticulated object for tanning hides, t h r o w n by a w i t c h at a p e r -
sued hero. T h i s motif, probably taken f rom the epos of G e s e r has for the infor­
mants a n apparent substantiat ion i n i c o n o g r a p h y — L a m a i s t i c icons present this diety 
wi th a s imi l i ar object, name ly w i t h a ta l ly - s t i ck . T h i s latter has, a n y w a y (as 
T u c c i and R ó n a - T a s have proved) a quite different meaning of a "register of s ins" 
of a m a n pasing to the other w o r l d . T h e author is interested not only i n the m e ­
chanisms of transforming this image and ascr ib ing other meanings to it. I t is 
surpr i s ing , that a n ident ical object, — a notched piece of wood — appears during 
tradi t ional funera l r i tes i n Po l i sh peasant cul ture — as a s ign noti fying on so­
meone's death; this fact seems to support the authors deeply he ld convict ion that 
certa in elements of the archa ic image of the w o r l d are un iversa l . 



P O D A R O W A C - Z N A L E Ż Ć - Z G U B I C - Z B Ł Ą D Z I Ć 301 

Ежи С л а з оми р Василевски 

П О Д А Р И Т Ь - Н А Й Т И  - П О Т Е Р Я Т Ь - З А Б Л У Д И Т Ь С Я 
Некоторые категории символического языка, связанные 

с противоположностью жизнь  — смерть 

Р е з ю м е 

Цель статьи — представить несколько понятий, которые на символическом языке тра­
диционной монгольской культуры применяются для моделирования образа „того м и р а " 
и для организации ритуального общения с ним. Основные категории, касающиеся времени 
и пространства, анализировались авто р ом уже раньше. Изучение символики вращатель­
ного движения (монг. нардзов — нарбуруу) приводит к заключению, что смерть как проти­
воположность жизни обозначается в ритуалах ряд ом инверсий и отрицаний видов нормаль­
ного поведения. Образы „этого" и „то г о " мира (соответствующие противоположности 
жизнь — смерть) моделируются в верованиях и обрядах посредством членов дихотомичес­
ки сопоставленных пар понятий; в структурно-семиотической трактовке, даваемой здесь 
автором, эти категории образуют универсальный набор бинарных противоположностей 
— каталог кирпичиков, из которых строится архаическая картина мира, дихотомизованная 
на „этот свет" и все, что находится вне его, т . е. царство смерти. Здесь принадлежат элемен­
тарные смысловые пары классификации пространства (верх-низ, право-лево, перед-зад) , 
времени, движения, числа (чет-нечет). Есть также и менее отвлеченные понятия, выражающие 
биологические аспекты жизни и смерти: оплодотворение  — бесплодие, секс и физиологи­
ческие отправления — асексуальность, запрет секса и физиологическая „чистота", функции 
организма, как напр. еда, речь, смех, противопоставленные посту, плачу, молчанию. Н а 
базисную противоположность жизнь-смерть наслаиваются также понятия, касающиеся 
психологических функций (действительность  — сон, неведение — сознание, память  — з а б ­
вение и др.) . Целый ряд противоположностей связан с категориями созидание  — разру­
шение, бытие  — небытие. Конечно, названные во втором ряду (смерти) понятия, являющиеся-
часто ее метафорами или метонимиями, находят свои конкретизации в обрядах и веро­
ваниях; они употребляются не только для общения с самой смертью (в погребальном обряде) , 
но и в почти к ажд ом магическом или религиозном действии, адресаты которого находятся 
ведь вне сферы человеческой жизни. Так как исходная опозиция жизнь  — смерть имеет уни­
версальный характер, то из этого следует аналогическое использование тех же элементов 
в символических языках разных культур. П о эт о м у параллельно с монгольским материалом 
автор представляет и польский материал  — там, где сходство имеет глубокий структурный 
характер. 

Первой из анализуемых м е т о н и м и й смерти является пост, известный как в связи с ре­
лигиозными церемониями ( ш ама н и зм , ламаизм) , так и в погребальном обряде. Запрет по ­
треблять мясо в поминки и в течение определенного времени после смерти домочадца, а вме­
сте с т е м и сопровождающий его запрет убивать животных в это время (запрет совершать 
кровопролития) мотивируются и нфо рмато р ами  — согласно с буддийской доктриной о пере­
воплощении — опасением, что душа усопшего могла уже перевоплотится в убиваемое жи ­
вотное. П о д уровнем э то г о поверхностного объяснения кроется более глубокая структура: 
потребление мяса, а прежде всего демонстрирование крови при убое животного означали 
бы „знак жизни", что не м о ж е т иметь места при наличии состояния смерти. Всякий ритуал 
как культурная реакция на естественно возникшее состояние (в э т о м случае смерть) состоит 
в том , что различным о б р а з о м в нескольких кодах выражается и подчеркивается знаками 
символического языка возникновение этого естественного факта. Отсюда обрядовые ин­
версии обязывающего повседневно порядка (закрывание юрты с уме р ш им „наоборот", 
против Солнца и др.) , о т с ю д а и отмена животворных действий (оплодотворение, запрет 
выполнять некоторые работы в дни с заупокойной символикой в Польше) . 



302 J E R Z Y S . W A S I L E W S K I 

Несколько шире анализируется автором запрет одалживать и в о о б щ е выносить какие-
л и б о предметы и з юрты после смерти домочадца, обязывающий после выполнения ламай-
ского обряда зазывания благополучия даллага авах, после жертвоприношения о г ню гал 
тахих, в шаманском сеансе после кастрации баранов и др . Всякий раз мотивировка запрета 
информаторами (напр. после кастрации баранов: „не заживет рана" и з а о д н о же  — „откры­
вается путь дальнейшим расходам") есть типичное рационализирующие толкование, ука­
зывающее на магическую цель и смысл запрета. Налицо здесь парадокс: магия служит ра­
ционализирующему объяснению; магическое мышление, которому присуща ассоциатив­
ность, легко установит символическую связь между „открытием раны" и „открытием" 
пути для расходов. А между т ем более глубокий смысл запрета находится ниже уровня 
магического толкования, столь близкого информатору в виду его (иллюзорной) пригодности 
и целесообразности. П о м н е н и ю автора, запрет одалживать, давать и т. д . (цеертей) явля­
ется точным эквивалентом табу и таким обр а з ом дело здесь в „остановке течения жизни" 
(Г. ван дер Лееув). Эта остановка необходима в условиях контакта с о смертью (погребение), 
с каждой метонимией ее (кастрация) и с душами усопших (шаманский сеанс), а также с сакраль­
ным м и р о м во обще (ламайские жертвоприношения). И б о идея дара с о своей стороны со­
четается с идеей жизни, он  — „заряд жизни", отсюда-то и его символическая роль в обрядах, 
связанных с рождением. 

Относительно противоположности сознание-неведение следует отметить, что ее второй 
член везде, как известно, используется для общения с о сверхчувственным м и р о м , взять 
хотя бы экстатические шаманские практики. Автор, однако, интересуется здесь ее другими 
видами выполнения, объяснениями конкретизованными в понятиях: намеренно  — случайно 
или явно  — скрыто. В э т о м контексте заслуживает внимания идея потери и находки. Оба 
эти понятия, хотя о н и и противоположны, находятся совокупно в серии, определяемой не­
ведением: оба они независимы от участия воли. Стало быть, потеря м о ж е т считаться в ве­
рованиях отправлением чего-то в потусторонний мир , находка же считается получением 
посылки оттуда. Отсюда подобная мифологическая роль таких, состоящих в поиске, хозяй­
ственных работ, как заготовка сухого навоза аргал в Монголии и с б о р грибов в польской 
народной культуре, нередко сравниваемый с хождением на тот свет. Отсюд а в монгольских 
свадебных песнях слово олз (найденное) представляет с о б о й эвфемизм, означающий буду­
щего ребенка, душенка которого воплотится в новобрачную. В э т о м же значении о н о появля­
ется в магических приемах игрового характера, цель которых разжиться потомством (вы­
брасывание бараньей косточки шагай в верхний пр о ем юрты). Итак, логично называют 
потерей (хуухед гечихле) похороны маленького ребенка, д у ш а которого должна скорейшим 
о б р а з о м залететь на тот свет, чтобы вновь вернуться на з е м л ю как следующий ребенок в той 
же семье. Этот обряд выполнялся с л е д у ющ и м обр а з ом: конный всадник приторачивал 
зашитое в кожу тело ребенка к седлу нарочно не аккуратно, после чего направлялся вскачь 
к местности, лишенной следов человека (цэвэр газар), что по всей вероятности является 
представлением то г о света; т ам о н петлял и блуждал так долго , пока мешок не отвязался 
сам, без ведома ездока. 

Появляющийся здесь мотив блуждания выражает и д е ю приостановления сознания, 
что н е о б х о д и м о для вступления в общение с потусторонним м и р о м , а вместе с т е м он пре­
дает представление о царстве смерти как месте с нарушенной пространственно-временной 
структурой. Как показывает сравнительный анализ, блуждание  — э т о способ путешество-
вания по тому свету, какой знали, нисходя в подземелье, герои и души усопших в различ­
ных религиозных системах. Такие понятия, как блуждание, заблуждение (даже в значении 
обыкновенной ошибки), а далее — помешательство, приблудившийся и помешанный связа­
ны с принадлежностью к другому свету. 

К концу статьи автор анализирует роль гребня как символической границы между дву­
м я светами. Некий зубчатый предмет появляется в разных фольклорных рассказах о хож­
дении героев в ад . Рассказы монгольских скотоводов о ламайском божестве Балдан-Лхам, 
выступающем против демонов , содержат мотив зубчатого орудия д ля выделки кожы, кото-



P O D A R O W A C - Z N A L E Z Ć - Z G U B I C - Z B Ł Ą D Z I C 303 

рое бросает за г е р о ем гонящаяся за н и м ведьма. Этот мотив  — взятый по-видимому из 
эпоса Гесершда — имеет свое кажущееся обоснование в иконографии: ламайские иконы 
представляют э т о божество с длинным прутом с зарубками, и м е ю щ и м , впрочем, как отме­
чали уже Туччи и Рона-Таш, совершенно другое значение „списка грехов" человека, напра­
вляющегося на тот свет. Автора интересует не только механизм преобразования этого и з о ­
бражения и приписывания ему иных значений. Неожиданным также является факт наличия 
идентичного предмета (куска дерева с зарубками) в рамках традиционного погребального 
обряда в польских деревнях  — как знака, с о о бщ а ющ е г о о чьей-то смерти — что позволяет 
утвердиться в убеждении в универсальности некоторых глубоко скрытых архаических эле­
ментов мироощущения. 


