
O fotografiach 
Roberta Mapplethorpa 

Andrze j P i l i c h o w s k i - R a g n o 

Akt - actus, to co się wydarza, proces. Języki polski i nie­
miecki przejęły ten termin z łaciny na określenie reprezenta­
cji ciała. W innych językach mówi się: nudo, the nude, nu. 
Akt to także odsłona, jak w teatrze. Ale nie odsłona w sensie 
odkrycia, zdjęcia ubrania, to raczej odsłona jako zaproszenie 
do uczestnictwa, jako oczekiwanie na coś, co ma się wyda­
rzyć. 

Nagość jest statyczna, jest cała przedmiotem swojego od­
niesienia, w pełni zawiera się jako desygnat w określającym 
ją znaku, jest tym, czym jest. Akt jako pojęcie artystycznej re­
prezentacji nagości wychodzi poza samą ramę reprezentacji, 
sytuuje się w kategoriach czasowych, w kategoriach dziania 
się i doświadczenia. Sama nazwa staje się w akcie punktem 
wyjścia interpretacji, jest wskazaniem na ten moment w sztu­
ce, w którym, jak powiada Adorno, określa ona siebie przez 
stosunek do tego, czym nie jest, czyli mówiąc inaczej, akt ja­
ko proces i wydarzenie wskazuje na dialektykę tego, co dane 
jako statyka (obraz, reprezentacja), i tego, co statykę repre­
zentacji przekracza - nieobecność. 

Nieobecność, czyli specyficzny stosunek „tworzywa" ak­
tu, ciała, do tego, czym ciało nie jest, czy raczej czym prze­
staje być właśnie w akcie jego reprezentacji. Andre Rouille 
w studium o XIX-wiecznej fotografii francuskiej rozróżnia 
akt i portret (mowa także o portrecie osoby nagiej). Akt jest 
jakby uprzedmiotowieniem portretu, stoi po stronie tego, co 
przedmiotowe, portret jako jednostkowość i indywidualność 
jest stricte podmiotowy. To jednak tylko część prawdy. Moż­
na się zgodzić, że reprezentacja odbiera ciału jego jednostko­
wość, jego istotowość i niepowtarzalność, tak jak reprezenta­
cja twarzy tylko tę istotowość i niepowtarzalność potwierdza, 
tyle że artystyczna reprezentacja ciała (akt) poprzez rezygna­
cję z tego, co stanowiło dla niej swoje tworzywo - konkretne 
ciało dane w jakimś tu i teraz, przenosi, odwrotnie niż portret, 
swój przedmiot poza horyzont tradycyjnie pojętej mimesis. 
Tak więc akt działa jakby dwustopniowo - po pierwsze 
uprzedmiotawia, subiektywizuje rzeczywistość po to, by 
z uzyskanego tą drogą obiektu uczynić punkt swojego wyj­
ścia. Zasadą i fundamentem portretu jest zaś pojęcie mimesis; 
portret jest zawsze portretem kogoś. - Nawet wtedy, gdy 
podobieństwo do tego kogoś zostało celowo zniesione (wyo­
braźmy sobie fotografię głowy od tyłu) sam fakt nazwania 
zdjęcia portretem wskazuje na konkretny punkt odniesienia 
(ta, a nie inna osoba) i intencjonalnie przynajmniej dokonuje 
połączenia tego, co reprezentowane, z tym, co reprezentują­
ce. Pojęcie mimesis jest również fundamentem reprezentacji 
pornograficznej - trzeciej kategorii reprezentacji postaci. 
O ile jednak portret subiektywizuje, wskazując wyraźnie na 
swój przedmiot, o tyle reprezentacja pornograficzna ucieka 

od tego, co jednostkowe. Pokazuje to, co zuniformizowane, 
zawsze takie samo, istniejące niejako poza czasem, bojąc się 
dotknąć indywidualności i niepowtarzalności przedmiotu 
swojego odniesienia, poddanego przecież prawom przemija­
nia, przywodzącego na myśl śmiertelność wszystkiego co 
jednostkowe. W horyzoncie pornografii pojęcie czasu nie ist­
nieje (w portrecie jest fundamentalne) - ciało zastąpione zo­
stało przez rzecz, a ta przecież nie podlega procesom starze­
nia się i degradacji. 

Różnica między aktem a reprezentacją pornograficzną ry­
suje się w innym miejscu. Przedmiot reprezentacji, który dla 
aktu jest punktem wyjścia, w pornografii jest jej punktem 
dojścia, stanowi cel i koniec przedstawienia, w chwili gdy akt 
„dzieje się", dalej pornografia milczy, zaspokoiwszy swoje 
pragnienie pokazania. Akt nie pokazuje niczego, raczej daje 
się jako pewna ilość możliwych odczytań, rozwija się w cza­
sie jako dialektyka tego, co dane (ciało) i tego co do-dane 
(kreacja). 

Jak się wydaje, ciekawe może być spojrzenie właśnie pod 
tym kątem na fotografie Roberta Mapplethorpa, pomijając 
ich kontekst gejowski, a co za tym idzie, pomijając także 
kwestię przekraczania tabu obyczajowego i estetycznego, at­
mosferę skandalu, w której fotografie te funkcjonują, 
a w każdym razie funkcjonowały, zanim zostały anektowane 
przez kulturę oficjalną. Poważny kłopot z fotografią Mapple­
thorpa polega na nieumiejętności opuszczenia tego wątku, 
zajmującego zazwyczaj centralne miejsce w sposobie jej in­
terpretacji i opisu. Jest to jednak, jak się wydaje, specyficzne, 
mówiąc słowami Eco, „użycie" tekstu, tj. wpisanie go w dys­
kurs wobec niego zewnętrzny: ideologiczny, polityczny, spo­
łeczny. Poza tym obszarem, o jasno określonych oczekiwa­
niach wobec dzieła sztuki, rozpościera się to, co w dziele nie­
powtarzalne. 

Trzy wyróżnione kategorie - akt, portret, pornografia wy­
dają się tu współistnieć (jednocześnie się wykluczając) na au­
tonomicznej płaszczyźnie, tworząc swoisty, czwarty wymiar 
interpretacji, której nie można już sprowadzić do żadnej „tra­
dycyjnej" postawy wobec ciała czy wobec postaci. Zerwana 
bowiem została granica pomiędzy gatunkami, nawet jeżeli 
sztucznie stworzonymi, to przecież tak mocno istniejącymi 
w świadomości odbioru, że każde ich naruszenie powoduje 
ten specyficzny stan, w którym interpretacja chciałaby pozo­
stać niema, bojąc się naruszyć delikatność swojego 
przedmiotu. Mówienie o delikatności w przypadku Mapple­
thorpa może się wydawać paradoksem; tak jednak nie jest. 
Delikatność, o której mowa, nie tkwi w przedmiocie przed­
stawienia, nie ma jej też w sposobie obrazowania - delikat­
ność to efekt zmiany paradygmatu interpretacji, która już nie 

156 



stara się (nie może) klasyfikować pozytywnie, tj. odnosić się 
do tego, co jest jako gatunek, prąd, szkoła (akt, portret, po­
rnografia), ale określa obraz w kategoriach negatywnych, 
odbierając mu koniecznos'c bycia czymś, czymś jednym, jak 
powiedział Foucault w studium o fajce Magritte'a - „bycia 
tym oto". 

Tak więc pytając o Mapplethorpa, pytamy, czym nie jest 
fotografia, a jej jedyne „znaczenie", jak się wydaje, jest wła­
śnie tym, co wynika z jej negatywnego opisu. Współbrzmi to 
ze stwierdzeniem Lyotarda, dotyczącym sztuki postmoderni­
stycznej, według którego postmodernistyczne jest to, „co wy­
rzeka się pocieszenia podsuwanego przez poprawne formy, 
odrzuca zgodę na smak, umożliwiający wspólne doświadcze­
nie nostalgii za nieosiągalnym; to, co poszukuje nowych 
przedstawień, nie po to, by się nimi delektować, lecz po to, by 
lepiej odczuć istnienie nieprzedstawialnego". 

Pytanie jednak, czy nieprzedstawialne nie jest po prostu 
grą wykraczającą daleko poza granice konwencji - jedynego 
gwaranta przedstawialności, grą, która mieszając gatunki, nie 
po to by stworzyć nowe, lecz po to, by oczyścić dokładnie po­
le z wszelkich zastałości, staje się samo konwencją, odsyłają­
cą jedynie do siebie; czymś, za czym nie stoi już nic, a nie­
przedstawialne zyskuje status bytu stricte negatywnego, tj. 
stanowi tylko pustą negację tego, co jest. 

Czy może raczej, a wydaje się to w przypadku Mapple-
thorpowskich fotografii bardziej trafne, nieprzedstawialne jest 
nie rezygnacją z prawdy lecz, jak twierdzi Blanchot, uwidocz­
nieniem ciemności tego, co pierwotne, nie światłem (Heideg­
ger), lecz ciemnością, przywracającą naszemu zadomowieniu 
istotę wygnania. Jest bowiem w tej hybrydycznej formie „po-
rno-portreto-aktach" coś, co spaja te, jak pokazaliśmy wyżej, 
nieprzystawalne do siebie kategorie. Coś, co stoi o wiele wy­
żej niż zdekonstruowane pojęcie konwencji czy reprezentacji. 
Na pierwszy rzut oka mogłoby się wydawać, że ukazanie 
człowieka jako jednostkowości czy indywidualności (portret) 
w połączeniu z jego zwierzęcością (pornografia) i jego zdol­
nością do jej przezwyciężenia przez piękno (akt) jest dąże­
niem do wyrażenia pełni, jakiegoś uniwersum etyczno-este-
tycznego, w którym reprezentacja taka byłaby odkryciem 

prawdy o człowieku. Jest jednak owo „coś"', pewna nieokre­
ślona kategoria, nieprzedstawialne, które burzy optymistyczną 
wizję człowieka jako całości, nawet jeżeli to będzie całość 
dialektyczna. Tym czymś jest przenikające wszystkie fotogra­
fie doświadczenie śmierci. Nie da się jednak opisać owego do­
świadczenia w terminach obecności, nie wynika ono z połą­
czenia wspomnianych kategorii, raczej przez negację każdej 
z nich rodzi swoistą aurę niewypowiadalnego, nieprzedsta­
wialnego, które wskazuje na to, co w ciele śmiertelne. 

Ciało u Mapplethorpa jest ciałem par exellence - ma swo­
ją konsystencję, fakturę, ciężar, nie jest nim jednak, bo każdy 
jego ruch jest przez obiektyw sprowadzony do zera - postać 
w ruchu jest równie statyczna jak rzeźba, odlew. Jest piękne; 
jest aktem, ale jego piękno ma w sobie skażenie utylitarno-
ścią, jest piękne, gdyż jest atrakcyjne. Jest pornograficzne, 
gdyż chce się pokazywać, dawać do oglądania, jednocześnie 
jego nagość służy kategorii formy i ekspresji. Jest jednostko­
we, indywidualne, jest „tą osobą", związaną z jej własną hi­
storią (tytuł fotografii to imię lub imię i nazwisko modela), 
ale jednostkowa historia ulega przekroczeniu przez negację 
czasowości, przez wyjęcie przedmiotu z uniwersum czasu, 
nierozerwalnie związanego z tym, co indywidualne. Jest więc 
ciało jakby nieobecne, bo każda próba jego nazwania spoty­
ka się z jej negacją, co sprawia, że będąc dane na fotografii, 
tj. istniejąc materialnie za pomocą nośnika (naświetlony pa­
pier fotograficzny), nieustannie oddala się przy każdej próbie 
jego uchwycenia, zatrzymania poprzez nazwanie. W tym sen­
sie jest skażone śmiertelnością, tym, co nie pozwala trwać 
wiecznie. Oddala się, pozostawiając owo uczucie, które Hei­
degger nazwał przeboleniem, a Gianni Vattimo - pietas: „li­
tość i współczucie, jest miłością do istoty żyjącej i do jej śla­
dów - tych, które ona pozostawia, i tych, które niesie w sobie 
jako otrzymane z przeszłości". Jest więc coś bardzo „niefoto-
graficznego" w Mapplethorpowskich fotografiach - owo 
odejście od momentalności, od „teraz" obrazu, zwrócenie się 
ku śladom, ku temu, co było, ku temu, co będzie (śmierci), 
pominięcie teraźniejszości - właśnie owa pietas, przebolenie. 
I chyba żadne inne medium nie jest w stanie wyrazić tego tak 
mocno jak fotografia. 

757 




