»Etnografia Polska”, t. XXVIII, z. 1
PL ISSN 0071-1861

ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

BIESIADY WIEJSKIE

Przedmiotem rozwazan sg biesiady, za ktoére uwazam podejmowanie
positkiem oséb zapraszanych do wspolnego stolu z okazji niezwyklego
i niecodziennego wydarzenia, ktérego sg uwienczeniem i uSwietnieniem.
Za istotny tutaj element przyjmuje fakt zapraszania gosci, pozwalajacy
na wyodrebnienie z catoksztaltu zjawiska, jakim jest wzajemne gosz-
czenie sig, tych goscin, ktére speilniajg nastepujace warunki: 1) sg uwien-
czeniem znamiennego wydarzenia; 2) przypadajg na okreslony, najczes$-
ciej umownie, dzien; 3) poprzedza je zapraszanie goSci; 4) sg miejscem
wzmozonej konsumpcji niecodziennych na ogét potraw i alkoholu; 5} sg
okazjg do wreczania dardéw. Biesiady uwazam wiec za wyzszg forme
goszczenia sie, wyodrebniajac je sposréd innych, czesto przypadkowych,
poczestunkow. Wigzg sie one z przelomowymi momentami zycia cztowieka
i jego pracy, z sytuacjg od$wietna, ale na og6t nie z okreslonym kalenda-
rzowo S$wietem. Biesiady sg formg $wietowania, nawigzywania i umac-
niania wiezi, wyrazajgc stan pogody i zbratanial. Wydaje sie stuszne
to, co napisal M. Bachtin, ze ,smutek i jedzenie nie dadzg sie pogodzié¢
(choé¢ doskonale godza sie jedzenieis$mieré). Uczta zawsze Swieci zwy~
ciestwo — tkwi to w samej jej naturze” 2. Sytosé prowadzi do zadowo-
lenia, a uczta jest forma nieograniczonej konsumpcji, ktéra niejedno-
krotnie nabiera dzi$ cech ostentacji i przepychu. Wspétbiesiadnictwo jest
specyficznym wyrazem nie tylko konsumpcji zywnosciowej, ale i spo-
tecznej wiezi mieszkancow wsi® Jest forma miedzyludzkiego porozu-

1 Zob. np. C. Bouglé, Essais sur le régime des castes, Paris 1908, s.56. Z pracy
tej pochodzi zdanie: ,,wystarczy dzieli¢ pokarm z czlowiekiem, aby staé¢ sie w pew-
nym sensie jego bratem” cytowane przez S. Ossowskiego, WieZ spoleczna
i dziedzictwo krwi, Warszawa 1948, s. 184.

2 M. Bachtin, Twdrczo$é Franciszka Rabelais’ego a kultura sredniowiecza
i renesansu, Krakow 1975, s. 369.

8 Jak piszg W. Thomas i F. Znaniecki ,zapraszajgc czlonkéw innych rodzin
i podejmujgc ich jedzeniem rodzina tym samym manifestuje, ze chce, aby wyda-
rzeniu nadano spoteczny, a nie prywatny charakter”; W. Thomas, F. Zna-
niecki, Chlop polski w Europie i Ameryce, t. 1, Warszawa 1976, s. 156. Zob. tez
J. Chatasinski, Mlode pokolenie chiopéw, t. 1, Rzym 1946, s. 64.




106 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

mienia, podlegajac zasadzie wzajemnosci, lezacej u podstaw zycia zbio-
rowego, a zarazem towarzyskiego.

Zagadnienie ucztowania, ujete jako fakt calo$ciowy, nie bylo dotad
przedmiotem etnograficznego opracowania. Jest ono godne uwagi z wielu
powoddw. I to nie tylko ze wzgledu na funkcje, jakie biesiady spelniajg
w zyciu spolecznosci wiejskiej, ale 1 rozmiary, jakie ostatnio osiggaja na
wsi, stajac sie ostentacyjnym wzorem zachowan, przykladem rywalizacji
micdzy rodzinami, konsumpcji ,,na pokaz” i zmian w hierarchii wartosci.
Analiza biesiad 1 postaw wobec jedzenia w okoliczno$ciach, gdy uwaza
sie, iz winno byé ono uroczyste i wystawne, pozwala na Sledzenie zmian,
jakie dokonujg sie wspélczesnie na wsi polskiej. Biesiadny stél niejedno-
krotnie jest bowiem Iiejscem rozpowszechniania sie nowych wzoréw,
majgcych duze reperkusje kulturowe *. Z. drugiej strony jednak utrwala
tez pewne elementy kultury tradycyjnej.

Analiza biesiad jest przeprowadzana z punktu widzenia rytuatu, sta-
nowigcego o zewnetrznej formie biesiady, obejmujgc nastepujace zagad-
nienia: 1) uczestnicy goscin; 2) miejsce 1 czas uczty; 3) biesiadny stél;
4) dary zwigzane z goscing. Kolejnym, niemniej waznym zagadnieniem
sa funkcje spelniane przez hiesiady w spolecznosci wiejskiej, ktore —
podobnie jak forma i tres¢ biesiad -—— w ciggu badanego okresu, jakim
jest wiek XX, ulegaja licznym przemianom.

Wychodzac z zalozenia, iz ucztowanie jest forma miedzyludzkiego
porozumienia, a jego potrzeba jest spoleczna, dgze do okreslenia nastepu-
jacych cech tego zjawiska: do jakiego stopnia ucztowanie wywodzi sie
z zasad solidarnosci rodzinnej i o ile rozszerzone jest na innych czlon-
kéw rodzin i wiekszy krag spolecznosci lokalnej i ponadlokalnej; jakie
reperkusje w dziedzinie zachowan zwyczajowych wigzg sie z szeroko
pojetym zagadnieniem gosScinnosci, a w tym biesiadnictwa; w jakim
zakresie mozna moéwi¢ o laczacej i dzielgcej roli stolu biesiadnego; na
czym polega we wspolbiesiadnictwie zasada wzajemnosci; jaki jest wpltyw
cpinii spolecznej na zaniechanie lub podtrzymywanie tradycyjnych form
zachowan.

Biorac za punkt wyjscia charakter wydarzenia, stanowigcego impuls
¢o zapraszania gosci i przygotowywania gosciny, wyrézni¢ mozna uro-
czystosci rodzinne, religijne, Swieta koscielne, rzadziej panstwowe oraz
wydarzenia ze sfery gospodarczej. Material terenowy, stanowigcy pod-
stawe opracowania ®, pozwala na s$ledzenie przemian dokonujacych sie

4 Zob. m. in. N. Elias, Przemiany obyczajéw w cywilizowanej Europie, War-
szawa 1980, ktéry w rozdziale: ,,O0 zachowaniu sie przy stole” pisze: ,,zmiana spo-
sobu zachowania sie przy stole jest cze$cia o wiele szerszej zmiany odeczu¢ i za-
chowan ludzkich” (s. 157).

5 Materialy zebrane przez autorke sg zinwentaryzowane w Archiwum Pra-
cowni Etnografii IHKM PAN w Krakowie pod nr: 1557, 1562 i 1630 z Istebnej oraz
1584 i 1598 z Brennej. ‘



BIESIADY WIEJSKIE 107

nie tylko w tresci, formie czy funkeji biesiad, ale i w ogblnym systemie
wartosci mieszkancow wsi. To bowiem, co jeszcze przed dwudziestoma
laty nie bylo dla ludnosci wiejskiej wydarzeniem godnym upamietnienia
goscing badz nie mieScilo sie nawet w sferze mozliwosci Swietowania,
obecnie jest okazjg do gromadzenia sie przy wspdlnym stole. Przejmo-
wanie miejskich wzorow zachowan, za jakie niewatpliwie uzna¢ nalezy
uroczyste manifestowanie réznego rodzaju wydarzen poprzez ucziowanie
w wigkszym gronie os6h, stalo sie mozliwe wraz z poprawg warunkow
materialnych gorali slgskich. Dobrze ujmuja to stowa mieszkanki Isteb-
nej: ,,to z dobrobytu sg teraz te gosciny” 8, powtarzane czesto przez miesz-
kancéw badanych wsi, dla ktorych nie tak dawno, bo jeszcze z poczat-
kiem lat pieédziesigtych biezgcego wieku, najwiekszg goscing bylo wesele
i Swiniobicie, czyli tzw. zabijaczka. Nieraz nawet ta ostatnia jako powta-
rzajaca sie corocznie wysuwana bywa na plan pierwszy. Urodzony
w 1953 r. mieszkaniec Istebnej wrecz méwi: ,,dla mnie goscina to zabi-
jaczka, to bylo co$§ wiecej, jak wesele, to bylo $wieto”, w ktérym dzieci
uczestniczyly na réwni z dorostymi, moggc nawet opusci¢ w ten dzien
szkote.

Stan, jaki ostatnio osiggnelo ucztowanie na wsi goéralskiej, obrazuja
inspirujgce je wydarzenia, ktore w wigkszosci zamykajg sie w uroczy-
stosciach rodzinnych. Upamietniane jest nie tylko zawarcie malzenstwa,
ale 1 jego 25- i 50-lecie trwania, czyli srebrne i zlote gody. Po pogrzebie
rodzina gromadzi sie przy wspdlnym stole, aby zlaczyt sie po stracie
bliskiej osoby. Obchodzi sie imieniny, pierwsza rocznice urodzin dziecka
(roczek), a nawet takze ukonczenie 50-tego roku zycia, cho¢ na badanym
terenie nie ma tradycji $wiecenia urodzin. Z wymienionych na poczgtku
wzgledoéw pomijam w analizie poczestunki majgce niekiedy miejsce przy
okazji odwiedzania poloznicy i znoszenia jej dardéw, okre$lanych nazwg
nowiedzki 7. Nie mozna ich utozsamia¢ ze znang z innych terenéw uczty
po wywodzie, bedgca — jak pisze J. S. Bystron — pewnego rodzaju
rewanzem za przyjmowanie podarunkoéw i zakohczeniem izolacji obrze-
dowej 8. Z obrzadkéw religijnych nie tylko chrzest jest wydarzeniem
upamietnianym go$cing. Jest nim tez, a moze nawet przede wszystkim,
I komunia (u ewangelikéw konfirmacja), a nawet bierzmowanie i pry-
micja. Z okazji odpustu przygotowuje sie poczestunek, na ktéry zaprasza
sig zjezdzajacg woOwezas do wsi rodzing. Zaproszenie i tutaj jest obo-
wigzkowe, choé jako usankcjonowane zwyczajem uznaé mozna za for-

& Wszystkie cytowane w opracowaniu wypowiedzi pochodza z w/w materialow
{por. przyp. 5).

7 Zob. m. in. J. Broda, Zwyczaje i wierzenia zwigzane 2z chrzcinami dziecka,
~Lud”, t. 62: 1978, s. 203-204; M. Szubertowa, Dary i $wiadczenia obrzedowe,
-.Prace i Materialy Etnograficzne”, 1. 8-9: 1950/1951, s. 582 n.

8J. S. Bystron, Slowianskie obrzedy rodzinne. Obrzedy zwiqzane z narodzi-
nami dziecka, Krakow 1916, s. 74.



108 . ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

malne. Niemniej jednak, jak méwig informatorzy, ,bez zaproszenia nie
pojda do domu”. Swieta panstwowe nie stanowig na ogél okazji do
urzgdzania gosciny. Jedynie Swieto Kobiet (8 III) stalo sig pretekstem
dla Kola Gospodyn Wiejskich w Istebnej do spotykania sie kobiet na
skladkowej goscinie, ktorg podejmuja sie rdwniez gospodynie jednego
z przysiotkow w Brennej.

Z powyzszego przegladu wida¢, iz okazji do biesiadowania majag
wsp6lcze$ni mieszkanicy Beskidu Slgskiego niemalo. Coraz czesciej zdaja
sobie jednak sprawe z rosngcej rywalizacji miedzy mieszkancami co
do ilosci i wystawnosci urzgdzanych goscin. Oceniaja tez na ogét to
zjawisko negatywnie. Schylek lat piec¢dziesigtych biezacego wieku uznac
nalezy za poczgtek rozpowszechniania sie nowych wzoréw ucztowania,
zwigzanych zwlaszcza z I komunig, ktérej uroczyste obchodzenie zalecali
miejscowi ksieza, nawolujae do upamietnienia przez rodzine tegoz obrzad-
ku religijnego®. Uznajgc biesiade za godny, a wlasciwie jedyny obok
stroju 1%, spos6b zamanifestowania waznos$ci wydarzenia, zaczeto z oka-
zjl I komunii zaprasza¢ gosci, podejmujac ich odSwietnym positkiem.
7 czasem przerodzilo sie to w uczte, wazniejszg nieraz od samego ob-
rzgdku, co wyrazajg -— nieodosobnione zresztg -— slowa mieszkanki
Istebnej: ,,dziecko sie bardziej cieszy na fe goscine i prezenty, jak na
komunie”. Rozmiary, jakie przybraly te gosciny, budzac zreszta ostatnio
sprzeciw u wielu mieszkaricow wsi 1!, nie mogly nie pozosta¢ jednak bez
wplywu na dalszy rozwoéj ucztowania na wsi. Staly sie one niewatpliwie
impulsem do urzgdzania bhiesiad z okazji jubileuszu $lubu, imienin, rocz-
ka, bierzmowania itp., rozpowszechniajgcych sie pod koniec lat szesé-
dziesigtych lub poéiniej. Nierzadko uroczystosci te poprzedza msza $wieta
zamawiana w intencji jubilatéw badZ solenizantéw. Nalezy podkreslié,
iz trudnos$ci aprowizacyjne ostatnich lat stworzyly potrzebe zapraszania
réwniez na goscine z okazji imienin, ktéra dawniej — jako jedyna z tu
omawianych — nie wymagala proszenia gosci. Obchodzenie imienin nie
posiada jednak na badanym terenie odleglych tradycji.- Jedynie mez-
czyznom noszgcym popularne we wsi imiona stawiano przed domem wy-
sokie zerdzie (moje), zawieszajgc na nich flaszke, bedacg aluzja do po-
stawienia przez solenizanta wodki. Réwniez i dzié obchodzenie imienin
i urzgdzanie gosciny nie ma powszechnego zasiegu, a réznice pokoleniowe
w tym wypadku sg istotne.

W tradycyjnej spolecznosci goérali Slaskich, za jaka uznaé mozna jesz-

¢ Por. E. Ciupak, Kultura obyczajowa we wspdlczesnej Polsce, [w:] Nowe
obyczaje i obrzedy, Warszawa 1977, s. 58.

10 W stroju ludowym uczestniczg np. kobiety podczas prymicji; zob. art. K. Her-
manowicz-Nowak.

11 Warto przytoczyé tu stowa ur. w 1812 r. mieszkanki Istebnej: ,,to okropne,
co teraz robig. Zapraszaja rodzing, sgsiaddéw, kany kogo. Kucharki pieka jako na
weselu, Jeden przed drugim urzgdza te goSciny”.



BIESIADY WIEJSKIE 109

cze w duzym stopniu wie§ sprzed II wojny $wiatowe]j, urzadzanie gosciny
po chrzcie uzaleznione bylo najczesciej od sytuacji materialnej rodzicow .
dziecka badz tez okolicznosci narodzenia sie dlugo oczekiwanego dziecka
lub upragnionego syna 2. W powszechnym zwyczaju bylo wiec proszenie
przez ojca dziecka do gospody na poczesne wodksg rodzicow chrzestnych
(potkéw) i poloznej (babiculi). Dziecko zabierala do domu kobieta niosgca
je do chrztu (tzw. nosaczka), umozliwiajagc wstepowanie do gospody bez
cbawy pozostawienia w niej dziecka przez wstawionych uczestnikéw li-
bacji, co stanowi czesty przedmiot anegdot, powtarzanych nie tylko
zresztg na badanym terenie '3, Matka dziecka nie uczestniczyla dawniej
w chrzcie, nie wychodzge z domu az do wywodu, tj. przez 6 tygodni
po porodzie. Z okazji wywodu nie urzgdzano zadnych goscin, o ktorych
wspomina literatura etnograficzna ', a jedynie poloinica wraz z towa-
rzyszacy jej do koSciola matky chrzestng dziecka lub inng kobieta wste-
powatla do gospody na poczestunek wodkg. Po II wojnie $wiatowe]j chrzci-
ny zaczeto czesciej przygotowywaé¢ we wilasnych domach, czyniagc je
cbecnie jedna z wazniejszych biesiad rodzinnych. Dawniej nigdy nie
urzadzano w domu go$ciny po pogrzebie. Wstepowano natomiast do go-
spody, raczgc sie wzajemnie wédks i stawiajac jg mezczyznom niosgcym
frumne na cmentarz (tzw. nosaczom). Coraz czestsze uczestnictwo w po-
grzebach os6b spoza $rodowiska miejscowego, zaréwno krewnych, jak
i przedstawicieli zakladéw pracy, wplynelo na przygotowywanie gosciny
badz w domu, badz w restauracji, ktéra nieraz przeksztalcajac sie w po-
godne spotkanie towarzyskie, zgodne z istotg biesiady jako takiej, ale nie
stosowne w chwili zaloby nie zyskuje na ogdél powszechnego uznania
wsrod mieszkancow wsi. Wypada tu wspomnieé¢ o zanotowanym w Bren-
nej zwyczaju, praktykowanym do konca II wojny $wiatowej, czestowa-
nia chlebem (niekiedy tez wdédks lub kawg) oséb schodzgcych sie w przed-
dzien pogrzebu do domu zaloby na modlitwe. Wychodzgcym podawano
kromki chleba, dziekujgc za przybycie i proszac o wziecie udzialu w po-
grzebie. Istnialo przekonanie, iz spozycie takiego chleba ustrzeze w przy-
szlosci od bolu zgboéw. Na terenie Beskidu Slgskiego — jak podaje L. Ma-
licki — dawniej przygotowywano tzw. ,ostatni positek od zmarlego”,

121, Malicki, Materiaty do kultury spotecznej gérali $lgskich, ,Prace i Ma-
terialy Etnograficzne”, t. 6: 1947, s. 88; M. Szubertowa, Obrzedy i zwyczaje
zwigzane z narodzinami dziecka, ,Prace i Materialy Etnograficzne”, t. 8-9: 1950/1951,
s. 613.

18 Zanotowano je m. in. na terenie Beskidu Sadeckiego (wlasne materialy
7 Lacka, woj. Nowy Sacz). Na ten temat pisze tez M. Pil ch, Wista naszych przod-
Loéw, Wista 1979, s. 61,

14 Wedtug Szubertowej (Obrzedy.., s. 615) po wywodzie czasem urzadzano
uczte, na ktoérej ucztowaly ,kamratki zamezine i dzietne”. Wiasne badania terenowe
nie potwierdzaja jednak tych danych.



110 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

kiérym czestowano schodzgeych sie na modlitwe sgsiadow !5, Brak na
Ladanym terenie $ladéw urzadzania uczt zaduszkowych 18,

Nalezy doda¢, iz wesele hedace synonimem najwiekszej goseiny i wzo-
rem dla wszystkich innych biesiad, zwigzane jest zawsze ze §lubem kos-
cielnym. Do wyjatkéw nalezy przygolowywanie poczestunku po $lubie
cywilnym.

Wyraznego podkreslenia wymaga fakt, iz prace gospodarcze wspdi-
cze$nie nie sg okazjg do urzadzania goscin. Poczestunki, jakie przygoto-
wuje sie w czasie wykonywania jeszcze niekiedy szkubaczek (tj. zbioro-
wego darcia pierza), sg rewanzem za prace, ktorg ostatnio zdarza sie
nawet wykonywaé odplatnie, jak np. w Brennej. W latach pie¢dziesigtych
jednak, a nawet jeszcze pdziniej, w wielu domach, polozonych zwtaszcza
w przysidtkach gérskich, szkubaczki byly wazng formg Zzycia towarzy-
skiego, nierzadko polgczong z muzyksg i tancami. Zwano je wowczas
szkubaczkami wybleszczonymi, w przeciwienstwie do cichych, bez zaba-
wy, ale z obowigzkowym poczestunkiem na zakonczenie pracy 7. Wyko-
nywane byly one, tak jak szereg innych prac gospodarczych (np. przad-
ki, prace budowlane 18 przy miedleniu lnu, zwanym trockaemi), na za-
sadzie pobaby, tj. wspblpracy sgsiedzkiej, wymagajacej zaproszenia
i odwzajemnienia w nadarzajacym sie czasie. Poczestunek, jaki im to-
warzyszyl, uzna¢ nalezy za rewanz za wykonang prace, a nie .typowa
biesiade. Jest nig natomiast goécina urzadzana z okazji $winiobicia, be-
daca jeszeze w latach pietdziesigtych biezacego wieku jedna z najwaz-
niejszych goscin wsi goralskiej. Obecnie jednak zdarza sie juz tylko
sporadycznie, na ogél w oddalonych od centrum wsi przysiéikach, gdzie
zycie sgsiedzkie zachowalo jeszcze swe dawne cechy. Byta to bowiem
goscina o wybitnie sgsiedzkim, a nie rodzinnym, charakterze. Niekiedy
bywa ona przenoszona obecnie na nastepny dzien po $winiobiciu lub na
niedziele, tracgc wiele ze swej spontanicznodci, za to pozwalajgc na sta-

15 Malicki, op. cit., s. 117. Zob, tez J. Burszta, Zwyczaje i obrzedy po-
grzebowe, [w:] Kultura ludowa Wielkopolski, t. 3, Wroctaw 1967, s. 185; A, Fischer,
Zwyczaje pogrzebowe ludu polskiego, Lwéw 1921, s. 195 n. Na tereniec Luiyc sta-
wiano przy zmarlym talerz z serem, z ktérego kazidy odwiedzajacy odkrawal ka-
walek; zob. E. Schneeweis, Feste und Volksbrduche der Sorben, wyd. 2, Berlin
1953, s. 65.

18 Pjsze o nich m. in. Fischer, op. cit., s. 393; zob. tez A. Chetnik, Kurpie,
Krakéw 1924, s. 99; J. P. Dekows ki, Z badan nad pozywieniem ludu lowickiego,
Lodz 1968, s. 146 n. )

17 M. Skrzoso6wna, Pomoc wzajemna przy darciu pierza, ,Prace i Mate-
rialy Etnograficzne”, t. 8-9: 1950/1951, s. 589-548. Obecnie szkubaczki majg miejsce
kolejno w poszczegdlnych domach przysiétka w ciggu jednego dnia, od rana do
wieczora (dawniej pierze darto tylko wieczorami). Gospodyni przygotowuje dla ze-
branych kobiet obiad, kolacje, a niekiedy takzie okolo pélnocy poczestunek. o

18 7ob., M. Swiatkowski, Pomoc sgsiedzka przy budowie domu, ,Prace
i Materialy Etnograficzne”, t. 8-9: 1950/1951, s. 557.



BIESIADY WIEJSKIE 111

ranniejsze jej przygotowanie. Wspodlczesne swiniobicia, okreslane jako
,ciche”, pozbawione sg juz nie tylko poczestunku, ale i zwyczajowego
rozsylania darow. Nawet w Istebnej, gdzie dluzej utrzymalo si¢ uczto-.
wanie podczas tzw. zabijaczki, przewazyly wzgledy praktyczne, pozbawia-
jac mieszkancow tak istotnej niegdy$ formy zycia towarzyskiego. Nad-
mienmy, iz ani zabijanie owiec, ani barandéw, przypadajgce w porze je-
siennej (okolo $§w. Michala — 29 IX, sw. Jadwigi — 15 X, lub Wszyst-
kich Swietych — 1 XI) nie pociggalo za soba wzajemnego goszczenia
sie, jak tez rozsylania darow. Natomiast owczarze urzadzali na szatasach
uczty, zapraszajgc sie na nie wzajemnie . W badanych wsiach nie bylo
tradycji organizowania zbiorowych dozynek, ktore w okresie miedzy-~
wojennym zainicjowala miejscowa inteligencja, czynige z nich ogolno-
dostepna impreze, polgczong z zabawag i poczestunkiem wodka 1 kola-
czami. Wybierani sposréd bogatych gospodarzy tzw. gazda i gazdzina
dozynek zobowigzani byli do postawienia 10 litréw wodki i upieczenia
dwoch koszy kolaczy. W tym miejscu dodajmy, iz zapusty byly w okre-
sie miedzywojennym roéwniez okazja do wspoélnej zabawy gospodarzy,
ktorzy tanczyli w gospodzie na ,urodzaj lnu, kapusty i kwakow” (kar-
pieli), rzadziej spotykajac sie u siebie w domu.

Charakter dawnych goscin roznil sie od urzgdzanych wspdlczesrnie.
Dominowal w nich element zabawy, che¢ spedzenia czasu w wiekszym
gronie 0s0b, bez oczekiwania na przepych stotu biesiadnego, uznawany
obecnie za bardzo wazny. Duza tez bylta niegdy$ rola gospdd, bedgcych
nie tylko miejscem wyszynku, ale i zebran, spotkan towarzyskich i po-~
dejmowania wazkich decyzji. Do nich wstepowano tez po chrzcie 1 po-
grzebie. Tam odbywaly sie zabawy weselne, a takze $winiobicia. Wias-
ciciele gospdd, bedacy bowiem zarazem masarzami, czestowali mieszkan-
cow przychodzacych w ten dzien do gospody podgardling z chlebem
i kieliszkiem wodki, méwige: ,,wypijcie, boscie dziska dobrze trefili, $wi-
nie bijemy”. Wychodzacy zwracal sie do gospodzkiego, tj. wlasciciela
gospody, ze slowami: ,dziekujem za poczesnmom i com zjadi”. Po Il woj-
nie Swiatowej sytuacja ulegla zasadniczej zmianie. Gospody spelniajg
obecnie funkcje restauracji, w ktérej wynajmuje sie sale na wesela, lub
urzadza w nich — zgodnie z tradycjag — zabawe weselng, jak to bywa
jeszcze powszechnie w Istebnej. Tam tez zamawia sie poczestunek po
pogrzebie. Réwniez Domy Strazaka, zwane -straznicami, sg wykorzysty-
wane podczas wesel, umozliwiajac realizowanie wzoru ucztowania poza

19 W XVIII w. na terenie Beskidu Slaskiego odbywaly si¢ tzw. popisy wala-
skie, na ktorych urzednicy Komory Cieszynskiej spisywali bydlo wataskie, tj. pa-
sione na pastwiskach poza wsia, w gorach, w lasach i na szalasach. Popisy odby-
waly sie w gminach, ,przy czym goérale byli obowigzani sprawié¢ uczte dla urzed-
nikow, potem w Cieszynie, gdzie znowu goérale spijali piwo ksigzece i wodke”; zob.
F. Popiolek, Powstanie najmbodszych wsi beskidzkich, ,Zaranie Slaskie”, R. 12:
1936, z. 1, s. 10.



112 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

wlasnym domem, uwazanego za godny do nasladowania. Méwigc o zmia-
nach, jakie wigzg sie z biesiadowaniem, nalezy podkreslié, iz porg jego
jest najczesSciej obecnie niedziela, gdy tymczasem w tradycyjnej spo-
lecznosci wiejskiej przypadato na dzien powszedni, lgeznie z najwieksza
uczta, jaka bylo wesele. To ostatnie urzgdzano we wtorki lub w czwart-
ki. Niedziela byla dniem praktyk religijnych i odpoczynku.

Nalezy jeszcze powiedzieé¢, iz w Beskidzie Slgskim interesujgce nas
biesiady okresla sie zasadniczo tylko jednym slowem: goscina. Tylko
uczty z okazji Slubu i chrztu posiadajg swe odrebne nazwy: wiesieli
i krzciny. W ostatnich latach sporadycznie mozna sie spotka¢ z nazywa-
niem go$ciny po pogrzebie stypa lub ,przepijaniem skorki”, ktorg — jak
wyjasniajg niektérzy -— zaleznie od ilosci wypitego alkoholu oceniano
jako cienkg lub grubg 2°. Nazwe goéciny przygotowywanej po swiniobi-
ciu dopelniano stowem oznaczajgcym jeden z podstawowych skiadnikéw
jej jadlospisu, proszac wiec gosci na szpyrki lub na podgardline. Dodaj-
my, ze poczestunek samym alkoholem nosi nazwe poczesno lub poczesne,
ktéra niekiedy odnosi sie do calej gosciny 2!, Podkre$lenia wymaga jesz-
cze fakt, iz wiekszo$¢ wspodlczesnie urzgdzanych biesiad przyréwnuje sie
do wesela, okre$lajac je nawet tym slowem na ogét z dodatkiem przy-
miotnika ,mate”. W pojeciu tym zatem miesci sie ich ocena wartosciu-
jaca.

I. RYTUAL BIESIADY

Kazda biesiada rozgrywa sie wedlug okreslonych regul, stanowigcych
nastepstwo wydarzen i zespdl elementéw skiadajacych sie na jej ry-
tual. ' :

Podmiotem biesiady sa jej uczestnicy. Sg nimi czlonkowie bliskiej
i dalszej rodziny, zamieszkujacy te samg wie$ lub pochodzgcy spoza niej,
osoby spelniajgce okreslong role w poprzedzajacym i inspirujgcym bie-
siade wydarzeniu, sgsiedzi, niekiedy przedstawiciele miejscowej inteli-
gencji (ksigdz, nauczyciel, lekarz), a ostatnio takze koledzy i przelozeni
z pracy oraz letnicy. Wspolczesnie zarysowuje sie tendencja do ograni-
czania uczestnictwa w biesiadach sgsiadéw na rzecz rodziny, jak ujmuje

0 Géral z Brennej méwi: ,jak sie chlopi bardzo napili, to prawili, ze bhyla
grubo skora, a jak malo, to godali, ze cienko”. Por. tez materialy PAE z Istebnej,
Archiwum PAE we Wroclawiu, nr inw, 2022; Malicki, op. cit, s. 119; Burszta,
op. cit., s. 1980; Z. Jasiewicz, Rodzina wiejska na Ziemi Lubuskiej, Studium
przeobrazen rodziny ma podstawie badan etnograficznych w wybranych wsiach,
Warszawa 1977, 5. 32; Schweewelis, op. cit, s. 69.

21 7Znaczng role w zyciu towarzyskim gorala odgrywa tzw. poczestunek lub
goscina, czyli przyjecie urzadzane zwykle na chrzciny, wesele, pogrzeb, potazy
godnie lub $miergust wielkanocny, na lenobranie, czyli troczki, szkubaczki itp.”,
Malicki, op. cit., s. 121.



BIESIADY WIEJSKIE 113

to miedzy innymi jedna z mieszkanek Brennej: ,teroz najblizsza rodzine
spraszajg na te goSciny, a sgsiaddow juz ni”. Fakt, iz wspoélczesna rodzina
wiejska nabiera ,,cech grupy zamknietej w sferze potrzeb, interesu i funk-
cji”’ 22, uwidacznia sie réwniez w kregu uczestnikéw biesiad. Do goscin
o charakterze wybitnie sgsiedzkim =zaliczyé nalezy przede wszystkim
Swiniobicie. W tradycyjnej spoleczno$ci wiejskiej sgsiedztwu zawsze przy-
nalezne bylo wazne miejsce wsréd uczestnikow goscin. I tak np. w Isteb-
nej na wesele zwyczajowo proszono sgsiadow tego samego dworu, tj.
zespotu kilku najblizej potozonych doméw w centrum wsi.

Jak juz zaznaczono, nieodigcznym elementem biesiady jest zapra-
szanie na nig uczestnikéw. Im wyzsza byla ranga gosciny, a tym
samym 1 wydarzenia, ktére uswietniata, tym bardziej rozbudowana byla
forma zaproszenia na nig. Najlepszym przykladem sg tu wesela, na ktore
prosili rodzice panstwa mlodych na cztery do szesciu tygodni przed $lu-
bem, tj. z chwilg ogloszenia w ko$ciele pierwszych zapowiedzi. Zgodnie
z miejscowym zwyczajem cel wizyty wyjawiano dopiero po dluiszej,
nawet kilkunastominutowej, rozmowie na ogélne tematy 2. Dopiero po-
tem przystepowano do zaproszenia, ktére moglo brzmie¢ nastepujaco:
,-prziy§liSmy wos pytaé na wiesieli. Chcemy, zebyscie byli, bez wymdé-
wienia, bo mocie dzieci i tyz bedziecie prosi¢ i- chodzi¢”. Niektorym takie
zaproszenie jednak nie wystarczalo i oczekiwali dlugiego namawiania,
" jak sie tu moéwi ,blagania”. Aby temu zapobiec, zapraszajagcy mowik:
»dziesieé razy pytaé nie bedemy, chcemy wos widzie¢ i koniec”. Ostatnio
gosci proszg sami panstwo milodzi, a do oséb mieszkajgcych poza wsig
wysylajg drukowane zapgoszenia, ktdre czasem tez wreczajg zapraszanym
osobi$cie gosciom ze wsi.

W Istebnej spotykamy sie z dwoma rodzajami gos$ci weselnych. Sg
to tzw. goScie wiesielowi i ku jedzeniu. W zaleznosci od zaproszenia
1 przyjecia jednej z wymienionych mozliwoséci uczestniczenia w weselu
roznie przebiega sposob zachowania sie na nim goScia. Wyzszy status
posiada go§¢ wiesielowy, majgc zarazem wiecej obowigzkéw i ponoszge
wiecej zwigzanych z tym kosztow. Dlatego tez w chwili zapraszania
moze odmoéwié uczestniczenia w weselu jako wiesielnik, przychodzac na
nie w charakterze goscia ku jedzyniu. Odwrotna sytuacja nie jest jednak
mozliwa. Zapraszajacy oczekuje umotywowania powziecia takiej decyzji.
Wzgledy finansowe (zwigzane z budowg domu, zakupem inwentarza itp.)
sg najczeSciej wysuwane i sg tez najbardziej przekonujgce i wystarcza-
jace. Tak wigc po wyjasnieniu: ,nam nie pasuje, nie mamy piyniendzy,
nie pojdemy jako wiesielowi” nikt z zapraszajacych nie czuje sie do-
tkniety. Z takich to wzgledéw gosciem ku jedzeniu moze byé nawet ktos
z bliskiej rodziny panstwa mlodych. Najczesciej jednak s3 nimi sgsiedzi,

Z K. Zawistowicz-Adamska, Granice i horyzonty badafi kultury wst
w Polsce, Warszawa 1976, s. 278.

2 Por. Malicki, op. cit., s. 120 n.

8 — Etnografia Polska t. 28/1



114 ' ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

ktérych prosi sie mowige: ,zapraszomy wos ku jedzyniu. Przyjdzcie,
coby my juz nie musieli za womi chodzi¢”. Czasem jednak przypomina
sie im na dwa lub trzy dni przed weselem albo w dzien $lubu posyla sie
po nich ktéres z dzieci.

W wypadku innych goscin zaproszenie jest znacznie mniej zrytuali-
zowane co do formy i czasu, w jakim winno nastapié, z zachowaniem
jednak hierarchii waznosci w zaleznosci od prestizu goscia, stopnia po-
krewienstwa czy funkcji spelnianej w obrzedzie i na goscinie. Wzory
zachowan zwyczajowych na ogél nie precyzuja ani osoby, ktéra winna
zapraszaé, ani czasu i miejsca, w jakim powinno sie tego dopelnié, przy
czym jednak pozycja i wiek osoby zapraszanej nie pozostajg bez znacze-
nia. Czesto korzysta sie z przypadkowych spotkan lub wyczekuje odpo-
wiedniej chwili — jaka jest np. czas po wyjsciu z niedzielnej mszy
$w. — aby powiadomi¢ o zblizajacej sie uroczystosci i prosi¢ na gosScine.
Tak postepuje sie w wypadku srebrnych i zlotych goddéw, I komunii,
pierwszej rocznicy urodzin dziecka, rzadziej chrzein. Zasadniczo nalezy
to do obowigzkow kobiety. Ojciec dziecka natomiast prosi na chrzciny,
zgodnie z nakazem przestrzegania przez poloznice obrzedowej izolacji po
urodzeniu dziecka, przy czym jednak zwyczajowg porg zapraszania na
chrzciny bylo odwiedzanie potoznicy. Dodajmy, ze goSciny nie majace
we wsi odleglych tradycji, a zwigzane z obrzadkiem religijnym (jak np.
I komunia, roczek), wymagaja zaproszenia réwniez na uroczysto$é¢ kos-
cielng (,,przyjdzcie do nas na I komunie i na obiad”, ,za dwa tydnie
macie sie szykowac¢ i macie przyjsé na 25-lecie naszego Slubu”). Nato-
miast wesele w tradycyjnej spotecznosci wiejskiej bylo glownym celem
zapraszania go$ci, od ktérych nie oczekiwano uczestniczenia w §lubie.

O ile jednak sasiadéw mozna bylo prosi¢ niekiedy nawet w ostatniej
chwili, w ten sam dzien, to rodzine starano sie zawiadomié weczeéniej.
Niektoére wydarzenia nie wymagaly albo nie pozwalaly na wezesniejsze
proszenie na goScing. Tak jest np. w wypadku pogrzebu, odpustu, $wi-
niobicia. I tak np. w dzien $winiobicia przychodzono do sgsiada mowiac:
»sluchajcie sgsiedzie, chcemy was mieé dzisiaj na tej goscinie” lub: ,be-
demy $winie bi¢, przyjdicie na szpyrki”, czy fez ,pdjdicie na goscine,
bo $winie zabijomy”.

Uczestnictwo w biesiadzie naklada na gosci okreslone obowigzki,
ktére rosng wraz z pozycjag i rola na godcinie danego uczestnika, przy-
znajgc mu zarazem odpowiednio wiecej praw. Przykladem mogg tu byé
goscie wiesielowi, ktorzy zobowigzani sg m. in. do wystapienia w pierw-
szym dniu wesela w stroju ludowym 24, do przyniesienia przed weselem
wiekszych daréow zywnoSciowych i prezentdéw, a na wesele wiecej wodki

2 Panstwo mlodzi do $lubu ida w ubiorze miejskim, tzn. panna miloda w diu-
giej bialej sukni, a pan mlody w ciemnym garniturze, w drugim dniu wesela prze-
bieraja sie w strdj ludowy. W tym dniu goscie wiesielowi wystepujg ,,po miejsku’.



BIESIADY WIEJSKIE 115

niz pozostali goscie, tj. 10 litréw od pary malzenskiej. Do obowigzkow
tych gosci nalezy tez oplacenie orkiestry oraz taksowki. Przystuguje im
natomiast zajecie miejsca przy tzw. plerwszym stole, udzial w orszaku
weselnym idgcym do ko$ciota, a pézniej na zabawe do gospody. Otrzy-
mywali tez wieksze dary z kolacza (tzw. wystuszki) oraz uczestniczyli
W poprawinach.

Elementem ogniskujgcym i porzgdkujagcym uczestnictwo gosci jest
biesiadny st6l W pojeciu tym miesci sie nie tylko konsumpeja
zywnos$ci, ale i sposéb zachowania z jego werbalng strong w postaci roz-
mow i przys$piewek oraz rytual picia.

Dla wuczt weselnych tego regionu charakterystyczne bylo istnienie
kilku, od jednego do czterech, stoldw, przy czym waznos$é ich malala
wraz z dalszg kolejnoscig stolu biesiadnego. I tak przy pierwszym stole
zasiadali panstwo milodzi, starostowie, rodzice chrzestni oraz rodzice
i goscie wiestetowr z tej strony mlodej pary, ktora nie byla organizatorem
i gospodarzem wesela. Zgodnie bowiem ze zwyczajem uczte weselng
urzadzata zaré6wno rodzina pana, jak i panny mlodej 2, u ktoérej uczto-
wano po Slubie, na wieczerze przechodzac do domu pana milodego. Ja-
dlospis takiej gosciny nie roznit sie od podanego wczesniej obiadu wesel-
nego, poza tym tylko, ze potrawy byly ostrzejsze, zaprawione octem,
pieprzem i kminem 26, W latach szesédziesigtych rozpowszechnil sie zwy-
czaj przygotowywania wesela przez rodzine panny miodej, ktéra gosci
podejmuje w pierwszy dzien roéwniez wieczerzg, obecnie zanoszong do
gospody, gdzie odbywa sie zabawa?’. Rodzina pana mlodego urzadza
uczte w drugim dniu wesela. Przenoszenie przyjecia do restauracji, go-
spody czy remizy straiackiej zyskuje na ogoét uznanie ze wzgledéw prak-
tycznych (,,w gospodzie wsziy¢ko gotowe, wsziycko zamowig, obiegaczki
podawajg i sprzaca i nie trza sie o nic staraé ino zaptaci¢”), budzac jednak
zastrzezenia natury towarzyskiej. Takie bowiem uczty, okreslane pejo-
ratywnie jako ,,pod kluczem”, ograniczone do Scislego grona zaproszonych
gosci, pozbawiaja wie$ mozliwosci uczestniczenia w zabawie weselnej,
dostepnej dawniej dla kazdego mieszkanca wsi. Zabawa taka byla duzg
atrakcjg dla wsi, gromadzac tzw. czakaczy, czekajgcych w gospodzie rie
tylko na muzyke, ale i poczestunek woédkyg. Gdy go braklo — co sie
nieraz zdarzalo — wesele zyskiwalo miano ,,suchego” lub ,ze suchej”.

# O odrebnym ucztowaniu gogci weselnych pana i panny miodej zob. m. in.
M. Maj ,Nasza” i ,ich strona” w obrzedzie weselnym, Zeszyty Naukowe UJ.
Prace Etnograficzne, Krakow 1982, z. 16, s. 51.

2 Zob. Malicki, op. cit, s. 106. Wedlug materialéow z Wisty-Malinki poda-
wano wowcezas kwasng mocke (sos), ktora szczegolnie smakowala po pokazZnym spo-
zyciu alkoholu poprzedniego dnia; zob. materialty Archiwum PAE we Wroclawiu,
nr inw. 30890.

27 Na wieczerze podaje sie kaszanke z chlebem i kiszong kapustg lub bigos.
W Brennej niekiedy zamawia sie dla gosci w restauracji tzw. karte konsumpeyjna.



116 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

Zabawa weselna — jak podaje L. Malicki — nosila nazwe czokaczki 28,
Czesto dopiero po wyjéciu na nig gosci wiesielowych do tzw. drugiego
‘stolu zasiadali pozostali goscie. Do {rzeciego wolano dzieci, a przy czwar-
tym ,,dojadaty” kucharki. Pociggato to za sobg réznice w ilosci i jakosci,
u zwlaszcza sposobie podania potraw. W miare zasiadania do dalszych
stoléw byly one mniej udekorowane, a jedzenie nie bylo podane juz
z takg starannoscig, jak przy stole pierwszym. Ostatnio jednak zaznacza
sie tendencja do sadzania gosci przy jednym lub najwyzej dwoch stotach
bez robienia miedzy nimi jakiejkolwiek réznicy.

Zwyczaj zapraszania do stolu weselnego dzieci z sgsiedztwa (wolajac:
»pojdicie dziecka teroz wy bedziecie je$¢” lub ,przyjdzcie ku jedzyniu,
na wiesieli”) nadal jest we wsiach przestrzegany, mimo braku juz chet-
nych dzieci do korzystania z tej formy goscinnoS$ci, ktore mowig — jak
mozna uslysze¢ w Istebnej — ,,a péjdemy tam, bedemy tam jako by my
nie jedli w domu”. Panuje bowiem przekonanie, iz mlodzi mogg by¢
pozbawieni poZegnania, czyli blogostawienstwa, jakim jest posiadanie
dzieci, w wypadku wylamania sie ze zwyczaju wolania ich do stolu.
Poza dzietmi dawniej przychodzili réowniez do domu weselnego ubodzy,
gromadzac sie pod oknami. Stad tez zwano ich dziwokami lub przybud-
nymi. Najczedciej otrzymywali co$ z jedzenia do tzw. wezelka. Do lat
sprzed II wojny s$wiatowej, a w Istebnej jeszcze nawet pieédziesiatych
tego wieku, nalezy zwyczaj wchodzenia pod stét weselny mlodych chlop-
cow w wieku 12 do 15 lat, ktérzy zartami wyltudzali od hiesiadnikéw je- -
dzenie. Tak opisuje to jeden z mieszkancow Istebnej: ,ci chlopcy szkro-
bali wiesielowych, wyzuwali butki mlodusi, a mlodusia musiala sie
wyplocaé i co$ im dac. Dala im lebo miesa, lebo czego innego, a czasem
jaki$§ grosz, ale rzadko. Oni nie czekali drugiego czi frzeciego stolu dla
dzieci, ale mig, mig, jak tylko wiesielowi posiadali, to oni juz byli pod
stolem” 29,

Obecnie na duzych goscinach (weselach) stoly ustawia sie w podkowe.
W okresie miedzywojennym i-dawniej staly one pod katem prostym,
tworzge litere L. Mloda para zajmowala woéwczas miejsce przy zilgczeniu
stoléw, przypadajace w tzw. Swietym kgcie izby, w ktérym zawieszone
byly obrazy o tematyce religijnej. W poézniejszych latach $rodek dluz-

8 Malicki, op. cit.,, s. 105. Autor pisze m. in,, iz do obowigzku starosty i wie-
stelnikow nalezalo poczestowanie czakaczy wédkg z butelki,

23 Zwyczaj ten opisal tez E. Grim, Wesele $lgskie, Cieszyn 1928, s. 22. Warto
przytoczyé tutaj slowa gawedziarza beskidzkiego, P. Ruckiego z Jaworzynki: ,,Usz
temu bedzie pjecdziesiat rokéw, bylo u soOszada wiesieli, taki handowni bywol
obyczoj, jak goscie siedzieli za stolem, pojodali se kolocze, syr, rozmajite miesa,
tosz my chlapcziska, ‘brali torby szkolne i hajdy ku wiesielu. Wlazlo sze po czichu
poéd stol, szkrobato sze ujcoOw, lebo tam cosi podal pod stél, lebo syra, lebo kreplik,
miesa usz tam malo kiedy. Jo ros trefil na jakigo si brzidoka, jak jech go poszkro-
bal po kyrpcu, to mnie kop w nos, kref sie mi puscila, jo téom krfiom uszmarowal
mu nogawice ponat kolana” (materiaty tzw. , Klubu Literackiego” w Istebnej)



BIESIADY WIEJSKIE 117

szego ramienia wspomnianej litery L stal sie centralnym miejscem bie-
siady.

Sprawa zajmowania miejsc i usadzania gosci za stolem nie przed-
stawia sie jednolicie nawet w jednej wsi. Zdania na ten temat sa bowiem
podzielone. Wiekszosé informatorow uwaza, ze goscie sami zajmuja miej-
sca, kierujac sie przyjetymi wzorami zachowan zwyczajowych. Pierwsi
zawsze zasiadali wazniejsi goscie, czy to ze wzgledu na swa pozycje we
wsi lub rodzinie, czy tez spelniang na goscinie funkcje (starostowie, ro-
dzice chrzestni, tzw. potkowie, polozna, zwana babiculg itp.), badZz tez
starsi wiekiem. Malzenstwa na ogél zawsze zajmowaly miejsce kolo
siebie, podobnie jak osoby w tym samym mniej wiecej wieku. Dawniej
w czasie uczty weselnej wazng role spelnial starosta, dbajacy o porzadek
przy stole, sprawne wnoszenie potraw i zachecajgcy do jedzenia. On tez
kroil migso, dzielit kolacze i wyglaszal przed jedzeniem oracje . Orga-
nizatorzy gosciny (rodzice pana lub panny milodej) nie zasiadali na og6t
do stotu, dogladajge przebiegu uczty. Dawniej tez nie brali udzialu w slu-
bie. Zdarza sie nieraz i wspoélczesnie, iz gospodyni — jubilatka — nie
uczestniczy w goscinie, spedzajac czas na przygotowywaniu i podawaniu
jedzenia. Warto tu przytoczy¢ wypowiedz mieszkanki Istebnej na temat
gosciny z okazji jej srebrnych godow: ,nie bylam w zadnym trybunale,
cho¢ to bylo moje $wieto”, wyjasniajgc, iz obowigzki gospodyni nie po-
zwolily jej na przylgczenie sie do gosci.

Wspblczesnie duzg uwage zwraca sie na estetyke nakrycia i wyglad
stolu biesiadnego, zwlaszcza weselnego. Ustalenie jadlospisu i sposobu
nakrycia stolu powierza sie najczesciej kucharce, ktérej nalezy przypisaé
znaeczrg role w inspirowaniu nowych wzorow zachowan. Holdowanie mo-
dzie, dajgce sie zaobserwowaé we wspolczesnych wzorach spozycia ,na
pokaz”, przejawia sie przede wszystkim we wprowadzaniu miejskiego
stylu zycia, charakterystycznego zwlaszcza dla Gornoslaskiego Okregu
Przemystowego. Kucharki angazowane sg obecnie nie tylko do pomocy
w przygotowywaniu wesela, ale takze goScin z okazji I komunii, srebr-
nych i zlotych goddéw, chrzcin, prymicji itp. O ile w wypadku wiekszosci
goscin, poza weselem, praca kucharki ogranicza sie najczesciej tylko do
wypieku ciasta, zwlaszcza tortéw oraz niekiedy tez przygotowywania

3 Przed przystapieniem do jedzenia starosta przemawial do zebranych’ gosci:
wJako§ Panie Jezusie rozmnozit i poblogostawil chlyb, tak rozmnédzi i poblogosiaw
tym mlodym malzonkém w calym ich zicziu, jakosz przemiynil na wieszelu wody
we wino, tak przemien kajidy smutek im w zicziu na radoszez az na wieki. —
Amyn. A jydzcie tez ludkowie, jydzcie, aby se mlodym statek chowol”. J. Pro-
bosz, Wesele gérali istebnianskich, ,Zaranie Slgskie”, R. 14: 1938, z. 4, s. 236.
Zob. tez J. GalLu s, Starosta weselny. Zbiér przemdwien, wierszy i piosenek do
uiytku starostow, druzbéw i godci weselnych przy godach weselnych zebrat...,
wyd. 3, Bytom 1900; C. Kurek, Tradycja i wspéiczesnosé opolskich starostow we-
selnych, Opole 1978 (s. 168 — ,Zagajenie biesiady weselnej”; s. 169-174 — ,,Prze-
mowienia w czasie uczty”).



1183 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

pewnych potraw i wskazdéwek dotyczacych estetyki podania oraz zestawu
dan, to przed weselem rozciaga sie na caly poprzedzajacy je tydzien.
Kolejno wiec przystepuje ona do robienia makaronu (nugli) do rosolu,
. pieczenia drobnych ciastek i biszkoptow na torty, przyrzadzania mas do
nich oraz maku i sera na kolacze. W trzecim dniu przygotowuje mieso
i zarabia ciasto na kolacze, ktdre nastepnego dnia zawozi sie do piekarza.
Zaraz po upieczeniu kolaczy rozsyla sie je krewnym i sgsiadom. W dzien
poprzedzajacy wesele przyrzadza sie salatki, kompoty, galaretki owoco-
we, a wieczorem ustawia stoly, dekoruje izby oraz kompletuje zastawe,
pozyczang od sgsiadow lub w punktach Kola Gospodyn Wiejskich. Prze-
strzega sie na ogo6l nadal jeszcze przychodzenia na wesele z kieliszkiem,
stawiajgc je na stole tylko dla gosci spoza s$rodowiska miejscowego.
Mieszkancom Beskidu Slgskiego nie znany jest juz z autopsji zwyczaj
przynoszenia ze soba na goSciny tyzki w obawie przed zakazeniem, ,,co-
by — jak mozna ustysze¢ — kontkéw (zajaddéw) nie dostaé”. Przed tym
mialo tez chroni¢ wycieranie lyzki o lewg pache, co powszechnie czy-
njono jeszcze w okresie miedzywojennym przed przystgpieniem do je-
dzenia poza wlasnym domem. Dodajmy, iz ktadzenie tyzek wyzloblemem
do stotu mialo znamionowaé sytosé.

Na uczestnikéw wspélezesnych biesiad czeka kompletne nakrycie,
skiadajgce sie z talerzy gilebokich, ptytkich i deserowych, noza, widelca,
tyzki oraz lyzeczki, kompotierki, szklaneczki na wode mineralng lub so-
dowg .oraz kieliszka dla gosci przyjezdnych, gdyz miejscowi — jak juz
wspomniano — przychodzg na gosécine z wlasnym. DaZenie do estetycz-
rego wygladu stolu, zwlaszcza weselnego, przejawia sie miedzy innymi
w ustawianiu na nim przedmiotow przyciggajgcych wzrok wchodzacych
uczestnikow, jak np. bogato zdobionych tortéw, ustawianych po jednym
na kazdym stole, talerzy z rdéinego rodzaju ciastkami, galaretek z bitg
$mietana, figurek z bryndzy itp. Przed przystapieniem do jedzenia torty
i ciastka usuwa sie ze stoldw, na ktdére nieraz w ogéle juz nie wracajg.
Obecnie nie cieszg sie juz bowiem taks popularnoscig i nie sg takimi
smakolykami, jakimi byly w pierwszym okresie wkraczania ich do ja-
dlospisow odéwietnych. Najczesciej stanowig teraz przedmiot podarunkow
zabieranych z wesela dla dzieci lub dar rozdawany sgsiadom,

Zagadnienie sposobu spozywania i podawania potraw na przestrzeni
ostatriich kilkudziesieciu lat, to jest mniej wiecej od poczatku XX w.,
przedstawia sie interesujgco, podobnie jak przemiany w samym jadlospi-
sie. Zmiany te postaramy sie ukazaé¢ na przykladzie uczty weselnej,
ktora stala sie wzorem dla innych, niemniej wystawnie przygotowywa-
nych goscin. Dane z poczatku biezacego wieku moéwig o powszechnym
wowezas jedzeniu ze wspolnych misek lub talerzy przezgrzy lub cztery
osohy, siedzgce naprzeciwko siebie. Sytuacja taka istniala takze w okresie
miedzywojennym, kiedy to np. w 1928 r. na bogatym weselu w Istebnej
talerze mieli tylko panstwo mlodzi oraz proboszez i miejscowy lekarz



BIESIADY WIEJSKIE 119

% zong. Postlugiwano sie wylgcznie lyzkami, mieso biorge do reki, ktérag
wycierano w specjalnie zabierany w tym celu recznik lub chustke. Tak
ujmuje to jedna z mieszkanek Istebnej: ,na wiesielu mieli ino lyzki
i palce do migsa [..] z jednej brutfani, jako sie pieklo, mieso rekami
brali, a kazdy miot jakg chustke abo recznik z domu wziete ze sobg, to
se rece ucierol”. Jeszcze nawet po II wojnie Swiatowej powszechnie moz-
na moéwic o takim wlasnie sposobie spozywania potraw. Sytuacja zaczela
ulega¢ zmianie w latach pieédziesigtych, kiedy to zaczeto podawaé po-
trawy kazdemu na oddzielnym talerzu, najpierw zupy, a nastepnie dania
miesne. Sposdb ten w ostatnich latach zaczal ustepowaé modzie poda-
wania potraw na poélmiskach i salaterkach, a zupy w wazach. Pociggnelo
16 za sobg konieczno$é siegania samemu po jedzenie, co wzbudzilo —
zwlaszceza u pokolenia starszego — pewne zazenowanie. Poza tym nie
spotykalo sie to z przychylnym przyjeciem ze wzgledu na fakt pozbawie-
ria biesiadnikéw mozliwosci dowolnego dysponowania otrzymywang do-
tad na talerzu przez kazdego iloscia miesa. Zgodnie bowiem z tutejszym
zwyczajem biesiadnik mogl zabra¢é do domu nie zjedzone na weselu
mieso, co powszechnie czynity kobiety, wkladajac je do specjalnie w tym
celu wszywanych duzych kieszeni lub przynoszonych ze sobg chustek 31,
Wspélczesnie zderzajg sie tutaj dwa wzory zachowan. Jeden — trady-
cyjny — przewiduje mozliwos¢é wziecia ze soba nie zjedzonego miesa,
przy czym dodajmy, ze zwyczajowo ustalone jest dla kazdego goscia po
jednym kawatku z wszystkich czterech dan miesnych. Drugi natomiast
zaleca pozostawienie na pdéimisku miesa, uchodzac zarazem za pozgdany
i $wiadezgey o obyciu uczestnika sposéb zachowania. Jedna z mieszkanek
Brennej wrecz mowi: ,teraz ludzie sg tacy kulturalniejsi, to juz nie biorg
ze soba miesa, bo to wstyd”. Totez w obawie przed krytykg wspoibie-
siadnik6w sposob ten jest ostatnio coraz czesciej realizowany. Nawet
zachecanie kucharki: ,,wiele sie wom nalezy, to se wezcie wsziystko, jak
nie zjecie, no i bedzie spokdj”, nie przynosi zamierzonego skutku. Zmia-
ny w sposobie zachowania sie podczas uczty weselnej dobrze charaktery-
zujg stowa urodzonej w 1891 r. goéralki z Istebnej: ,,jo bym hie wziyna
tego miynsa (z poélmiska). Jo bym wziyna, ale jak mi dajg moj dzial, co
io miala zjesé, a jo tego nie zjem, toz tu se wezmem. Ale tak, zebych ze
stotu, to ni. Jo sie najem i jeszcze mu ze stolu zabieraé! Niekiery to
jeszcze dzi§ tak robi, ale to tak nie piyknie [..], ludzie krzywo patrzg
na takiego”. Przygotowywanie paczek z jedzeniem wreczanych opuszcza-
jacym wesele ma czyni¢ zado$¢ wspomnianemu zwyczajowi.

Powyzsze zmiany dotycza tez umiejetnoSci postugiwania sie sztuéca-
mi, zwlaszcza widelcem, ktéry do konca II wojny Swiatowej nie byt

3 Por. m. in. Malicki, op. cit, s. 106. Zob. tez F. Olesiejuk, Obrzedy we-~
selne w Lubelskiem, Wroctaw 1971, s. 16. Na Luzycach goscie weselni przynosili ze
sobg garnek na potrawy, ktéorych nie zjedli, a ktore zanosili do domu dla rodziny
{chneeweis, op. cit.,, s. 43). ’



120 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

w powszechnym uzyciu u ludnosci Beskidu Slgskiego. Jedna z mieszkanek
Istebnej, urodzona w 1930 r., tak wspomina: ,jo wom powim, ze jo
dlugo nie umiata widelcem je$¢. Jak my kajsi z zespolem [regionalnym]
wyjezdzali, to jo sie dziwowala, jak gdo je, bo jo nie byla nauczona’.
Dopiero przyjazd do wsi letnikéw, nasilajgcy sie od lat pieédziesigtych
tego wieku, i czestsze wyjazdy poza wie§ pozwolily na przyswajanie
sobie inmowacji i uzmyslowienie réznic w poziomie zycia we wlasnym
$érodowisku i poza nim. Nierzadko zreszta napotykalo to sprzeciw ze
strony ludzi starszych. Oni to czesto nie cheieli lub nie umieli postugiwaé
sie widelcem. Ponad 70-letni mieszkaniec Brennej twierdzi, iz na $lubie
corki w 1958 r. w obawie, aby ,nie wyzgaé komu oczu widtami”, zajat
miejsce przy koncu stolu obok meZczyzn w tym samym wieku, gdzie
moégl postugiwaé sie wylacznie tyzka, a mieso braé¢ do palcow lewej reki,
rezyghujac z przynaleinego mu miejsca obok panstwa mlodych, gdzie
zmuszonym sie bylo zachowywat zgodnie z obowigzujgcg nows modg.
Nalezy jeszcze dodaé, iz wedlug wierzen tutejszej ludnosci wiejskiej
podczas jedzenia w wiekszym gronie oséb bylo sie narazonym na zauro-
czenie. Biesiadnikéw mialo przed tym uchroni¢ niepostrzezone odlozenie
lub odianie na bok matej ilosci jedzenia przez kobiete wnoszacg je na
st6t. Czynno$¢ te powtarzano niekiedy przy kazdorazowym jedzeniu,
- nawet jeszcze w czasach nam wspoélczesnych ¥, przy czym jednak po-
wszechnie] zwyczaj ten wiaze sie z karmieniem bydla i trzody chlewnej.
Przechodzac do jadlo,spis'u biesiad, zasygnalizujemy jego najistotniej-
sze elementy, zwracajgc m. in. uwage na potrawy, ktére integrowaly
biesiadnikéw badZz tez symbolizowaly poczatek lub koniec uczty.
Wspolczesnie podawane na goscinach potrawy stanowig dosé jedno-
lity i ustalony zestaw, odpowiadajacy wzorom positku od$wietnego. Skla-
da sie on z rosolu (wolowo-kurzego) z makaronem oraz kilku rodzajow
miesa najczeSciej pieczonego (schab, pieczen, dréb, kotlety, rolady), ktére
zastagpilo podawane dawniej na goscinach mieso gotowane. Na wesela
przygotowuje sie cztery rodzaje miesa, a mianowicie: 1) potrawka z kury
z ryzem i salatka jarzynows; 2) kotlet schabowy lub pieczen cieleca
z ziemniakami; 3) pieczona kura z ziemniakami; 4) wolowe rolady z klu-
skami $lgskimi. Kluski te, noszgce w Istebnej nazwe klusek ze szkrobu,
a w Brennej bialych, wigzg sig z regionem Goérnego Slgska, gdzie od daw-
na stanowig nieodigeczny element pozywienia nie tylko s$wigtecznego,
ale i niedzielnego 3%. Z tego to terenu corocznie zjezdza do wsi Beskidu

3 Ponad 50-letnia mieszkanka Brennej twierdzi, iz do dnia dzisiejszego sto-
suje sie do zalecern swej matki, ktéra kazala dzieciom uchyniaé (odkladaé lub od-
lewa¢) przed jedzeniem nieco potrawy na bok. Matka wspomnianej informatorki
pouczala swe dzieci mowiac: ,,tak rdbcie, bo tak powinno by¢”.

3 Kluski te przyrzadza si¢ z gotowanych ziemniakéw oraz magki ziemniaczanej.
Na temat rozpowszechnienia {ej poirawy na Goérnym Slasku zob. Z. Szromba-
Rysowa, Poiywienie ludnosci wiejskiej na Slgsku, Wroctaw 1978, s. T4.



BIESIADY WIEJSKIE 121

Slaskiego wielu letnikéw i wezasowiczéw, ktorzy nierzadko stajg sie tez
uczestnikami goscin wiejskich. Dlatego tez — jak stwierdza jedna z miesz-
kan'ek Brennej — ,teraz u nas tez kluski muszg by¢, bo teraz przewaznie
jest duzo go$ci z miasta na weselach. Teraz to tak sie wiecej 1gczy, z mia-
sta na wies, ze wsi do miasta”. Dodatki do miesa stanowig réznego ro-
dzaju -warzywa, ktore wyparly — powszechng jeszcze w okresie mie-
dzywojennym — kiszong kapuste z zasmazkg. Byla ona nie tylko nieod-
lgcznym skladnikiem codziennego jadlospisu, ale zawsze go tez rozpo-
czynala.

Stwierdzi¢ nalezy, iz tak duza ilos¢ dan miesnych odrdznia uczty
weselne goérali $lgskich od urzadzanych w sgsiednich wsiach zywieckich,
a nawet i $lgskich. Jedna z mieszkanek Brennej tak wypowiada sie na
ten temat: ,,mienij jest tam wsziy¢kiego jako u nas, inaczy gotujg. Tam
za$ tych dani nie ma tyle z tymi miesami. Pani, co tu jest u nas, mieso
tu jeszcze po poludniu dowajg”. Powszechnie przestrzegany zwyczaj
przygotowywania na wesele az tylu dan miesnych, bedgcy przykladem
obowigzujacej obecnie konsumpcji ,,na pokaz”, ktérej biesiadnicy naj-
czescie] nie sg w stanie sprosta¢, budzi zastrzezenia samych mieszkan-
cow wsi, ktorzy wprost méwig: ,,to nie warce tyle jedzenia, bo jednego
pojedzg, a potem nie chca, a furt znoszaja. Ludzie strasznej roboty
maja, a potem nie jedzg”. Jakze odmienny byl jadlospis uczty weselnej
z poczgtku XX w., mimo iz starano sie réwniez przygotowaé¢ kilka po-
traw, badz siedem — jak podaje L. Malicki — aby starczylo ich mlodym
na kazdy dzien tygodnia, badZz dwanascie, tyle ilu bylo apostoléw 34,

Jadlospis weselny — jak juz wspomniano — stal sie wzorem dla wie-
lu wspolczesnie przygotowywanych biesiad. Stanowia go: rosdét z maka-
ronem, zastepowany niekiedy inng zupa (np. pomidorows), réznego ro-
dzaju mieso (pieczony dréb, kotlety, pieczen) z ziemniakami, a niekiedy
rowniez ze wspomnianymi kluskami $lgskimi, oraz ciasto, a nierzadko
i tort. Przykladowo przytoczmy tu zestaw potraw podanych w 1975 r.
ra goscine z okazji 50-tych urodzin' jednej z mieszkanek Istebnej: rosét
z makaronem, pieczone kury w sosie $mietanowym z ziemniakami, pie-
czone indyki z salatkg z czerwonej kapusty i ziemniakami oraz pieczen
z krélika w sosie z kluskami $lgskimi. Miedzy daniami miesnymi po-
dano — zgodnie z nowym zwyczajem — galaretki owocowe z bitg $mie-
tang, a po obiedzie kawe Iub herbate, kompot oraz ciasto 3%,

Dania miesne, ktére sg podstawg kazdej wspolczesnej gosciny, przed

# Malicki, op. cit, s. 102 n. Zob. tez E. Swibdwna, Co przed stu dwu-
dziestu laty Brenniacy jedli ma weselu i jak te potrawy przyrzadzali? Spisata
w lutym 1934 roku..., ,Zaranie Slaskie”, R. 10: 1934, z. 2, s. 109,

8% Rownie urozmaicony bywa jadlospis gosciny z okazji zlotych godéw. I tak
np. na uroczystosé te w 1977 r. w Istebnej podano: roso! z makaronem, kure w sosie
$mietanowym i kluski $laskie oraz satatke z kapusty, kotlety schabowe z ziemnia-
kami i kiszonym ogoérkiem oraz mielone mieso z ziemniakami i buraczkami.



122 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

II wojng $wiatows, a nawet i jeszcze po niej, pojawialy sie nieczesto na
stole gorali Slaskich. W Istebnej np. poczestunek nierzadko stanowil ku-
bus$, czyli zapiekane w piekarniku tarte surowe ziemniaki polane $mie-
tang 1 posypane cukrem, gatuszki — pszenne kluski, gryzka -— grysik
na mleku dobrze omaszczony i posypany cukrem oraz ryz, poprzedzane
zawsze jednak — zgodnie z miejscowym zwyczajem ~— gotowang kiszong
kapusta, jedzong z calymi ziemuniakami, ktére brano do reki. Warto przy-
toczy¢ tu wypowiedz urodzonej w 1930 r. mieszkanki Istebnej: ,wtedy
wsziyéko na misach dowali. Byla 1o wieczno kapusta, nie bylo han mie-
sow. Tero sie ludzie dobrze maja. Inszych nie uznowajg ino mieso. Piyr-
wyj gryzki nawarzili, namascili mastem. Kubusie, kawa, kolocze — tos
{0 byla goscina. A dziska za$ inaczy”.

Poswieé¢my jeszcze nieco uwagi potrawom spelniajgcym na ucztach
okreslone funkcje. Przede wszystkim wypada tu wymieni¢ ser, wyste-
pujacy na terenie Beskidu Slaskiego pod nazwa sera klaganego. Dawniej
byt to ser owczy. Obecnie przyrzadzany jest z mleka krowiego lub mie-
szanego z owczym techniksg robienia seréw podpuszczkowych z mleka
slodkiego, charakterystyczng dla regionu Karpat. Symbolizowat on daw-
ne zrodlo utrzymywania tutejszej ludnosci goralskiej — pasterstwo,
i zgodnie z tradycjg winien znalez¢ sie na stole biesiadnym, rozpoczy-
rnajac kazdg uczte weselng . Tak pisal na ten temat ks. E. Grim, dlugo-
letni proboszez w Istebnej: ,najprzod podajg przycies: chleb i mise sera,
kazdy z misy do chleba ser palcem przybiera” 3?. Obecnie juz tylko
w Istebnej przestrzega sie zwyczaju podawania na stél wspomnianego
sera, jednak juz tylko ,na co drugim — jak méwi miejscowa kucharka —
weselu”. Zgodnie z tradycja, kazdy z uczestnikéw gos$ciny powinien skosz-
towaé go na poczgtku uczty. Najczesciej jednak, rozrobiony z mastem
i uformowany w figurki zwierzat lub innych przedmiotéw, stanowi juz
tylko dekoracje stolu weselnego. Tradycyjnym i obowigzujagcym dawniej
daniem weselnym byla moczanina lub moczanica, podawana na stél jako
druga w kolejnosci. Zacytujmy tu raz jeszcze ks. E. Grima: , potem maslo
na misie i kromki kolacza / wiec kazdy kotac? amie, w misie mastem
macza [..}J/ moczanicg lud zowie te drugg dan calg / albo, ze z brody
kapie, zwie ja tez kapala” 3. Potrawa ta, czyli kolacz pokrajany i ma-
czany w roztopionym masle, znikla ze stolu biesiadnego juz przed II
wojng $wiatowsa 3. Walorem jej — jak sie powszechnie uwaza — bylo
uodpornienie organizmu na alkohol, ktéry dopiero po niej mégl pojawié

3 Na temat sera podawanego na uczcie weselnej zob. m. in. Dekowski,
op. cit., s. 162.

% Grim, op. cit, s. 22.

28 Ibidem, s. 22.

¥ Urodzona w 1925 r. mieszkanka Istebnej mowi: ,dawno juz moczaniny nie
-dajg, to juz wyszlo z mody. To jeszcze mi mama o niej opowiadali”.



BIESIADY WIEJSKIE ' 123

sie na stole. Obecnie role takg spelnia podawana przed obiadem tzw.
~zimna plyta”, czyli zakgski w postaci wedliny, $ledzi, jajek w majone-
zie, salatek itp., ktora znalazla sie w miejscowym jadlospisie na wzor
uczt rozpowszechnionych na terenie GornoSlgskiego Okregu Przemy-
slowego 49,

Literatura etnograficzna dostarcza danych o potrawach zamykajacych
uczte weselna, chrzestna lub pogrzebowa *!. W Beskidzie Slaskim byl nig
grysik ugotowany na mleku, dobrze omaszczony i posypany cukrem,

tory jeszcze w okresie miedzywojennym podawano w Brennej na koncu
uczty weselnej, a w Istebnej — wedlug M. Szubertowej — uczty chrzest-
nej *2. W Wisle byla to kasza, ktéra — jak mowiono — ,,straszono” uczest-
nikow wesela, dajac im do zrozumienia, iz biesiada jest juz zakonczona *3.

Nierozerwalnie z weselem zwigzany byl kotacz, ktéry pod koniec
uczty wnoszono na stél biesiadny. Starosta dzielit kazdy kolacz pomie-
dzy szeSciu biesiadnikow, ktorzy zabierali go ze sobg do domu #. W Isteb-
nej podobng role spelniata drozdzowa butka (zwana babdwkq lub brytfa-
niokiem), ktéorg w czasie czepin panna mioda czestowala wszystkich go-
$ci. W latach pieédziesigtych sporadycznie, a w szeSédziesigtych po-
wszechnie, funkcje kotacza i wspomnianej babki przejal tort (dorta)*5.
Kolacze (nazwg ta ostatnio okresla sie placki z nadzieniem z sera, mar-
molady lub maku pomiedzy dwoma warstwami ciasta) stanowig dzis
wylacznie dar rozsylany goSciom i sgsiadom przed weselem. Pieczywem
chrzestnym w Wisle — jak podajg zrédia — byla pszenna strucla, zwana
weselnikiem 48,

. Moéwiac o cechach jadlospisow biesiad wiejskich nalezy wspomnieé
jeszcze o goscinie urzadzanej z okazji $winiobicia, na ktérej podawano
szereg specyficznych dla tego wydarzenia potraw. Nalezala do nich, spo-
zywana jako pierwsza, mocznina, tj. chleb, a czeéciej pieczony w domu
placek z maki i gotowanych ziemniakow lub wylacznie z ziemniakdw
{(surowych tartych i gotowanych) maczany w roztopionej stoninie ze
skwarkami (szpyrkami), dalej kiszona kapusta ze sloning, cale gotowane

# Por. Szromba-Rysowa, op. cit, s. 85.

4 Zob. m. in. A. Chetnik, Pozywienie Kurpidw. Jadlo ¢ napoje zwykte,
cbrzedowe i glodowe, Krakow 1936, s. 96; Fischer, op. cit, s. 377; J. Sem-
brzycki, Wesele na Mazurach, ,Wista”, t. 7: 1893, s. 96.

2 Szubertowa, Dary.., s. 614.

43 Materialy Archiwum PAE we Wroctawiu, nr inw,. 3080.

4 Zob. tez Pilch, op. cit., s. 38, 75.

4 Fakt ten zanotowano juz w 1951 r. w Istebnej. Wowczas to kucharka pou-
czyla panne mloda, przechodzacg na duze gospodarstwo pana mlodego: ,tam lepszi
rodzina, to by trza nie babke ino dorte upiec”. Tort, z ktérym panna mltoda pod-
chodzita do rodzicow pana milodego z zapytahiem: ,czy mnie przyjmujecie za dziec-
ko, czy za synowa?”, zrobit w tamtych czasach bardzo duze wrazenie na zebranych.

% Malicki, op. cit. s. 84; Pilch, op. cit, s. 64; materialy Archiwum PAE
we Wroclawiu, nr inw. 3080. '



124 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

ziemniaki, podgardle oraz pieczona krew, inaczej zwana bachorg 47, Sma-
zono tez paczki (krepliki), a nieraz pieczono nawet kolacz lub buchty.
Swiniobicie bylo bowiem zawsze duzym na wsi wydarzeniem, przyrow-
nywanym nawet do wesela, jak stwierdza m. in. ludowy autor z Istebnej:
»jedzynia nawarzili i napikli gazdzina, jako na wiesielu’ 48.

Jak niektore gosciny charakteryzujg sie specyficznymi potrawami, tak
tez przewodnia my$l prowadzonych w czasie nich rozmoéw wigze sie
z inspirujgcymi je wydarzeniami. Na przyklad gosciny z okazji swinio-
bicia rozpoczynaly uwagi na temat wielkosci zabitej $wini, jej wagi oraz
ilosci i grubosci stoniny %°. Bylo to takze przedmiotem wznoszonych toa-
stéw podeczas wypijanego w duzej ilosci alkoholu, wymaganego — jak sie
sgdzi — przy spozywaniu woéwczas zbyt ttustych potraw. Prowadzone
rozmowy dotyczyly nadto spraw gospodarczych, zycia sgsiedzkiego i wsi,
przechodzge pod koniec gosciny w opowiadania zartobliwe, nierzadke
konczgce sie spiewem. Ueczta weselna, najdiluzej frwajaca ze wszystkich
gosScin 1 skupiajgca zr6znicowane znacznie towarzystwo, byla miejscem
réznotematycznych rozmoéw. Przewazaly w nich jednak osoby pana i pan-
ny mitodej, ich przyszle szczeScie i pozycie matzenskie. Do nich tez na-
wigzywat starosta, zachecajacy biesiadnikéw do jedzenia i wyglaszajacy
oracje. Nie zanotowano na badanym terenie przysSpiewek intonowanych
podczas wnoszenia na sté! kolejnych potraw, znanych z innych stron
Polski %, Spelniane w czasie uczty toasty nawigzywaly do nowozencow.
Biesiadnicy zyczyli im-zdrowia, domagajgc sie pod koniec biesiady do-
wodu ich wzajemnej przychylno$ci, tj. pocalunku, wolajgc tak diugo
»gorzko”, ,gorzko”, dopdoki mlodzi nie pocalowali sig, wywolujgc u ze-
branych reakcje zadowolenia, wyrazang okrzykiem ,,stodko”.

Nieodlgcznym skladnikiem wszystkich biesiad, z wyjatkiem gosciny
z okazji I komunii, jest alkohol®, ktéory utatwial nawigzywanie kon-

4 Nazwa ta okreéla sie jelita napelnione tartymi surowymi ziemniakami spa-
rzonymi mlekiem lub wrzatkiem i wymieszanymi ze sloning, sadlem, skwarkami
oraz kawatkami tlustego migsa, a nastepnie przypieczone na tluszczu i zapieczone
jeszcze w piekarniku.

48 Mieszkanka Brennej tak opisuje te goscine: ,nasmazyli szpyrek, nakroli
chlyba ku femu i maczali, ugotowali miesa i kapusty kiszonej, kartofli i prosili
sgsiada na szpyrki, bo to byla uroczysto$é”. Zob. tez Bulka, sen., Swiniobicie,
,Gwiazdka Cieszynska”, R. 92: 1939, nr 7, s. 2; Pilch, op. cit, s. 62 n.

¥ Tre$é takich rozmdéw przytacza Pilch, op. cit.: ,Pieknego my dzisiaj za-
bili babucia, ale kaz mu do tego, co byl u nieboszczyka Janicy od Polokow”.

50 Np. w Beskidzie Sadeckim (materialy wlasne w Archiwum Pracowni Etno-
graficznej ZE THKM PAN w Krakowie).

51 pPrzytoczmy tu stowa ks. N. Bonczyka (Stary kodciél miechowski, Rytom
1879, s. 27): ,Nuz sie czlowiek narodzit / Juz od karczmy do karczmy jego ojciec
chodzit / Kosztowaé, gdzie gorzatka byla najsmaczniejsza, / Gdy nam byla do
uciech wszech najpotrzebniejsza. / Wszak bez wodki nie bylo gosciny [...] / Mogt-
bym wam bez liku z przykladéw dowodzi¢ / Jako sie z woOdka nasi przodkowie
rodzili, / Z wodkg zyli i z wédka ze $wiata schodzili”.



BIESIADY WIEJSKIE 125

taktow i prowadzenie swobodnej rozmowy, tak waznej dla ogdlnej atmo-
sfery biesiady. Wzajemne przepijanie do siebie mialo sluzy¢ pozyskiwa-
niu przychylnosci, symbolizowalo zbratanie i akceptacje. Nic dziwnego,
ze towarzyszyla mu cala etykieta. Rytual picia okreslal m. in. osobe fun-
datora, kierunek picia, kolejno$¢ i sposéb przepijania oraz towarzyszgce
temu stowa. Ogbélnie przyjetsa zasada bylo przechodzenie mezczyzn na
goscine z alkoholem i kieliszkiem. Zwyczajowo okre$lona tez byla ilo§¢
przynoszonej wodki, wynoszgca p6l litra od jednéj pary malzenskiej,
wzrastajac jednak na weselach nawet do 10 litréw w wypadku wyzsze]
pozycji biesiadnikow i spelnianej przez niego na goscinie funkeji (staro-
sta, druzba, gosé¢ wiesielowy). Rowniez kobiety przychodzily dawniej na
wesele z wodka. W latach piecdziesiatych XX w. spotkalo sie to z ostrg
krytyka miejscowych ksiezy, nawolujgcych do przynoszenia na gosciny
cukierkéw zamiast wodki. Od tego to czasu datuje sie czestowanie nimi
uczestnikow $lubu po wyjsciu ich z kosciola oraz biesiadnikéw podczas
obiadu i zabawy w gospodzie. Totez ilo§¢ zakupywanych przez uczestni-
czace w weselu kobiety cukierkdéw siega nierzadko i 15 kilogramoéw.

Wodke przyniesiong ze sobg na goscine kazdy z biesiadnikéw badz
skladal w jedno miejsce zamykane na klucz, bedacy w rekach zaufanej
osoby, badZ trzymal w teczce pod stolem, wyjmujac dopiero w chwili
uznanej przez staroste lub druzbe za odpowiednig do rozpoczecia picia
alkoholu. Nieraz szukano pretekstu do przySpieszenia tego momentu.
I tak np. podanie na st mocno okraszonej kapusty wywolywalo niegdys
uwagi w rodzaju: ,,wypijmy za kapuste” lub ,,na zdrowie, coby zala¢ te
kapuste”. Obecnie ktory$ z gosci stara sie czasem robi¢ uwage na temat
trudnosci jedzenia bez popicia, aby usprawiedliwi¢ postawienie na stole
flaszki z wodka, choé zasadg — rozpowszechniang przez kucharki — jest
rozpoczynanie picia alkoholu dopiero pomiedzy trzecim a czwartym da-
niem miesnym.

Jak juz wspomniano, nierzadko jeszcze wspdlczesnie biesiadnicy prze-
pijajg do siebie z jednego kieliszka. Z poczatkiem XX w. czesto pito
wprost z flaszki, jak moéwiono — z ruly. Powszechnie przestrzegano
i przestrzega sie nadal zwyczaju wylewania resztek alkoholu z kieliszka
przed ponownym napelnieniem i podaniem kolejnej osobie, aby jej nie
zaszkodzié i ustrzec przed urokiem 2. W tym wlasnie przejawia sie —
wedlug slow gorali slgskich — umiejetnos$¢ picia alkoholu. W przeciw-
rnym wypadku bowiem mozna bylo nabawié¢ sie niestrawno$ci, upié sie
szybko, a nawet cigzko zachorowaé¢. Niepomyslny obrot moglo mieé row-
riez nalewanie alkoholu lewa reks, totez mankuci (w miejscowej gwarze
lewacy) najczesciej wystrzegali sie nalewania wodki. Dodajmy, ze zdmu-

52 Na ten temat zob. m. in. S. Dworakowski, Kultura spoleczne ludu wiej-
skiego na Mazowszu nad Narwiq, Bialystok 1964, s. 231; U. Rohner-Baumber-
ger, Trinksitten gestern und heute, ,Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde”,
R. 73: 1977, z. 3-4, s. 199.



126 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

chiwanie piany z piwa, co dawniej czynili bywalscy gospdd, mialo row-
niez chroni¢ od uroku %, ,

Powszechne i zgodne z tutejsza tradycja jest wzajemne czestowanie
sie wszystkich biesiadnikéw przyniesiong z sobg na goscine wodkg 5.
Czestujacy wstawal od stolu, bral flaszke i kieliszek, podchodzi? kolejno
do kazdego goscia i wreczajac mu napelniony kieliszek mowil: ,masz
wypij, bo§ ty ode mnie jeszcze nie pil” lub ,niech ci stuzy”, czy tym
podobne. Odbierajgcy kieliszek mdwit tylko ,na zdrowie” (dawniej ,.na
,zdrowi”’), wychodzgc z zalozenia, iz za alkohol nie nalezy dziekowaé. Za-
leznie od okoliczno$ci pito ,,na potke” (tj. matke chrzestna), ,,na corke”,
.na syna”, ,,na szpyrki”, ,na kapuste” lub tylko ,,na zdrowie” jubilatéw,
‘mlodej pary itp. Kierunek przepijania dla wiekszosci mieszkancow ba-
danych wsi nie odgrywal zadnego znaczenia, cho¢ mozna spotkaé sie ze
stwierdzeniem, iz nalezalo pi¢ ,,za stoncem”, zaczynajgc od strony pra-
wej %5,

Zmiany w rytuale picia, nastepujgce pod wplywem wzoréw miejskich
i popanieniem — jak sie tu méwi — mieszkancow Beskidu Slaskiego,
polegaja na dazeniu organizatoré6w go$ciny do przygotowania dla kazdego
uczestnika kieliszka oraz postawienia na stole przez wszystkich gosci
przyniesionej wddki, celem czestowania sig¢ nig przez najblizszych sasia-
dow. Zmiany te szezegdélnie mozna zaobserwowat na terenie Brennej,
bardzie] otwartej na nowe wzory zachowan. W wypadku malzenstwa
z partnerem pochodzgcym z terenu o odmiennym od miejscowych wzo-
rach zachowan kulturowych, zgodnie z ktdrymi nabycie alkoholu nalezy
do pana mlodego, nastepuje laczenie dwoéch wzoréw zachowan: goscie
miejscowi przychodzg na wesele z wlasng wodkyg, dla gosci spoza wsi
zakupuje jg pan mlody. Wodka podawana na goscinach wspdlczeénie na-
bywana jest w sklepie. Zastapila ona powszechnie przygotowywang daw-
niej w domach warzonke %8, przyrzgdzang jeszcze niekiedy podezas swi-
niobicia.

5% Dobrze charakieryzuja to stowa ponad 80-letniej mieszkanki Istebnej: ,.ro-
kili tak od uroku {..] coby Zoden nie urzykl, Zeby mu nie bylo Zle, nie rzygol”.
Najczestszym sposobem na odczynienie uroku bylo trzykrotne naplucie na odwro-
cony na lewg strone brzeg koszuli i trzykrotne wytarcie nim ust. Tak samo poste-
powano po zjedzeniu niestrawnej potrawy, aby zapobiec ewentualnemu zaczaro-
waniu.

54 Tak méwi na fen temat jeden z informatoréw: ,kiery napoczal tego pdét
litra to wyczestuje, jak widzi, ze juz nie ma, to zas$ zaczal drugi, az wypito sie
wszystko”. Warto tu podkreslié, iz w okresie reglamentacji alkoholu w latach 1981~
1982, wynoszacej pol litra na miesige, uczestnicy biesiad pozyczali od innych rmiesz-
kancow wsi kartki, aby moc przynie$é zwyczajowo wymagang ilo$¢ wodki.

% Mowig o tym m. in. materialy z Beskidu Sadeckiego (np. ze wsi Lacko, woj.
Nowy Sacz — materialy wlasne w Archiwum Pracowni Etnografii ZE THKM PAN
w Krakowie) oraz Lowickiego (Dekows ki, op. cit., s. 151).

% Warzonke robiono ze spirytusu (zwanego kwitem) zmieszanego W proporcii
1:2 z woda zagotowana z goZdzikami i cynamonem, ktéra po przecedzeniu wlewalo
sie na przypalony cukier. Warzonke zawsze pito cieply.



BIESIADY WIEJSKIE a7

Konczae omawianie rytualu biesiady nalezy nieco uwagi pos$wiecié
jeszcze d ar o m, majacym wiele wspdlnych cech z goscing, ktérg mozina
samg uznaé¢ za pewnego rodzaju dar. Tak jak przyjecie daru, tak samo
uiczestnictwo w goscinie wlacza jednostke w ukltad wzajemnych zobowig-
zan 1 zwyczajowo unormowanych zachowan. Z darem, jak i z go$cina,
wigze sie pojecie zyczliwosci, cheé¢ podtrzymywania wiezi spolecznej, po-
trzebe odwzajemnienia sie.

Przyjecie zaproszenia na uczte i uczestniczenie w niej pociaga za sobg
koniecznos¢ ofiarowania daru, nazywanego obecnie prezentem, i stano-
wigcego obowigzek nie tylko uczestnika wesela, ale takze goscin urzg-
dzanych z okazji chrzcin, roczka, pierwszej komunii, zlotych i srebrnych’
godow itp.’” Stowa mieszkanki Istebnej: ,dzisiaj juz sie to takie miejskie
przybrato, ze juz nawet prezenty dawaja” dobrze obrazujg wspolczesng
sytuacje na wsi beskidzkiej, ktorej mieszkancy przyjmujac zaproszenie
zastanawiajg sie nad prezentem, nieraz wprost zadajac pytanie: ,,a co
za$ tam damy za prezent, tam ani potem nie ugowi sie byle co”. Mimo
zapewnien osoby zapraszajacej o zbytecznoSci przynoszenia prezentu,
kazdy stara sie naby¢ go lub wreczy¢ pienigdze. Brak finansowych moi-
liwosci staje sie niekiedy przyczyng rezygnacji z uczestniczenia w bie-
siadzie. Dodajmy, ze wedlug miejscowej opinii, zwyczaj przynoszenia
na goscine prezentu stanowi dla niektérych nawet impuls do urzgdzania
tak licznych obecnie go$cin i zapraszania na nie tak wielu osoéb.

W tradycyjnej spolecznosci wiejskiej dary stanowily wazng pomoc
w urzgdzaniu uczty weselnej. Sluzyly do bezposredniej konsumpecji, po-
dobnie jak alkohol przynoszony przez uczestnikdw wiekszosei goScin.
Dary przedweselne przeznaczone byly przede wszystkim ,,do kolaczy”,
ktorym nastepnie rewanzowano sie ofiarodawcom 8. Stanowily je takie
produkty, jak: maslo, jaja, ser, mleko, smietana, jabtka itp., wykorzysty-
wane przy wypieku kolaczy, a pochodzace z wlasnego gospodarstwa. Nie
znajdowala sie pomiedzy nimi maka, bedgca w gérach zawsze produktem
deficytowym. Natomiast nierzadko wystepowal w nich dréb . Po IT woj-
nie $wiatowej rozpowszechnit sie zwyczaj notowania ilosci i rodzaju da-
row otrzymywanych od poszczegdlnych oséb, umozliwiajagcy rewanzowa-
rie sie w przyszlodci takimi samymi lub w takiej samej wartosci 8. Za-

57 Por. A. Sicinska, Elementy stylu zZycia ludnodci wiejskiej, [w:] Tradycja
i nowoczesno$é w kulturze wsi, Warszawa 1979, s. 62.

58 Dary znoszono zaréwno do domu panny miodej, jak i pana mlodego. Kolacze
pieczono bowiem w jednym, jak i w drugim gospodarstwie, rozsytajgc je nasteprie
rodzinie i sgsiadom.

5¢ Dla przyktadu podajmy, iz z jednego gospodarstwa przynoszono: 12 kostek
masta, 24 jaja, ser, ge$s lub 1 litr mleka lub 10 jaj i 5 kostek masla. Zapis prowa-
dzony w czasie urzgdzania wesela w 1956 r. w Istebnej wymienia dary z 55 gospo-
darstw, obejmujgce lacznie: 192 kostki masta, 378 jaj,- 22 sery, 5 kur, 1 ciele, 3 ko-
guty, 5 gesi, mleko, $mietane, 2 kg smalcu, cukier, jabika oraz 50 zl.

80 Zacytujmy tu wypowiedzi mieszkanek badanych wsi: ,teroz ludzie jakosi
zmadrzeli, to piszg, coby sie wyrowna¢, tyle samo zwroci¢”; ,wiela on mi teraz



128 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

pis ulatwia tez rozsylanie po domach kotaczy bez obawy pominiecia
kogokolwiek.

Zgodnie z ceremoniatem uczty, goscie winni odchodzi¢ z niej obda-
rowani 8. W Beskidzie Slaskim funkcje taks pelnily tzw. wystuszki. Sta-
nowily je kolacze zabierane z wesela do domu, a od lat szedédziesigtych
XX w. rozsylane w dniu ich upieczenia, tj. na dwa lub trzy dni przed
weselem %2, Ostatnio, nie bez zwigzku z sytuacja kryzysowa w kraju,
cbserwuje sie zanikanie tego zwyczaju, cho¢ proces ten ostabia zywotna
nadal w spolecznosci wiejskie zasada odwzajemniania sie i presja opinii
spolecznej. Kompromisowym rozwigzaniem jest posytanie kolaczy tylko
przy pierwszym w rodzinie weselu. Nazwg wystuszki okreélano tez za-
bierane dawniej z wesela mieso, zawigzywane w wezelek do przynoszo-
nej w tym celu chustki .

Po II wojnie $wiatowej pod koniec uczty weselnej zaczeto wreczaé
gosciom arkusz papieru do zawijania naleznych im kawalkow nie zjedzo-
nego miesa. W obecnych czasach kucharki przygotowuja dla nich pa-
kiety, tj. paczki z miesem, wedling i ciastem, rozdawane przy opuszcza-
niu przez biesiadnikow wesela.

II. FUNKCJE BIESIAD

.

Biesiada, jak kazde zjawisko kulturowe, spelnia w spoleczno$ci wiej-
skiej okreslone funkcje 8, ktére podlegaja przemianom w czasie, bgdz
zyskujace, badz tracg na sile i znaczeniu.

W tradycyjnej spotecznosci wiejskiej funkeje spelniane przez biesiady
mialy wazny aspekt gospodarczy, bedac uwienczeniem wazkich dla go-
spodarstwa wiejskiego wydarzen. Bylo nim nie tylko zawarcie malzen-
stwa, wilgczajgce nowozencow do grupy gospodarzy z przynaleznymi im
odtad prawami i obowigzkami, ale takze $winiobicie, umozliwiajgce rea-
lizowanie tak istotnej dla wspéliycia na wsi zasady wzajemnosci. Wyda-
rzenia te byly nie tylko sprawg danej rodziny, ale calej spolecznosci badz
grupy sasiedzkiej, stajac sie zarazem osig jej zycia towarzyskiego. Mimo
trudnej sytuacji materialnej dwczesnej ludnosci géralskiej, nie pozwa-
lajacej na czeste ucztowanie, dawne biesiady byly miejscem autentycz-
przynidst, to se zapiszem i wiem, Zebych mu tesz mienij nie dala. Podle tego sie '
potem orientujem, to sie tak staram, tesz mu tela da¢, albo w tej samem wartosci,
jak tego samego nie mam’”.

61 Por. A. Gurewicz Kategorie kultury S$redniowiecznej, Warszawa 1976,
s. 235.

62 W zaleznosci od rodzaju goscia otrzymywal on potowe lub calg blache ko-
lacza.

8 Zob. tez Swibowna, op. cit, s. 109.

64 Por., P. Bogatyriew, Semiotyka kultury ludowej, Warszawa 1979, s. 152
n,, ktoéry pisze m. in. ,zjawisko etnograficzne zwykle pelni jednoczesnie wiele
funkeji, ktére sy wzajemnie strukturalnie powiazane” (s. 157).



BIESIADY WIEJSKIE 129

-nej zabawy, wzajemnej zyczliwosci i goscinnosci. Dlatego tez funkcja
ludyczna wysuwala sie na czolo innych, spelnianych przez O6wczesne
uczty, funkeji. Spozycie duzej iloSci alkoholu, zgodnie z tutejszym zwy-
czajem przynoszonego przez wszystkich uczestnikéow goscin, miato za-
pewni¢ dobry na nich nastréj, ktéry czynit biesiade — w opinii spolecz-
nej — udang. Gosciny, bedace zawsze miejscem nieograniczonej kon-
sumpcji niecodzienych potraw, spelnialy tez wazng funkcje alimenta-
cyjna, uwidaczniajgca sie m. in. w jedzeniu ,,na zapas”. Do konca II woj-
ny $wiatowej ludno$é goralska okazji takich miala jednak niewiele. Stad
powtarzajace sie czesto slowa: ,,go$cin nie urzadzali, ino wiesieli a $wi-
niobicie, inszego ni”. Z koncem XIX w. nie wszyscy mogli sobie pozwoli¢
nawet na $winiobicie. Jak pisze M. Wyslouchowa, marzeniem catego zy-
cia starej goralki z Istebnej bylo ,zuzytkowaé — cho¢ raz jeden, jedyny
r:a potrzeby domowe mieso browka (wieprzka), ktoérego odkarmiaja co
roku, ale po to, aby sprzeda¢ w Jablonkowie — i zaoszczedzié tyle krajca-
réw, aby przyodziaé na $mieré w nowe kyrpce wyschle, okryte bliznami
stopy, ktére przez osiemdziesigt kilka lat krwawily sie bosko po skolach”
(kamieniach) 2.

Zmiany w sytuacji materialnej gorali $laskich, jakie nastgpily po
II wojnie $wiatowej, doplyw do wsi pieniadza na skutek zatrudnienia
pozarolniczego i rozwoju ruchu letniskowego przyczynily sie do szyb-
kiego przejmowania wzoréw miejskich, za jakie uznaé nalezy takie for-
my wzajemnego goszczenia sie. Wspolczesne uczty speilniajg na wsi prze-
de wszystkim funkcje prestizowo-reprezentacyjna. Dobrze oddajg to sto-
wa mieszkancow Istebnej: ,teraz gos$ciny robig na honory, a honory
kosztujg pieniadze [...] kazdy sobie mysli, co to on nie jest, sprasza ludzi,
robi gosciny [...] ludzie nie liczg sie z groszem’; ,dziska ludzie luksus
2ijg, a ci mlodzi se myslg, coby furt bylo jeszczi lepij”. Poprzez suto
zastawiony stol dazy sie wiec do zamanifestowania nie tylko swych moz-
liwosci materialnych, ale takze umiejetnosci sprostania nowoczesnym,
a wiec najczesSciej miejskim, wzorom zachowan. Moment prestizowy ——
wyrazajacy sie w rywalizacji w urzgdzaniu coraz to wystawniejszych
przyje¢, ktore stajg sie czesto spolecznie aprobowanymi stereotypami
zachowan — wigze si¢ z nowymi ukltadami kontaktéw spotecznych, wsrod
ktérych coraz wiekszg role odgrywajg kontakty ponadlokalne. Biesiady,
bedace miejscem wkraczania wielu innowacji zaréwno kulinarnych, jak
i w sferze zachowan ludzkich, stajg sie przykladem konsumpcji i zacho-
wania ,,na pokaz”. Rozpatrywane w kategorii miedzyludzkiego porozu-
mienia, a wiec komunikacji, ukazujg ich funkcje spoleczng. Egcza one
bowiem ludzi przy wspéinym stole, ulatwiajg nawigzywanie i podtrzy-
mywanie kontaktow oraz przekazywanie nowych wzorow.

5 M. Wyslouchowa, Ze $lgskiej ziemi, ,Tydzien”, dodatek literacki do
,Kuriera Lwowskiego”, R. 4: 1896, nr 53, s. 415.

9 — Etnografia Polska t. 28/1



130 ZOFIA SZROMBA-RYSOWA

Zwroéci¢ nalezy rowniez uwage na integrujgca role wspoélczesnych
goscin, ktore sprzyjaja konsolidacji .rodziny, czesto rozproszonej ,po
$wiecie”, a zbierajacej sie przy wspdlnym stole z okazji wielu uroczy-
sto$ci. Cechg bowiem wspodlezesnych biesiad jest uczestniczenie w nich —
jak juz wspomniano — przede wszystkim rodziny. Przyjezdzajgce do
wsi osoby, ktére juz z niej wyemigrowaly, cheg w ten sposéb podkreslié
wiez rodzinng i ze spolecznosciag wiejska. ‘

*

Podjete badania nad rolg biesiad w spolecznosdci wiejskiej, stanowigce
niewatpliwie wazny przyczynek do badania przemian spolecznych i kul-
turowych wsi wspélczesnej, pozwalajg na Sledzenie ich przyczyn, me-
chanizméw i skutkéw, ulatwiajgc uchwycenie ogélniejszych prawidlo-
woéci. Teren badan okazal sie dobrym polem obserwacji. Tu bowiem
przemiany, ogarniajgce wszystkie dziedziny zycia, przybraly niezwykle
szybkie tempo dopiero po II wojnie swiatowej. Nowe wzory zachowan,
przejmowane przez mieszkancow wsi czesto na zasadzie mody — jak
mozna bylo zaobserwowaé¢ na prezentowanym materiale — stajg sie na
naszych oczach nowym zwyczajem. Wykladnikiem zmian w interesujg-
cym nas tutaj zagadnieniu wspoétbiesiadnictwa, jest adaptacja do miej-
skiego stylu zycia (albo uwazanego za taki), usSwiadamiajgca jednak za-
razem istnienie {radycyjnych form zachowan, bedgcych rodzimym dzie-
dzictwem kulturowym, do ktdrego przywigzanie jest obserwowane na
badanym terenie.

Artykutl ten nie daje, rzecz jasna, odpowiedzi na wszystkie postawione
na wstepie pytania, bedge jedynie préba zasygnalizowania problematyki
i ukazania jej zlozonosci na przykladzie zebranego dotychczas materialu
z Beskidu Slgskiego, stanowigcego jeden z kilku wybranych do analizy
regioné6w Karpat Polskich.

Zofia Szromba-Rysowa

BAUERLICHE FESTESSEN

Zusammenfassung

Das Untersuchungsobjekt sind Festessen, die die Autorin als eine Nahrungsein-
nahme an den gemeinsamen Tisch mit gebetenen Gésten aufgrund eine nicht
alltdglichen Ereignisses, dessen Kronung und Verherrlichung sie sind, definiert.
Das Einladen von Gi#sten wurde hier als eine wichtige Tatsache gewertet, denn
es erlaubt, aus der Gesamtheit der Erscheinung der gegenseitigen Bewirtung diese
auszusondern, die folgende Bedingungen erfiillen: 1. sie sind die Kronung eines
wichtigen Ereignisses, 2. sie entfallen auf einen bestimmten, meist festgelegten
Tag, 3. ihnen geht die Einladung der Géste voran, 4. auf ihnen wird eine gréfere



BIESIADY WIEJSKIE 131

Anzahl, meist nicht alltdglicher Gerichte und Alkohol konsumiert, 5. auf ihnen
werden Geschenke liberreicht. Die Festessen stehen mit den wichtigsten Momentem
im Leben des Menschen und seiner Arbeit im Zusammenhang und Impuls fiir ihre
Ausrichtung sind FEreignisse in der familifiren, religiosen und wirtschaftlichen
Sphire. Die Teilnahme am gemeinsamen Festessen ist ein spezifischer Ausdrucx
nicht nur des Lebensmittelkonsums, sondern auch der gesellschaftlichen Bindungen
der Dorfbewohner. Sie ist eine Form des zwischenmenschlichen Verstindnisses, die
dem Gegenseitigkeitsprinzip unterliegt, das die Basis des gesellschaftlichen Lebens
bildet.

Die Analyse der Festessen wiirde aus dem Blickwinkel des Rituals, das tber
die duflere Form des Festessens enscheidet, und folgende Probleme umfafit: 1, dis
Teilnehmer der Bewirtung, 2. Ort und Zeit des Festessens, 3. Festtafel, 4. die mit
der Bewirtung verbundenen Geschenke, analysiert. Bei der Bearbeitung wurden
auch die Funktionen, die Festessen in den Dorfgemeinschaften spielen, beachtet.
Die Analyse der Festschmausen und Haltungen gegeniiber dem Essen in Situatio-
nen, wo angenommen wird, daBl dies feierlich und préchtig erfolgen muB, erlaubt
die Verdnderungen zu beobachten, die sich z. Zt. auf dem polnischen Dorf vollzie-
hen. Der Festtisch ist ndmlich manchmal der Verbreitungsort neuer Vorbilder, die
groBle kulturelle Folgen haben. Andererseits konserviert er auch gewisse Elemente
der traditionellen Kultur. ’

Von der Voraussetzung ausgehend, daB3 Festschmause eine Form des zwischen-
menschlichen Verstidndnisses, und als solches ein gesellschaftliches Bedlirfnis sind,
wurde versucht, folgende Eigenschaften dieser Erscheinung zu bestimmen: bis zu
welchem Grad entwichst das Festessen dem Prinzip der Familiensolidaritdt und
inwieweit wird es auf andere Familienmitglieder und weitere Kreise der lokalen
und {iiberlokalen Gesellschaft ausgedehnt; welche Folgen fiir das Gebiet der brauch-
tlimlichen Verhaltensweisen hat die Bewirtung in senso largo; inwieweit kann man
von der verbindenden und trennenden Funktion der Festtafel sprechen: worauf
beruht bei Festessen das Prinzip der Gegenseitigkeit; welchen Einfluf hat die
allgemeine Meinung auf das Aufgeben oder Beibehalten traditioneller Verhaliens-
weisen.



