
„Etnografia Polska", t. XL: 1996, z. 1-2 
PL ISSN 0071-1861 

CZĘŚĆ I I 

J O L A N T A K O W A L S K A 
Instytut Archeologii i Etnologii PAN, Warszawa 

TANIEC EURYNOME 1 

Mitologia Grecji zawiera jeden z piękniejszych obrazów stworzenia świa­
ta w tańcu, przy współudziale ruchu. W pelazgijskiej warstwie wierzeń 
zachował się przekaz o Eurynome „bogini wszechrzeczy", która tańcząc 
samotnie na falach praoceanu oddzieliła wody i sklepienie niebios. W ślad 
za tańczącą boginią ciągnął wiatr. Eurynome roztarła go w dłoniach i swo-
rzyła węża Oriona. Połączyła się z nim a owocem ich związku było jajo, 
które zniosła przybrawszy postać gołębicy. Z jaja ogrzanego splotami 
Ofiona, aż pękło na dwie części, wysypały się „dzieci Eurynome": „wszystko 
co istnieje: Słońce, Księżyc, Planety, Gwiazdy, Ziemia ze swymi górami 
i rzekami, drzewami, ziołami i istotami żyjącymi" (Graves 1992, s. 41). 

Ten sugestywny obraz skłaniał do podjęcia próby znalezienia jego od­
powiedników, może równie interesujących. Analiza licznych przekazów mi­
tologicznych mówiących o czasach prapoczątku potwierdziła, że motyw 
tworzenia świata w tańcu, bądź przy jego współudziale, jest elementem 
mitów kreacyjnych wielu ludów świata. Na nich też koncentruję się w tym 
artykule, jakkolwiek uwzględniam także inne wersje zdarzeń, które miały 
rozegrać się u zarania dziejów. Są to mity, w których czynikiem sprawczym 
tworzenia jest ruch, zwłaszcza wszelkie odmiany ruchu obrotowego. Jest 
sprawą oczywistą, że nie omawiam wszystkich istniejących przekazów mito­
logicznych tego rodzaju. Starałam się jednak zgromadzić reprezentatywne 
dane oddające istotę i najważniejsze aspekty zagadnienia. 

Obok mitu pelazgijskiego najważniejszy dla całości mych badań był i jest 
casus mitycznego tańca kreacyjnego Śiwy-Nataradży, pochodzący z kultury 
Indii. Duże znaczenie miał dla mnie sposób pojmowania tańca w tej kul­
turze, określanego wprost jako , język bogów" i stanowiącgo środek spra­
wowania gesta dei (Swarup 1968, s. 174; Bhavnani 1970, s. 4-13). 

W fakcie iż taniec jest zjawiskiem ruchowym, mają swe źródło określone 
tendencje klasyfikowania go, przypisywane mu właściwości i funkcje. Ruch 

1 Początki moich zainteresowań tańcem i ruchem w mitach kreacyjnych anonsował artykuł 
opublikowany w roku 1991. Zagadnienia prezentowane w obecnym weszły do książki Koło 
bogów. Ruch i taniec w mitach i obrzędach (Kowalska 1995). 



54 JOLANTA KOWALSKA 

o szczególnych parametrach rytmicznych jest jego tworzywem i jedynym 
sposobem materialnej egzystencji. Dlatego też zapewne podstawowe role 
pełnione przez taniec w mitach interesującej mnie kategorii mogłam wyróżnić 
przy okazji rozważań poświęconych symbolice ruchu i bezruchu (Kowalska 
1991, s. 61- 69). Ruch - tworzywo i ów jedyny materialny wyraz tańca 
powszechnie asocjowany jest z życiem, w sensie symbolu i atrybutu życia, 
podczas gdy bezruch jest symbolem i atrybutem śmierci. Są to treści uniwer­
salne. Bezpośrednie ich odwzrowanie zawarte jest w mitach kreacyjnych, 
w których taniec, ruch, pierwsze drgnienie kreatora czy pierwotna wibraq'a 
materii stanowiły czynnik sprawczy aktu twórczego. W dalszej kolejności 
są to mity, w których ruch, bądź taniec stanowiły komponent działań 
twórczych. Na koniec wreszcie mity przypisujące ruchowi i tańcowi rolę 
samoistnych aktów tworzenia. 

1. W I B R A C J A - D R G N I E N I E - R U C H : C Z Y N N I K S P R A W C Z Y T W O R Z E N I A 

„Gdy Mahadeva budzi się z nieruchomego milczenia, zachwytu i czyni 
pierwszy taneczny ruch, drgnienie przenika materię, przepływają przez nią 
fale wibracji Dźwięku budząc ją i przenikając pulsującym życiem. Wtedy 
materia zaczyna tańczyć, układa się w łuk aureoH otaczającej jego postać" 
(Coomaraswamy 1918, s. 58). Przytoczony cytat oddaje istotę pierwszego 
z podstawowych dla nas zagadnień - ruchu in ic ja lnego, stojącego 
u początku kreacji. Oto bowiem drgnienie Mahadevy, dotychczas doskonale 
nieruchomego, pogrążonego w medytacji, ukonkretnia się w ruch i prze­
kształca w taniec. Drgnienie to ożywia materię i pobudza ją do tańca 
rekreującego świat po każdym kataklizmie kosmicznym. 

Hinduistyczna doktryna religijna ma swe podstawy w koncepcji zamiera­
nia i odradzania się świata w cyklu Dni i Nocy Brahmy (Coomaraswamy 
1918, s. 56-66; Dowson 1978, s. 56). Brahma, pierwszy z trójcy bogów 
hinduizmu2 miał narodzić się z jaja kosmicznego (lotosu). Stworzył on świat 
zniszczony ognistym kataklizmem przed nadejściem pierwszej Nocy, a na­
stępnie odtworzył go ponownie z nastaniem kolejnego Dnia. Cykl Dni 
i Nocy Brahmy powtórzyć się ma sto razy po czym nastąpi „zwinięcie" 
świata, swojego rodzaju autoanihilaq'a, powrót do pierwotnego jaja kos­
micznego, z którego wszystko wzięło początek. 

Tym, któremu przypada rola boskiego tancerza-kreatora, jest w hindui­
stycznej trójcy Siwa, nazywany Nataradżą - Panem Tańca. Do jego atrybu-

2 Drugim z kolei jest Wisznu kojarzony ze słońcem, światłem, ogniem a także z wodą. 
„Przenikający" opiekun życia. Jego odpowiednikiem w Wedach ma być Indra. Trzecim jest 
Siwa, niszczycie] zła, w swym aspekcie niszczycielskim kojarzony z wedyjskim Rudrą, niekiedy 
z Agni. Z drugiej strony Siwa jest kreatorem egzystencji wyzwolonej z ułudy życia ziemskiego, 
oraz dobra w sensie prawdziwej wiedzy (Dowson 1978, s. 123-127, 296- 300). 



TANIEC EURYNOME 55 

tów należą trzy rodzaje tańca: niszczący, kontemplacyjny i twórczy3. Zda­
niem Coomaraswamy najważniejszym zadaniem wszystkich tańców Siwy 
jest „przejawienie się pierwotnej mocy twórczej w rytmie" (Coomaraswamy 
1918, s. 59). Powiada on: „Pan nasz, Wielki Tancerz, jak ciepło ukryte 
w drewnie, przenika swą mocą materię i umysł i rzuca je w taneczny ruch [...] 
Siwa tańczy bo jest to nieodłącznym atrybutem jego natury, każdy jego gest 
jest przyrodzony, samobytny, wypływa z jego istoty [...] jest spontaniczny 
i bezcelowy bowiem istota jego jest ponad dziedziną wszelkich celowości" 
(Coomaraswamy 1918, s. 59). A więc wibracja materii zrodzona z rytmu 
miałaby inicjować akt stworzenia, być tym co Lukian z Samosate nazywa 
„pierwszym początkiem" (Lukian 1951, s. 15). 

Sięgając po dawniejszą warstwę wierzeń ludów Indii czerpać możemy 
z bogactwa tekstów Rigwedy, najstarszego piśmiennego zabytku indoaryj-
skiego*. Oto, jak zdarzenia, które rozegrały się u zarania dziejów, przestawia 
hymn Początek rzeczy: 

„Niebyt nie istniał wtedy, ani byt nie istniał, 
Nie było też przestworza i nieba u góry, 
Co było w ruchu, w czyjej opiece? 
Czym były wody, otchłanie głębokie? 

Była ciemność, ciemnością od początku okryte 
Wszystko było jednym bez cech oceanem, 
Zarodek bytu w pustkowiu zawarty 
Stał się tym jednym mocą swego żaru. 

Śmierć nie istniała wówczas, ani nieśmiertelność, 
Pomiędzy dniem a nocą nie było rozłamu, 
Przez własną moc to jedno bez tchu oddychało 
I nic innego nigdzie poza nim nie było. 

Lecz oto żądza powstała z początku, 
Stając się myśli najpierwszym wysiewem, 
Związek bytu z niebytem wysiłkiem rozumu 
Znaleźli wieszczowie, w swym sercu szukając. 

3 Pierwszy z tańców Siwy tandawa - napawający grozą, wykonywany jest przez Śiwę 
w postaci Bhairawy (Straszliwego) i jego okrutną małżonkę Kali-Bhairavi, na płonącej ziemi. 
Siwa niszczy w nim „kajdany, które przykuwają dusze istnień ludzkich do świata iluzji" 
(Bhavnani 1970, s. 5). Drugi tańczy sam Siwa pełniący rolę boskiego jogina (taniec ten nie 
posiada nazwy). Otoczony jest przez chór bogów towarzyszących mu śpiewem i grą na 
instrumentach. Tańczy na szczycie Złotej Góry, o zmierzchu, w obliczu Macierzy Trzech 
Światów. Za pośrednictwem tego tańca wyzwala z ułudy, wypełniając ludzkie umysły spokojem 
samopoznania, prowadzącym do wyrzeczenia się siebie i zlania duszy indywidualnej z duszą 
wszechświata. Trzecim jest prezentowany w tekście taniec nadanta (Coomaraswamy 1964, 
s. 143-144; Bhavnani 1970, s. 5-6). 

4 Rigweda (Rygwedd) - wiedza hymnów (pieśni). Jest to pierwsza część Wed obejmująca 
1028 utworów o treści religijnej, filozoficznej i historycznej. Pochodzi prawdopodobnie z dru­
giej połowy I I tysiąclecia p.n.e. W mojej pracy korzystam z polskiego wydania hymnów 
w tłumaczeniu z sanskrytu Franciszka Michalskiego. 



56 JOLANTA KOWALSKA 

Na wskroś przenika promień ich poznania -
Czy była ona w górze, czy była też w dole? 
Byli dawcy zarodków, były sił potęgi, 
Różnorodność w dole, u góry dążenie. 

Ale kto wie to wszystko, kto mógłby powiedzieć, 
Skąd się zrodziła, skąd jest ta wysnowa, 
Bogowie się zjawili, gdy świat się wyłonił, 
A więc kto może wiedzieć, skąd wszystko powstało? 

Jak się zrodziła ta wysnowa bytów, 
Czy kto ją zdziałał, czy też nikt nie zdziałał -
Ten co na ziemię patrzy z najwyższego nieba, 
Ten może wie o tym, a może też nie wie?" 

(Hymny Rigwedy 1971, s. 126-127). 

Rys zdarzeń czasów prapoczątku, zawarty w tym tekście, naszkicowany 
został z umiarem godnym sumiennego dziejopisa nie,mówiącego o sprawach, 
których nie jest pewien. Dowiadujemy się zatem jedynie, że w oceanie bez cech, 
który nie był bytem ani niebytem, istniał zarodek wszechrzeczy, który wyodręb­
nił się zeń mocą swego żaru. Z zarodka poczęła się żądza, która dała impuls 
m y ś l i , a wówczas możliwą stała się transformacja owej pierwotnej nieokreślo­
ności i jej kategoryzacja na byt i niebyt. Żar, żądza (pragnienie) i myśl są tu 
pewnymi stadiami toczącego się procesu, a także warunkami, powstania tego, 
co w hymnie określone zostało jako „wysnowa bytów". 

Rzecz znamienna, że zarówno pierwsze drgnienie Mahadevy w doktrynie 
hinduizmu, ożywiające martwą materię, jak też „wysiłek rozumu" wiesz­
czów w przytoczonym hymnie Rigwedy, odnajdujących w swych sercach 
związek bytu z niebytem i wyzwalających przenikliwy promień poznania, 
mają ścisły związek z intelektem, myślą, wolą kreatora. Przywodzi to na 
myśl refleksję Oskara Miłosza, że „Rytm jest najwyższym wyrazem tego, co 
nazywamy myślą, czyli konstatacją i miłością ruchu" (Miłosz 1984, s. 32). 

Pragnienie (żądza) i myśl występujące w funkcji potencji ruchu nie są 
wyłączną specjalnością wierzeń zarejestrowanych na obszarze Indii, wystę­
pują w wielu innych przekazach mitologicznych. Wyjąwszy biblijną formułę: 
„Na początku było Słowo, a Słowo było u Boga i Bogiem było Słowo", 
szczególnie klarowny wariant tworzenia myślą zawarty jest w staroegipskim 
micie hehopolitańskim. Przytaczam go tu we fragmencie, w wersji uznanej 
przez specjalistów za najpełniejszą, a pochodzącą z papirusu Bremmer-
-Rhind. „Po stworzeniu samego siebie Pan wszechświata powiedział: - Ja 
stworzyłem siebie pod postacią Chepri5. Ja sprawiłem, że zaistniały byty, 
stworzyłem siebie a potem wszystkie istnienia. Liczne egzystencje wyszły 

s Chepri (Chepry) - Ten-Który-Się-Staje, bóg Starożytnego Egiptu, z którym utożsamiane 
było słońce, wyobrażany pod postacią skarabeusza, bądź człowieka z głowwą skarabeusza (Bonnet 
1952, s. 134; Niwiński 1992, s. 37; Lipińska, Marciniak 1986, s. 18-23; Pomorska 1974, s. 26). 



TANIEC EURYNOME 57 

z moich ust. Nie było nieba, nie było ziemi. Nie wynurzyły się jeszcze brzegi, 
nie było żmij. Ja ulepiłem je z Nun, ze stanu bezwładności, bo nie było 
miejsca, na któym mógłbym stanąć. Sercem moim uczyniłem czary, po­
w z i ą ł e m zamiar i zrobiłem wszystkie stworzenia. Jeszcze nie wyplułem 
Szu, nie wyrzygałem Tefnut. Nie było nikogo, kto tworzyłby ze mną, ja 
p l a n o w a ł e m świat sam" (Pomorska 1974, s. 28; podkr. JK) 6. W Egipcie 
Starożytnym uważano, że siedliskiem inteligencji jest serce, dlatego Re do­
konując aktu stworzenia myślą, czyni go sercem. 

Omawiany tu rodzaj działań kreacyjnych, równie jasno jak w doktrynie 
heliopolitańskiej, wyłożony został w wierzeniach Indian Wiyot zamieszkujących 
Kalifornię. Myśl była jedną z dwóch podstawowych form twórczej aktywności 
demiurga Gatswokwire (Kroeber 1925, s. 119). Również mity innych ludów 
Ameryki, Zufii i Pima, a także afrykańskich Dogonów i Bambara zawierają ten 
motyw; te ostatnie prezentuję szerzej w dalszej części artykułu. 

Pewne elementy koncepcji tworzenia myślą zawierają także niektóre przeka­
zy zarejestrowane na obszarze Polinezji. Wedle mitu kreacyjnego mieszkańców 
Wysp Towarzystwa, stwórca Ta'aroa zmęczony działaniem i rozgniewany jego 
nieskutecznością ukrył się we wnętrzu muszli (stanowiącej odpowiednik jaja 
kosmicznego. Por. Blixen 1987, s. 276, przypis 5). Nad aktywność fizyczną 
przedłożył tym razem aktywność intelektu (woli), przekształcając muszlę 
w skałę i piasek, pierwociny ziemi, a własne ciało w części składowe uniwersum 
(Henry 1968, s. 346-347). Wola bogów jest też czynnikiem sprawczym tworze­
nia w mitach z Wysp Tonga. Za jej przyczyną wypiętrzony miał zostać 
pierwszy skrawek lądu - Ata (Reitzer 1907, s. 438-448). 

Do rozważanego tu rodzaju działań demiurgów zaliczyć należy tworze­
nie we śnie. Motyw ten występuje w przekazach Indian Yaruro zamiesz­
kujących równinne obszary Wenezueli. Zarejestrowane zostały dwa jego 
warianty. W pierwszym stwórczyni Kumani, po wydaniu na świat syna 
imieniem Haczawa („duch, którego glos słyszymy") miała sen. Śniła w nim 

6 Doktryna religijna sformułowana w Heliopolis (lunu), nawiększym ośrodku kultu solar-
nego. Najwyższym bóstwem było słońce czczone pod postaciami Amona, Re i Chepri. Wedle 
informacji podanych przez Pomorską (1974, s. 26, oraz przypis 2) Atum czczony był jako 
słońce wieczorne, Chepri jako słońce dnia, Re - słońce poranne. Niwiński (1992, s. 37) mówi 
o Chepri jako o słońcu porannym. Tekst papirusu z Brehmer-Rind przytoczony przez Mullera 
(1964, s. 68-69) różni się we fragmentach od tekstu w artykule Pomorskiej. Przytaczam go tu 
we własnym tłumaczeniu dosłownym słownym z języka angielskiego: „Pan Wszechrzeczy rzekł, 
gdy ukształtował siebie/ «Ja jestem tym, który powstał jako Chepri./ Gdy ja powstawałem 
[tworzyłem siebie] nic nie istniało./ Dopiero, gdy ukształtowałem siebie, powstały inne ist­
nienia./ Liczne istnienia wyszły z moich ust./ Niebo jeszcze nie było ukształtowane,/ Ziemia 
jeszcze nie była ukształtowana,/ Powierzchnia ziemi nie była stworzona/ [Z powodu] gadów, 
które się tam znajdowały./ Uniosłem się ponad nimi [tam] w otchłani,/ Ponad jej bezwładem./ 
Gdy nie znalazłem miejsca gdzie mógłbym stanąć,/ Pomyślałem roztropnie w sercu moim,/ 
Uformowałem [to] w mojej duszy./ Ja uczyniłem (stworzyłem) wszystkie istoty./ Ja sam./ 
Jeszcze nie wydzieliłem [z siebie] Szu,/ Nie wyplułem Tefnut./ Nikt inny nie powstał, kto by 
pracował ze mną./ Tworzyłem w swoim sercu»". 



58 JOLANTA KOWALSKA 

panującą wszędzie ciemność, a następnie wschodzące słońce. Rzecz miała 
miejsce w czasie, gdy dzień i noc nie były jeszcze oddzielone. W dzień póź­
niej (sic!) słońce rzeczywiście wzeszło ponad ziemią po po raz pierwszy. 
W drugim wariancie tego motywu postacią śniącą stwórczy sen jest men-
struująca córka kreatorki. Pada tu stwierdzenie, że sen stał się rzeczywi­
stością ponieważ dziewczyna śnła go w tym szczególnym okresie (Willbert, 
Simoneau 1990, s. 21-22). 

By zamknąć omawianą kwestię dodam, że pewną odmianę koncepcji, 
w których pragnienie i myśl są potencją ruchu inicjalnego, reprezentuje 
jeden z wątków fińskiego eposu Kalewala. Myślę tu o najdawniejszych 
losach dziewicy Luonnotar. Zanim przystąpiła do tworzenia świata unosiła 
się ona przez dziewięć (lub dziewięć dziesiątków) lat na falach praoceanu 
poświęcając je namysłowi i tęsknocie (Kalewala 1980, s. 12). 

Aktywność intelektu kreatora wyprzedza więc lub - jak w mitach z Poli­
nezji - zastępuje działanie twórcze. Ten drugi przypadek jest rzadszy. Nato­
miast pragnienie, tęsknota, żądza, sen, a wreszcie myśl, mogą być porów­
nane do antycypacji przyszłych dokonań demiurga. 

Wróćmy teraz do ruchu i tańca kreacyjnego, których źródłem jest pierwotny 
impuls. Motyw ten, jak również element swoistego „planowania" działań 
twórczych zawiera mitologia Dogonów, ludu zamieszkującego tereny Mali 
w Afryce Zachodniej. W wierzeniach Dogonów decydującą rolę w akcie 
stworzenia odgrywa wibrac ja . Powiedziane jest w nich, że kreator Amma 
dwukrotnie powoływał świat do istnienia. Próba pierwsza, zakończona niepo­
wodzeniem, wedle przyjętej przeze mnie taksonomii należy do kategorii ruchu 
stanowiącego samoistny akt kreacji, omawiam ją więc w drugiej części artykułu. 

Niepomyślny rezultat nie zniechęcił 
f - T ~ " \ x Ammy, który postanowił podjąć dragą 

próbę. Tym razem na material, z którego 
f / i W / i \ \ \ miał powstać świat wybrał ziarna zbóż 

/ / \ \ \ (dęnę) i roślin jadalnych. Najmniejsze 
I i \ \ \ wśród nich, choć najważniejsze było ziar-

/ / 1 \ \ no po (Digitaria exilis). W pierwszej fazie 
/ s' 

\ \y\\S0) •/// 

ł / V \ » \ prac Amma przygotował plan tego, co 
I ' f' _ \ \ \ chciał stworzyć, określany przez Dogonów 
1 -' - 1 , * ' - - Г ^ ч \ ' l J jako „yala (wyobrażenie) jaja Ammy" lub 

„yala jaja Ammy z 266 znaków". Rozu­
mie się przezeń pierwotny zamysł stwórcy 
i oddaje w rysunku jak na rye. 1. 

W środku jaja znajdowała się spirala 
\ N

4 J składająca się z 66 elementów symboli-
v^<k !-— żujących po i inne ziarna. W centrum 

Rye. 1. Jajo Ammy (Amma talu) - plan s P i r a U 2 2 m a k i wyobrażały po. Forma 
stworzenia świata. spirali miała wyrażać fakt, iż po jest żywe 

Za: Griaule, Dieterlen 1965, s. 96, fig. 15. i stanowi prefigrację ruchu. Wszystkie ele-



TANIEC EURYNOME 59 

menty planu-jaja miały ściśle określoną 
symbolikę. Nie wchodząc w szczegóły do- f j ' 
dam tu dwie ważne dla nas infomacje. /

/ / j \ \ 
Zespół trzech figur wpisanych w koło, / ' \ \ \ 
składający się z 128 elementów, generalnie j ¡ I \ \ 
symbolizować miał nieprzerwany ruch ob- t i ' * \ 
rotowy całego yala. Ponadto, 120 elemen- ' / ^ J - — . » ^ ^ l 
tów wyobrażało możhwości przyszłych | I f ^—» | \ 
przekszałceń jaja Ammy, a pozostałe 8, j ' / J / / ' ~ \ \ I V ) j 
zlokahzowane w dole okręgu, identyfiko­
wane były z oczami Ammy, zarazem 
z czterema kardynalnymi punktami prze­
strzeni. Linie składające się na zarys jaja 
i linie pionowe, biegnące jego środkiem ^ x \ i 4?'* 
(określane przez Dogonów jako obojczyki ——*" 
Ammy) symbolizowały przyszły rozwój КУС- 2- J a J ° Л*0™? P° otwííráu oczu 
i organizację ludzkich społeczności. ^ J ^ 0 ^ s 1 0 3 % 1 7 

Plan zatem był gotowy. Nastąpiło 
wówczas zdarzenie szczególnej wagi - Amma otworzył oczy. Spowodowało to 
przemieszczenie elementów permanentnie wirującej spirali. Obróciła się ona 
w osi pionowej tak, że stała się swym lustrzanym odbiciem; pierwotnie była 
lewoskrętna a zmieniła się w prawoskrętną zyskując przy tym nowe znaczenie 
- symbolu przyszłego rozprzestrzenienia się materii i rozwoju wszechświata. 
Obroty spirali w osi pionowej Dogonowie identyfikowali z wirowaniem 
kreatora we wnętrzu jaja. Inwersja położenia spirali przyniosła dwie doniosłe 
zmiany. Nastąpiło przedziurawienie wewnętrznej powłoki ziarna i pęknięcie 
osłon oczu Ammy. Rozbłysło wówczas światło i pobudziło życie w zarodkach 
wszystkich rzeczy, które miały być stworzone. Badacze kultury Dogonów, 
którym zawdzięczamy prezentowane dane (Griaule, Dieterlen 1965) podkreśla­
ją, że w tej fazie świat nadal był potencją istnienia zamkniętą we wnętrzu jaja. 

Ów stan zawieszenia mógłby trwać w nieskończoność, gdyby nie obec­
ność Ammy, będącego samoistnym ruchem spiralnym, określanym przez 
Dogonów jako „rozpędzająca się kula". Był on jednocześnie ruchem i jego 
„emitorem", po, w którym ześrodkowana została boska moc twórcza i tym, 
który po stworzył - innymi słowy skutkiem i przyczyną. Griaule i Dieterlen 
zaznaczają, że po jest wyobrażeniem źródeł materii, twórcą i początkiem 
wszystkiego. Po, jak pęcherzyk powietrza obracało się wypromieniowując 
cząsteczki materii w działaniu pełnym dźwięku i ruchu, pozostając jednak 
niewidzialnym i niesłyszalnym. 

Amma, w i r u j ą c , w y m i e s z a ł i doprowadził do fermentacji elmenty 
ziarna po. Fermentacja wywołała wibracje, które objawiły się w działaniu 
określanym jako słowo Ammy. Siedem wibracji (por. ryc. 3 i 4) spowodowa­
ło, że powłoka jaja kosmicznego rozprysła się i materia rozprzestrzeniła się 
po najdalsze krańce świata (Griaule, Dieterlen 1965, s. 95-118). 



60 JOLANTA KOWALSKA 

Ryc. 3. Wibracje we wnętrzu jaj Ammy. 
Za: Griaule, Dieterlen 1965, s. 113, fig. 22. 

Stadia tworzenia przebiegały tu od immanentnej woli kreatora wyrażonej 
w yala, przez wirowy ruch Ammy, a właściwie ruch będący Ammą, następ­
nie wibracje fermentującego wnętrza jaja kosmicznego, rozpryśnięcie się jego 
powłok i rozprzestrzenienie materii, po wirowanie dojrzałego „słowa" de­
miurga. Pragnę zwrócić uwagę na jedno z ostatnich działań Ammy - wymie­
szanie elementów ziarna po, a następnie doprowadzenie do fermentacji 
uzyskanej w ten sposób homogenicznej materii. Przekonamy się dalej, że 
zarówno mieszanie i rozcieranie materii (przy czym „mątewką" jest tu sam 
Amma), występujące we wstępnej fazie kreacji, jak też doprowadzenie owej 
pierwotnej substancji do fermentacji za pośrednictwem ruchu obrotowego, 
występują w wielu mitach. 

Dogonowie nie są jedynym ludem Afryki, którego „księga rodzaju" 
zaczyna się motywem wibracji i ruchu. Mit kreacyjny bliskich Dogonom 
Bambara, zarejestrowany przez Germaine Dieterlen (1951) zawiera taką oto 
koncepcję „pierwszych początków". 

U zarania dziejów istniała pierwotna Pustka gla, która zawierała moc 
tworzenia, wieczny wewnętrzny ruch kosmosu i wszystko, co na kosmos się 
składa. Gla wydała z siebie głos pustki - dźwięk, wibrację - który stał się 
źródłem dya, odbicia gla i bliźniaczej zasady istnienia. Para gla i dya emanowa­
ła wilgoć zo súmale, z której powstały ciała twarde i błyszczące w tak wielkiej 
liczbie, że wszystko wokół było nimi wypełnione. Wówczas z glá wzięła 
początek energia zo nami, która wznosząc się i opadając stworzyła ogień wiatru 
fye tasuma, ten zaś stopił krystaliczne ciała. Emanacja wilgoci i roztapianie 
powstających z niej ciał stałych powtórzyły się dwukrotnie. W wyniku tych 
procesów określone zostały, poczynając od wschodu, cztery kardynalne punkty 

kosmosu wyznaczające cztery strony świa­
ta. Gdy kosmos został zrelatywizowany, 
gla i dya skupiły się w sobie by obdarzyć 

; elemeny wszechświata duszą; wstrząsnęły 
nimi aż każdy element znalazł się na właś­
ciwym sobie miejscu. Zwarcie i skupienie 
gla i dya spowodowało wybuch i wylanie 
się materii, która rozprzestrzeniła się wib-

Ryc.4. Wibraqe we wnętrzu z iarna^iA) m&c- Wibracja materii zrodziła znaki rze-
oraz wibracyjna emanacja Ammy (B). czy jeszcze nie stworzonych, po czym i te 

Za: Griaule, Dieterlen 1965, s. 115, fig. 23. ostatnie wzięły z niej swój początek. Znaki 



TANIEC EURYNOME 61 

stanęły obok rzeczy i dostosowując się do ruchu gla zaczęły wirować same 
w sobie i na swoim miejscu (Dieterlen 1951, s. 2-5). Jak widzimy „odwieczny 
ruch" stanowił tu rodzaj energii wewnętrznej układu pojmowanego przez 
Bambara jako Pustka. Był jego immanencją i niezbywalną cechą, istniał 
zawsze. W rezultacie jego przekształceń zaś, powstał świat uporządkowany 
i funkcjonujący w rytm Pustki gla. 

W obydwu przedstawionych mitach - Bambara i Dogonów - ruch jest 
dany jako, odpowiednio, cecha bądź substancja tego, co istnieje przed 
wszystkim. Dogonowie to pierwotne „coś" personifikują jako kreatora 
Ammę, koncepcja Bambara jest bardziej abstrakcyjna. Przed powstaniem 
świata ruch jest zatem możliwością wyzwalaną przez wibrację - głos Pustki 
w micie Bambara i otwarcie oczu Ammy w wierzeniach Dogonów. 

W kosmogonii wschodnionigryckiego ludu Fali również występuje ruch 
inicjalny, różni się on jednak od zaprezentowanego powyżej. Fali wierzą, że 
na początku wszystkiego, pod kopulaso sklepionym niebem isniały dwa jaja 
- Żółwia i Ropuchy - poruszające się po okręgu w odmiennych kierunkach. 
Jajo Żółwia było rodzaju męskiego i poruszało się w kierunku przeciwnym 
ruchowi wskazówek zegara, sam Żółw zaś (tabunu) był istotą chtoniczną. 
Jajo Ropuchy było żeńskie i wirowało w prawo, a Ropusze (tąkulgi) przy­
sługiwała kwalifikacja istoty akwatycznej. Żółw i Ropucha nie byli parą 
prarodziców, lecz każde z nich obdarzone było cechami i kompetencjami 
pary rodzicielskiej. Jaja wirowały po okręgu aż zderzyły się, a wówczas 
z pękniętych skorupek wyszły cztery pary zwierząt i dwie rośliny. Niebo 
oddzieliło się od ziemi, która powstała z rozbitych i wciąż wirujących skoru­
pek jaj. Ziemia była rozchwiana a ułomki skorup nie połączyły się jak 
należy. Umocnił ją i uporządkował Żółw. Przemierzył on przestrzeń węd­
rując z zachodu na wschód, odnalazł głęboki rów dzielący ziemię na dwie 
części i nakazał im by się połączyły (Lebeuf 1961, s. 367-375). 

W przedstawionym micie ruch dwóch jaj poruszających się po okręgu 
jest stanem poprzedzającym tworzenie, porównywalnym do kontempla­
cyjnego bezruchu Mahadevy, immanentnego wirowania Ammy i istnienia 
Pustki gla zawierającej w sobie wszelkie możliwości. I jak w przypadku 
pierwszego z nich kreację inicjowało drgnienie a dwóch kolejnych wibracja, tak 
tu punktem zerowym jest zderzenie. Obraz ten wyraża jednak tę samą ideę, 
którą Bambara przedstawili jako kontakt bliźniaczych zasad istnienia glá i dya, 
w rezultacie którego nastąpiło wylanie się materii. Koncepcja Fali nie jest tak 
abstrakcyjna jak Bambara czy Dogonów. Ruch ma tu zakorzenienie w kon­
kretnym przedmiocie. Ponadto przestrzeń, w której poruszają się jaja jest już 
w pewien sposób określona, ma kształt półkuli podobnej do piuski. 

W micie tym mamy do czynienia z wątkami występującymi w przeka­
zach, w których ruch i taniec są samoistnymi aktami kreacji. Myślę tu 
o oddzieleniu nieba i ziemi oraz wędrówce kreatora (w tym przypadku 
Żółwia), której celem ma być uporządkowanie stworzonego świata. Wątki te 
analizuję dalej, w tej chwili zaś, chciałabym powiedzieć o jeszcze jednym 



62 JOLANTA KOWALSKA 

motywie ruchowym należącym do kategorii ruchu inicjalnego - pocieraniu 
i rozcieraniu jako czynnościach umożliwiających stworzenie istot żywych. 
Ludy, w których mitach występuje ta szczególna forma ruchu kreacyjnego 
są niekiedy dość odległe od siebie w czasie i przestrzeni. 

W babilońskim eposie Gilgamesz zawarta jest między innymi historia 
stworzenia herosa Enkidu. Powołano go do życia by poskromił bohatera eposu, 
samowładnego króla Uruku. Enkidu walczył z nim, a później został jego 
wiernym towarzyszem. Zanim mogło się to dokonać Anu, bóg w niebiesiech: 
„wezwał wielką Aruru, boginię świadomą lepienia: «Arara, tyś utworzyła ludzi 
i zwierzęta, wespoły z chrobrym Mardukiem! Uczyńże podobiznę, we wszyst­
kim Gilgameszowi równą, aby siłę miała jak on: ale niechaj bynajmniej nie 
będzie zwierzęciem pustyni! W czasie, co ma być jego, niechaj ten siłacz pojawi 
się w Urak! Do walki z Gilgameszem stanie, a potem niech Urak odetchnie!» 
To, gdy usłyszy Arara - zaraz w swej myś l i u t w o r z y i s t o t ę , jakiej 
pożądał Anu, bóg niebieski. Ręce sobie umyje, gliny ułomi i zwilży ją 
śliną boską, matczyną. I ulepiła Enkidu, stworzyła bohatera, co był ożywion 
z tchu i krwie bitnego bożyszcza Niniba" (Gilgamesz 1922, s. 8; podkr. JK). 
Aruru przystępując do wykonania powierzonej sobie misji obmyła ręce. 
Oznacza to, że oczyściła je a zarazem wykonała gest inicjujący akt tworzenia 
- potarła dłonią o dłoń. Zauważmy, że tę efektywną, materialną kreację 
poprzedził zamysł twórczy, jako że zanim uczyniła cokolwiek, Aruru „pomyśla­
ła" Enkidu. Co więcej, z tekstu jednoznacznie wynika, że nie była to pierwsza 
tego rodzaju praca „biegłej w lepieniu" bogini. Wspólnie z Mardukiem, 
w analogiczny sposób powołać miała do istnienia ludzi i zwierzęta (por. 
Langdon 1964, s. 114-115, 236; Thompson 1903, 1928). 

Ruch polegający już nie na pocieraniu dłoni, lecz na rozcieraniu substancji 
znajdujemy w cytowanym przeze mnie na wstępie micie pelazgijskim. Euryno­
me roztarła - jak pamiętamy - wiatr ciągnący w ślad za nią, powołując w ten 
sposób do życia swego partnera, Ofiona (Graves 1992, s. 41; Fox 1964, s. 236). 

Obydwie te kategorie kreacyjnego ruchu inicjalnego - pocieranie i roz­
cieranie - znajdujemy w mitologii fińskiej, w pieśni o narodzinach piwa. 
Wkraczamy tu w istniejący i rządzący się określonymi prawami świat bogów 
i herosów. - W domu pani na Pohjoli7 trwały przygotowania do uczty 
weselnej. Piwo jeszcze nie istniało, a cóż to za wesele bez trunku? Pani na 
PohjoH rozpaczała nie wiedząc co począć, aż tajemnicę piwa zdradził jej 
„sędziwy chłop co u niej spał za piecem" (Kalewala 1980, s. 276). Zmieszano 
chmiel, wlano w kamienną kadź źródlaną wodę i uwarzono piwo, lecz płyn 
był mętny i nie chciał fermentować. A wówczas: 

7 Pani Pohjoli, Gospodyni Pohjoli - Louhi, Loviatar, Lovetar. Zwana: „stara żona", 
„wszeteczna pani Pohjoli". Kochanka (żona) Północnego Wiatru rodząca synów ósemkami 
a córki dziesiątkami (por. analizę tej postaci w: Haavio 1979, s. 422, 425-445). 
Pohjola - w sensie przestrzennym Kraj Północny. W mitologii „odległa dal Północy", „kraj na 
skraju", „kraj ciemności" położony „za bramą" (Haavio 1979, s. 441). 



TANIEC EURYNOME 63 

„Piwowarka Osmotar/ Długo się namyślała. 
Wybiegła na środek izby,/ Tam gdzie deski podłogi 
Ze sobą się zbiegają,/ I wydostała wiórek 
Odheblowany od ławy,/ Który leżał pomiędzy 
Kamiennymi kadziami. 
Uniosła wiórek do góry/ I zatańczyła wesoło: 
«Komu oddam ten wiórek?/ Może dziewczynie młodej? 
Dam go cudownej Kapio/ Dziewczynie z rodu Kalewy». 
Na samym środku izby/ Z a w i r o w a ł a w tańcu 
Lekko jak tylko mogła,/ Uniosła się nad podłogą 
W powietrze na cały łokieć./ Z powietrza w ręce Kapio 
Sfrunęła wtedy strużyna,/ Kapio r o z t a r ł a ją w dłoniach, 
Roztarta mocnymi udami,/ Wtedy prosto z jej kolan 
Skoczyła złota kuna" {Kalewala 1980, s. 279-290; podkr. JK) . 

Martti Haavio przytacza w swym opracowaniu mitologii fińskiej hymn 
z Paltano, w którym poczynania piwowarek przedstawione zostały w inny 
sposób: 

„Osmotar, co warzy piwo,/Kapo, która sprawia kahja, 
Potarła ręką o rękę,/Potarła o biódr oboje: 
Białą wiewiórkę zdziałała [...] 
Kosmotar, co warzy piwo,/Kapo, która sprawia Kahja, 
Potarła ręką o rękę,/Jedną rękę drugą rękę, 
Potarła o biódr oboje: Wyszła kuna złotopierśna" 
(Haavio 1979, s. 295; podkr. JK) . 

Potarcie dłoni o dłoń i obu dłoni o biodra, oraz roztarcie strużyny 
drewna przez „Kapo, która sprawia kahja"8 przyniosło w rezultacie powo­
łanie do życia istot mających pomóc w przygotowaniu piwa, zdobyć środek 
powodujący fermentację brzeczki. Co ważne, w tekście Kalewali rozcieraniu 
w dłoniach drzazgi (we wcześniejszym fragmencie runa jest to źdźbło słomy, 
w dalszych strączek żółtej gorczycy) towarzyszy taniec mający w całości, 
bądź w elementach charakter wirowy. W ostatniej fazie działań, tworząc 
pszczołę ze strączka żółtej gorczycy, piwowarka „Tańczy dokoła kadzi/ Na 
jednej tylko nodze/ Zgrabniej niż w dłoni wrzeciono" (Haavio 1979, s. 281). 
Uważam, że jednoczesna obecność tych form ruchu nie ma charakteru 
przypadkowego i nie jest jedynie figurą poetycką. W moim przekonaniu 
pocieranie i rozcieranie wyprzedzające tworzenie, pełnią rolę typologicznych 
odpowiedników ruchu obrotowego, zwłaszcza zaś jego przypadku szczegól­
nego - mieszania substancji . W znanych mi mitach o stworzeniu 
zawierających ten rodzaj działania mieszaniu podlegają najczęściej wody 
praoceanu. Dokonywane to jest w celu wydobycia pożądanych substancji 

8 Kahja - kwas, piwo. Zob. Haavio 1979:293—294. Kapu - personifikacja substancji 
powodującej fermentację piwa. W innych wersjach tekstu określana jako Osmotar, Kalewatar 
(Haavio 1979, s. 288-290). 



64 JOLANTA KOWALSKA 

i przedmiotów lub uzyskania odpowiedniej konsystencji powierzchni ziemi. 
Od pocierania i rozcierania krok zaledwie do lepienia, motywu częstego 
i odnoszącego się przede wszystkim do początków rodzaju ludzkiego. Do­
chodzimy do kolejnego zagadnienia ruchu i tańca występujących w charak­
terze samoistnych aktów tworzenia. 

2. R U C H I T A N I E C J A K O SAMOISTNE A K T Y K R E A C J I 

W mitach o stworzeniu świata pochodzących z Indii, poza omówionym 
wyżej, występują jeszcze dwa inne ważne dla nas wątki kojarzące ruch 
i taniec z kreacją. W siedemdziesiątym drugim hymnie Rigwedy powiedziane 
jest, że krąg bogów tańcząc wydobył z oceanu ukryte w jego otchłani słońce. 
Motyw ten powtarza się następnie w hinduizmie w historii wydobycia 
z dna oceanu amrity - napoju nieśmiertelnych. W pierwszej księdze eposu 
Mahabharata zawarty jest tekst mitu mówiącego o tym wydarzeniu. - Daw­
nymi czasy, w środku świata znajdowała się góra Mera. Pewnego razu 
bogowie zgromadzili się na niej by rozważyć jak przygotować napój nie­
śmiertelności. Wisznu doradził Brahmie by nakazał bogom i asurom9 mącić 
mleczne morze. Gdy dokonają tego ukaże się amrita a ponadto bogowie 
zyskają lekarstwa i kosztowności. Brahma skorzystał z rady, ale bogowie, 
pomimo, że było ich wielu i czynili usilne starania, nie zdołali ruszyć z miej­
sca góry Mandara, stanowiącej wraz z trzema innymi podstawę Mera. 
Zwrócili się więc o pomoc do Brahmy i Wisznu, a wtedy Brahma zawezwał 
na pomoc króla węży. Siłacz ten wyrwał z posad górę Mandara wraz 
z drzewami i zwierzętami znajdującymi się na niej. Bogowie ponieśli ją 
w bezkres mlecznego oceanu i zabrali się do mącenia jego toni. Przemówił 
do nich Warana, pan wód, domagając się ułomka góry, gdyż mącenie 
oceanu sprawiało mu wielką udrękę. Bogowie i asurowie zwrócili się tedy do 
króla żółwi mieszkającego w oceanie, by uczynił z siebie oparcie dla góry. 
Uzyskawszy jego zgodę umieścili na nim swą niezwykłą mątewkę po czym 
opasali ją wężem Wasuki10. Bogowie schwyciU wężą za głowę, asurowie za 
ogon i ciągnąc go na przemian wprawili Mandare w ruch rotacyjny. Z drzew 
porastających zbocza góry ściekała żywica, z ziół wypływały do morza soki. 
Zmieszały się one z mlekiem oceanu i mleko przemieniło się w masło. 
Bogowie i asurowie nadal obracali Mandare sprawiając, że z masła po­
wstały: księżyc, Śri („powodzenie" i personifikacja bogini Śri, małżonki 
Wisznu), Sura (wódka ryżowa), biały koń, diament Kauksztubha, bóg sztuki 

9 Początkowo bogowie, np. Waruna, następnie w epoce wedyjskiej ich przeciwnicy z racji 
posiadania mocy magicznej. Zgodnie z późniejszą tradycją asurowie zostali wypędzeni i schro­
nili się w piekle (Dowson 1978, s. 27-28). 

1 0 Wasuki, identyfkowany z Ati Szeszą - tysiącgłowym władcą węży i podziemi. Pod koniec 
każdego cyklu kosmicznego wymiotuje jadowitym ogniem, który niszczy istnienie (Dowson 
1979, s. 291-292, 343). 



TANIEC EURYNOME 65 

Ryc. 5. Mieszanie toni mlecznego oceanu przez bogów asurów. 
Za: Moor 1897, il. X L I X . 

lekarskiej Dharrwantari trzymający puchar z amritą, słoń Airawana oraz 
trucizna Kalakuta. Tę ostatnią, by uchronić świat przed zagładą, połknął 
Siwa, zyskując przydomek Nilakantha, tj. czarne gardło (The Mahabjarata 
1972, I). Inne wersje tego mitu, obszerniejsze i mówiące o wydobyciu więk­
szej liczby dóbr, znajdują się w Wisznu Puranie i Ramajanie. Znany jest on 
także w Indonezji, z tą jednak różnicą, że w tamtejszym wariancie jako 
mątewka używana jest sama góra Meru, nie Mandara. 

Analogiczny motyw - wydobywania z dna oceanu za pośrednictwem 
mącenia jego wód, jako jednego z ważniejszych zdarzeń kosmogonii - za­
warty jest w przekazach mitologicznych kilku innych ludów Azji. Mieszanie 



66 JOLANTA KOWALSKA 

toni praoceanu prowadzi w nich do powstania rudymentów ziemi i elemen­
tów uniwersum. 

Wedle wierzeń kałmuckich (ojrackich) identyczną rolę jak Madara, speł­
niła w akcie kreacji góra Sumeru. Ona także użyta być miała jako gigantycz­
na mątewka. W przekazach tego ludu rzeczywistość prapoczątku opisywana 
jest jako ocean nieobjętych wód, ponad którym wznosiła się góra kosmicz­
na. Stworzenie świata było dziełem czterech potężnych bogów: chwyciwszy 
górę Sumer obracali ją w oceanie powołując w ten sposób do istnienia 
słońce, księżyc i gwiazdy (Holmberg 1964, s. 346-347). 

W wierzeniach derbeckich, które przytaczam za Potaninem (1883, s. 191, 
punkt ż), mieszanie wód mątewką innego rodzaju miało swój udział w stwo­
rzeniu źródeł światła niebieskiego. Gdy nie było jeszcze słońca ani księżyca, 
ludzie unosili się w prądach powietrza nie znając ciepła promnieni sło­
necznych. Jeden z ludzi zachorował. Posłany został wówczas na ziemię 
Otucz-gelung, któremu powierzono zadanie znalezienie lekarstwa na jego 
dolegliwość. Posłany wziął drąg długi na dziesięć tysięcy sążni i jął mieszać 
nim wody aż po dno oceanu. Wydobył w ten sposób dwa żeńskie bóstwa, 
które uleciały pod niebiosa. Otucz-gelung kontynuował mieszanie głębin 
oceanu i wygarnął na powierzchnię dwa tołi, okrągłe lustra z polerowanego 
metalu, które umieścił na nieboskłonie. Jedno z nich jest słońcem drugie 
zaś księżycem i od tej pory na ziemi jest już jasno. Z przytoczonego 
tekstu nie wynika, że chory człowiek wyzdrowiał, jakkolwiek jego do­
legliwość była pretekstem posłania na ziemię Otucz-Gelunga. Dowiadujemy 
się natomiast, że w sposób zasadniczy zmieniona została rzeczywistość, 
w której bytowali owi pierwsi ludzie. 

W mitologii Japonii, zgodnie z Kojiki, czyli księgą dawnych wydarzeń11, 
mącenie wód przyniosło w rezultacie powstanie twardej powierzchni ziemi, 
bowiem u zarania dziejów: 

„...ziemia jeszcze nie okrzepła 
i na podobieństwo pływającego tłuszczu 
chybotała się niczym meduza" (Kojiki 1986, s. 46) 

Zadanie ustabiUzowania jej powierzone zostało parze duchów o imio­
nach Duch Uśmierzający Szlachetne Łono i Duch Wzburzający Szlachetne 
Łono, uważanym za prawzór pierwszego małżeństwa. A oto jak rzecz się 
dokonała: 

„Zwróciły się teraz wszystkie duchy nieba świętymi słowy 
do Ducha Uśmierzającego Szlachetne Łono 
i do Ducha Wzburzającego Szlachetne Łono, 
dwu prześwietnych osób, i rzekły: 
Doprowadźcie do ładu tę rozchybotaną ziemię 

1 1 Korzystam z polskiego tłumaczenia i opracowania Kojiki przez Wiesława Kotańskiego. 



TANIEC EURYNOME 67 

i sprawcie by stwardniała. 
Wręczono im potem bezcenną niebiańską włócznię, 
oddając w ich ręce całą sprawę. 
Wstąpiła tedy dwójca duchów 
na most unoszący się na niebie, 
a sięgnąwszy bezcenną włócznią w wody oceanu 
zamieszała nią, aż rozległ się chlupot bełtania, 
i podniosła ją ku górze. 
Natenczas z grotu włóczni spłynął gąszcz iłu, 
który się gromadził w wodzie i nawarstwiał tworząc wyspę. 
Jest to wyspa Onogoro. 
Zstąpiwszy z niebios na tę wyspę 
upatrzyły sobie duchy odpowiednie miejsce 
i postawiły tu słup niebiański, 
a potem zbudowały dwór przestronny" (Tamże, s. 47-48). 

Prarodzicie, po ukonstytuowaniu swej siedziby, postanowili połączyć się 
by zrodzić nowe obszary ziemi: 

„Rzekł na to prześwietny Duch Uśmierzający Szlachetne Łono: 
W takim razie obejdźmy ten słup niebiański, 
ja w jedną, ty w drugą stronę, 
a gdy się spotkamy, połączymy się jako mąż i niewiasta. 
Umawiając się w ten sposób rzekł nadto: 
Ty obchodź z prawej strony, ja obejdę z lewej, 
i znajdę się naprzeciw ciebie" (Tamże, s. 48). 

Obchodzenie odbyło się dwukrotnie. Pierwsza próba połączenia się nie­
biańskiego małżeństwa była nieudana i przyniosła potomstwo, z którego 
rodzice nie byli zadowoleni (pierwsze było „miękkie jak pijawka", drugie 
„wyspą z piany"). Zasięgnęli rady pozostałych duchów a ci orzekli, że 
przyczyną niepowodzenia była niewłaściwa kolejność wypowiedzi prarodzi-
ców po obejściu niebiańskiego słupa bowiem pierwsza odezwała się kobieta. 
Powtórzono więc rytuał zważając by tym razem pierwsze słowo należało do 
mężczyzny, po czym prarodzice dali życie licznemu potomstwu - ziemiom 
(tj. wyspom), a następnie także duchom. 

Należy podkreślić, że w przedstawionym tekście mamy po raz pierwszy 
do czynienia z formułą ważną dla całości prowadzonej tu analizy. Oto, 
w pierwszej jego części relacjonowane jest twórcze działanie pary duchów 
- m ą c e n i e w ó d praoceanu „bezcenną włócznią", które w drugiej 
części, po zstąpieniu duchów na ustabilizowaną już ziemię, przybiera formę 
o k r ą ż a n i a niebiańskiego słupa. A zatem: bełtanie wód - tworzy, prowa­
dząc od nieokreśloności do konkretu; wbicie słupa - relatywizuje stworzoną 
rzeczywistość: ruch wokół owego centrum jest zaś kontynuaq'a aktu tworze­
nia realizowanego tym razem w przestrzeni antropologicznej. 

Do omawianej kategorii działań przedwiecznych istot posiadających pre­
rogatywy demiurgów, zaliczyć należy także niektóre poczynania bogów 
i herosów w mitach ludów Polinezji. W mitach tych powtarza się opowieść 



68 JOLANTA KOWALSKA 

o tym, jak to po stworzeniu pier­
wotnego obszaru ziemi (pierwszej 
wyspy) bogowie pływali łodzią po 
morzu i wyławiali z jego głębin wy­
spy stanowiące poszczególne archi­
pelagi. Posługiwali się mocnym ha­
kiem, jak przy łowieniu ryb, zanu­
rzali go w toni, obracali i wydoby­
wali na powierzchnię lądy. Repre­
zentatywnym przykładem jest tu mit 
tongijski, w którym wyróżnić moż­
na trzy etapy kreacji. Pierwszy skra­
wek ziemi - Eua - powstać miał 
z nieczystości zrzucanych z nieba 
w morze (wedle opinii Blixen'a jest 
to motyw częsty w wierzeniach z ob­
szaru Polinezji. Blixen 1987, s. 130). 
Pierwsza wyspa - Ata - uniesiona 
została z dna morza wolą bogów. 
Pozostałe wyspy wyłowione zostały 
w opisany wyżej sposób przez hero­
sa Maui (Reitzer 1907, s. 438-̂ 148). 

Rolę pokrewną tej, którą speł­
niają w akcie tworzenia indyjska 
góra Meru (kałmucka Sumeru) oraz 
drąg derbeckiego Otucz-gelunga, 
„bezcenna włócznia" bogów japoń­
skich i hak do łowienia ryb bóstw 
polinezyjskich, odgrywają w pewnej 
grupie przekazów mechanizmy ro­
tacyjne. Wspomniałam wcześniej, że 
Amma - demiurg w mitologii Do­
gonów - dwukrotnie podejmował 
próbę stworzenia świata. Pierwsza, 
zakończona niepowodzeniem, miała 
całkowicie odmienny przebieg niż 

druga, zrelacjonowana w związku z ruchem inicjalnym. 
Tworząc świat po raz pierwszy Amma posłużył się jako surowcem ziarnem 

sęnę. Miało ono kształt kurzego jaja i zawierało cztery elementy konstytutywne 
- wodę, powietrze, ogień i ziemię. Amma umieścił je pomiędzy dwoma kolcami 
(określanymi jako „obojczyki Ammy") i skonstruował rodzaj turbiny. Za 
pomocą tej konstrukcji zarodki życia miały zostać rozrzucone we wszechświe­
cie. Tak też stało się, lecz Amma nie był zadowolony z rezultatów swojej pracy. 
Podczas obrotów „turbiny" element podstawowy - woda - oddzielił się od 

ЛИВ 
штж 

Щ 

Rye. 6. Mieszanie toni praoceami bezcenną 
włócznią. 

Za: Anesaki 1982, rye. V I I . 



TANIEC EURYNOME 69 

pozostałych i akt kreacji zakończył się nie­
powodzeniem. Dogonowie powiadają, że stało 
się tak ponieważ ziarno sęnę „nie jest żywe, 
ani martwe, nie jest ziarnem rośliny ani drze­
wa, ani niczym innym jak tylko wyobrażeniem 
porażki Ammy" (Griaule, Dieterlen 1965, 
s. 92; tekst mitu 88-94)12 

Najbardziej chyba klarowny wariant two­
rzenia przy użyciu mechanizmów rotacyjnych 
reprezentują mity, w których koło garncarskie 
jest narzędziem pracy bogów. W wierzeniach 
Starożytnego Egiptu stworzeni mieli być w ten 
sposób ludzie, przy czym doktryna heliopoli- „ „ „ , „ 

r , . . . , , , . , Ryc. 7. Ptah formujący słonce na tanska przypisuje rolę demiurga baramogłowe- k o l e g a r n c a r s k i m 

mu Chnumowi, a koncepcje późniejsze, rodem Z a : R 0 S ellini 1882-1884. 
z Memfis, obsadzają w niej Ptaha. Ptahowi 
ponadto, występującemu w postaci Ptah Tatenen13 przypisywano stworzenie 
w analogiczny sposób słońca (Bonnet 1952, s. 617; Niwiński 1992, s. 42) 
(ryc. 7). Chnum natomiast miał mieć permanentny udział w podtrzymywa­
niu istnienia rodzaju ludzkiego. Posługując się kołem garncarskim lepił on 
z gliny płody ludzkie i ich dusze, po czym umieszczał je w łonach kobiet 
(Bonnet 1952, s. 358; Niwiński 1992, s. 66, 297-298). Andrzej Niwiński 
przytacza historię nadprzyrodzonego poczęcia królowej Hatszepsut. Zawar­
ta jest w niej m.in. kwestia wypowiadana przez Amona, boskiego ojca 
królowej, jasno precyzująca rolę Chnuma. Amon spłodził Hatszepsut z zie­
mianką, królową Ahmes, przybrawszy postać jej męża, Totmesa I . Udał się 
następnie do Chnuma i rzekł mu: „Idź, uczyń ją razem z jej ka, ukształtuj ją 
lepiej niż wszystkich bogów, moją córkę, którą spłodziłem". Chnum od­
powiedział: „Uformuję twoją córkę Hatszepsut, oby żyła w szczęściu i zdro­
wiu. Jej forma będzie wspanialsza niż bogów w jej wielkim dostojeństwie 
króla Górnego i Dolnego Egiptu" (Niwiński 1992, s. 298). W materiale 
ilustracyjnym pracy Niwińskiego znalazły się przerysy płaskorzeźb zdobią­
cych ściany świątyni Hatszepsut w Dar el-Bahri. Jedna z nich wyobraża 

1 2 W przytaczanych mitach mieszkańców Wysp Tonga i Dogonów wystąpił wątek siania 
zarodków ziemi i zarodków życia. Dodam, że w wierzeniach derbeckich łączony on jest z ideą 
góry kosmicznej Sumer Uła, z której bogowie po zwyciężeniu asurów (sic!) rozrzucilicili piasek 
pokrywający jej zbocza, dając w ten sposób początek ziemi (Potanin 1883, s. 224). Motyw 
siania (rozrzucania) ziemi i pommażania w ten sposób odrobiny wydobytej z dna oceanu przez 
pomocnika (partnera) boga jest elementem kosmogogonii dualistycznych z obszaru Azji i Sło­
wiańszczyzny (por. Tomicki 1978). 

1 3 W wierzeniach z obszaru Starożytnego Egiptu Tatenen (dosł. „Ziemia-Która-Się-Pod-
nosi") oraz jego synonimy: Benben i Wyspa Pożogi, są określeniami cząstki ziemi, która jako 
pierwsza wyłoniła się nad powierzchnię praoceanu przyjmując formę pagórka (Bonnet 1952, 
s. 100-101; Niwiński 1992, s. 43). 



70 JOLANTA KOWALSKA 

Ryc. 8. Chnum kształtuje Hatszepsut i jej ka na kole garncarskim. 
Za: Niwński 1992, ryc. 123. 

Chnuma w momencie kształtowania przyszłej królowej i jej ka; towarzyszy 
mu bogini Heket, patronka porodów (ryc. 8). 

Przedstawiony wyżej wariant tworzenia jest jedynym znanym mi jego 
przykładem, jakkolwiek rozpowszechnienie motywu lepienia ludzi przez 
bogów, z gliny lecz już bez użycia koła garncarskiego, pozwala domniemy­
wać, że szczegółowe studia poświęcone temu zagadnieniu umożliwiłoby 
wykrycie dalszych jego egzemplifikacji. Lepienie ludzi z gliny jest rzeczy­
wiście nieomal uniwersalną koncepcją, co podkreślał Eliade (1988, s. 43). 
Katalog przekazów zawierających ten motyw byłby bardzo obszerny 
a składałyby się nań mity z różnych obszarów świata i epok. Spośród 
znanych mi, od zasadniczego schematu (przygotowanie materiału: gliny, 
pyłu ziemi itp., a następnie ukształtowanie ciał istot ludzkich) odbiegają 
interesująco dwie wersje. 

Rdzenna ludność Australii zamieszkująca obecny stan Wiktoria wierzyła, 
że mężczyn stworzył Pundjel, kobiety zaś Pallyan, identyfikowany jako brat 
lub syn Pundjela. Pewnego dnia Pallyan zabawiał się w głębokiej sadzawce 
uderzając i trzepiąc dłońmi w wodę aż stała się mętna i mulista. Zauważył 
w końcu, że w głębi rysuje się jakiś kształt. Oddzielił go od dna gałęzią 
i zobaczył ręce, później dwie głowy a w końcu wydobył na powierzchnię 
ciała dwóch kobiet. Były to pierwsze kobiety jakie pojawiły się na ziemi, 
które później zostały żonami mężczyzn stworzonych przez Pundjela (Dixon 
1964, s. 274). W opisanych zdarzeniach występują znane już nam motywy 
bełtania wód i wydobywania na powierzchnię swego rodzaju „produktu" tej 
czynności. Nowością jest przypadkowość kreacji, stanowiącej wynik zabawy 
a nie celowego działania twórczego. 



TANIEC EURYNOME 71 

Dragi mit, o którym chcę powiedzieć, odzwierciedla kosmogoniczne 
wyobrażenia Indian Ona z Ziemi Ognistej. Powiadają oni, że Kenos - pra­
przodek wszystkich Indian, syn Nieba i Południa - przebywał kiedyś w miej­
scu podmokłym. Wziął grudkę gliny, dodał wody, ulepił istotę płci męskiej 
i położył ją na ziemi. Następnie w ten sam sposób ulepił istotę płci żeńskiej, 
położył ją obok poprzedniej, po czym oddalił się. Nocą obie istoty połączyły 
się i dały życie pierwszemu człowiekowi, który przyszedł na świat jako 
osobnik w pełni już dojrzały. Później człekokształtne grady ziemi rozdzieliły 
się i pozostawały jedna obok drugiej, tak jak położył je Kenos. Rzecz 
powtarzała się noc po nocy i w ten sposób stworzeni zostali przodkowie 
Indian. Kenos, gdy udał się do krajów północy ulepił identyczne istoty 
z białej gliny, którą znalazł na brzegu rzeki. Dały one życie przodkom ludzi 
białych (Jimenez Nuñez 1962, s. 62)14. W tym przypadku zwraca uwagę 
przeniesienie uprawnień twórczych na istoty człekokształtne, ale nieożywio­
ne, określane jako „grudy ziemi". Są one swojego rodzaju ogniwem pośred­
nim: ukonkretnieniem, upostaciowaniem kreacyjnej zdolności ziemi. Prawo­
mocna jest bowiem moim zdaniem interpretacja, że to sama ziemia - za ich 
pośrednictwem - wydaje ludzi na świat. Kenos w tej sytuacji nie tyle stwo­
rzyłby ludzi, ile wykreował możliwość by ziemia wydała ich ze swego łona. 

Bardzo interesujące przykłady wierzeń zawierających motyw „otwiera­
nia" możliwości kreacyjnych ziemi przy pomocy ruchu, w tym ruchu obro­
towego, uderzenia a także czynników omówionych wcześniej - myśli, 
wibracji i słowa - oraz tworzenia za pośrednictwem pierwotnego radymentu 
ziemi, znajdujemy w mitach pochodzących z Wysp Towarzystwa i Samoa. 

Wersja samoańska przedstawia się następująco. - W czasach prapocząt-
ku nie istniało nic, tylko Tangaloa unosił się w nieokreślonej przestrzeni. 
W miejscu, gdzie trwał stworzył płaską skałę. Powiedział do niej - Podziel 
się! - i tak powstały: nieobjęta płaska skała, płaska skała, która się roz­
szerza, bliźniacza płaska skała atolu koralowego, porowata płaska skała, 
czerwona lawa wulkaniczna oraz skała wyniosła i jej dzieci. Tangaloa 
wzniósł się ponad nimi, spojrzał w kierunku zachodu i przemówił do skały. 
Uderzył ją prawą dłonią a wtedy otworzyła się z prawej strony i urodziła 
ziemię, pramatkę wszystkich ludzi żyjących pod niebem, oraz morze a ono 
pokryło swymi wodami płaską skałę, która się rozszerza. Następnie Tan­
galoa obrócił się w prawo i wytrysnęło źródło świeżej wody, by można było 
z niego czerpać. Ponownie przemówił do płaskiej skały i porodziła niebo. 
Raz jeszcze przemówił sprawiając, że ze skały wzięły początek: wysoki książę 
podtrzymujący niebo, bezmiar, dal i palma kokosowa. Tangaloa nie dał 
skale spocząć, znów do niej przemówił i urodziła istotę płci męskiej (samca) 
Lua'o i istotę płci żeńskiej (samicę) Luavai, a stwórca przeznaczył im kraj 

1 + Relację tę cytuję z drogiej ręki bowiem opracowanie Jimeneza Nuneza stanowi kompila­
cję danych pochodzących z prac innych autorów. W tym przypadku zaczerpnął ją z dzieła 
Alfreda Metraux (1948). 



72 JOLANTA KOWALSKA 

północy. Po raz ostatni przemówił do skały, nakazując jej by podzieliła się 
i stworzył: mężczyznę Aoalala (chmura, która powstaje), kobietę Ngaonhao-
-le-tai (puste morze), kolejnego mężczyznę, ducha (Anganga), wnętrze 
(Loto), pragnienie (Finangalo) oraz wątpliwość (Másalo). Twory Tangaloa 
unosiły się na morzu, ponieważ nie były umocowane. Stwórca rozkazał skale 
by duch, pragnienie i wątpliwość przeniknęły się i połączyły w człowieku, 
obdarzając go w ten sposób inteligencją. Elementy te łącząc się z kamieniem 
zarodkiem i sercem, stały się mężczyzną - Fatu, a wiążąc się z ziemią, 
prochem i odpadkami stały się kobietą - Ele'ele (Frazer 1892, s. 164-189). 

Tangaloa stworzył najpierw zaczątek ziemi a zarazem rezerwuar moż­
liwości i form istnienia. Zaczątek ziemi jest pomnażany a następnie otwie­
rany uderzeniem. Dalsze etapy kreacji realizowane są w sekwencji rozkazów, 
które demiurg kieruje do skały (mamy tu do czynienia z procesem: wola 
- zamysł stwórczy - słowo - wibracja), a ta odpowiada wydając z siebie 
kolejno: elementy uniwersum, kategorie przestrzenne, płeć (fizyczność) i ele­
menty duchowo-intelektualnej istoty człowieka. Z mieszaniny tych ostatnich 
z odpowiednimi składnikami świata materialnego powstają mężczyzna i ko­
bieta (godne podkreślenia jest subtelne rozróżnienie materialnej i duchowej 
natury człowieka). Jedyny moment, w którym występuje ruch obrotowy, to 
akt stworzenia źródła czystej wody. W drugim z mitów, który chcę tu 
zaprezentować, ruch ten odgrywa donioślejszą rolę. 

Mit kreacyjny z Wysp Towarzystwa znamy już w jego części końcowej, 
wykorzystanej w analizie intelektualnego aspektu ruchu inicjalnego. W ca­
łości przedstawia się on jak następuje. - Na początku nie istniało nic, tylko 
Ta'aroa zamknięty we wnętrzu wirującej muszli unosił się w ciemnej 
przestrzeni. Nadszedł jednak moment, gdy Ta'aroa rozbił muszlę, wyśliznął 
się z niej, stanął na niej i krzyknął: - Kto jest na górze? Kto zrobił morze? 
Kto zrobił ziemię? - Nikt mu nie odpowiedział. W otaczającej go pustce 
usłyszał tylko echo własnego głosu. Ta'aroa rozkazał: - Skało, przypełznij 
do mnie! - Lecz nie było skały, która mogłaby przybyć na jego wezwanie. 
Rozkazał więc: - Piasku, przypełznij do mnie! - Ale nie było i piasku. 
Wówczas Ta'aroa rozgniewał się ogromnie. Wprawił swą pękniętą muszlę 
w ruch obrotowy i uniósł w górę czyniąc z niej sklepienie niebieskie zwane 
Rumia. Dokonawszy tego dzieła poczuł się zmęczony i wśliznął się do 
nowej muszli (w micie brak informacji skąd się ona wzięła), w której ukrył 
się przemieniając ją zarazem w skałę i piasek, początki ziemi. Nie przeszła 
mu jeszcze złość, a więc użył swego kręgosłupa by stworzyć łańcuch gór­
ski, z kości powstały zbocza gór, brzuch został zmieniony w płynące po 
niebie obłoki. Tłuszcz i mięso Ta'aroa stały się źródłem bogactwa ziemi, 
paznokcie przekształcone zostały w łuski i muszle okrywające ciała mor­
skich stworzeń, z włosów powstały drzewa, krzewy i pnącza, które okryły 
nagość ziemi. Wnęrzności swe przemienił Ta'aroa w langusty i węgorze, 
a krew jego rozgrzała się i zabarwiła na czerwono niebo i tęczę (Henry 
1968, s. 346-347). 



TANIEC EURYNOME 73 

Przyznać muszę, ze w micie tym w pierwszej kolejności zwrócił moją 
uwagę demiurg podejmujący akt tworzenia ze złości i motywowany do jego 
kontynuacji tymże uczuciem. Warto zapamiętać ten - jakże ludzki - odruch 
napędzający wolę działania Ta'aroa. Przede wszystkim jednak skierujmy 
uwagę na środek, przy użyciu którego Ta'aroa przekształcił swą pękniętą 
muszlę w sklepienie nieba. Był to ruch obrotowy - stwórczy, bo ze swej 
natury przekszałcający. Za jego pośrednictwem miesza się, rozciera i przewa-
rtościowuje materię - jak skorupy muszli Ta'aroa, mleczne morze, otchłań 
praoceanu czy strużynę drewna i strączek żółtej gorczycy, a zarazem rewalo­
ryzuje się niebyt, nieokreśloność i chaos czasu prapoczątku w byt, konkret 
i porządek tworzonego świata. Ta'aroa, wprawiając skorupy swej kryjówki 
w ruch rotacyjny, zmienił je w nieboskłon Rumia a jednocześnie przewartoś­
ciował nieokreśloność w przestrzeń antropologiczną. Sądzę, że właśnie 
w tym działaniu należy szukać przyczyn pojawienia się drugiej muszli, sta­
nowiącej zaczątek materialnego świata, zmienionej w piach i skałę pierw­
szego skrawka ziemi, który udoskonalony został w rezulacie przemiany 
rozzłoszczonego demiurga w elemeny przyrody ożywionej i nieożywionej. 

W mitologii Indii, na którą powoływałam się już dwukrotnie, taniec 
występuje w analogicznej funkcji jak opisany wyżej ruch rotacyjny. Myślę 
tu o nadania, szczególnym tańcu kreacyjnym związanym z postacią Śiwy-
-Nataradży. Taniec ten wykonany miał być po raz pierwszy w lesie Taragam 
podczas walki, którą Siwa stoczył z mędrcami, gdy ci odmówili uznania 
władzy bogów. Inkantacjom mędrców, za pomocą których powołali do 
istnienia kolejno: ognistego tygrysa, węża i demona Mujalagam, przeciw­
stawił taniec (zauważmy swoiste „starcie" dwóch środków kreacji). Tygrysa 
zabił i jego skórę zarzucił sobie na ramiona, węża pochwycił i przystroił się 
nim jak naszyjnikiem, powalonemu demonowi zaś, złamał uderzeniem stopy 
kręgosłup i stanąwszy na jego grzbiecie kontynuował swój taniec. Mędrcy 
zostali pokonani i , razem z wszystkimi bogami obserwującymi walkę, oddali 
Siwie cześć uznając go bogiem i panem świata. Siwie przysługują w tym 
tańcu kompetencje całej trójcy bóstw hinduizmu. - Brahmy, do którego 
należała kreacja świata, Wisznu utrzymującego świat w trwaniu i chroniące­
go go, oraz Siwy - niszczyciela zła-niewiedzy. Nataradża wykonuje swój 
„stwórczy tan" w idealnym centrum - w środku i sercu świata, które jest 
zarazem sercem każdego z ludzi. Uosabia on pełnię kompetencji bóstw, 
form istnienia, a nade wszystko pełnię czasprzestrzeni, którą konstytuuje 
swym tańcem (por. Kowalska 1991, s. 70-82). 

Równie reprezentatywny przykład mitu, w którym taniec występuje 
w roli samoistnego aktu kreacji, znajdujemy w kulturze starożytnej Grecji. 
Myślę tu o przedhelleńskim micie pelazgijskim w wersji odtworzonej przez 
Roberta Gravesa, przytoczonym na początku artykułu. Występują w nim 
znamienne i znane już nam formy kinetyczne: ruch kreatora na falach 
praoceanu oraz rozcieranie w dłoniach. Pierwszy z nich, prowadzący do 
stworzenia stałego gruntu „na którym by można oprzećstopy", w przypadku 



74 JOLANTA KOWALSKA 

Eurynome mający charakter wirowy, jest działaniem stanowiącym funk­
cjonalny odpowiednik omówionego wyżej mącenia wód praoceanu. W micie 
pelazgijskim jest to taniec wykonywany jako celowe działanie twórcze. Zna­
ne mi jego odpowiedniki mają na ogół charakter ruchu nietanecznego lub 
działań paratanecznych. Szczególnym jego wariantem jest bezwolny ruch 
dziewicy Luonnotar unoszącej się biernie w bezkresie wód: 

„Żyła w przestworzach wysoko / Wyniosła Luonnotar [...] 
Spłynęła śmigłami wiatrów /1 na ogromnym morzu 
Dotknęła ustami fal / Jak złotouste wiosło. 
Spadła ze wschodu burza - / Aż z grzyw posypał się puch, 
z fal sypały się pióra... / Szkwał kołysał dziewczynę, 
Fala szalała wraz z nią, / Wicher rozsadzał jej biodra, 
Brzeg pieścił jej białą pierś. / Poprzez spienioną wodę 
Gwałtowny strzelił gejzer, / Wbił się w jej białe uda, 
Pełne ciepłego nieba [...] 
Uniosła się brzemienna / Na ujarzmionej fali 
I zaczął w niej dojrzewać [...] Świat nowy i nieznany. 
Ze wschodu szła na zachód / I z południa na północ, 
K u kresom horyzontu, / Jak czółno zbłąkane [...] 
W dziewiątym roku namysłu, / W dziewiątej wiośnie tęsknoty 
Zaczęła kształtować świat [...] 
Odezwał się z łoskotem / Zrodzony z miazgi ląd 
I pierwsze słowo: z i e m i a 
Wrosło w jałową skałę" (Kalewala 1980, s. 8-13). 

Bierny, bezwolny ruch Luonnotar, kołysanej falami przez dziewięć lat 
„tęsknoty i namysłu", stał się celowym po znamiennym epizodzie. Oto nad 
ocean nadleciała kaczka szukająca miejsca, na którym by mogła uwić gniazdo. 
Luonnotar podsunęła jej swoje kolano. Kaczka zniosła sześć jaj złotych, jedno 
żelazne i zaczęła je cierpliwie ogrzewać. Ciepło przeniknęło ciało Luonnotar, 
zadrżała, jaja wypadły z gniazda, stoczyły się do wody i pękły. Ich części dały 
początek „rzeczom pięknym i dobrym". Ze spodu skorup wzniósł się zrąb 
świata, wierzch utworzył nad nim dach (nieboskłon). Z żółtek powstało słońce, 
z białek księżyc, drobne zaś odpryski skorup przekształciły się w gwiazdy 
i chmury. Celowy ruch Luonnotar odbywał się więc już w określonej czaso­
przestrzeni, bliższy był kategorii ruchu porządkującego. 

Kolejne fazy historii Luonnotar składają się na swojego rodzaju syntezę 
przytoczonych dotychczas wątków mitologicznych i omówionych motywów 
ruchowych. „Wyniosła Luonnotar" spływa z wysokości, zanurza się w oceanie 
i poczyna życie zapłodniona przez wiatr. Kołysze się na falach przez dziewięć 
lat tęsknoty i namysłu po czym udziela swe kolano kaczce na miejsce założenia 
gniazda, jej ciało staje się zapowiedzią stałego lądu. Gdy mija stosowny czas, 
drgnienie Panny powoduje rozbicie jaj, a w konsekwencji oddzielenie sklepienia 
niebios od wód, powstanie słońca, księżyca i gwiazd, by wreszcie celowy ruch 
płynącej Luonnotar ukształował ziemię. Na koniec rodzi ze swego związku 
z wiatrem herosa imieniem Wáinámoinen. 



TANIEC EURYNOME 75 

Z kolei w mitycznym przekazie na temat początku Indian Omaha, 
odpowiednikiem tańca Eurynome i bezwolnego unoszenia się na falach 
Luonnotar, jest ruch bezcielesnych istnień przemieszczających się w prze­
strzeni. - ,,W czasach początku wszystko cokolwiek istniało było w myśli 
Wakondy. Stworzenia i ludzie były istotami bezcielesnymi. Poruszały się one 
w przestrzestrzeni pomiędzy ziemią i gwiazdami. Pragnęły znaleźć miejsce, 
w którym mogłyby prowadzić cielesną egzystencję. Podążyły na słońce, ale 
nie nadawało się ono na ich siedzibę. Udały się na księżyc, który także 
okazał się nieodpowiedni. Wtedy zstąpiły na ziemię i zobaczyły, że po­
krywają ją wody. Bezcielesne istnienia płynęły w powietrzu kierując się 
kolejno: na północ, wschód, południe i zachód. Były srodze zasmucone [bo 
niczego nie znalazły]. Nagle, spośród odmętów wyrosła ogromna skała. 
Wybuchła płomieniami aż wody uniosły się ku niebu jako chmury. Pojawiła 
się sucha ziemia. Wyrosły na niej trawy i drzewa. Duchy zstąpiły na nią 
i stały się istotami ludzkim. Nasyciły się pokarmem z nasion traw i owoców 
drzew, a ziemia zawibrowała radością i wdzięcznością dla Wakondy, pana 
stworzenia" (Aleksander 1964, s. 98). 

W micie tym, po raz kolejny zasadniczą rolę odgrywa w tworzeniu 
ruch obrotowy wypełniający przestrzeń w „kierunku kreacji". Zwróćmy 
uwagę, że bezcielesne istoty poruszały się w przestworzach nad ziemią 
w kierunku zgodnym z pozornym ruchem słońca po nieboskłonie. Ruch 
tego rodzaju ma generalnie konotację działania twórczego. W micie Indian 
Omaha ma on także charakter czynności i n d u k u j ą c e j a u t o k r e a c j ę , 
p r z e m i a n ę owych bezcielesnych istnień w istoty ludzkie. Jednocześnie 
stanowi on typologiczny i funkcjonalny odpowiednik czynności mącenia 
wód, wydobywania ziemi na powierzchnię. Wraca tym samym sprawa 
wymienialności symbolicznej ruchu obrotowego w funkcji mieszania, oraz 
czyności pocierania i rozcierania posiadających znaczenie działań twórczych, 
bo czyniących materię podległą intencji kreatora, umożliwiających prze­
tworzenie jej. Obydwa te motywy obecne były w tańcu Eurynome, która 
wirując na powierzchni praoceanu roztarła w dłoniach Wiatr Północny, 
tworząc w ten sposób Ofiona. 

Na koniec chciałabym powiedzieć o jednym jeszcze, niezmiernie interesu­
jącym, wariancie występowania ruchu i tańca w roli samoistnych aktów 
tworzenia. Indianie z kalifornijskiej grupy Wiyot, zamieszkujący okolice 
bliskie ujścia Mad River do Pacyfiku, żywili przekonanie, że Gatswokwire, 
który stworzył ziemię, istoty ludzkie, zwierzęta, szereg przedmiotów, a także 
ustanowił instytucję tańców, dokonał tego nie używając żadnych materiałów 
ani narzędzi. T w o r z y ł m y ś l ą b ą d ź ł ą c z ą c d ł o n i e i w y c i ą g a j ą c 
je przed siebie. Gatswokwire jest nie tylko stwórcą ale także opiekunem 
istnień, które powołał do życia. Wędruje on nieustannie przez świat przesy­
cając go własną siłą witalną (Kroeber 1925, s. 119). 

Tworzenie łączone z działaniem intelektu rozpatrywane tu było w związ­
ku z kwestią, pierwotnego impulsu. Jak zaznaczyłam, zarówno pierwsze 



76 JOLANTA KOWALSKA 

drgnienie Mahadevy w mndmźmie, jak i elementarna wibraq'a we wnętrzu 
jaja kosmicznego znana nam z wierzeń Dogonów, miały ścisły związek 
z myślą, ruchem myśli kreatora. Podobnie rzecz się miała w pierwszej fazie 
historii Luonnotar i wierzeniach Indian Omaha. 

Łączenie dłoni i wyciąganie ich przed siebie można zapewne kojarzyć 
z czynnościami tarcia i pocierania przetwarzającymi materię, asocjacja ta 
jednak nie wyczerpuje symboliki podobnego gestu. W moim przekonaniu 
ważną rolę odgrywa tu motyw daru, obdarowywania życiem i uwolnienia, 
zwłaszcza w świetle prerogatyw Gatswokwie, jako istoty otwierającej to, co 
zamknięte. Wiyot wierzą między innymi, że zawdzięczają mu uwolnienie 
łososi zazdośnie ukrytych przez właściciela. On też ma być tym, kto sprawia, 
że dzieci przychodząc na świat nie zabijają swoich matek (Tamże, s. 119) 

Jest to jedyny zarejestrowany przeze mnie przykład takiego gestu krea­
cyjnego, choć przypuszczam, że dalsze poszukiwania powinny przynieść 
pomyślne rezultaty. Symbolika daru i obdarowywania wyrażana jest przez 
ludzi w jednolitych środkach ruchowych, wśród których gest wyciągniętych, 
złączonych dłoni jest najbardziej uniwersalny. 

Ostatni motyw ruchowy występujący w wierzeniach ludu Wiyot na temat 
stworzenia świata - wędrówka - kieruje nasze zainteresowania ku mitom, 
w których taniec i ruch stanowią element kreacji. Omówię je w następnym 
artykule. Jak przekonamy się wędrówka demiurga przez obszar stworzonego 
przezeń świata należy do kategorii działań konstutuujących ład. 

L I T E R A T U R A 

A l e x a n d e r H . B. 
1964 North American Mythology, Mythology of all Races, 1.10, New York. 

B h a v n a n i E . 
1970 The Dance in India. The Origin and History, Foundations, the Art and Science of 

Dance in India - Classical, Folk and Tribal, Bombay (I ed. 1965). 
B l i x e n O. 

1987 'I te matamu'a: Fundamentos de la cosmovision polinesia, Moana, Estudios de 
Antropologia Oceánica, t. I l l , Montevideo. 

B o n n e t H . 
1952 Reallexikon der Agyptischen Religionsgeschichte, Berlin. 

C o o m a r a s w a m y A. 
1918 The Dance of Siva. Fouteen Indian Essays, New York. 

D i e t e r l e n G . 
1951 Essai sur la religion Bombara, Paris. 

D i x o n R. B. 
1964 Oceanic, Mythology of all Races, t. 9, New York 

D o w s o n J . 
1978 A Classical Dictionary of Hindu Mythology and Religion, Geogaphy, History and 

Literature, New Delhi. 
E l i a d e M . 

1988 Historia wierzeń i idei religijnych, 1.1: Od epoki kamiennej do misteiów eleuzyń-
skich, Waszawa. 



TANIEC EURYNOME 77 

F o x W. S. 
1964 Greek and Roman, Mythology of all Races, 1.1, New York. 

F r a z e r J. G . 
1892 The Samoan Story of Creation: a tala, Polynesian Sociology, t. 1, s. 164-189. 

Gilgamesz... 
1922 Gilgamesz... Powieść starobabilońska podług transkrypcji G.E.Burckharta, w języ­

ku polskim oddana przez Józefa Wittlina, Lwów. 
G r a v e s R. 

1992 Mity greckie, Warszawa. 
G r i a u l e M. , D i e t e r l e n G. 

1965 Le renard pále, Travaux et Mémoies de l'Instittut d'Ethnologie, t. 72, París. 
H a a v i o M . 

1979 Mitologia fińska, Warszawa. 
H e n r y Т. 

1968 Tahiti aux temps anciens, Paris. 
H o l m b e r g U . 

1964 Finno-Ugric. Siberian, Mythology of all Races, t. 4, New York. 
Hymny Rigwedy... 

1971 Hymny Rigwedy. Przełożył z sanskrytu, wstępem i komentarzem opatrzył Fran­
ciszek Michalski, Wrocław. 

J i m e n e z N u ñ e z A. 
1962 Mitos de creación de Sudamerica, Sevilla. 

Kalewala... 
1980 Kalewala, Warszawa 1980 (przekład poetycki Józef Ozga Michalski). 

Kojiki... 
1986 Kojiki, czyli księga dawnych wydarzeń, t. 1-2, Bibliotheca Mundi, Warszawa (tłu­

maczenie i opracowanie Wiesław Kotański). 
K o w a l s k a J. 

1991 Taniec drzewa życia. Uniwersalia kulturowe w tańcu, Warszawa. 
1995 Koło bogów. Ruch i taniec w mitach i obrzędach, [w] A. Woźniak (ed) Biblioteka 

Etnografii Polskiej, t. 50, Warszawa. 
K r o e b e r S. N. 

1963 Handbook of the Indians of California, Bulletin of the Smithsonian Institution 
Bureau of American Anthropology, t. 78, Washington. 

L a n g d o n S. H . 
1964 Semitic, Mythology of all Races, t. 5, New York. 

L e b e u f J . P. 
1961 L'habitation des Fali. Montagnords du Cameroun Septentrional, Paris. 

L i p i ń s k a J . , M a r c i n i a k M. 
1986 Mitologia starożytnego Egiptu, Mitologie świata, Warszawa. 

L u k i a n z S a m o s a t e 
1951 Dialog o tańcu, Warszawa. 

Mahabjarata, the 
1972 The Mahabjarata, t. 1: Adi Parva, New Delhi. 

M e t r a u x A. 
1948 Ensayos de Mitologia Comparada Sudamericana, América Indígena, t. VHJ, nr 1, 

s. 9-30. 
M i ł o s z Cz. 

1984 Nieobjęta ziemia, Paryż. 
M o o r E . 

1897 Indian Phanteon, Madras. 



78 JOLANTA KOWALSKA 

Muller Max W. 
1964 Egyptian, Mythology af all Races, t.12, New York. 

N i w i ń s k i A. 
1992 Mity i symbole starożytnego Egiptu, Warszawa. 

P o m o r s k a J. 
1974 Kosmogonia egipska, „Euhemer - Przegląd Religioznawczy", R. 18, nr 3(33), 

s. 25-33. 
P o t a n i n G . N. 

1883 Očerki sievierno-zapadnoj Mongolii. Riezultaty putiešestvia ispołnionnogo v 1879 
godu po poručeniju Impieratoskago Russkago Gieogaflčeskago Obsčestva, vypusk 
TV: Matierialy etnografičeskije, Sankt Pietierburg. 

R e i t z e r F . 
1907 Traditions tonguiennes, Anthropos, t. 2, s. 438-448. 

Rigweda 
zob.: Hymny Rigwedy. 

S w a r u p S. H . 
1968 5000 Years of Arts and Cafts in India and Pakistan. A Survey of Sculpture, 

Architectrue, Painting, Dance, Music, Handcafts and Ritual Decorations from the 
Earliest Times to Present Day, Bombay. 

T h o m p s o n R. C. 
1903 Devils and Evil Spirits of Babylonia, 1.1-2, London. 

- 1928 The Epic of Gilgamish, London. 
T o m i c k i R. 

1976 Słowiański mit kosmogoniczny, „Etnografia Polska", t. 20, z. 1, s. 47-97. 
W i l b e r t J . , S i m o n e a u K . 

1990 Folk Literature of the Yaruro Indians, UCLA Latin American Studies, t. 74, Los 
Angeles. 

JOLANTA KOWALSKA 

T H E D A N C E OF E U R Y N O M E 

S u m m a r y 

This is not a coincidence, as Greek mythology brings one of the most beautiful tales about 
the act of creating the world through motion, and more specifically, through dance. The 
Pelasgian layer of beliefs preserved the tale about Eurynome, "the goddess of universe", who 
separated the firmament from the water, dancing alone on the waves of the proto-ocean. The 
dancing goddes was followed by the wind. Euynome kneaded it in her hands and created 
a serpent named Ophion, with whom she mated. The result of their union was an egg., which 
she laid, having assumed the shape of a dove. The egg, warmed in Ophion's embrance, 
hatched, letting out "Eurynome's children": "everything that exists: the sun, the moon, the 
planets, the stars, the earth with its mountains, rives, trees, herbs and all creatures" (Graves 
1992, p. 41). 

This impressive image has inspired me to search for its parallels, perhaps equally interest­
ing, in other cultures. 

First of all, I present the myths involving a primeval creative impulse folloved by acts of 
creation performed through thought or in a sleep, and the motif of the demiurge's longing and 
reflection immediately preceding or following the primeval impulse. Then, I discuss the myths 
in which the beginning of creation is connected with vibration. A good example of this type is 
the cosmogony of the African tribe Bambara, in which vibration starts by itself in the abyss 



TANIEC EURYNOME 79 

o Emptiness. The myths of the Dogons represent a slightly different concept: motion, here 
personified as Amma the creator, was the only being in the initial Nothingness. In the beliefs 
of Fali people, the motion was not only "given" but also "rooted" in an object, and it took 
place in a specially delimited space - there were a turtle's egg and he toad's egg revolving in 
opposite directions under a semi-spherical vault. In all these myths we can find a special 
starting point, an extraordinary impulse including the vibration. 

At the next stage I consider the types of creative motion corresponding to the moulding 
and stirring of the matter - kneadling and rubbing. They are exemplified by the story of 
creating the hero Enkidu in Gilgamish, the description of creating Ophion by Euynome, taken 
from the Pelasgian layer of ancient Greek beliefs, and a motif from Kalewala. 

In various beliefs motion and dance as independent acts of creation are associated with 
rotation. Interestingly enough, motion and dance functioning as the creative impulses appear 
in these myths in which the basic element at the initial sage is air (emptiness, mist, space), while 
rotation in the same función is most often found in myths describing the reality of the 
beginnings as the all-embracing ocean. From its depths the gods extracted valuable objects, 
especially components of the universe, using various stirrers. This role of movementt is 
presented on the basis of cosmogonies of Asian peoples (a motif from Mahabjarata, Kalmuk, 
Derbek and Japanese myths) and of Polynesian peoples. Further, I discuss specific methods of 
creation involving rotation mechanisms - the turbine of Amma, the demiurge of the Dogons, 
and a potter's wheel used by the Egyptian gods Khnum and Ptah, as well as moulding people 
out of clay and dust by supernaural beings, related to the actions of the divine potters. 

In subsequent stages of analysis I include the myhs which present the creation of the world 
as a esult of: rotation (e.g. the action of the Polynesian demiurge Ta'aroa), dance (the creative 
dance of Siva and the dance of Eurynome), circular flights of bodiless beings over the 
poroto-ocean (Omaha Indians beliefs), floating on the ocean waves (the story of virgin 
Luonnotar in Finnish mythology), and thought accompanied by creative gesture signifying 
a gift, followed by the demiurge's peregrination through the created world (e.g. the story of 
Gatswokwire from the Wiyot Indians mythology). 

Translated by Izabela Szymańska 


