zoru, bo wtedy majq szczegélng skionnosé do prébo-

wania przyjemnosci plciowej, ktéra zacxyna sie
w nich budzi¢. Totez jezeli sie nie wystrzegajq pilnie wszel-
kiej sktonmosci przewyzszajacej wymagania stawiane przex
roxwdj ciala i nie wstryymujg sie catkowicie od rozkoszy
cielesnych, popadajqg w nalogi, ktére normalnie bedg im
towaryysyyé przez cale ycie. W rzeczy samej, miode
dziewczyny, ktére oddajg sie zapamietale rozpuscie, stajq
sie coraz bardziej rozwiazle, jak yresztq i mlodziency, jesli
nie nadzoruje si¢ ich stosunkéw z drugq plcig lub obiema.

Ten bardzo wazny tekst Arystotelesa (Historia ani-
malium 581b 11 — 18) dotyczacy dojrzewania plciowe-
go miodziezy! nie byt dotad, o ile mi wiadomo, anali-
zowany w pracach dotyczacych erotyki w kulturze
greckiej, czy w szczegdlnosci podejmujacych zagadnie-
nie greckiego homoseksualizmu, a raczej paiderasetia.
Tymczasem nie ulega watpliwosci, ze do tego wlaénie
miejsca nawiazuje tytut I tomu glosnego i fundamen-
talnego, dzi§ juz nieomal klasycznego, dzieta Michela
Foucault, Historia seksualnosci brzmiacy w polskim
przekladzie Usytek z przyjemnosci? (“Lusage du pla-
isir”). Werod roznych krytyk, z keorymi spotkal sie ten
tom ze strony specjalistéw o przygotowaniu w zakresie
filologii klasycznej, byty glosy, ze btednie zaweza on ja-
koby erotyke do sfery hedone (przyjemno$¢), podczas
gdy nalezy ona do skomplikowanej dziedziny okreslo-
nych kulturowo instytucji, powigzan, norm i tradycji
spolecznych. Ale tytul poswieconego paiderasteia to-
mu Foucault nalezy rozumieé zgodnie z Arystoteleso-
wa koncepcja aphrodision chresis? uzytym tu przez Sta-
giryte i oddanym przez polskiego thumacza jako “przy-
jemno$¢ plciowa”.

Pomijanie tego miejsca u Arystotelesa bierze sie za-
pewne z kilku powodéw. Nieco mylacy jest tytuf pol-
ski (Zoologia) czy powszechnie uzywany w literaturze
naukowej faciniski tytut wydan oryginatu (Historia ani-
malium — a wiec dosfownie “Historia zwierzat” czy tez,
zgodnie z pierwotnym, greckim, znaczeniem stowa hi-
storia, “Badania nad zwierzetami”). Historyk czy an-
tropolog kultury zajmujacy sie starozytnoécia klasycz-
na nader rzadko siega do pism przyrodniczych, w naj-
lepszym razie zaglada do korpusu hipokratejskiego,
czyli zbioru literatury medycznej. Zapomina sie przy
tym czesto, ze 6w traktat Arystotelesa znany byt w sta-
rozytnosci pod greckim tytulem (nieistotne, czy nada-
nym przez Arystotelesa, czy tez raczej przez wydawcow
jego spuscizny) Hai peri ta dzoia historiai, co mozna ro-
zumie¢ takze jako “badania nad istotami zyjacymi”,
a do $wiata dzoia zaliczat Stagiryta (i nie tylko on) tak
zwierzeta, jak i ludzi. Ksiege siodma Zoologii (z tej to
wiasnie ksiegi pochodzi przytoczony cytat) zaczyna on
od spraw rozwoju czlowieka.

Ale jest i inny jeszcze powdd klopotliwego milcze-
nia znawcdéw na temat tego miejsca. Nie pasuje ono
mianowicie do naszych wyobrazeri o greckim pojmo-
waniu erotyki, a raczej — zdaniem specjalistéw — do

Z wlaszcza w tym wieku dziewczyynki potrzebujg nad-

WLODZIMIERZ LENGAUER

Eros, polis, obywatel

greckiego sposobu myslenia o erotyce, seksualnosci,
zyciu plciowym czlowieka.

Jest dzi§ paradygmatem naukowym we wszystkich
chyba pracach dotyczacych tej problematyki stwiet-
dzenie, ze Grecy o sprawach plci mySleli w kategorii
gender a nie sexus. Istotnie, uderzajace jest juz to, ze
greka nie ma terminu, ktory bytby odpowiednikiem
tego laciriskiego wyrazu. Nie ma po prostu stowa grec-
kiego odnoszacego sie wylacznie do plci czlowieka czy
zwierzat w sensie biologicznym, jak taciriski wyraz se-
xus, tez zreszta doéé pozno poswiadczony i rzadki. Lo-
cus classicus to w tym wypadku miejsce u Cycerona
(De inventione 1 35): hominum genus et in sexu conside-
ratur, virile an muliebre. Lacina wiec tak do genus virile
jak i do genus muliebre stosuje termin sexus odnoszacy
sie wylacznie do plci anatomicznej czlowieka. Grek
moze za$ powiedzie¢ tylko genos andron (rodzaj lub réd
mezczyzn) i genos gyndikon (rodzaj lub rod kobiet).

Pozornie mozna fatwo zaprzeczyé takim wywodom
przywolujac greckie wyrazy to thely i to arren (albo ar-
sen) odnoszace sie tak do ludzi, jak i do zwierzat. Istot-
nie, znacza one odpowiednio “kobiecos¢” czy “sami-
czo$¢” i “meskosc” albo “samczo$¢”. W obu wypad-
kach s3 to przymiotniki rodzaju nijakiego uzywane
w funkgji rzeczownikéw i juz stad plynie pewna trud-
nos$¢ w ich przettumaczeniu a i zrozumieniu. Po pierw-
sze jednak ich wystepowanie nie zmienia istoty zagad-
nienia: braku ogdélnego pojecia oznaczajacego pled
anatomiczna, tak meska, jak i zefiska. Po drugie, od-
powiadajac facifiskim przymiotnikom femininum i ma-
suclinum odnosza sie, gdy mowa o ludziach, do catosci
zachowan kobiety i mezczyzny, przede wszystkim zacho-
wan i 16l spolecznych, a wiec znow do sfery gender?,
gdzie “meskos¢” i “kobiecos¢” okreslone sa przez pozy-
cje i role spoteczng mezczyzny i kobiety, a nie przez ich
cechy anatomiczne.

Whiosek wyprowadzony z takich analiz przez wie-
lu badaczy odnosi sie takze do calej sfery seksualnosci
ludzkiej. Zachowania Grekéw w tej dziedzinie (a mo-
ze raczej ich wyobrazenia o tym, jak nalezy sie zacho-
wad) ksztattowane byly, zgodnie z takim stanowiskiem
badawczym, jedynie przez pozycje spoleczna i odpo-
wiednio do niej oceniane i klasyfikowane. Kwestionu-
je sie w zwigzku z tym zasadnos$¢ samego tylko uzywa-

129




Jadwiga Rodowicz « WIZJA W LUSTRZE

nia pojecia “seksualnoé¢”, ktéremu odmawia sie
obiektywnego i uniwersalnego znaczenia®. Oczywiscie
konsekwentnie wskazuje sie na bledne jakoby uzycie
poje¢ “homoseksualizm” i “heteroseksualizm” w od-
niesieniu do erotyki greckiej i takze wielu innych kul-
tutS. Jest w tym stanowisku sporo racji juz chocby z te-
go wzgledu, ze te utworzone w drugiej polowie XIX
wieku lacifisko — greckie neologizmy z trudem daja sie
stosowac czy to do obyczajowosci Grekow, czy to do
praktyk inicjacyjnych odnotowanych przez etnologéw
7. A jednak Kenneth Dover, ktdrego klasyczna juz dzis
praca® spotkata sie z takim zarzutem, przekonujaco
bronit takiego podejécia w recenzji z ksiazki Haralda
Patzera®. Ale i przeciwna strona ma swoje racje, spro-
wadzajace sie do stanowiska, ze jakoby ani w kulturze
eutopejskiej przed wiekiem XIX, ani wérod wielu spo-
teczenstw tradycyjnych w ogole nie dostrzegano zjawi-
ska wylacznego homoseksualizmu, akceptowano cza-
sem w mniejszym czy wiekszym stopniu praktyki ho-
moseksualne lub potepiano je tak samo, jak kazde in-
ne formy niedozwolonej zmysfowos$ci uwazane za roz-
wigzlo§¢ czy rozpuste (cudzoléstwo, pozycie przed-
i pozamatzeniskie itp.) 1°. Ponadto grecka paiderasteia
réini sie jakoby od homoseksualizmu przede wszyst-
kim tym, ze nigdy nie zaktada pozycia réwnorzednych
partnerdw, a wyraznie wyodrebnia aktywnego, statsze-
go partnera (erastes — “kochajacy”) i biernego, mtod-
szego chlopca (eromenos — “ukochany”). Zgodnie
z notmami obyczajowymi eromenos ma tylko przyjaé
zaloty starszego kochanka i zezwoli¢ na kontakt fizycz-

221 221

ny okazujac mu “wdziecznos¢” czy “laske, taskawos¢
(charis).

Z takim stanowiskiem wiaze sie §cisle rozumienie
greckie terminu ta aphrodisia oznaczajacego najogdl-
niej wszelkie akty seksualne. Gramatycznie jest to
przymiotnik rodzaju nijakiego w liczbie mnogiej, ozna-
cza wobec tego “sprawy” albo “dziela” Afrodyty. Akt
milosny w jego aspekcie fizycznym zwany jest tez po
prostu to ergon Aphrodites (“czyn”, “praca”, “dzieto”
Afrodyty). Czasownik aphrodisiadzo znaczy “spelniac
akt Afrodyty” czyli alt plciowy, a wiec “kocha¢ sie”.
I tu pojawia sie pewna trudnosé. Czasownik aphrodi-
siadzo wystepuje w stronie czynnej, a nie zwrotnej (jak
polskie “kochac sie”) i moina go uzywac bez dopetnie-
nia, podobnie jak innych czasownikéw oznaczajacych
czynno$ci dokonywane przez podmiot (“$pie”, “jem”
itp.). Cytowany tu wielekro¢ Halperin (kompetentny
filolog) podkresla, ze aphrodisiadzein (bezokolicznik)
oznacza zawsze czynno$¢ kogos, a nie z kims.

Takie rozumienie czynnosci seksualnych najlepiej
ilustruje miejsce z Artemidorosal! przywolane przez
Halperinal?. Autor jedynego zachowanego sennika
antycznego wymienia rodzaje snéw prywatnych (idia),
“ktore nie dotycza innych ludzi, nawiedzaja jedynie
$nigcego i tylko dla niego sa przeznaczone”. Wsrod
rozmaitych czynnosci osoby $niacej (“moéwi, $piewa,
taficzy, walczy na piesci, uczestniczy w zawodach spor-

towych, wiesza sie, umiera, cierpi na krzyzu, nurkuje,
majduje skarb, zwraca positek, idzie na strone, wybu-
cha §émiechem, placze, modli sie do bogéw"”) wymienia
Artemidoros takze aphrodisiadze.

Nietrudno dostrzec, ze w przytoczonym wyzej
(a nieuwzglednionym przez Halperina) miejscu u Ary-
stotelesa wyrazenie ton aphrodision chresis ma nieco in-
ne znaczenie. Przede wszystkim zwraca uwage fakt, ze
Stagiryta passus o potrzebach seksualnych w okresie
dojrzewania zaczyna od dziewczat. Tymczasem przeko-
naniu o wylacznie aktywnym i jednostronnym charak-
terze aphrodisia oraz spojtzeniu na stosunki mitosne
przez pryzmat gender a nie sexus odpowiada poglad, ze
typowy dla kultury i obyczajowosci greckiej “I'usage
du plaisit” wyklucza zasadniczo kobiete, ktérej nie
przystoi czerpaé przyjemnos¢ z aktu seksualnego. Przy-
jemnos$¢ erotyczna ma by¢ domena dorostych mez-
czyzn, do ktoérych nalezy wladza w polis i wladza nad
cialem innych, podporzadkowanych czlonkéw spo-
tecznosci (mlodzi, kobiety, obcy, niewolnicy) 1. Istot-
nie, takie wypowiedzi tatwo znales¢ w tekstach an-
tycznych, mniej wiecej tak moéwi jeden z bohateréw
Dialogu o milosci erotycznej (Erotikos = Moralia 7T48E —
771E) Plutarcha!#. Ten tekst takze rzadko bywa przy-
wolywany w dyskusjach o greckim erosie (pomijaja go
catkowicie i Dover, i Halperin), gléwnie dlatego, ze
istotnie jest w pierwszym rzedzie wyrazem osobistych
pogladéw Plutarcha (pochwata miltosci malzeniskiej).
Moszna by tez wysuna¢ obiekcje, ze wiaze sie on z poz-
na obyczajowoscia i nie odpowiada normom i wyobra-
zeniom wlasciwym dla polis klasycznej. Ale nie jest to
chyba stuszne. Tradycja pisania traktatéw o milosci
erotycznej siega Frotikos Lizjaszal®, a najzupelniej od-
powiada uczonosci Plutarcha i zgodne jest z charakte-
rem jego tworczosci, ze pomieszcza on w swoim dziel-
ku poglady i wypowiedzi znane mu z autordéw wcze-
$niejszych. Taka interpretacja wydaje sie mozliwa
szczegblnie w odniesieniu do rozwazan o paiderasteia
(bo to whasnie dla Plutarcha poglady tradycyjne, kto-
rych on sam nie podziela). W wypowiedziach uczest-
nikow rozmowy, zwolennikéow mitosci do chiopcow,
zawarty jest tez znamienny poglad na eros kobiet. Wy-
raza go najlepiej Pejsias, zwolennik mitosci do chlop-
cow, powiadajac, ze “uczciwym (sophrosin) kobietom
nie przystoi ani samym zywi¢ zadze milosne, ani by¢
ich przedmiotem”!6. Plutarch uzywa tu odpowiednio
dctivum i passivum czasownika erdo, zawsze okreslaja-
cego tak emocje (milo$c), jak i zmystowos¢ (pozada-
nie). Porzadna kobieta nie powinna ani sama kiero-
wad sie erosem, ani wzbudza¢ pozadania. Latwo moz-
na wykazad, ze jest to wzdr kultury greckiej od czaséw
archaicznych, a “uczciwa” kobieta to zona, matka
i corka. Zachowanie erotyczne jest wiec istotnie wy-
znaczone przez gender. Ale sam Plutarch (wystepuje
jako osoba w dialogu) zaprzecza Pejsiasowi wskazujac,
ie malzenistwo nie mozie by¢ anerastos koinonia
(“wspodlnota bez erosa”). Tu wprawdzie mozna by sa-

130




Ewa Domariska « NEKROKRACJA

dzi¢, ze to wlasnie inne, nowe spojrzenie na matzen-
stwo, zwigzane z obyczajowoscia epoki Plutarcha, kie-
dy to paiderasteia przestata by¢ akceptowana spotecz-
nie norma. Jednak krytykujac taka mitos¢ sam Plu-
tarch przyznaje, ze jest ona taka sama w obu wypadka-
ch!?, bo i wobec chlopcow, i wobec kobiet uczucie
idzie w parze z zadza, do obu rodzajéw mitoéci odnosi
sie ten sam termin aphrodisia. Afrodyta nigdy nie mo-
ze dziata¢ bez Erosa, zawsze wystapi tez philia, a cza-
sownika philein uzywa Plutarch zamiennie z eran. Nie
jest tu nowatorem — u Empedoklesa, ktérego zreszta
cytujel8, philotes lub philie pelni w kosmogonii taka sa-
ma3 role, jak eros u Hezjoda. Zreszta philotes w znacze-
niu mitoSci erotycznej zwieticzonej zwiazkiem fizycz-
nym wystepuje juz u Homera (Iliada XIV 198).

Przypomnijmy, ze fabularng osnowa dialogu Plu-
tarcha jest malzenistwo Ismenodotry i Bakchona. To
kobieta byla tu strona aktywna i postanowita zdoby¢
mlodszego od niej ukochanego. Bakchon za$, okregla-
ny jako meirakion i ephebos miat wielu wielbicieli mez-
czyzn (plethos evaston), co wlasnie obudzilo zaintereso-
wanie i mito§¢ Ismenodory. I znowu nie jest to literac-
ki pomyst Plutarcha i obyczajowo$¢ jego tylko czaséw,
sam on cytuje wersje mitu o Alkestis, wedtug ktorej
kochajacy zone Admet byt kochany przez Heraklesa.
Ale wzor literacki ma tez chyba inny: w Uczcie Kseno-
fonta mowa jest o tym, jak to dumny ze swej urody
Kritobulos, juz zonaty, kochany jest przez starszych,
a sam kocha sie w Kleiniasie!9. Kritobulos wprawdzie
nie méwi nic o uczuciach swojej zony, ale jego matzen-
stwo nie wyklucza, ze jest on dalej kochany przez mez-
czyzn. Z kolei o innej postaci tego dialogu, Nikerato-
sie, Sokrates mowi, ze “kocha swa zone i jest przez nig
kochany”2®, przy czym mamy i tu do czynienia z cza-
sownikiem erao (eron tes gynatkas anterastai), co pro-
wadzi do wniosku, ze Ksenofont traktuje eros kobiet
tak samo jak mezczyzn.

Koncepcja milosci erotycznej, iywionej tak przez
kobiety, jak i mezczyzn oraz odpowiednio odwzajemnia-
nej, jest wiec dobrze znana i Plutarchowi, i Ksenofonto-
wi. Pozostaje ona w catkowitej zgodzie z uzyciem poje-
cia aphrodision chresis przez Arystotelesa. Stagityta pisze
o zjawisku biologicznym, ale przeciez pozostaje w zgo-
dzie z podstawowymi wyobrazeniami i pojeciami swoich
czasow: i dziewczeta, i chlopcy w réwnym stopniu od-
czuwaja dziatanie Erosa. Ale na czym ma polegaé chre-
sis, czyli “uzycie”, “uzytek”, “uiywanie” dziet Afrodyty?
Czego i jak nalezy “wystrzegaé sie’ (dieulabethosi)?

Niewtasciwe uzycie aphrodisia prowadzi do rozwia-
ztosci (akolasia, u Arystoteles przymiotnik akolastos),
co dotyczy tak dziewczat (neai), jak i mtodych plci me-
skiej (arrenes). W wypadku dziewczat stwierdza wyra-
nie, ze maja sie powstrzymywac “catkowicie od rozko-
szy cielesnych” (meden chromenon aphrodisiois), chtop-
cy zaé maja by¢ tylko nadzorowani, ale w ich wypadku
mowa jest o aphrodisia z obiema plciami (epi thatera

(...) ep’ amphotera).

Opinia Stagiryty o potrzebach fizycznych dojrzewa-
jacych dziewczat i koniecznoéci ich opanowania najzu-
petniej odpowiada normom obyczajowym polis grec-
kiej i pozostaje w zgodzie z podstawowym paradygma-
tem my$lenia utrwalonym w kulturze obiegowej przez
mity i wierzenia. Wystarczy przypomnie¢ popularny
motyw szalefistwa mlodych dziewczat, najlepiej znany
w postaci mitu o corkach Proitosa w wersji utrwalone;
w Epinikon XI Bakchylidesa. Szaleristwo Proityd to stan
panien na wydaniu, ich dziko$¢ to nieokietznana sek-
sualnos¢, ktora znajduje ujécie w matzenstwiell. Ary-
stoteles jezykiem dyskursu naukowego i bez ostonek
méwi to, co mit ujmowal symbolicznie. Jego wypo-
wied? odréznia jedynie catkowite zréwnanie obu plci.

A zreszta nie jest ono calkowite. Aphrodisia w wy-
padku dziewczat wiaza sie (chociaz nie jest to powie-
dziane dostownie) tylko z plcia przeciwna, wobec tego
chresis aphrodision to pozycie malzeniskie, w ktérym
zdaniem Ksenofonta i Plutarcha wystepuje eros i ktore
dla Arystotelesa tez najwidoczniej ma takie samo zna-
czenie dla kaizdego z matzonkéw. Chlopcéw rézni to,
ze ich aphrodisia dotycza obu plci.

Tymczasem zgodnie z przyjetym dzi§ doéé po-
wszechnie pogladem paiderasteia jest uktadem, w kto-
rym wylacznie aktywny erastes czerpie przyjemno$¢ fi-
zyczng z kontaktow cielesnych i w ktérym zaktada sie
catkowity brak przyjemnosci chlopea. Z jego strony nie
powinien wystepowac pociag fizyczny do jakoby zawsze
starszego partnera. Uklad taki miatby nigdy nie by¢
“homoseksualny” w nowozytnym rozumieniu tego tet-
minu wlasnie ze wzgledu na brak réwnego zaangazowa-
nia obu stron. David Halperin z wielkim kunsztem in-
terpretuje znany mit opowiedziany przez Arystofanesa
w Uczcie Platona, by dowie$¢, ze nawet tam szukajace
sie nawzajem meskie poléwki nie sa réwnorzednie
dziatajacymi partnerami homoseksualnymi w nowozyt-
nym pojeciu?Z. Nie sadze jednak, zeby miat racje.

Podstawa rozumowania Halperina jest terminolo-
gia Arystofanesa (czy moze raczej Platona, cho¢ nie
ma podstaw watpié, ze to rzeczywiscie Arystofanes
opowiadal mit, a Platon tylko spisat jego stowa). Istot-
nie, méwiac o dwdch potéwkach istoty niegdys me-
skiej Arystofanes odwotuje sie do pojec erastes i erome-
nos, a zmienia je tylko tyle, ze do chlopcow, ktérzy po-
chodzac z istoty meskiej “gonia za meskim rodzajem”
(191 E) 23 uzywa okreslenia philerastes (“kochajacy ko-
chanka”), natomiast o dorostym mezczyinie szukaja-
cym spelnienia w zwiazku z “meska polowa” mowi pa-
iderastes. Nie nazywa chlopca erastes, ani nie uizywa
imiesfowu czynnego eron (“kochajacy”). Ale wydaje
sie, ze wynika to tylko z ususu jezykowego: Arystofa-
nes podkresla zarazem, ze “kochaja przeciez to, co do
nich samych podobne” (192 B) 4. Sama philerasteia
jest zaé dziataniem aktywnym, co wynika z opowiesci
Alkibiadesa o jego stosunku do Sokratesa i nieco zat-
tobliwych narzekan filozofa na takie wiasnie dziatania
tamtego (213 D)25. Opowieé¢ Arystofanesa koriczy sie

131




Jadwiga Rodowicz « WIZJA W LUSTRZE

za$ stwierdzeniem, ze tylko znalezienie “wlasciwego
ulubiefica” daje powrét do dawnej pelni, a jest nia wo-
bec tego potaczenie obu potéwek meskich, a nie tylko
nalezienie “ulubiefica do rzeczy” (193 C)26. Weze-
$niej mowi o takich ludziach (paiderastes i philerastes),
ze “zadawala ich iycie bezzenne, jednych z drugimi”
(192 B)?7 i kontynuujac wywod podkresla, ze odnale-
zione poléwki (meskie!) to “osoby, ktére cale zycie ra-
zem spedzaja”?8. Jasno z tego wynika, ze Arystofanes
dobrze zna i dopuszcza pozycie homoseksualne dwoch
dorostych mezczyzn, ktérych zwiazek jest trwaly i za-
stepuje malzenistwo.

To samo mozna wyczytaé u Plutarcha, ktory mowi
ogdlnie o “cielesnym stosunku z osobnikiem plci me-
skiej” (homilia pros arrenas — 751 C)2° podkreélajac, ze
pociaga on z soba takze “mitosna czulosé” (ten erotiken
eunoian).

Grecy zdawali wiec sobie doskonale sprawe, ze ist-
nieja zwiazki homoseksualne, do ktérych dazyé moga
tez chlopcy i ktére polegaja na obustronnej przyjem-
noéci oraz mitosci obu partneréw i trwa¢ moga przez
cale zycie z wykluczeniem matzefistwa. Weale nieko-
nieczna byla przy tym réinica wieku, mogly to by¢
zwiazki rowiesnicze. By¢ moze tak wlasnie interpreto-
wano czasem zwiazek Achillesa i Patroklosa.

Jest odrebna kwestia, czy Homer myslat o tej parze
w kategoriach zwigzku erotycznego, jak i to, czy
w ogble mito§¢ homoseksualna jest mu znana®. Za-
pewne pierwszy ukazat ich jako kochankéw Ajschylos
w niezachowanej tragedii Myrmidonowie, z ktorej styn-
ny fragment cytuje Plutarch w omawianym tu dialogu
(751C). Najwyrazniej kontrowersje starozytnych do-
tyczyly tego, ktdry z nich byt eromenos, a ktory eraste-
s31, Ajschylos ukazal Achillesa jako kochajacego, cze-
mu u Platona gwattownie zaprzecza Fajdros. Klopot
bowiem w tym, ze Achilles byt mtodszy i dlatego to on
powinien by¢ biernym, kochanym ale nie kochajacym
partnerem, ale z drugiej strony jako zajmujacy wyzsza
pozycje spoteczna byl partnerem dominujacym i powi-
nien byl wobec tego zosta¢ aktywnym kochankiem,
kochajacym kogos stojacego nizej i podporzadkowane-
go. Wydaje sie, ze dla czytelnikéw Homera w V wieku
i jeszcze w czasach Plutarcha byli oni po prostu rowie-
$nikami, niewykluczone tez, ze podobnie myslat twor-
ca lliady czy jego odbiorcy.

W obu eposach nie bylo takiej sytuacii literackiej,
ktora zaktadataby potrzebe ukazania tego zwiazku jako
erotycznego, nie ma tez miejsca dla przedstawienia in-
nych tego typu relacji. A jednak pewnych — by¢ moze
oczywistych zwlaszcza dla stuchaczy — akcentéw ero-
tycznych czy wrecz aluzji do pozycia seksualnego moz-
na dopatrze¢ sie takie w wypadku Telemacha i Peisi-
stratosa z Odysei®?, a to juz z pewnoscig rdwiesnicy.

Obraz greckiej paiderasteia uksztattowany na pod-
stawie tekstow literackich w duzym stopniu zmienia
ikonografia wazowa. Sceny na wazach czesto przedsta-
wiaja partneréw w réwnym wieku, z czego zdawal so-

bie sprawe juz Kenneth Dover, traktujac jednak mate-
rial ikonograficzny do§¢ wybitérezo3®. Tymczasem oka-
zuje sie, ze bardzo czesto w scenach ukazujacych part-
nerdéw w wieku zroinicowanym mlodszy jest strong ak-
tywna, jak na czerwonifigurowej wazie attyckiej (ky-
liks) z kotica VI wieku z Paul Getty Museum?* czy na
réwnie znanej wazie z Florencji z poczatku V wieku®.
Ale bardziej jeszcze uderzajace jest tak przedstawianie
chlopcéw w stanie podniecenia (penis w erekgji), jak
i ukazywanie stosunkéw seksualnych, w tym takze
analnych, odbywanych przez dwoch dorostych partne-
réw (obaj z broda)3¢. Nie brak tez scen, w ktorych obaj
partnerzy (albo i wiecej uczestnikéw wspolnej, wyraz-
nie erotycznej zabawy) sa w tym samym, mlodzien-
czym wieku. Na pewnej wazie czarnofigurowe;j??, uka-
zujacej stosunek analny, penetracji dokonuje miodszy
partner38, Jest to wprawdzie jedyne takie przedstawie-
nie w malarstwie wazowym, ale trzeba pamieta¢, ze
jest ono, jak kazde malowidio wazowe, swiadectwem
szerszego zjawiska niz tylko upodobania indywidualne
okreslonego klienta. Z naczyniem kontakt miat caty
krag towarzyski, w ktérym obracal sie jego wlasciciel,
a i zamdwienie musialo by¢ zgodne z gustami panuja-
cymi w jego Srodowisku. Takze malarz musiat by¢ obe-
znany z podobnymi przedstawieniami.

Dowiedziono takze, wbrew Doverowi, ze tematyka
i sposéb ukazywania aktow homoseksualnych i sytu-
acji jednoznacznie erotycznych nie zanika w V wieku
i jest dobrze reprezentowana w malarstwie czerwono-
figurowym, co wskazuje na pelna akceptacje zjawiska
w kulturze polis klasycznej, a w szczegdlnosci w Ate-
nach tego okresu.

Moina by wobec tego twierdzi¢, ze, po pierwsze,
Grecy doskonale zdawali sobie sprawe ze zjawiska ho-
moseksualizmu w réinych postaciach, a paiderasteia
byta tylko jednym z jego watiantéw, po drugie, ze
wszystkie zachowania homoseksualne, zaliczane do
sfery erosa i aphrodisia byly akceptowane na réwni
z przejawami wszelkiej heteroseksualno$ci i oceniane
w tych samych kategoriach. Nie oznacza to jednak
wcale, ze wszystko bylo dozwolone. Zycie seksualne,
a raczej, by uzy¢ terminu Arystotelesa, aphrodision
chresis, podlegalo takim samym ocenom, jak calos¢ za-
chowan obywatela.

Nie jest jasne, jak w Sparcie uregulowano sprawy
malzenistwa, prawdopodobnie jednak wyznaczono tam
wiek przynajmniej mezczyzn, w ktérym wolno im bylo
poslubi¢ dziewczyne, byé moze trzydziesci lat, albo
uznajac wczesniej zawierane zwiazki zezwalano dopie-
ro w tym wieku na zalozenie domu rodzinnego?,
w kazdym razie znane sa po pierwsze ograniczenia
praw, a nawet harbigce kary dla bezzennych, po dru-
gie zwyczaje udostepniania zony przez bezdzietnych
innemu obywatelowi, by splodzit z nig potomka, albo
oddawania innemu, gdy urodzita juz kilkoro dzieci?C.
Te zwyczaje spartanskie, moze niezbyt jasno i doklad-
nie zrozumiane i opisane ptrzez autordéw naszych zrodet

132




Ewa Domariska « NEKROKRACJA

(Ksenofont, Plutarch), sa przede wszystkim §wiadec-
twem waznej zasady wystepujacej w mniejszym lub
wieckszym stopniu w kazdej polis: wspolnota reguluje
takze zycie prywatne swoich czlonkéw. Terminologia
polityczna, znana zwlaszcza z méwcow ateniskich, roz-
granicza wprawdzie sfere prywatna (ta idia) od publicz-
nej czy politycznej (ta demosia), ale w praktyce zycia
spolecznego ta ostatnia dominuje nad pierwsza. Wzor
ateniski pozornie przeczy temu stwierdzeniu: u Tukidy-
desa (11 37,3) w stynnej mowie pogrzebowej powiada
Perykles, ze Ateficzycy kieruja sie “wyrozumialoscia
w zyciu prywatnym (ta idia)” szanujac “prawa w zyciu
publicznym (ta demosia)”*!. Zdanie to, podobnie jak
i poprzednie (“nie wgladamy z podejrzliwa ciekawoscia
w zachowanie sie naszych wspolobywateli”), jest jed-
nak przede wszystkim aluzja do zwyczajéw spartan-
skich i zupetnie zrozumialym w czasie wojny przeciw-
stawieniem Aten Sparcie. Ale i w Atenach prawo in-
gerowalo w sprawy pozycia matlzeniskiego, uznajac je
najwyrazniej za ta demosia. Swiadectwem takiego poj-
mowania spraw malzeniskich jest znane nam z Plutar-
cha (Solon 20) prawo nakazujace mezowi epikleros
(dziedziczka oikos ojca, ktory nie pozostawil meskiego
potomstwa) wspdliy¢ z zona trzy razy w miesigcu?,
Prawa polis dotycza wiec nawet najbardziej intymnych
(w naszym pojeciu) spraw obywatela. Ta aphrodisia sa
w ten sposdb zaliczone do ta demosia. Nie sposob tez
nie wyprowadzi¢ wniosku, ze za naturalne uwazano, iz
mezczyzna szuka ta aphrodisia takie poza matzen-
stwem, skoro spelnianie obowiazkéw matzenskich
(wcale nie przesadnie ucigzliwe) musiano mu nakazy-
waé prawem. Oczywiscie w wypadku dziedziczki oikos
prawodawca mial na uwadze konieczno$¢ zapewnienia
legalnego dziedzica, obywatela polis, ktéry w ten spo-
sob dziedziczyt oikos po matrylinearnym dziadku.
Wszelkie prawa dotyczace malzeristwa (gwarancja po-
sagu zony, kary dla cudzolézcoéw hanbiacych zone oby-
watela, troska o obywatelskie pochodzenie zony) moz-
na interpretowad w ten sposdb: polis dba o zachowa-
nie swojego charakteru jako wspélnoty petnopraw-
nych obywateli pochodzacych z rodzin od pokoleit
atefiskich i o zachowanie dziedzicznych oikoi, ktore
stanowia jej podstawe.

Ale inne, rzadko przytaczane §wiadectwo, wskazu-
je na zaliczanie wszelkich aphrodisia do sfery spraw pu-
blicznych. Chodzi o analizowany przez Halperina®?
fragment komediopisarza Filemona (przetom IV i III
w.), cytowany przez Athenaiosa (XIII 569d). Jest to
urywek komedii “Bracia” (Adelphoi), w ktérym ktos
z bohateréw, zapewne miody meiczyzna, opowiada
o dotyczacym zycia seksualnego postanowieniu Solo-
na. Mial on jakoby wprowadzi¢ pafistwowe domy pu-
bliczne w Atenach, dostepne dla wszystkich miodych
mezczyzn i dbajac o réwny dostep wszystkich bez
wzgledu na sytuacje majatkowa, ustanowil, ze oplata
za usluge w takiej instytucji nie moze wynosi¢ wiecej
niz jeden obol. Mamy tu, oczywiScie, do czynienia

z komediowa fikcja, ale jej podstawa jest przekonanie,
ie troska prawodawcy o sprawy erotyczne obywateli
jest przynajmniej mozliwa, jeéli nie pozadana. Musiat
chyba by¢ o tym przekonany i sam Athenaios, ktory
podaje pochodzaca od innego autora, Nikandra z Ko-
lofonu (III albo II wiek), informacje, ze z oplat od
zwierzchniczek takich doméw Solon ufundowal §wig-
tynie Afrodyty Pandemos.

Swiatynie te wspomina Pauzaniasz (I 22,3) piszac,
ze kult Afrodyty Pandemos “ustanowit Tezeusz, gdy
zespolil w jedno miasto poszczegdlne demy”#. Klopot
lezy w zrozumieniu przydomku. Znaczyé on bowiem
moze “Wszechludowa” albo tylko “wszystkich de-
moéw”. To drugie rozumienie zgadza sie z wyjasnieniem
Pauzaniasza: po prostu Tezeusz ustanowil w mieécie
kult Afrodyty zastepujacy dotychczasowe kulty tej bo-
gini na terenie dotad samodzielnych politycznie gmin
attyckich. Ale epitet “Wszechludowa” (ktéry stosuje
polska tlumaczka) moze mie¢ nieco inne znaczenie,
bytaby to Afrodyta “catego ludu”, albo “dostepna dla
catego ludu”. Tak mogt rozumowacé Nikander w cyto-
wanym przez Athenaiosa miejscu.

W Uczcie Platona (180 d-e) spotykamy dwie Afro-
dyty. Jedna z nich zwana jest Niebieska (Ourania),
druga to wlasnie Pandemos. Ttumaczenie nie jest tu
mowu proste, Witwicki*® pisze “wszeteczna”, Zwolski-
6 tworzy neologizm “wszechluda”. Méwi o nich jeden
z uczestnikéw sympozjonu, Pauzaniasz, a jego stowa
podchwytuje Eryksimachos. Obaj zgadzajg sie, ze od-
powiednio jest tez dwoch réznych Erosow.

7 pewnoscig Afrodyta Niebieska jest wyidealizo-
wana miloScia przeciwstawiana Afrodycie “powszech-
nej” czyli “pospolitej”, ta pierwsza jest udzialem tylko
ludzi wyksztatlconych, ta druga — wszystkich, nie ma
subtelno$ci pierwszej i stad dopuszczalne jest takie
ttumaczenie Witwickiego. Ale nie ulega watpliwoéci,
ze kazdy Ateficzyk styszac o Afrodycie Pandemos my-
§lat 0 znanym mu kulcie ateriskim, to te wlasnie aten-
ska boginie Platon uwaza za patronke “pospolitej” mi-
losci. Ma bez watpienia racje — w oczach jego wspdto-
bywateli Afrodyta “wszystkich demoéw” byta boginia,
dzieki ktorej wszyscy obywatele mogli uprawia¢ “dzie-
ta Afrodyty”. Wyjasnienie genezy jej kultu u Nikandra
odpowiadato odczuciom Atericzykdw. Aphrodisia oby-
wateli miaty odpowiedni kult w polis.

Przyktad Haromodiosa i Aristogeitona, dwdch
ateniskich bohateréw narodowych, dobrze pokazuje,
jak zwiazek milosny moze sta¢ sie sprawa polityczna.
O nich obu powiada Demostenes w mowie O posel-
stwie, ze Ateniczycy skladaja im ofiary i opiewaja w pie-
$niach jako réwnych bogom i herosom (XIX 280). Co-
roczne ofiary skladane przez archonta polemarcha
wspomina Arystoteles (czy raczej Pseudo-Arystoteles)
w Ustroju politycznym Aten (58,1). Obaj zabdjcy tyra-
na Hipparcha otrzymali w Atenach oprocz wystawio-
nego na agorze pomnika kult heroiczny??. Tymczasem
ich czyn z roku 514 wcale nie miat decydujacego zna-

133




Jadwiga Rodowicz « WIZJA W LUSTRZE

czenia dla upadku tyranii w Atenach, zamordowany
Hipparch byt co najwyzej wspotrzadca wraz z bratem
Hippiaszem, tyrania upadta dopiero w kilka lat pozniej
i to wskutek interwencji Sparty zainspirowanej przez
poteiny r6d Alkmeonidéw, tradycyjnych wrogow Piz-
sytrata i jego rodziny, wygnanych przez tyranoéw z kra-
ju. Popularno$¢ obu tyranobdjcow, na ktoérych czesé
$§piewano pie$ni natychmiast po ich czynie, byla jed-
nak ogromna w catym okresie demokracji ateniskiej,
chociaz bledne poglady Ateficzykéw na przyczyny
upadku tyranii usifowali prostowac i Tukidydes (VI
54), i Herodot (V 62 i VI 123). Zadnemu z nich to sie
nie udato. O ile przyczyn popularnosci obu spiskow-
céw w ostatnich latach VI wieku mozna upatrywad
w zlozonej sytuacji politycznej tego okresu i widzie¢
w niej dowdd propagandy skierowanej przeciwko Alk-
meonidom i moze nawet przeciwko samemu Kleisthe-
nesowi$, o tyle moze budzi¢ zdziwienie niepowodze-
nie wysitkdw obu historykéw i niezmienne przekona-
nie Ateniczykdw, ze tyranobdjcy nalezeli do “najwiek-
szych dobroczyiicow ludu”.

Tukidydes rozpoczyna swoj ekskurs o upadku tyra-
nii w znamienny sposob: Zamach dokonany przez Ary-
stogejtona i Harmodiosa miat swéj poczgtek w sprawie mi-
{osnej, o kiérej sxczegdlowo opowiem, aby wykazad, jak to
nie tylko inni Grecy, lecy nawet sami Atenczycy niedo-
ktadnie przedstawiajq sprawy swoich tyrandw i sam wy-
padek®®. Zwraca uwage, ze historyk podkresla popular-
no$¢ wersji przypisujacej dwém bohaterom obalenie
tyranii takze wérdéd innych Grekéw (a wiec poza Ate-
nami), a dziwi nieco, ze mniej wiecej pokolenie po
Herodocie musi on znowu przypominaé¢ prawdziwy
przebieg wydarzen.

Nie wydaje sie poza tym, zeby przytaczajac szczegd-
towo historie mitosna (erotike syniychia) Harmodiosa
i Aristogejtona Tukidydes mowit Atericzykom co§ no-
wego. Jest ona rownie dobrze znana autorowi Ustroju
politycznego Aten, a fakt, ze Pseudo-Arystoteles (28,
2 — 6) podaje nieco inna wersje niz Tukidydes (w Har-
modiosie zakochat sie najmfodszy syn Pizystrata, Tes-
salos, Hipparch padt ofiarg troche z przypadku) i do-
datkowe szczegoly (obraza siostry Harmodiosa) wska-
zuje, ze czerpiac z innych #rodel (tzw. attydy, opraco-
wania dziejéow Attyki) natrafil na inna, moze obszer-
niejsza i nawet bardziej romantyczna wersje. Dwaj ko-
chankowie — Harmodios i Aristogejton byli wiec nie
tylko bohaterami pie$ni biesiadnych (skolia), ale takze
licznych opowiesci wywodzacych sie z tradycji kofica
V1wieku, w ktorej oczywiste bylo, ze do zabojstwa po-
litycznego doszto z motywéw osobistych. Za zniewazo-
nym przez Hipparcha Harmodiosem ujat sie jego era-
stes, Aristogejton. Zniewaga byly zakusy Hipparcha na
cze$¢ Harmodiosa. Zwiazek mitosny Harmodiosa
i Aristogejtona byl godzien pochwaly, zadza Hippar-
cha prébujacego zdobyé mlodszego z nich stanowita
miewage dla obu. Eros doprowadzit zas do tego, ze
obaj stali sie bohaterami. Raz jeszcze zbiegly sie ta idia

i ta demosia. Wolno przypuszczad, ze to wlaénie bylo
przyczyna popularnosci obu bohateréw i przypisania
im obalenia tyranii. Byt to bowiem budujacy przykiad,
jak zwiazek erotyczny moze przynie§é korzy$¢ polis.
W oczach Ateficzykéw tyranobojcy byli wzorem ko-
chankoéw, obaj spetniali ideat kochajacej sie wzajemnie
i dbalej o godnos¢, wiernej sobie pary. Z tego powodu
ich czyn oddzialywal na wyobraZnie znacznie silniej
niz wyprawa Spatty i walka Alkmeonidow z Pizystra-
tydami. Nadawali sie na bohateréw wlasnie dlatego,
ze byli kochankami. Atericzyk miat wiec obok mitycz-
nego przyktadu Dzeusa i Ganimedesa drugi, ludzki
i rzeczywisty, ale heroiczny wz6r homoseksualnej mitfo-
§ci. Na dodatek wydaje sie, ze chociaz konsekwentnie
Harmodios byt uwazany za mlodszego partnera (ero-
menos), to tdinica wieku nie byta miedzy nimi wielka.
Sa powody, by przypuszczaé, ze Harmodios, chociaz ja-
koby tak mlody, kochany przez Aristogejtona i uwo-
dzony przez Hipparcha lub Tessalosa, byl zonaty.
W V — IV wieku byli znani jego potomkowie, chociaz
zdaniem niektorych badaczy, zakladajacych, wpraw-
dzie bez dowodu, catkiem niedojrzaly wiek Harmodio-
sa i wykluczajacych wobec tego jego matzefistwo, moz-
na tak bylo nazywac potomkéw rodu czy rodziny, a nie
tylko potomstwo w prostej linii*l.

Odwotanie do wzoru Harmodiosa i Aristogejtona
wystapilo, tak ze strony obrony, jak i oskarzenia,
w trakcie najstynniejszego atefiskiego procesu obycza-
jowego w poczatku roku 345. Atefiski méwca i poli-
tyk, przeciwnik i rywal Demostenesa, Aischines, wy-
stapil z oskarzeniem Timarchosa, maloznacznego, ale
dos¢ aktywnego polityka z kregu sojusznikow i wspot-
pracownikow Demostenesa. Aischines uprzedzat
w ten sposdb oskarzenie, ktore Timarchos, by¢ moze
razem z Demostenesem, mial wnie§¢ przeciw niemu
w sprawie doé¢ banalnej, ktora jednak lezata u pod-
staw konfliktu. Aischines byl bowiem w roku 346
czlonkiem poselstwa do Filipa Macedoniskiego, a nie-
zadowoleni z wynegocjowanego ukladu politycy za-
mierzali oskarzyé go o sprzeniewietzenie sie poselstwu,
to znaczy o przekupstwo albo nieudolne wykonanie
misji czy tez o jedno i drugie>?. Oskarzajac Timarcho-
sa, Aischines udaremnial wniesienie oskarzenia.
Uczynit to skutecznie, bo Timarchos zostal ostatecz-
nie skazany i jako pozbawiony praw (atimos) nie mogt
juz wystapic przed sadem, a wedtug tradycji antycznej,
nanej pdiniejszym wydawcom moéw Aischinesa, po-
petnit jakoby samobojstwo.

Mowa Aischinesa jest pasjonujacym i wyjatkowym
§wiadectwem obyczajowosci atenskiej 1V wieku.
Oskarzenie dotyczylo bowiem prywatnego iycia Ti-
marchosa, a szczegdlnie jego zwiazkéw mitosnych
z okresu miodosci, chociaz Aischines nie ograniczat
sie do przeszlosci mowiac takze o obecnym zachowa-
niu sie oskarzonego. Decydujace znaczenie z punktu
widzenia oskatrzenia miala jednak okolicznos$¢, ze Ti-
marchos jakoby uprawial w mlodosci prostytucje, co

134




Ewa Domariska « NEKROKRACJA

wedtug praw atefiskich ograniczalo automatycznie
prawa obywatelskie powodujac stan cze§ciowej atimia.
Jako atimos z mocy prawa Timatrchos dziatal potem
(po osiagnieciu pelnoletniosci) nielegalnie — nie wol-
no mu bylo petni¢ zadnych funkeji i urzedow (a byt
dwukrotnie czlonkiem Rady Pieciuset), ani przema-
wia¢ na Zgromadzeniu, ani wystepowac z oskarzeniem
w sprawie publicznej (graphe)33.

W momencie procesu Timarchos byt juz dojrzatym
czlowiekiem, a poczatek jego kariery politycznej miat
miejsce pietnascie lat wczesniej, kiedy to w roku aten-
skim 361/360 zostal on po raz pierwszy cztonkiem Ra-
dy Pieciuset. Sadzac z niektérych wypowiedzi Aischi-
nesa, byt przez te lata dos¢ aktywny na Zgromadzeniu
i nalezat do 0séb raczej znanych. Nikt do tej pory nie
kierowal pod jego adresem oskarzenn o bezprawny
udzial w sprawach paristwa, a i sam Aischines zacho-
wywal milczenie.

Prostytucja byla w Atenach w czasach Aischinesa,
jak i w kazdej innej polis, zjawiskiem rozpowszechnio-
nym. Przytoczony wyzej fragment Filemona mowi
o domach publicznych ze statym personelem, podob-
nie chyba bylo, a moina tak sadzi¢ i ze wzmianki
Aischinesa (I 74), z prostytucja chlopieca. Personel
tych instytucji (otkemia) stanowili, jak sie wydaje, nie-
wolnicy i metojkowie (obcy przybysze, stali mieszkan-
cy Aten o dziedzicznym statusie ludnosci nieobywatel-
skiej. O chiopcu Ateficzyku trudno bylo méwié, ze
trudni sie prostytucja, z pewnoscia tacy chlopcy nie
zamieszkiwali w domach publicznych. Sam Aischines
przytacza jeden tylko przyklad niemal zawodowej me-
skiej prostytutki: niejaki Diopantes zwany sierota po-
zwal klienta pod sad archonta o naleing zaplate
(I 158). Inni wymienieni w tym samym miejscu mowy
mogli by¢ metojkami, cho¢ nie da sie wykluczy¢ ich
obywatelskiego statusu. Za prostytucje, przynajmniej
w wypadku Timarchosa, uwaza Aischines odnoszenie
korzy$ci materialnych ze zwiazku erotycznego lub po-
zostawanie na utrzymaniu kochanka i o to wiasnie
oskarza Timarchosa.

Tymczasem sprawa nie byla prosta. Prezenty, czasem
dos¢ luksusowe w postaci artystycznych waz oraz upolo-
wanych czy zlapanych zywcem dzikich zwierzat byt sta-
tym, akceptowanym obyczajowo elementem paideraste-
ia>*. Trudno za$ byloby udowodnig¢, ze Timarchos otrzy-
mywal zaptate. Poruszat sie tu Aischines z wielu wzgle-
dow po dos¢ grzaskim gruncie. Wielu Ateticzykéw mo-
glo i dawac roine prezenty swoim ukochanym, i niegdys
je przyimowad. Zdawat on sobie dobrze z tego sprawe,
podkreslajac, ze pierwszy kochanek Timarchosa, nieja-
ki Misgolas syn Naukratesa z demu Kollytos (41) to
aner kalos kagathos (“czfowiek przyzwoity i porzadny”).
Zauwazmy na marginesie, ze nazwany tak jest obywatel,
ktory wspotzyt z “mlodzieniaszkiem” (meirakion), chiop-
cem wowczas raczej nieletnim.

Aischines zdawal sobie sprawe, ze znalazl sie
w trudnej sytuacji. Mégl bowiem obudzi¢ podejrzenie,

ze jest przeciwnikiem paiderasteia, sam mowi, ze spo-
dziewa sie takich zarzutéw ze strony obrony, ktora ze-
chce przedstawi¢ go jako czlowieka niekulturalnego.
To bardzo wazne $wiadectwo rozpowszechnienia
i stopnia akceptacji zwiazkéw homoerotycznych.
Aischines przemawia przed trybunalem zlozonym
z najmniej pieciuset obywateli (w sprawach politycz-
nych trybunaty sktadaly sie z pieciuset, tysigca, albo
tysigca pieciuset sedzidw wylosowanych z panelu
6 000 heliastow). Przed takim gremium sktada swoiste
o$wiadczenie: ja nie potepiam uczciwej milosci ani nie
méwie o kims, ze sie prostytuowal, bo odnacza sie uredg.
Weale nie zaprzeczam, ze bylem i jestem takze teraz sklon-
ny do zakochiwania sie. Nie ukrywam, ze i mnie ydarzalo
sig rywalizowac { walczye  racji mojej namietnosci (136).
Dla sedziéw (a potem dla czytelnikéw opublikowanej
mowy) jest wiec oczywiste, ze kulturalny czlowiek na-
wigzuje liczne romanse z picknymi chlopcami. Nie ma
tu wcale mowy o wychowawczym charakterze paidera-
steia, ani o trwalo$ci takich zwiazkow. Jest to inny ob-
raz, niz uksztaltowany przez lekture Uczty Platona.

Ale w caltym obszernym dos¢ passusie (132 — 137)
o charakterze miltosnych zwiazkéw z chlopcami
Aischines rozroznia mito§¢ “przyzwoita” od “hanieb-
nej”. O Timarchosie twierdzi, ze kazdy wie, ze jest on
pornos (rodzaj meski od porne — prostytutka), a stucha-
jac jego wystapient w rdznych sprawach, stuchacze na
Zgromadzeniu nie moga oprze¢ sie wybuchom $mie-
chu z racji skojarzen ze sfera seksualng (130; 82 — 84).
Smiech Atericzykéw mialo wywola¢ stwierdzenie Au-
tolykosa, cztonka Rady Areopagu w debacie na Zgro-
madzeniu nad przeprowadzeniem pewnych porzadkéw
w mieScie, ze w sprawie tych opuszczonych miejsc i oko-
lic Pnyksu Timarchos jest bardziej doswiadczony niz Are-
opag (82). Nie jest to zaden dowdd prostytuowania sie
Timarchosa, mowa jest o jego obecnym postepowa-
niu, a Aischines czyni aluzje do jakiché miejsc w Ate-
nach, gdzie dochodzilo do przelotnych kontaktow,
w ktorych niemlody juz Timarchos moégt by¢ raczej
klientem. Nie wiemy, gdzie w Atenach znajdowaly sie
“miejsca spotkan”, ale archaiczne graffiti z Tery s3 naj-
lepszym $wiadectwem istnienia takich zakatkow
w miastach greckich’>. Aischines, zamiast udowodnic¢,
ze Timarchos istotnie byt w mtodo$ci meska prostytut-
ka, chce obudzi¢ w sedziach niecheé¢ do oskarzonego
malujac obraz jego rozpustnego zycia. “Haniebna” mi-
lo§¢ nie polega wiec wylacznie na braniu pieniedzy za
ustugi erotyczne.

Wzorem pozytywnym jest dla Aischinesa zwigzek
Achillesa i Patroklosa (o naturze, wedlug niego,
w sposdb oczywisty erotycznej) oraz wlasnie Harmo-
diosa i Aristogeitona. W wypadku tych ostatnich pod-
kresla korzy$¢, jaka odniosta polis z ich mifosci (zaboj-
stwo tyrana), ale dodaje tez, ze byli oni uksztaltowani
przex proyzwoitq i obyczaing milosé, a moze raczej nale-
zaloby powiedzie¢ — przex wspdlne zycie (140). Podkre-
$lenie wspdlnego 2ycia sugeruje, ze pryyzwoita i obyczaj-

135




Jadwiga Rodowicz « WIZJA W LUSTRZE

na milos¢ to w tym wypadku przede wszystkim wier-
noé¢ i statos¢, Harmdios przeciez odrzucit zakusy tyra-
na, a Aristogeiton zyciem zaplacil za wiernoé¢ ko-
chankowi i obrone jego czci. Zauwazmy na matgine-
sie, ze sformutowanie Aischinesa moze wskazywad na
bliski wiek obu spiskowcéw i moze stosunkowo dhugie
pozycie, a w kazdym razie trwanie zwiazku przez czas
dhuiszy. Nie oznacza to, ze istotnie tak wlaénie bylo
w przypadku tyranobojcéw, to tylko dowdd pewnego
wzoru zwiazku homoseksualnego dwoch obywateli.

Roéwniez w wypadku Achillesa i Patroklosa (132 —
137) na pierwszym planie pojawia sie wiernos¢ i zaan-
gazowanie emocjonalne, zreszta rdwne z obu stron.
Mowiac stowami Plutarcha jest to w interpretacji
Aischinesa wzorowy przyklad erotike eunoia.

Aischines poéwiecil wiele miejsca takze majatko-
wym sprawom Timarchosa opowiadajac jak to przepu-
§cit on spadek po ojcu i caly majatek, ktorego sie do-
robil. Znéw wywody te maja niewiele wspdlnego ze
sprawa, maja tylko obudzi¢ w sedziach przekonanie, ze
Timarchos jest ztym obywatelem. Powiada to Aischi-
nes wprost, odwotujac sie do powszechnego w Ate-
nach przekonania, ze dobrze kierowa¢ sprawami pan-
stwa moze tylko obywatel, ktory potrafi nalezycie za-
rzadzaé wlasnym gospodarstwem. Oikos jest przeciez
i podstawa, i miniatura polis. Obywatel w sprawach
demosia jest taki sam, jak w sprawach idia.

Wydaje sie, ze tu lezy klucz do zrozumienia miejsca
erotyki w zyciu obywatela polis i kryteriéw oceniania
zachowan erotycznych. Nie byly one intymna, osobi-
sta sferg zycia czlowieka, byly elementem postawy
obywatelskiej. Obywatel wierny w milosci byl takze
godzien zaufania w sferze publicznej, wspotobywatele
mogli na niego liczy¢. Wierno$¢ i erotike eunoia wobec
drugiego obywatela, albo wobec syna obywatela, ktory
w przyszlosci stawat sie cztonkiem wspdlnoty, byta do-
wodem lojalnoéci i szacunku wobec innych.

Oczywiscie nie oznacza to, ze powszechnym wzo-
rem byly w Atenach zwiazki homoseksualne. Chodzi-
o jednak o podporzadkowanie sie w sprawach ero-
tycznych takim samym normom etycznym, jak w zyciu
publicznym. Wierno$¢, podobnie jak i w matzenstwie,
nie oznaczala wcale statoéci. Ale “uzytek z przyjemno-
§ci” mial by¢ podporzadkowany interesom polis,
w ktorej stosunki miedzy obywatelami polegaé miatly
na wzajemnej lojalnosci. Termin sophrosyne (rozsadna
przyzwoitoé¢, umiarkowanie) odnosit sie tak do sfery
publicznej, jak i prywatnej*¢. Obie bowiem §cisle na-
ktadaly sie na siebie.

Przypisy:

I Polski przektad: Zoologia Przetozyt, wstepem i komentarzem
opatrzyt Pawet Siwek [w:] Arystoteles, Dyiela wszystkie. Tom 3,
Warszawa 1992, s, 511.

z Wydanie polskie: Michel Foucault, Historia seksualnosci. Przeto-
zyli Bogdan Banasiak, Tadeusz Komendant i Krzysztof Matu-
szewski. Wstepem opatrzyt Tadeusz Komendant, Warszawa
1995, 5. 142.

3 Zwraca na to uwage David M. Halperin, One hundred years of
homosexudlity and other essays on greek love. New York London
1990, s. 67.

4 Por. David M. Halperin, op. cit., s. 35 — 36.

5 David M. Halperin, op. cit., s. 25 — 27. Por. tez Before Sexuality.
The construction of erotic experience in the Ancient Greek World.
Edited by David M. Halperin, John ]. Winkler, Froma [. Zeitlin.
Princeton, 1990, s. 5 - 7.

6 David M. Halperin, op. cit., s. 41 —53.

7 W sprawie historii obu poje¢ i zasadnoéci ich stosowania por.
David M. Halperin, op. cit., s. 15 —40.

8 Por. Kenneth James Dover, Greek Homosexuality. Updated and
with a new Postscript. Cambridge, Mass., 1989 (pierwsze wyda-
nie: London 1978).

9 Die griechische Knabenliebe. Wiesbaden 1982. Recenzja Dovera:
“The Journal of Hellenic Studies®, vol. CIV, 1984, s. 239 — 240.

10 Por, David M. Halperin, op. cit., s. 39 — 53.

11 Oneirokritika 1,2. Tlumaczenie polskie: Artemidor z Daldis, Roz-
wazania o snach cxyli onejrokrytyka. Przeklad Iwona Zotrowska.
Warszawa 1995, s. 16.

12 Op. cit,, s. 30.

13 Najpetniej i najbardziej konsekwentnie (co sugeruje juz tytut)
poglad ten wyraza Eve Keuls, The Reign of the Phallus: Sexual Po-
litics in Ancient Athens. New York 1983,

4 Przektad polski w: Plutarch, Moralia (Wybdr). Przetozyta oraz
wstepem 1 przypisami opatrzyta Zofia Abramowiczéwna. War-
szawa 1977, s. 309 — 371.

15 Niektorzy wydawcy uwazaja tekst znanej z Faidrosa mowy Lizja-
$za za autentyczny i pomieszczaja go w wydaniach méwey.

16 Mordlia 752 C. Przektad polski: op. cit., s. 318,

17 Tamze, 751 E. Przektad polski s. 317.

18 756 D. Przektad polski s. 330.

19 Symposion 11 3; VIII 2 i IV 10 — 18. Przektad polski: Ksenofont,
Pisma sokratyczne. Z oryginatu greckiego przetozyt i wstepem
poprzedzit Leon Joachimowicz. Warszawa 1967, s. 246, 285
1261 —263.

0 Tamze, VIII 3. Przektad polski: op. cit., s. 285.

21 Por. Richard Seaford, The eleventh ode of Bacchylides. “The Jo-
urnal of Hellenic Studies”, vol. CVIII, 1988, s. 118 — 136.

I David M. Halperin, op. cit., s. 18 = 21.

23 Przektad polski: Platona Uczta. Przetozyt oraz wstepem, obja-
$nieniami i ilustracjami opatrzyt Wiadystaw Witwicki, Warsza-
wa 1975, s. 86.

24 Przektad polski: op. cit., s. 87.

25 Przektad polski: op. cit., s. 123. Witwicki nie ttumaczy philera-
steia, a pisze o “czutym mitogniku”.

26 przektad polski: op., cit., s. 89.

27 W tym miejscu zdecydowanie lepszy jest inny przektad polski:
Platon, Biesiada. Przektad i stowo towarzyszace Edward Zwolski.
Krakéw 1993, s. 92.

8 Ibidem.

2 Przektad polski: op. cit., s. 316.

% Przy powszechnej odpowiedzi negatywnej na to pytanie, dwoje
badaczy wykazuje §lady takiej mitosci tak w Iliadze, jak i w Ody-
sei: B. Sergent, Lhomosexudlité dans la mythologie grecque. Paris
1984, s. 285 — 296 i E. Cantarella, Selon la nature, "usage et la

136




31

32
33

34

35

36

37

38
39

40
41

42

43
44

Ewa Domariska « NEKROKRACJA

lois. La Bisexaulité dans le monde antique. Paris 1991 (wydanie
oryginatu wloskiego 1988), s. 23 — 28.

Por. Platon, Symposion 180 A, W przektadzie Witwickiego (op.
cit.,) s. 67.

Czynig to autorzy obu prac cytowanych w przypisie 30.

Por. M. Kilmer, Painters and Pederasts: Ancient Art, Sexuality and
Social History. [w:] M. Golden, P. Toohey (edited by) “Inven-
ting Ancient Culture. Historicism, periodization and the An-
cient World”. London 1998, s. 36 — 49.

M. Kilmer, Greek Erotica on Attic Red-Figured Vases. London
1993, 5. 308, il. 1.

Dostrzezonej i analizowanej przez Dovera, op. cit., s. 96, w jego
katalogu przedstawieri numer R539 (tamze wydania i literatura).
Por. C. A. M. Hupperts, Greek love: homosexudlity or paederasty?
Greek love in black figure vase-painting. [w:] ]. Christainsen, T.
Melander, (eds.) “Proceedings of the 3™ Symposium on An-
cient Greek and Related Pottery”. Copnehagen 1988, s. 255 —
268.

Amfora z Orvieto. Por. . D. Beazley, Attic Black-Figure Vase-Pa-
inters. Oxford 1956, 102.100.

M. Kilmer, Painters and Pederasts, s. 44 — 45 i s. 48.

Por. R. Kulesza, Sparta w V — IV wieku p. n. e. Warszawa 2003,
s. 116 - 118,

Ibidem, s. 117 — 124.

Przektad polski: Tukidydes, Wojna peloponeska. Przetozyt Kazi-
mierz Kumaniecki, opracowat Romuald Turasiewicz. Wroctaw —
Warszawa — Krakow 1991, s, 138.

W omawianym tu dialogu Erotikos Plutarch odnosi to prawo
Solona ogélnie do pozycia matzeriskiego. Por. E. Ruschenbusch,
Solonos Nomoi. Die Fragmente des solonischen Gesetzawerkes mit
emer Text- und Ueberlieferungsgeschichte. Wiesbaden 1966, s. 88.
Op. cit., s. 100 - 101.

Przektad polski: W swigtyni i w micie. Z Pauzaniasza Wedréwki po
Helladzie ksiggi I, 11, Il i IV. Przektad z jezyka greckiego, wstep,
komentarz historyczno-literacki Janina Niemirska-Pliszczyriska.
Wroctaw Warszawa Krakéw Gdansk 1973, s. 120.

45

46

47

48

49
50

51

52

53

54

55

56

137

Op. cit., s. 69.

Op. cit., s. 59.

Por. L. R. Farnell, Greek Hero Cults and Ideas of Immortality.
Oxford 1970 (1 wydanie w roku 1921), s. 363.

Por. W. Lengauer, Pojecie réwnosci w greckich koncepcjach poli-
tycznych. Od Homera do korica V wieku p. n. e. Warszawa 1988,
s. 81 - 87.

Demostenes, loc. cit.

Przektad polski: Tukidydes, Wona peloponeska. Przetozyt Kazi-
mierz Kumaniecki,. Opracowat Romuald Turasiewicz. Wroctaw
Warszawa Krakow 1991, s. 473.

Por. . K. Davies, Athenian Propertied Families 600 — 300 B. C.
Oxford 1971, s. 476 — 477.

O okolicznoéciach politycznych stanowiacych tio sprawy por. E.
M. Harris, Aeschines and Athenian Politics. New York Oxford
1995, 5. 57 — 106.

Prawa atefiskie dotyczace prostytucji obywatela zanalizowat do-
ktadnie K. Dover, op., cit,, s. 19 — 109. Jego rozumowanie
i ustalenia przyjmuje i powtarza najnowszy komentarz do Mowy
I Aischinesa: Aeschines. Against Timarchos. Introduction, Trans-
lation and Commentary by Nick Fisher. Oxfrod 2001.

Por. G. Koch-Harnack, Knabenliebe und Tiergeschenke. Ihre Be-
deutung in pdderastischen Erziehungssystem Athens. Berlin 1983
oraz eadem Erotische Symbole. Lotosbliite und gemeinsamer Man-
tel auf antiken Vasen. Berlin 1989.

Por. A. S. Chankowski, OIPHEIN: Remarques sur les inscriptions
rupestres de Théra et sur la théorie de la pédérastie initiatique en
Grece ancienne. [w:] Euergesias charin. Studies Presented to Bene-
detto Bravo and Ewa Wipszycka by their Disciples. Edited by To-
masz Derda, Jakub Urbanik, Marek Wecowski. Warsaw 2002, s.
3-35.

Por. K. J. Dover, Greek Popular Mordlity in the time of Plato and
Avristotle. Berkeley and Los Angeles 1974, 5. 66— 691 119 - 124.




