
„Etnografia Po l ska " , t. X X I V z. 2 
I S S N 0071-1861 

R Y S Z A R D T O M I C K I 

L U D O W E M I T Y O STWORZENIU CZŁOWIEKA 

Z B A D A N N A D S Y N K R E T Y Z M E M M I T O L O G I C Z N Y M W E U R O P I E 
W S C H O D N I E J I P O Ł U D N I O W E J O R A Z W A Z J I P Ó Ł N O C N E J 

Rejestrowane w środowisku chłopskim wyobrażenia o powstaniu l u ­
dzi rzadko wzbudzały zainteresowanie etnografów. Uznawane były, 
ze względu na nieludowe pochodzenie, za sfolkloryzowane wersje ant ro -
pogonii b ib l i jne j , w najlepszym razie mogące ilustrować zjawisko tzw. 
opadania wytworów ku l tu rowych . Istotnie, t rudno byłoby zaprzeczyć ich 
zależności od tekstu kanonicznego. A le faktem jest również niejedno­
rodność, wielowariantowość, a nawet wiełowarstwowość ludowych w i e ­
rzeń' i mitów, co wprawdz ie osądzane bywało jako „cudaczny splot po­
przekręcanych t radycy j b i b l i j n y c h " lecz wolno przypuszczać, że dziś 
opinia taka mało kogo zadowoli. Folkloryzacja w porównaniu z nią 
b r zm i bardziej dostojnie, nie wnosi jednak żadnych nowych in formacj i . 
Gdyby zaś t e r m i n ów oznaczać miał coś więcej niż t y l ko uproszczenie, 
przeinaczenie wynikłe z niezrozumienia, zagmatwanie czy — mówiąc 
wprost — prymitywizację, to, j ak dotąd, nie zdołano ustalić nowego 
znaczenia. Na razie określenie „sfolkloryzowane" sygnalizuje zaledwie, 
iż mamy do czynienia z w y t w o r a m i zmien ionymi w stosunku do p ierwo­
wzoru, nie mówiąc wszakże nic o charakterze t ych odkształceń. T y m ­
czasem obserwowane w antropogonii ludowej odchylenia są dość znacz­
nie zróżnicowane. Wystarczy zauważyć, iż obok wyobrażeń będących 
w zasadzie repliką m i t u bibl i jnego spotyka się również takie, które 
z chrześcijaństwem łączy zaledwie ogólnikowe przeświadczenie o gene­
tycznej zależności człowieka od Boga. Bywa ono na ty le ogólnikowe, iż 
rodzi pytanie : czy wierzenia mówiące o powstaniu człowieka z boskiego 
naskórka lub k r o p l i potu są bliższe Księdze Rodzaju, czy może mansy j -
skiemu m i t ow i , zgodnie z którym człowiek jest efektem transformacj i 
boskiej śliny? 

Te ostatnie przykłady przyjdzie oczywiście uznać za skrajne odstęp-

1 S . P o n i a t o w s k i , Etnografia Polski, [w:] Wiedza o Polsce, Wa r s zawa 
1932, s. 286. 

4 — Etnografia Polska t. XX IV , z. 2 



50 RYSZARD TOMICKI 

stwa od przyjętej t r adyc j i mitologiczno-rel ig i jnej na rzecz i n d y w i d u a l ­
nej wyobraźni. A le właśnie one wraz z w i e r n y m i r ep l i kami m i t u b i b l i j ­
nego wyznaczają granicę, w których mieści się znaczna ilość mitów i w ie ­
rzeń antropogonicznych charakteryzujących się mnie jszymi lub większy­
m i odstępstwami od tekstu kanonicznego. Uwagę etnografa przyciągają 
z na tury rzeczy takie teksty, których odstępstwa mają walor powtarza l ­
ności i wywołują dzięki t emu wrażenie istnienia jakiś prawidłowości. 
Miał je zapewne na myśli F. Znaniecki pisząc, że w środowisku chłop­
sk im „wiele starych mitów, tak ich jak Ksiąga Rodzaju, zostało w poważ­
n y m stopniu z m i e n i o n y c h , u s y s t e m a t y z o w a n y c h i u z u ­
p e ł n i o n y c h " (podkr. R T ) 2 . Skoro zaś prawdą jest, że k u l t u r a ludo­
wa operowała „wzorcami", „schematami" modelującymi przejmowane 
z zewnątrz treści 3, to istnieje podstawa, aby oczekiwać, iż powtarzalne 
odchylenia są rezul tatem owego modelowania. Anal iza odchyleń w inna 
zatem ujawnić nie t y lko ich charakter, lecz również same wzorce czy 
schematy lub — mówiąc inaczej — względnie trwałe s t r u k t u r y wpły­
wające na ostateczny kształt prze jmowanych wyobrażeń o powstaniu 
człowieka. 

Wniosek t ak i nasuwała już ogólna charakterystyka motywów antro ­
pogonicznych przedstawiona w a r t yku l e o dualistycznej kosmogonii l u ­
dowej Słowian 4 . Sygnalizowane wówczas spostrzeżenia wymagały da l ­
szych studiów bardziej pogłębionych, jeśli chodzi o strukturę i seman­
tykę, oraz znacznie rozszerzonych w aspekcie komparatystycznym. Obec­
n y artykuł jest próbą real izacj i t y c h zadań. 

Wykorzys tany przeze mnie materiał źródłowy pochodzi ze wszyst­
k i ch niemal regionów Słowiańszczyzny, chociaż zasadniczą podstawą ba­
dań są zespoły mitów z je j wschodniej i południowej części. W y n i k a to 
z f ak tu , iż na t y c h obszarach występowały i zostały najlepiej udoku ­
mentowane całe kompleksy wyobrażeń antropogonicznych, które ze 
względu na swą oryginalność oraz posiadane analogie apokryficzne od 
dawna przyciągały uwagę historyków l i t e r a tu ry i k u l t u r y . W związku 
z t y m uznałem za stosowne włączyć do zbioru anal izowanych mitów 
ludowych k i l k a znanych (zachowanych) wers j i apokryf icznych, wykazu ­
jących zresztą daleko idące zbieżności z wers jami X I X - i XX-w i e c znymi . 
Stanowią one bowiem nie t y l k o świadectwo t rwan ia niektórych moty ­
wów w formie niezmiennej przyna jmnie j od X V - X V I w i eku , ale dzięki 
prezentowaniu w k i l k u wypadkach rozwiązań odmiennych mogą być 

2 W. I . T h o m a s , F . Z n a n i e c k i , Chłop polski w Europie i Ameryce, W a r ­
szawa 1976, t. 1, s. 234. 

8 Zauważali to nie ty lko strukturaliści, por. K . D o b r o w o l s k i , Trzy studia 
z teorii kultury ludowej, „Etnografia P o l s k a " , t. V I I I : 1964, s. 33-34. 

4 R. T o m i c k i , Słowiański mit kosmogoniczny, „Etnografia Po l ska " , t. X X : 
1976, z. 1, s. 47-97; t e n ż e , Anthropopenesis in the Slavonic folk beliefs, „Ethno-
logia Po lona" , vol . 5: 1980. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 51 

również cennym punktem odniesienia dla obserwacji ewoluowania l u ­
dowych wyobrażeń antropogonicznych. 

Trzeba od razu powiedzieć, że przedmiotem mego zainteresowania są 
przede wszystk im te f ragmenty mitów ludowych, które z nie znanych 
na razie powodów łączą dwie cechy: 1) stanowią swego rodzaju uzupeł­
nienie m i t u bibl i jnego charakteryzujące się s i l nym eksponowaniem idei 
dualistycznej, tzn. udziału Diabła w kreac j i ludz i ; 2) mają bliższe lub 
dalsze analogie w mitologiach różnych ludów Europy Północno-Wschod-
niej (Ugrofinowie), Syber i i (Samojedzi, Ewenkowie, Jakuci) aż po Azję 
Centralną ( ludy ałtajskie i mongolskie). Dlatego też konstrukcja a r t y ­
kułu jest w y n i k i e m kompromisu między dążeniem do w miarę możli­
wości systematycznego omówienia głównych elementów antropogonii l u ­
dowej, a koniecznością szerokiej analizy porównawczej pewnych jej f rag­
mentów. U t rudn ia ona wprawdzie lekturę, ale być może pozwala do j ­
rzeć w n o w y m świetle istotę f o lk lo ryzac j i " bibl i jnego m i t u o stworze­
n i u ludz i w łonie k u l t u r y chłopskiej. 

I . S T W O R Z E N I E L U D Z I 

K iedy istniała już ziemia, „stworzył Pan ra j na wschodzie i posta­
nowił Pan stworzyć pierwszego człowieka Adama. I stworzył ciało jego 
z siedmiu części: z z iemi ciało, z kamienia kości, z morza krew, ze słoń­
ca oczy, z obłoków myśli, z w i a t r u oddech, z ognia ciepłotę. I poszedł 
Pan na niebiosa do ojca swego po duszę Adama. Szatan nie wiedział 
co ma zrobić: pokłuł ciało Adamowe palcami. I przyszedł Pan do swego 
stworzenia, do ciała Adamowego, i w i d z i ciało całe pokłute i mówi Pan: 
O, diable! Jak śmiałeś zrobić t ak z mo im stworzeniem? I odpowiedział 
diabeł: Panie, gdy człowiek poczuje, że zachorował, wtedy będzie o to­
bie pamiętał. I Pan wywrócił Adama ranami do środka i stąd pochodzą 
choroby. Szatan sprawił, że gdy ktoś zachoruje, wtedy wzdycha: Oh, oh, 
Panie, z l i tu j się! Ożywił Pan Adama i dał m u władzę w ra ju nad wszyst­
k i m i p takami i zwierzętami i bydłem" 5. 

Opis ten pochodzi z ruskie j , apokryf icznej opowieści O Morzu Tybe-
riadzkim, a ściślej mówiąc z je j najstarszej ze znanych, XVI-wieczne j 
wers j i . Cały epizod zbudowany jest wokół trzech funkc j i przypisanych 
Bogu i Diabłu: 

B O G D I A B E Ł 

1. U formowanie ciała A d a m a 
2. Uszkodzenie ciała 

3. Ożywienie A d a m a 

5 Jest to fragment mitu O Morzu Tyberiadzkim odnalezionego w zbiorze 
z X V I w i e k u i opublikowanego przez E . V . Ba r sova w 1886 roku, cyt. za : J . I v a -
n o v, Bogomilski knigi i legendi, Sof i ja 1970 (wyd. 2), s. 291. 



52 RYSZARD TOMICKI 

Powtarzalność tego schematu wydarzeń w ludowych mi tach i w i e ­
rzeniach z X I X - X X w i e k u upoważnia do i ch omówienia łącznie z wersją 
apokryficzną. 

1. Zamieszczony w apokryf ie opis stworzenia Adama stanowi repre­
zentację koncepcj i Człowieka-Mikrokosmosu, znaną szeroko w świecie 
starożytnym, a do średniowiecznej l i t e r a t u r y chrześcijańskiej wprowa ­
dzoną głównie za pośrednictwem dzieł Izydora z Sew i l l i (ok. 570-636). 
Rozkwit j e j popularności w Europie datuje się na w i ek X I I 6 . Ilustracją 
adaptowania te j archaicznej koncepcj i do światopoglądu chrześcijańskie­
go może być pochodzące z 1 połowy X I I w i e k u dzieło Honoriusza A u g u -
stoduńskiego noszące tytuł Elucidarium. Według Honoriusza człowiek 
stworzony został na podobieństwo boże z substancji duchowej i mate­
r ia lne j . Ta ostatnia składała się z czterech elementów: z iemi (ciało), 
wody (krew), powietrza (oddech) i ognia (ciepło). Człowiek jako funkc jo ­
nujący organizm jest swego rodzaju analogonem otaczającej go rzeczy­
wistości. Ma głowę okrągłą na wzór sfery niebieskiej, para oczu odpo­
wiada dwóm głównym ciałom niebieskim, siedem otworów w głowie 
przypomina siedem harmon i i niebieskich. Pierś poruszana oddechem 
i kaszlem to j akby powietrze wstrząsane w i a t r a m i i gromem. Brzuch 
przy jmuje wszelkie ciecze tak, j ak morze natura lne cieki . Nogi pod­
trzymują ciężar ciała analogicznie do ziemi. Wzrok ludzk i jest z ognia 
niebieskiego, słuch z wyższego powietrza, węch zaś z jego części niższej; 
smak z wody, zmysł d o t y k u z ziemi. Kości człowieka mają udział w t w a r ­
dości kamieni , nogi w sile drzew, włosy w pięknie t r aw , zmysły w czu j ­
ności zwierząt. Każda istota ludzka jest zatem miniaturą świata (micro-
cosmus, id est minor mundi). Świadczy o t y m samo imię dane pierwsze­
m u człowiekowi przez Boga, związane z czterema s t ronami świata i uło­
żone podług pierwszych l i t e r ich greckich nazw — Anatole, Disis, Arcos, 
Mesembria 7. 

Liczne teksty apokryficzne kontynuują ten sposób myślenia o czło­
w i eku , z t y m jednak, że to, co Honoriusz Augustoduński zestawiał jako 
związki metaforyczne, przybiera w n ich charakter zależności genetycz­
nej. Włosy nie t y l k o mają udział w pięknie t raw , lecz z t r a w y powstały, 
kości twardość swą zawdzięczają stworzeniu z kamienia i t d . Ilość ele­
mentów un iwersum użytych do kreac j i wzrasta w ten sposób i ulega 
wahaniom. Różnią się także i ch przyporządkowania poszczególnym częś­
ciom organizmu ludzkiego, z wyjątkiem t y c h t y l ko , które mają cha­
rakter n iemal uniwersa lny : ciało — ziemia, kości — kamienie, oczy — 

G Por. np. M. K u r d z i a ł e k , Średniowieczne doktryny o człowieku jako obra­
zie świata, „Roczniki F i lozof iczne" , t. 19: 1971, z. 1, s. 5-39. 

7 A. J a . G u r e v i 6, Populjarnoe bogoslovie i narodnaja religioznosť średnich 
vekov, [w:] Iz istorii kul'tury średnich vekov i vozroždenija, Moskva 1976, s. 79-80; 
t e n ż e , Kategorie kultury średniowiecznej, W a r s z a w a 1976. s. 59-61. 



Tabela 1. Składniki człowieka i elementy uniwersum 

O Morzu Ty-
beriadzkim 

X V I w. 8 

O Morzu Tý-
beriadzkim 
X V I I w. 9 

Rozumnik 
X V I w . 1 0 

Ks. Enocha 
X V I - X V I I w . 1 1 

Legenda 
bośniacka12 

O Morzu Tybe-
riadzkim X I X w. 1 3 

Mit ludowy 
X I X w . 1 4 

ciało ziemia ziemia ziemia ziemia ziemia ziemia ziemia 
krew morze Morze Czarne morze rosa i słońce — ogień -
oczy słońce słońce słońce i rosa morska głębia słońce (wzrok) blask słońca 
kości kamienie kamień kamień kamienie marmur kamień kamień 
myśli obłoki obłoki anielski pęd anielski pęd - obłok — 

śmiech i płacz i obłoki 
rozum - - obłoki - anielski pęd - -
mowa — — - — morze — 
oddech wiatr wiatr wiatr i duch boży — — wiatr 
dusza - — duch boży i wiatr - od Boga -
żyły - - - trawa - - -
włosy - - - trawa - drzewa trawa 
ciepło [ta] ogień - - - — 

8 I v a n o v, op. cit., s. 291. 
9 I v a n o v, op. cit., s. 297. 
1 0 I v a n o v, op. cit., s. 260. 
1 1 I v a n o v, op. c i t , s. 177, 309. 
1 2 I v a n o v, op. cit., s. 323. 
1 3 G . I . K u l i k o v s k i j , V . V l a z n e v , К kosmogoničeskim legendám, „Etnografičeskoe Obozrenie", 1892, No 4, s. 190-191. 
1 4 А. К  o Ič i n , Verovanija kresťjan Tul'skoj gubernii, „Etnografičeskoe Obozrenie" , 1899, No 3, s. 59; według tej we r s j i Diabeł 

nauczył ludzi mówić, co być może m a związek z występującym w poprzedniej we r s j i sko jarzeniem mowy i morza. 

a 
a 
o 
s-
H 

O 
te 
N 
H 
% 

O 
N 

O 

M 

> 



54 RYSZARD TOMICKI 

ciała niebieskie, włosy — rośliny. Idea pozostaje jednak nienaruszona 
i t r w a wśród Słowian wschodnich i południowych do początków X X 
wieku . W tabel i 1 zestawiono niektóre war ian ty te j koncepcji, wystę­
pujące w tekstach z różnych okresów, w t y m dwa wa r i an t y ludowe 
z końca ubiegłego stulecia. Nie są to jedyne znane przykłady k o n t y n u ­
owania w środowisku chłopskim koncepcji Człowieka-Mikrokosmosu. Do 
nich zaliczyć należy również wersje bardziej syntetyczne, j ak choćby 
bułgarski m i t o stworzeniu Adama z z iemi przyniesionej Bogu z czterech 
stron świata przez anioły 1 5 . Nawiązuje on impl ic i te do przytoczonej 
przez Honoriusza etymologi i imienia Adam, podobnie j ak grecki m i t 
o stworzeniu świata, pochodzący z XVI-wiecznego zbioru, gdzie ziemię 
potrzebną do kreac j i człowieka przynieść ma z czterech stron świata 
Diabeł 1 6 . Najbardziej l ap idarnym wyrazem tej koncepcji jest s twier ­
dzenie Wielkorusa — starowiera, że „Pan stworzył człowieka z przy­
r o d y " 1 7. 

W X I X - X X w i e k u ten n u r t wyobrażeń o naturze człowieka był j ed­
nak stosunkowo rzadko spotykany. Zdecydowana większość mitów i w ie ­
rzeń ludowych mówi o ulepieniu Adama z g l iny (ziemi), nie poświęcając 
zresztą t emu wydarzeniu zbyt dużej uwagi . Sporadycznie pojawiają się 
wersje zupełnie odmienne, zaskakujące swą oryginalnością, mówiące 
o powstaniu Adama z naskórka zdartego przypadkiem przez Boga czy 
też z k r o p l i boskiego po tu 1 8. 

2. Ingerencja Diabła w stworzenie Adama jest bogato udokumento­
wana w materiale X I X - i XX-w i ec znym. Najwcześniejszy zapis tego 
wątku, relacjonujący podziurawienie pa tyk iem ciała i wprowadzenie doń 
chorób, pochodzi z ruskiego apokry fu datowanego na X I I w iek 1 9. W m i ­
tach ludowych obok apokryf icznej f o rmy ingerencj i — mechanicznego 
uszkodzenia połączonego z umieszczeniem chorób — występuje również 
oplucie ciała. Oba działania Diabła mają jednak identyczny sens, a są­
dzić tak pozwala semantyka śliny diabelskiej w ludowych mi tach krea­
cyjnych. Z reguły pojawia się ona jako substancja powodująca inwersję 
p i e rwotnych własności obiektu, na który działa. Na przykład z ziemi 
uk ry t e j przez Diabła w ustach, a następnie wyp lu t e j powstają tereny 

1 5 I v a n o v, op. cit., s. 346. 
1 6 I v a n o v, op. cit., s. 317. 
1 7 P. I., Iz oblasti malorusskich narodnych legend (Materiały dlja charakteri-

stiki mirosozercanija krest'janskago naselenija Kupljanskago uezda), „Etnografi-
českoe Obozrenie" , 1892, No 2-3, s. 90. 

1 8 W. S z u с h i e w i c z, Huculszczyzna, L w ó w 1908, t. 4, s. 15; T . R. D o r d e -
v i ć , Priroda u verovanu i předánu našega národa, Beograd 1958, t. 1, s. 5. 

1 9 Jest to apokry f opubl ikowany przez A . N. P y p i n a , Ložný ja i otrešennyja 
knigi russkoj stariny, S. Peterburg 1862, s. 12-13. K o r z y s t a m z fragmentów przy ­
toczonych przez M. P. D r a g o m a n o v a , Notes on the Slavic Religio-Ethical Le­
gends: The Dualistic Creation of the World, transí, by E a r l W. Count, T h e Hague 
1961, s. 133-134. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 55 

jałowe będące przeciwieństwem terenów żyznych stworzonych z „czy­
s te j " z iemi przez Boga; z ziarna w ten sam sposób ukrytego wyrasta 
w ra ju drzewo śmierci i grzechu; z z iemi zatrute j diabelską śliną zamiast 
zbóż i roślin leczniczych rozsianych przez Boga wyrastają chwasty i r o ­
śliny trujące, a zwierzęta po ich zjedzeniu zamieniają się w drapieżni­
k i 2°. Oplucie ciała jest zatem symboliczną formą transformacj i człowie­
ka t rwa le zdrowego w człowieka podległego chorobom. 

Spotykane w mi tach interpretacje oraz kontekst towarzyszący inge­
renc j i Diabła potwierdzają ten wniosek, m imo że nie są identyczne. 
S k u t k i ingerencj i wyrażane są w następujący sposób: 

a. W ciele Adama umieszczone zostały choroby; człowiek stał się 
wrażliwy na choroby i ból. We fragmentach przytoczonych apokryfów 
jest to powiedziane wprost, chociaż dzięki d ia logowi między stwórcą 
i Diabłem ingerencja nabiera charakteru działania prewencyjnego w sto­
sunku do przewidywanej obojętności człowieka wobec Boga. Działanie 
Diabła służy w ostatecznym efekcie powiększeniu chwały bożej 2 1 . Do­
słowne niemal powtórzenie wers j i apokryf icznej spotykamy w X I X -
-wiecznym zapisie opowieści O Morzu 7 yberiadzkim z b. guberni i r i a -
zańskiej 2 2. W innych tekstach Bóg godzi się z nieodwracalnością skut­
ków ingerencj i swego przeciwnika i wywracając skórę Adama na nice 
pozostawia go z nieczystością ukrytą wewnątrz ciała: „z toho typer 
kożdyj czołowyk w seredyni majet bołu, bo w y n , Satana, buv do sotwo-
renia czołowyka u spywci z Bohom" (!) 2 3. W zacytowanym micie H u ­
cułów ból, choroby powstają nie z ran , lecz z p lwocin. Analogiczny sens 
mają wersje, gdzie o skutkach działania Diabła nie mówi się wprost, 
lecz wynikają one z reakcj i Boga. W mitach wschodnio- i południowo-
słowiańskich tworzy on określoną ilość t r aw leczniczych, odpowiadającą 
liczbie ran zadanych Adamowi , albo zatyka d z iu ry trawą, zalepia je, 
a po ożywieniu Adama instruuje go, które z t r a w i w j a k i sposób ma 
stosować, jeśli zachoruje 2 4 . 

2 0 Por. V. G n a t j u k, Galicko-ruski narodni legendi. T . 1, „Etnografičnij Zbor -
nik' ' , t. X I I : 1902, s. 15; J . W i t o r t , Przeżytki starożytnego światopoglądu u Biało­
rusinów, „Lud", t. I I : 1896, s. 215-216; T o m i c k i , Słowiański mit..., s. 59-60. 

2 1 War iant mitu O Morzu Tyberiadzkim pochodzącym z X V I I w i e k u nie od ­
biega od we r s j i X V I - w i e c z n e j . Stwórca znalazłszy pokłute ciało mówi do Diabła: 
„Po co, przeklęty diable, to zrobiłeś? J a stworzyłem człowieka czystego i n i e s k a ­
lanego i niechorowitego" . Diabeł odpowiada: „Zapomni o tobie, a gdy jakieś m i e j ­
sce zaboli {go] to on pomodli się: Pan ie , zmiłuj się", cyt. za : I v a n o v, op. cit., 
s. 297. 

2 2 K u l i k o v s k í j , V l a z n e v , op. cit., s. 190-191. 
2 3 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 12. 
2 4 A. D. N e u s t u p o v, Iz předáni] i legend kresťjan Vas'janovsko j volosti, 

Kadnikovskago uezda, „Etnografičeskoe Obozrenie" , 1901, No 1, s. 168; . I v a n o v, 
op. cit., s. 335, 337. O stworzeniu t r aw l eczn iczych przez Boga por. W i t o r t, 
op, cit., s. 215-216. 



56 RYSZARD TOMICKI 

b. W człowieku umieszczone zostały p lwociny. Tego t y p u konstatacja 
jest wyraźną odmianą wypadku poprzedniego, chociaż b rak in fo rmac j i 
o zapoczątkowaniu chorób, wynikający zapewne z realistycznego pot rak­
towania oplucia ciała i wywrócenia zanieczyszczonej skóry do wewnątrz, 
powoduje, że cały epizod zmienia sią w opowieść etiologiczną o pocho­
dzeniu plucia, kaszlu i tp . Związek diabelskiej śliny z chorobami uległ 
t u zanikowi, a przyna jmnie j znacznemu rozluźnieniu, ponieważ ślina 
bywa jeszcze kojarzona z „nieczystością" 2 5 . 

c. W człowieku umieszczona została „nieczystość", zły duch. I n t e r ­
pretacja ta stanowi antytezę przekonania, iż A d a m stworzony na podo­
bieństwo boże był istotą „czystą", „w seredyni niczoho ne buło". Mając 
wewnątrz siebie diabelską ślinę stał się natomiast „u seredyni neczy-
s t y j " . Człowiek porównany jest w t y m tekście do ogniska, które po 
opluc iu przez Diabła zaczęło dymić. Z Adama też „kuryt sy, j y k z wa ­
t r y " 2 e . Nieraz nieczystość rozumiana jest synonimicznie ze złym d u ­
chem 2 1. 

d. Człowiek został oszpecony. Tuż po stworzeniu A d a m był n ie­
zwyk le piękny, a Diabeł spowodował zniekształcenie doskonałego dzieła 
bożego 2 S. 

Uszeregowanie interpre tac j i ma jedynie względny walor chronolo­
giczny, wynikający z f ak tu , że wersje apokryf iczne mówią zawsze 
o uwrażliwieniu na choroby. T y m niemnie j wydaje się, iż nieco abstrak­
cyjne zanieczyszczenie czy oszpecenie — jeśli nawet nie jest wyjaśnie­
n i em wtórnym — stanowi element poboczny i dopełniający t y l ko za­
sadniczy skutek ingerencj i antagonisty stwórcy, za j a k i uznać należy 
dest rukcy jny współudział w stworzeniu Adama. Ma on istotne k o n ­
sekwencje dla f inalne j kons ty tuc j i człowieka. 

Wyprzedźmy bieg wydarzeń narzucany przez konstrukcję m i t u , aby 
w kontekście stworzenia Adama przedstawić powstanie jego par tnerk i . 
Ewa pozostaje często w cieniu Adama, a w skra jnych wypadkach może 
nawet zostać wykluczona z nar rac j i („Pan Bóg stworzył Adama i wpuś­
cił go do r a ju ... on zgrzeszył ... jak m u się starszy syn narodził..." i t d . 2 9 ) . 
Nie to jest wszakże najistotniejsze. Bardziej znamienne wydaje się 
znacznie częstsze pojawianie się w opisach stworzenia E w y niż Adama 
oryg ina lnych wers j i będących bez wątpienia two rem wyobraźni ludo­
wej . Sprawiają one wrażenie, j akby w środowisku chłopskim nie było — 

2 5 P . I . , op. cit., s. 89-90. 
2 6 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 6-7; por. też: P. V. S e j n , Materiały dlja izu-

čenija byta i jazyka russkago naselenija severozapadnago krają, Sanktpeterburg 
1902, t. 2, s. 314. 

2 7 W i t o r t, op. cit., s. 216. 
2 8 M. Ż m i g r o d z k i , Ukraina. I. Theogonia i kosmogonia ludu Ukrainy, 

„Lud", t. I I : 1896, s. 325. 
2 9 G n a t j u k, op. cit., s. 21-22. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 57 

generalnie rzecz ujmując — dostatecznie silnego przekonania o po­
prawności, czy choćby kompletności m i t u bibl i jnego w tej kwest i i . Od­
czucie to potęgują relacje o współistnieniu w jednej ws i obu wers j i , 
b ib l i jne j i l u d o w e j 3 0 , przy czym zdarza się, że in formator mówiący 
o powstaniu Ewy z gałązki i w y dodaje od razu: „Druhi prypowida jut , 
szo Boh w i j m y v rebro Adamovy, taj z seho stała żinka. Może j t a k ! " 3 1. 
T rudno nie dostrzec w tej wypowiedz i ukłonu w stronę badacza, uprze­
dzenia ewentualnej jego wątpliwości, ale równocześnie można być pew­
n y m , że indagowany Hucuł doskonale wiedział, co war ta jest owa wersja 
innych. 

Cechą szeregu mitów jest sygnalizowanie w różny sposób odmien­
ności pierwszej kobiety. Nie chodzi t y l ko o jej wtórność w stosunku do 
mężczyzny, oczywistą wtedy, gdy Bóg tworzy Ewę z żebra (,,I tak w y 
mężczyźni jesteście z g l iny , a m y kobiety to już z waszego żebra" 3 2 ) , 
lecz o inność niejako jakościową. W ten sposób rozumieć można pod­
kreślenie, że Ewa powstała z lewego żebra, jeśli pamiętamy o kore lo­
wan iu w ku l turze ludowej strony lewej z t y m co kobiece, żeńskie, ale 
także diabelskie, złe, nieszczęśliwe 3 3. Podobny sens mają wspomniane, 
czysto ludowe opowieści, k iedy mówią na przykład o stworzeniu E w y 
z koziego lub psiego ogona. Zwierzę porywa kość wydobytą z ciała Ada­
ma, a Bóg — nie mogąc je j odebrać i nie chcąc powtórnie fatygować 
mężczyzny — u r y w a m u ogon i z niego powstaje kobieta 3 4 . Sens tej na 
pierwszy r zut oka wyłącznie humorystycznej opowieści u jawnia się do­
piero po zestawieniu z b l i sk im i fabularnie m i t a m i wyjaśniającymi ge­
nezę różnic etnicznych i społecznych. Na Ukra in ie opowiadano, że R u -
sini (chłopi) pochodzą od człowieka ulepionego z g l iny, natomiast szlach­
ta (Polacy) jest potomstwem człowieka ulepionego z pszenicznego ciasta, 
pożartego, a potem wydalonego przez psa 3 5 . U Litwinów różnica między 
n i m i samymi (chłopami) i szlachtą była jeszcze większa, ponieważ c i 

*> P. I., op. cit, s. 92. 
3 1 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 7. 
8 2 G n a t j u k, op. cit., s. 19. 
3 3 L e w e żebro po jawia się już w X V I I - w i e c z n e j we r s j i mi tu O Morzu Tybe-

riadzkim, I v a n o v , op. cit., s. 297; por. też: V. A . M o š k o v, Gagauzy Benderskago 
uezda, „Etnografičeskoe Obozrenie" , 1901, No 4, s. 5; o symbol ice lewej strony 
w w i e r zen iach słowiańskich por.: S . Z e c e v i c , Desna i leva strona u srpskom 
narodnom verovaniju, „Glasnik Etnografskog Muze ja " , t. X X V I : 1963; V . V . I v a -
n o v, V. N. T o p o r o v, Issledovanija v oblasti slavjanskich drevnostej. Leksi-
českie i frazeologíčeskie voprosy rekonstrukcii tekstov, Moskva 1974, s. 259 п.; 
J . S . W a s i l e w s k i , Symbolika ruchu obrotowego i rytualnej inwersji, „Etno­
grafia P o l s k a " , t. X X I I : 1978, z. 1, s. 84. 

3 4 G n a t j u к, op. cit., s. 24; por. O. D a h n h a r d t , Natursagen. Eine Samm-
lung Naturdeutender Sagen, Marchen, Fabeln und Legenden. Bd . I . Sagen zum 
Alten Testament, L e ipz i g und B e r l i n 1907, s. 117-122. 

3 5 G n a t j u к, op. cit., s. 24. 



58 RYSZARD TOMICKI 

ostatni nie t y lko ulepieni zostali z ciasta i przeżyli identyczne perypetie 
z psem, lecz ponadto stwórcą i ch był Diabeł. On stworzył także kobietę 
naśladując t y m razem Boga lepiącego Adama. Nie mogąc jednak samo­
dzielnie ożywić E w y ukradł tutkę, przez którą Bóg tchnął ducha w ciało 
mężczyzny i dzięki temu, że pozostało w nie j trochę boskiego tchnienia, 
umieścił w ciele E w y zmieszanego ducha bosko-diabelskiego 3 6 . Do tej 
samej klasy sposobów różnicowania istot należą m i t y , w których Diabeł 
naśladując Boga tworzącego Adama i Ewę usiłuje powołać do życia 
własnych ludzi , ale okazują się oni demonami 3 7 . 

W każdej z wers j i obowiązuje nieco inna zasada klasyf ikacyjna i ge­
netycznie uwarunkowana odmienność dotyczyć może Adama i Ewy, swo­
ich i obcych albo ludz i i demonów. Różnice zasad k lasy f ikacy jnych są 
przy t y m wyraźnie powierzchowne, gdyż w istocie każda z t y ch par 
korelowana jest z opozycją Bóg — Diabeł, nawet wówczas, k iedy mowa 
jest o kozie czy psie, posiadających w wierzeniach ludowych cechy zwie­
rząt demonicznych. Ostatecznego argumentu dostarcza t u wersja buł­
garska, w której Ewa stworzona została z diabelskiego ogona 3 8. A zatem 
różnica genetyczna między Adamem i Ewą należy do g rupy opozycji 
sytuowanych na różnych poziomach ogólności: 

L U D Z I E / D E M O N Y 
I 

1 / 1 

S W O I / O B C Y 
I 

M Ę Ż C Z Y Z N A 

Zapis graf iczny uświadamia w pełni, że klasyf ikacja ta ma naturę 
dynamiczną i obrazuje reguły mediacj i między elementami sy tuowanymi 
na różnych poziomach ogólności i po różnych stronach osi, reguły znaj­
dujące odzwierciedlenie i potwierdzenie w pozamitologicznych dziedzi­
nach k u l t u r y ludowej . Mam na myśli opozycję mężczyzna — obcy, dla 
której elementem mediacy jnym jest kobieta (schemat t en real izowany 
jest na przykład w trakcie w y m i a n y matrymonia lne j ) oraz opozycję 
swoi — demony, gdzie mediatorem jest obcy (przypomni jmy wzmożone 
własności czarownicze obcych 3 9 ) . 

3 6 E . V o 11 e r, Litovskija legendy, „Etnografičeskoe Obozrenie" , 1890, No 3, 
s. 139-140. O stworzeniu kobiety przez Diabła por. S . K u l i s i e , P. Z. P e t r o v i é , 
N. P a n t e 1 i ć, Srpski mitološki řečník, Beograd 1970, s. 117. 

3 7 J . T r a c z y k , Z okolic Babiej Góry, „Wisła", t. I X : 1895, s. 75; P. D i l a k -
t o r s к i j , Iz predanij i legend Kadnikovskago uezda, Vologodskoj gubernií, „Etno­
grafičeskoe Obozrenie" , 1899, No 3, s. 173. 

3 8 D r a g o m a n o v , op. cit., s. 145. 
3 9 Ostatnie dane na ten temat w: Z. К  o v á e s , Das Erkennen der Hexen in 

der Westeuropáischen und der russischen Tradition, „Acta Ethnograph ica A .S .H . " , 
t. X X V I : 1977, fasc. 3-4, s. 269-271. 

K O B I E T A 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 59 

M i t dostarcza więc modelu re lac j i między mężczyzną i kobietą. Ewa 
pojawia się jako „ lewa" emanacja Adama lub —• co na jedno wycho­
dzi — jako jego odwrócone odbicie. D la uzupełnienia t y ch re lac j i do­
dajmy, że ingerencja Diabła dotyczy wyłącznie ciała Adamowego. Także 
Bóg, zmuszony udać się do nieba po duszę dla Adama, nie ma potrzeby 
robić tego dla Ewy, która powstaje z żebra już ożywiona, czerpiąc j akby 
z duszy pierwszego człowieka. W t y m sensie Adam, istniejąc samotnie, 
stanowi metafizyczną całość, jednię, a więc posiada tę samą własność, 
która leży u podstaw koncepcji Człowieka-Mikrokosmosu 4 0 . 

3. Ingerencja Diabła następuje w momencie, gdy stwórca oddala się 
od uformowanego ciała. Pod t y m względem wszystkie m i t y są zgodne. 
Różnią się natomiast wtedy, gdy mowa jest o powodach odejścia stwór­
cy. M i t y apokryficzne prezentują jednolitą wersję. W XV I -w i e c znym 
zapisie opowieści O Morzu Tyberiadzkim czytamy: „ I poszedł Pan do 
ojca swego po duszę...", w zapisie X V I I - w i e c z n y m tego samego tekstu : 
„I poszedł Pan do ducha świętego swego na niebiosa do Ojca..." 4 1 . W apo­
kry f i e r u s k i m datowanym na X I I w i ek powiedziane jest, że stwórca 
dwukrotn ie pozostawia ciało człowieka — raz idzie po oczy ze słońca, 
a d r u g i m razem udaje się po duszę do „górnej Jerozo l imy" 4 2 M a m y 
zatem do czynienia z uzasadnionym powodem, występującym w tak ie j 
samej postaci t y l k o w j ednym ze znanych m i tekstów ludowych — 
w micie ukraińskim, według którego Bóg „poleciał na niebo po duszę" 4 3 . 
W innych wypadkach stwórca po prostu odchodzi, oddala się, a próbą 
znalezienia wytłumaczenia ad hoc jest być może przekonanie, iż pozo­
stawił on ciało Adama, aby wyschło 4 4 . 

Różnica między zgodną wersją apokryfów i równie jednomyślną wer ­
sją XIX-XX-wieczną w y n i k a najprawdopodobniej ze zmiany postaci 
stwórcy. W mitach apokryf icznych jest n i m bez wątpienia Chrystus, 
natomiast w mi tach ludowych zazwyczaj Bóg Ojc iec 4 S . Bezpośrednie 
porównanie wskazywałoby na to, że wraz z zamianą Chrystusa na Boga 
Ojca nastąpiła el iminacja wątku „podróży" do nieba. 

Charakterystyczne jest, iż, o ile m i wiadomo, żaden z badaczy l i t e ­
r a t u r y apokryf icznej nie zwrócił uwag i na tę niejasność. Powodem było 
najprawdopodobniej odczytywanie mitów poprzez pryzmat idei Trójcy 
Świętej. Można jednak powątpiewać o słuszności takiego stanowiska b io-

4 0 O f i lozof icznych speku lac jach na temat A d a m a androgyna por. M. E l i a d e , 
Sacrum —• mit — historia. Wybór esejów, Wa r s z awa 1970, s 225 n. 

4 1 I v a n o v, op. cit., s. 295. 
4 2 D r a g o m a n o v , op. cit., s. 133. 
4 3 P. I., op. cit., s. 89. 
4 4 Š e j n, op. cit., s. 314; I v a n o v, op. cit., s. 335. 
4 5 J e d y n y znany m i wypadek , gdzie stwórcą ludz i jest Paniezus s tanowi mit 

z okolic Babie j Góry, T r a c z y k , op. cit., s. 75. 



60 RYSZARD TOMICKI 

rąc pod uwagę zarówno wątpliwości nasuwane przez same teksty apo­
kryf iczne, j ak i zasady funkcjonowania j ak i chko lw iek tekstów chrześci­
jańskich w ramach k u l t u r y ludowej . Rozpocznijmy od pierwszej kwest i i . 

Konst rukc ja apokryfów O Morzu Tyberiadzkim wskazuje, że stwórcą 
świata i ludz i jest jedna i ta sama postać, określana enigmatycznie m ia ­
nem Pan. W in i en to być Bóg Ojciec, nawet jeżeli miałby „zawierać 
w sobie" dwie pozostałe postaci Trójcy. W całym ciągu narrac j i wzmian­
ka o odejściu Pana „do ojca swego" (w wers j i XVI-wieczne j ) stanowi 
zaskoczenie, ale równocześnie wyraźne zakłócenie, gdyż w dalszej części 
m i t u , w epizodzie o powstaniu drzewa krzyżowego, o Chrystusie mówi 
się jako o osobie różnej od Pana — stwórcy, mającej się dopiero pojawić 
na ziemi. Wersja XV I I -w i ec zna opowieści O Morzu Tyberiadzkim jest 
już znacznie bardziej „dopracowana". Typowo dual istyczny m i t kosmo-
goniczny, analogiczny do występującego w zapisie z X V I w ieku , poprze­
dzony jest passusem opisującym wyłonienie się z Boga Sawaofa jego 
syna Jezusa Chrystusa i Ducha św. Teraz pojawienie się Chrystusa 
w dalszych par t iach opowieści posiada już jakie takie uzasadnienie 
w preegzystowaniu Trójcy. Nadal jednak nie wiadomo, dlaczego w mo­
mencie kreac j i ludz i stwórcą okazuje się Chrystus, będący postacią zu ­
pełnie odrębną od Boga Ojca i Ducha św. i do tego nie mogący sam 
stworzyć duszy. Być może dla redaktora XVI I -w ieczne j wers j i apokry fu, 
który akceptował wyraźnie nieortodoksyjne elementy m i t u , ale starał 
się jednocześnie podkreślić, że powinien on być odczytywany w kate­
goriach kodu chrześcijańskiego, niejasny dla nas epizod antropogonii 
był dostatecznie zrozumiały. 

Z drugie j s trony w sytuacji,, gdy zagadką pozostaje geneza dua l i ­
stycznych motywów wkomponowanych w oba teksty apokryficzne (za­
równo w kosmogonii, j ak i antropogonii ) , a wielce prawdopodobna jest 
hipoteza, że zostały one przejęte z t radyc j i ludowej i poddane d r obnym 
t y l k o retuszom, niekonsekwencje związane z osobą stwórcy ludz i na­
bierają nieco innego w y m i a r u . Przy t a k i m założeniu zakłócenia w obu 
mi tach antropogonicznych i wyraźne dążenie do uwypuk len ia idei Trój­
cy w wers j i XV I I -w ieczne j stanowić mogą przesłanki przemawiające 
za istnieniem nie znanej we rs j i m i t u , w której stwórcą ludz i byłby syn 
Boga, charakteryzujący się ograniczonymi kompetencjami k reacy jnymi 
i wskutek tego zmuszony do korzystania z pomocy Ojca. Przypuszczenie 
takie uprawdopodobniają w jakiejś mierze X IX -XX-w i e c zne m i t y ludo ­
we. Kon tynuowany jest w n ich cały epizod ingerencj i Diabła, będącej 
konsekwencją opuszczenia ciała człowieka przez stwórcę. Zan ikow i u le ­
gła w większości wypadków konkretna motywacja odejścia stwórcy, 
gdyż Bóg Ojciec nie mus i iść do nieba po duszę — j emu wystarczy 
tchnąć własnego ducha, aby ożywić Adama. Element oddalenia się stwór­
cy przetrwał więc jedynie wskutek „inercji t e k s t u " oraz istotności samej 
ingerencj i Diabła. Są to wystarczające świadectwa ewoluowania mo ty -



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 61 

w u od fo rmy t y p u apokryficznego do f o r m występujących na przełomie 
X I X - X X w ieku . 

Hipoteza о ludowej proweniencj i koncepcji syna Boga — stwórcy l u ­
dzi pozwala na uczynienie jeszcze jednej uwag i na temat sposobu od­
czytywania wers j i apokryf icznych. Jeśli m i t y zachowane w apokryfach 
funkcjonowały w X V I - X V I I w i eku w środowiskach ludowych, t rudno 
wyobrazić sobie, b y odczytywane t a m były przez pryzmat ide i Trójcy 
Św., a zatem żeby Chrystus mógł być po jmowany nie jako Chrystus — 
syn Boga, lecz sam Bóg — jeden, choć w trzech postaciach. Należałoby 
bowiem równocześnie założyć, że w okresie od końca średniowiecza do 
początków naszego stulecia następował regres w przyswajaniu d o k t r y n y 
chrześcijańskiej przez lud . A skądinąd wiadomo, że idea Trójcy Šw. 
należała do t y ch elementów dokt ryny , które na j t rudnie j przenikały do 
k u l t u r y ludowej i były nagminnie re interpretowane według schematu 
Ojciec — Matka — Syn. Rozłączność Boga Ojca i Chrystusa w antropo­
gonii apokryf icznej mus i być rozpatrywana również z tego p u n k t u w i ­
dzenia. 

Materiały słowiańskie nie pozwalają powiedzieć nic ponad to, co zo­
stało powiedziane. Trudno na te j podstawie snuć jak ieko lw iek dalej 
idące wnioski . Wypadnie nam jednak powrócić jeszcze do te j kwest i i , 
ponieważ koncepcja stwórcy ludz i nie dysponującego wszechmocą krea­
cyjną i zmuszonego do korzystania z pomocy innej is toty występuje 
także u niektórych niesłowiańskich ludów Europy Północno-Wschodniej 
i A z j i Północnej. 

* 

Stworzenie ludz i rozpoczyna ciąg wydarzeń, które w ludowych m i ­
tach przebiegają podług trzech zasadniczych wariantów różniących się 
dość znacznie pod względem kompozycy jnym. W ten sposób o t r zymuje ­
m y t r zy g rupy tekstów częściowo ze sobą komplementarnych: 

W A R I A N T A W A R I A N T В  W A R I A N T С 

G r z e c h G r z e c h — 
Uka ran i e U k a r a n i e — 

— U m o w a A d a m a z Diabłem U m o w a Boga i Diabła 
— L i k w i d a c j a u m o w y L i k w i d a c j a u m o w y 

Jak w y n i k a ze schematycznego zapisu głównych motywów, war i an t A 
przebiega zgodnie z wzorcem b i b l i j n y m , podobnie jak część wa r i an tu B, 
który rozmi ja się z Księgą Rodzaju dopiero w momencie wygnania Ada­
ma i E w y z ra ju . Z kole i war ian t С jest odmianą dwóch ostatnich mo­
tywów war i an tu B. T r zy wa r i an t y sprowadzić więc można do dwóch 
grup motywów — jednej dotyczącej grzechu i ukarania ludz i , a drugie j 
obejmującej m o t y w y umów z Diabłem i je j l i kw idac j i . Zabieg t a k i za­
pobiega powtórzeniom w trakcie omawiania mitów i nie wpływa w zna-



62 RYSZARD TOMICKI 

czący sposób na dostrzeżenie nieco innej w y m o w y ideowej każdego z wa­
riantów; w wypadkach, k iedy kompozycja m i t u jako całości decyduje 
o semantyce któregoś z motywów, odwoływać się będę do odpowiedniego 
war iantu . 

I I . W R A J U I P O Z A R A J E M 

Grzech p ierworodny stanowi w dziejach ludz i ostrą cezurę. Jego opis 
bazuje z reguły na Księdze Rodzaju i k u l t u r a ludowa nie wniosła do 
tego epizodu zbyt w i e lu innowacj i . Pewne przesunięcia akcentów, a cza­
sem nawet istotną zmianę w stosunku do tekstu bibl i jnego, obserwuje 
się przede wszys tk im przy prezentacji przyczyn i sposobu popełnienia 
grzechu. Z formalnego p u n k t u widzenia wyróżnić t u można t r zy wersje: 
a) zjedzenie owocu z drzewa objętego zakazem Boga, b) stosunek płcio­
w y E w y z Diabłem lub Adamem, c) bliżej nie określone zgrzeszenie. 
Nie zawsze jednak, zwłaszcza w mitach bogatych fabularnie, są one 
rozłączne. Jeśli wye l im inu j emy teksty powtarzające wersję biblijną oraz 
te, w których spożycie zakazanego owocu rozumiane jest wyłącznie jako 
wykroczenie przeciw poleceniu Boga, a zatem grzech polega na sprze­
niewierzeniu się stwórcy, wśród pozostałych uwagę zwraca silne ekspo­
nowanie in ic jac j i seksualnej jako istoty grzechu. 

Najbardziej oryginalne ujęcie zawiera grupa mitów ukraińskich, 
w których drzewo objęte boskim zakazem jest drzewem diabelskim. 
Wyrosło z ziarna ukrytego przez Diabła w czasie wydobywania nasion 
drzew rajskich z praoceanu. Bóg nakazując omijanie jego owoców l o j a l ­
nie ostrzega Adama i Ewę, iż jest ono „drzewem śmierci i grzechu" 4 6 . 
Inwers ja własności ziarna schowanego przez Diabła pod językiem, 
a w konsekwencj i także owoców jabłoni rosnącej w środku ra ju opodal 
s tudni dającej początek czterem rzekom, ma charakter analogiczny do 
inwers j i , jakie j podlegają skażone diabelską śliną ziemia czy ciało czło­
wieka. Rozwiązanie to kontynuuje więc s t r u k t u r y właściwe dual istycz­
nej kosmogonii ludowej — Diabeł jest sprawcą stanów będących od­
wrotnością tych , które powstają dzięki aktywności twórczej Boga. Po 
zjedzeniu jabłka ludzie stają się śmiertelni. 

Tak jednoznaczny i bezpośredni związek zakazanego owocu ze śmier­
cią nie występuje w zasadzie poza wspomnianą grupą mitów. A le jest 
to t y lko jeden aspekt rajskiego owocu, gdyż drzewo, z którego pochodzi, 
reprezentuje ponadto grzech. Ewa po zjedzeniu jabłka ulega Diabłu 
powodując jednocześnie, poprzez oddanie reszty jabłka Adamowi , iż 
on również zaczyna je j pożądać. Owoc śmierci okazuje się także owocem 
miłości w jej najbardziej konkretne j , potencjalnie życiodajnej formie. 
Powodując utratę nieśmiertelności rozbudza u pierwszych ludz i potrzeby 
seksualne. W t y m kontekście grzech stanowi znak zmiany o fundamen-

G n a t j u k, op. cit., s. 9-10, 15 п., 19. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 63 

t a l n y m znaczeniu egzystencjalnym. Adam i Ewa dokonują „przejścia" 
od nieskończonego t rwan ia osobniczego do życia skończonego w planie 
i ndyw idua lnym, lecz trwałego gatunkowo. Fakt , że objęte zakazem drze­
wo nazwane zostało „drzewem śmierci i grzechu" 4 7 , podkreśla nieroz-
łączność obu aspektów zmiany w sposobie istnienia pierwszych ludzi . 

W mi tach ńie znających „dwoistego" drzewa jedność ta ulega rozbi ­
ciu. Utrata nieśmiertelności pojawia się jako następstwo grzechu, zwykle 
mało eksponowane, co w części mitów (realizujących war i an t B) uzasad­
nione jest względami kompozycy jnymi . Jabłko stanowi zazwyczaj i n s t r u ­
ment w rękach Diabła (który sam przybiera cechy demiurga seksu) albo 
t rac i zupełnie znaczenie stając się dalszoplanowym rekwizy tem wydo­
b y w a n y m jedynie w wersjach antropogoni i mających ściśle określony 
adres. Jeden z badaczy, zanim usłyszał opowieść o Adamie i Ewie, do­
wiedział się od informatora, że o zjedzeniu zakazanego owocu mówi się 
wyłącznie dzieciom. W rzeczywistości grzech spowodowała Ewa wyzwa­
lając u Adama pożądanie, rozbudzając swymi wdziękami jego namięt­
ność 4 8 . 

Bezpośrednim sprawcą in ic jac j i seksualnej jest najczęściej Diabeł. 
Oto w pewnym micie ukraińskim przychodzi on do Ewy, odwiedza ją, 
a gdy Bóg otacza raj ogniem, przedostaje się do nie j przez rurę w po­
staci węża, „bo nie mógł bez nie j wytrzymać". Wypędzenie ludz i z r a ju 
następuje wprawdzie po zjedzeniu jabłka, ale równocześnie Ewa rodzi 
dziecko-potwora, demoniczną istotę wyniszczającą matkę 4 9 . W i n n y m 
tekście ukraińskim urodzenie potworka poczętego ze związku z Diabłem 
jest już wyłączną przyczyną opuszczenia r a j u s 0 . Niekiedy diabelskim 
dzieckiem okazuje się K a i n , jabłko żaś specjalnie zaklęte przez Diabła 
ma charakter afrodyzjaku, po którym Ewa ulega Diabłu, a u Adama ro ­
dzą się „diabelskie pokusy" prowadzące do spłodzenia Abla. Odmienni 
ojcowie są źródłem nieprzyjaźni między braćmi oraz przecistawnych 
cech ich charakterów 5 1 . 

M i t y prezentujące naturalne sku tk i „grzechu" w szczególny sposób 
4 7 Ana log iczny obraz d rzewa życia i śmierci występuje w micie ałtajskim, 

gdzie ludz iom zabronione jest jedzenie owoców z zachodnich gałęzi, por. W. R a d-
1 o í f, Proben der Volkslitteratur der türkischen Stamme Süd-Sibiriens, St. Pe te r s ­
burg 1866, t. 1, s. 178-179. 

4 8 G n a t j u k, op. cit., s. 19-20. Była to j ednak p i e rwsza E w a ulepiona z gliny, 
która po wygnan iu z r a j u zamieniła "się w drzewo iwę. Później Bóg stworzył A d a ­
mowi żonę z żebra. U Gagauzów istniały również dwie wers je wypadków: „jedni 
u t r z y m y w a l i [...] że A d a m zjadł zakazany owoc, a inni , że po prostu, gdy A d a m 
zobaczył Ewę to zrobił z nią grzech, a potem Bóg wygnał go za to z r a j u " , M o š-
k o v, op. cit., s. 5. Analogiczne przesunięcie f unkc j i kus i c i e l a n a Ewę zna l i Węgrzy, 
S. E r d é s z , The cosmogonical conception of Lajos Ami, Storyteller, „Acta E t h n o -
graphica A .S .H . " , t. X I I : 1963, fasc. 1—2, s. 58. 

4 9 G n a t j u k , op. cit., s. 6-7. 
5 0 G n a t j u k, op. cit., s. 123. 
5 1 Ż m i g r o d z к i, op. cit., s. 324; P. I., op. cit., s. 92. 



64 RYSZARD TOMICKI 

ukazują postać Ewy. Pojawia się ona jako Matka w szerokim, kosmicz­
n y m niemal sensie tego słowa 5 2 , rodząca zarówno ludz i , j ak i demony, 
a więc będąca dla t y c h dwóch światów elementem mediacy jnym. Nie 
jest to zaskoczeniem, gdyż już poprzednio stwierdziliśmy analogiczną 
funkcję E w y w odniesieniu do opozycji swoi — obcy, równoważnej opo­
zycj i ludzie — demony. Gdy mowa o dzieciach E w y możliwe są dwa 
schematy genetyczne: 

D I A B E Ł E W A A D A M D I A B E Ł E W A A D A M 

D E M O N Y L U D Z I E K A I N A B E L 

Wariant d rug i posiada antecedensy w żydowskiej legendzie o naro­
dzeniu Kaina i jego siostry Ka lomeny ze związku z Diabłem (Samaelem) 
i znal i go w średniowieczu zarówno Bogomiłowie, j ak i heretycy za­
chodnioeuropejscy 5 3 . War iant pierwszy, będący w X I X - X X w i eku skład­
n i k i e m m o t y w u cyrografu Adama, mógł czerpać z tego samego n u r t u 
wyobrażeń zważywszy na to, że w j ednym z apokryfów rusk ich demo­
n icznym dzieckiem mającym wężowe głowy na czole i piersiach jest 
właśnie K a i n S i . W każdym razie war i an tu z Ka inem i Ab l em nie można 
w kontekście wyobrażeń ludowych interpretować wyłącznie jako m i t u 

0 urodzeniu przez Ewę ludz i dobrych i złych, nawet wtedy, gdy nie ma 
mowy o udziale Diabła w poczęciu Kaina, świadczy o t y m m i t w ie lko-
rusk i , w którym K a i n i Abe l są po prostu dziećmi Adama i Ewy. K a i n 
jest starszym bratem, pasterzem i myśliwym przebywającym często poza 
domem, w lasach, na mokradłach, wędrującym za stadem. Abe l to r o l ­
n ik , który prowadzi osiadły t r y b życia, przebywa w domu. K a i n składa 
Bogu krwawą ofiarę z barana, Abe l — płody r o l n e 5 5 . Bracia przeciw­
stawieni są więc w bardzo konkre tnych kategoriach: pasterz/myśliwy — 

5 2 W k i l k u we r s j a ch po jawia się motyw dwóch E w : stworzonej z kw ia tu , p rze ­
znaczonej na matkę Ch ry s tu sa , oraz E w y właściwej, pa r tne rk i Adama . P i e rwsza 
dzięki narodzeniu Zbaw ic i e l a „została ludzkości odkupienia sprawczynią", druga 
była „powodem zatraty rodu ludzkiego" , E . R u l i k o w s k i , Opis powiatu wasyl-
kowskiego pod względem historycznym, obyczajowym i statystycznym, W a r s z a w a 
1853, s. 176-177; por. też: Ż m i g r o d z k i , op. cit, s. 325. Motyw dwóch E w może 
mieć również inną postać: p ie rwsza E w a , odpowiedzia lna za grzech, została zamie ­
n iona w drzewo, druga jest matką rodzaju ludzkiego, G n a t j u k , op. cit., s. 19. 
T a we r s j a oraz być może wierzenie o stworzeniu przez Boga na jp ie rw diabl icy, 
a potem ludz i ( J . S с h n a i d e r, Lud peczeniżyński. Szkic etnograficzny, „Lud", 
t. X I I I : 1907, s. 202-203) stanowić mogą ref leks legendy ta lmudyczne j o L i l i t h , 
p ierwsze j partnerce Adama , stworzonej z z iemi , która została demonem, por. D r a -
g o m a n o v, op. cit., s. 144-145. 

5 3 Por. M. L o o s , Dualist Heresy in the Middle Ages, P r a h a 1974, s. 85-86, 
93-94, 137. 

5 4 A. E . N a u m o w , Apokryfy w systemie literatury cerkiewnosłowiańskiej, 
Wrocław 1976, s. 84. 

5 5 P. A . G o r o d с o v, Zapadno-sibirskija narodnyja legendy o tvorenii mira 
1 borbe duchov, „Etnografičeskoe Obozrenie" , 1909, No 1, s. 62. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 65 

r o l n i k nomad/włóczęga — człowiek osiadły :: człowiek związany 
z obszarami „zewnętrznymi", „obcymi" — człowiek związany z rolą, 
terenami „oswojonymi". 

Zachodniosyberyjskie pochodzenie tego m i t u tłumaczy inwersję w za­
jęciach i rodzajach ofiar Ka ina i Abla , ale pozwala również odnieść opo­
zycję braci do odległości ku l tu rowe j , jaka dzieliła zamieszkujących na 
t y m terenie Słowian i ludy niesłowiańskie (Manso-chantów, Samojedów, 
Ewenków). Z tego p u n k t u widzenia Abe l symbolizuje grupę „swoich", 
K a i n zaś g rupy „obcych". Jeżeli nawet ten ostatni nie jest wprost e k w i ­
walentem demona (zważywszy na dążność do zbliżania i równoważenia 
kategor i i „obcy" i „demon" w ku l turze ludowej ) , to jednak Ewa w y ­
stępuje w micie przyna jmnie j jako matka „swoich" i bardzo od n ich 
odległych „obcych". 

Amb iwa l en tny obraz E w y - M a t k i poświadczają również inne teksty 
ludowe, a zwłaszcza tak zwana opowieść o nierównych dzieciach Ewy, * 
rozpowszechniona w X I X - X X w i e k u na terenie całej Europy 5 6 . Wspólna 
dla całego c yk lu s t ruk tu ra przybierała jednak w różnych regionach od­
mienne- konkretyzacje, w zasadniczy sposób wpływające na sens opo­
wieści. Formę najbliższą omawianym m i t o m miały teksty pochodzące 
z południowej Słowiańszczyzny. Według n ich Adam i Ewa m i e l i k i l k a -
dziesięcioro dzieci, na przykład 77 córek i 70 synów albo w sumie 60-
-cioro. Gdy pewnego razu Bóg zechciał zobaczyć ich wraz z potomstwem 
zdecydowali oni ukryć część dzieci (odpowiednio: 7 córek lub 30-cioro) 
i okłamali Boga twierdząc, iż nie mają innych poza t y m i , które przy ­
były przed oblicze stwórcy. Wówczas u k r y t a część potomstwa Adama 
i Ewy zmieniła się (albo została zmieniona przez Boga) w demony 5 7 . 

W opowieściach znanych z Białorusi, U k r a i n y i południowej Polski 
sens podziału dzieci ulega radykalne j zmianie. T u eksponowany jest 
wyłącznie aspekt nierównej ilości synów i córek. Dzieci Adama i Ewy 
zawierają bowiem między sobą małżeństwa, a większa ilość dziewcząt 
powoduje, iż te, które nie miały partnera, zostały zawitkami 5S. Jeszcze 
inne rozwiązanie, znane w Polsce już z Lamentu chłopskiego na pany, 
mówi ponownie o u k r y c i u części dzieci przed Bogiem, lecz dokonany 
w ten sposób podział ma wyłącznie sens społeczny. Ci, którzy zostali 
pokazani Bogu, sta l i się panami, reszta — których istnienie Adam i Ewa 
zatai l i — dała początek wars twom niższym 5 9 . Jest to i lustracja znanej 
prawidłowości, że s t r u k t u r y mitologiczne mogą służyć opisowi różnych 
poziomów rzeczywistości, w t y m w y p a d k u socjokosmosu. 

5 5 A . F i s c h e r , Wątek nierównych dzieci Ewy, „Lud", t. X V I : 1910, s. 358-364. 
5 7 H . C z a j k a , Bohaterska epika ludowa Słowian południowych (struktura 

treści), Wrocław 1973, s. 91-92. 
5 8 G n a t j u k , op. cit., s. 20; O. K o l b e r g , Dzieła wszystkie, t. 7: Krakow­

skie, cz. I I I , Wrocław br, s. 8. 
5 9 F i s c h e r , op. cit., s. 358-364. 

5 — Etnografia Polska t. XX IV , z. 2 



66 RYSZARD TOMICKI 

Wydaje się, iż ambiwalencję E w y traktować należy szerzej jako szcze­
gólny przypadek ogólniejszej zasady, która dotyczyłaby każdego ele­
men tu mitologicznego pełniącego funkcje macierzyńskie czy quasi-ma-
cierzyńskie. Element ów, będąc z na tu ry swej dwuaspektowym, uzyskuje 
określoną wartość semantyczną dopiero poprzez koniunkcję z i n n y m , 
jednoznacznie oznakowanym elementem. Sytuację taką spotykamy czę­
sto w mi tach o stworzeniu świata, gdzie na przykład anioły i diabły 
powstają z jednej substancji. K i edy „rodzą się" z krzemienia, różnica 
między n i m i predeterminowana jest przez to, że krzemień zostaje prze­
łamany, a Bóg i Diabeł tworzą osobno swych pomocników. Tworzyć ich 
jednak może sam Bóg albo sam Diabeł, lecz wówczas anioły powstają 
z prawej ręki, diabły zaś z ręki lewej . Identyczny podział powoduje ko -
niunkc ja jednej substancji (wody, ziemi) z Bogiem i Diabłem albo z k i e -

. r u n k a m i w przód i w tył 6 0 . 
Zasada ta obowiązuje również w wierzeniach i fo lklorze mówiących 

o związkach ziemskich kobiet z diabłami (demonami), z których rodzą 
się po twory l u b o i ch stosunkach z is totami o cechach niebiańskich p ro ­
wadzących do narodzin herosów 6 1 . I w t y m wypadku miejsce antropo-
morficznego „elementu sprawczego" zająć może j ak iko lw i ek i nny ele­
ment pod warunk i em, że należy do te j samej kategor i i . Dobrą ilustrację 
stanowi t u południowosłowiański wątek leczenia bezpłodności skrzy­
dełkami złotej r y b k i . Oto za radą wił cierpiąca na bezpłodność żona króla 
Budy ma otrzymać prawe skrzydełko złotej r y b k i z Dunaju. K i edy j ed­
nak miast spodziewanego syna — junaka rodz i smokopodobnego potwo­
ra, okazuje się, że podano jej lewe skrzydełko ryby . Prawe otrzymała 
natomiast żona królewskiego sługi, bezpłodna j ak królowa, i powiła syna 
z oznakami przyszłego władcy 6 2 . 

Jeżeli słuszne jest moje przekonanie o real izowaniu się we wszyst­
k i ch przytoczonych wierzeniach te j samej s t ruk tu ry , wówczas je j n a j ­
ogólniejszą postać przedstawić można w następujący sposób: 

A X n i e — A 

istoty + istoty 

gdzie: A — istota/czynnik o cechach niebiańskich 
n i e — A — istota/czynnik o cechach chtonicznych 
X — istota/element o funkc jach macierzyńskich lub qucm-macierzyńskich 

6 0 R. T o m i c k i , Kosmogonia dualistyczna w Europie i Azji w XIX-XX wie­
ku. Studium etnor eligió znawcze, W a r s z a w a 1978 (maszynopis w A r c h i w u m I n s t y ­
tutu H i s to r i i K u l t u r y Mater ia lne j P A N w Warszawie ) , s. 97-100. 

6 1 Por. E . V . P o m e r a n c e v a , Mifologičeskie personaži v russkom jol'klore, 
Moskva 1975, s. 131; J u . I. S m i r n o v, Slavjanskíe epiceskie tradicii. Problemy 
evolucii, Moskva 1974, s. 113. 

6 2 С z a j к a, op. cit., s. 151; por. motyw narodz in herosa po zjedzeniu s k r z y ­
dełka złotopiórego leszcza przez służkę, E . S . N o v i k, Sistema personažej russkoj 
voUebnoj skazki, w : Tipologičeskie issledovanija po fol'kloru, Moskva 1975, s. 226. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 67 

Powróćmy znowu do grzechu pierworodnego i jego konsekwencji . 
A b y opisać bezpośredni i najbardziej konkre tny skutek grzechu nie w y ­
starczy użyć określenia „wygnanie z r a j u " . P ierwotna lokalizacja ludz i 
nie zawsze jest bowiem taka sama. Oprócz ra ju sytuowanego na wschod­
n i m krańcu ziemi m i t y ludowe mówią o stworzeniu ludz i w niebie albo 
na ziemi. Gdy ra jem jest niebo, A d a m i Ewa zostają wygnan i na zie­
mię 6 3 . Jeśli stworzeni b y l i na ziemi i na nie j przebywają wraz z Bogiem, 
to cała ziemia jest ra jem, a pojawienie się m o t y w u wygnania byłoby 
nielogicznością. Jego semantyczny ekwiwalent stanowi opuszczenie z iemi 
przez Boga, porzucenie ludz i i odejście do nieba M . Istnieją zatem t r z y 
lokalizacje Adama i Ewy w okresie r a j sk im — w ra ju zajmującym część 
ziemi, w niebie będącym ra jem oraz na ziemi mającej status r a j u dzięki 
pobytowi Boga. Odpowiednio do tego, adekwatnym opisem zmiany sy­
tuac j i Adama i Ewy po zgrzeszeniu będzie nie ty le i ch przestrzenna 
translokacja, choć ona występuje oczywiście najczęściej, i le różnica w r e ­
lac j i istniejącej między n i m i i Bogiem przed oraz po zgrzeszeniu. Jedy­
n y m wskaźnikiem zmiany wydaje się charakter kon tak tu z Bogiem: 

Oddalenie od Boga imp l i ku j e kolejne zmiany, wśród których szcze­
gólnie podkreślana jest konieczność pracowania, nie zawsze jednak ma ­
jąca t ak jednoznaczny charakter kary , j ak w Księdze Rodzaju. W y n i k a 
ona przede wszys tk im z ogólnego sensu, j ak i ma przerwanie bezpośred­
nich kontaktów z Bogiem, a mianowicie z przejścia od bytowania r a j ­
skiego quasi-naturalnego do istnienia kul turowego. Ludzie muszą p ra ­
cować, aby zapewnić sobie utrzymanie — jedzenie, ubiór i t d . — i w t y m 
celu otrzymują od Boga niezbędne narzędzia, a ponadto wpojone i m 
zostają reguły skutecznego działania takie, j ak znak krzyża, modl i twa, 
zabiegi magiczne 6 S . 

Jest oczywiście wiele mitów, które ukazują pracę jako zasłużoną karę; 
są i takie wszakże, w których mozół pracy nie w y n i k a an i z przewinienia 
ludz i , ani z boskiego gniewu. W j ednym z tekstów ukraińskich Bóg prze­
kazując Adamowi narzędzia rolnicze wypowiada słowa brzmiące n iczym 
t rosk l iwa rada, jedyne co można zrobić w sytuacj i , w której m imo za­
kazów i ostrzeżeń znaleźli się Adam i Ewa. Mówi do Adama: „dookoła 

6 3 S z u с h i e w i с z, op. cit. s. 12; por. wersję węgierską, E r d é s z, op. cit, 
s. 58. 

6 4 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 15. 
6 5 G n a t j u k, op. cit., s. 19, 21; S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 8; K o l b e r g , 

op. cit., s. 7; A. N o w o s i e l s k i , L u d ukraiński, Wi lno 1857, t. 2, s. 7—8. 

P r zed zgrzeszeniem Po zgrzeszeniu 

i I ludzie oddaleni współbycie 
z Bogiem z iemia odejście Boga 



68 RYSZARD TOMICKI 

siebie, siedząc, kop abyś żył". Jednak Diabeł mami go większymi pło­
dami i namawia do pracy w pozycj i stojącej. K i edy A d a m ulega namo­
wom, Diabeł przekl ina go i skazuje na pracę w pocie czoła i ciągły głód, 
Ewę zaś na rodzenie dzieci w boleściach.66. 

Grzech i oddalenie od Boga prowadzą zatem do ostatecznego uczło­
wieczenia pierwszych ludz i . To nieco paradoksalne określenie uzasad­
nione jest nie t y l k o przejściem z rajskie j „natury" do ziemskiej „kul­
t u r y " , lecz także zmianą powierzchowności Adama i Ewy. Według H u ­
cułów po złamaniu zakazu Bóg rzekł do n i ch : „Wy typer stały hr iszni ; 
do toho cziysu ne treba buło w a m n i r oby t y n i uby ra t sy: w i d teper 
mete robyty , mete uby ra t y sy. Szkira u Adama buła porosła, j y k u ba­
rana, a na nohách buły ratyći. Zaraz spały z Adama ratyći, łyszyła sy 
n i h ' t i , a wołosiy obpało h e t " 6 7 . T u uczłowieczenie rozumiane jest rów­
nież jako ut ra ta zwierzęcego wyglądu czy raczej zwierzęcych a t r y b u ­
tów — sierści i kopyt . 

Huculskie wierzenie stanowi lokalną odmianę szeroko rozpowszech­
nionego w Europie Środkowo-Wschodniej i Południowej m o t y w u szcze­
gólnej skóry, a nawet ciała 6 8 p ierwszych ludz i . Najczęściej była to skóra 
rogowa, choć sporadycznie — j ak w wypadku Hucułów, a także Wę­
g r ó w 6 9 — pojawiała się sierść, przeważająca już zdecydowanie w antro-
pogonii ludów syberyjskich i centralnoazjatyckich. Powrócimy jeszcze 
do t y ch analogii. 

Szczególną powierzchowność t r a c i l i p ierws i ludzie w momencie w y ­
pędzenia z ra ju . „Gdy A d a m został wypędzony z ra ju , Bóg odjął m u 
rogowe ciało pozostawiając mały ślad jako paznokcie na rękach i no ­
gach" 7 0. Nie jednokrotnie u t ra ta owego okrycia kojarzona była oczy­
wiście z odczuciem w s t y d u na w i d o k swej nagości, którą Adam i Ewa 
spostrzegli po zjedzeniu owocu z drzewa wiadomości dobrego i złego. 
Czasem miała być darem Boga chroniącym przed z i m n e m 7 1 . Wolno j ed­
nak sądzić, że są to wtórne interpretacje. Istnieje bowiem krąg skojarzeń 
bardziej znaczących. Bułgarzy przyrównywali rogowe okrycie do skóry 
węża, co nasuwa podejrzenie, że chodzić może nie t y l k o o zewnętrzne 
podobieństwo, lecz o ideę symbolizowaną w równej mierze przez corocz­
nie zmienianą skórę węża i nieprzerwanie odrastające paznokcie, będące 
pozostałością skóry ludz i z okresu rajskiego. Intuicję taką wzmacnia 
wierzenie, iż rogowe ciało „trwałem było i niepodległem j ak dzisiejsze 

6 6 G n a t j u k , op. cit., s. 7. 
6 7 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 7. 
6 8 Por. D a h n h a r d t, op. cit., s. 226 (tamże bibliografia) . 
6 1 E r d é s z , op. cit., s. 58-59. 
M Ż m i g r o d z k i , op. cit. s. 325. 
7 1 D a h n h a r d t, op. cit., s. 116, przyp. 1. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 69 

psuc iu " 7 2 l u b też przeświadczenie, że nie można jej było ani przegryźć, 
ani zranić 7 3 . Zatem rogowa skóra byłaby znakiem wskazującym naj istot­
niejszą cechę rajskiego bytowania — nieśmiertelność albo zdolność od­
radzania się. Jej ut ra ta w c h w i l i wygnania miałaby t y m samym sens 
znacznie głębszy niż „wydobycie się" z Na tury , co mógłby sugerować 
cytowany m i t huculsk i , sens zgodny zresztą ze znaczeniem tego wyda ­
rzenia w micie chrześcijańskim. Oznaczałaby zapoczątkowanie życia b io ­
logicznego charakteryzującego się r y t m e m życie/śmierć. 

Fakt , iż pozostałością rogowej skóry są paznokcie, k ieru je uwagę na 
popularny zakaz wyrzucania obciętych paznokci i zalecenie skrzętnego 
ich gromadzenia l u b spalania. Najprostszą interpretacją tego typowego 
zabobonu ludowego jest odwołanie się do magicznej zasady pars pro toto 
i uznanie zakazu za wyraz obawy przed spożytkowaniem części ciała 
w celach czarowniczych, na szkodę właściciela. U jawn iany przez ant ro -
pogonię związek paznokci z rajską skórą tworzy możliwość inne j i n t e r ­
pretacj i , której k ie runek wskazują zresztą niektóre ludowe komentarze 
zakazu. Obok wyjaśnień b l i sk ich interpre tac j i magicznej (z paznokci 
diabeł rob i sobie czapkę niewidkę chroniącą go przed p i o runami 7 4) w y ­
stępują również inne, nawiązujące wpros t do rajskiego a t r y b u t u Adama 
i Ewy. Podług jednego z n ich Bóg będzie żądał pokazania paznokci na 
Sądzie Ostatecznym, pytając każdego człowieka: „a gdzie jest two ja 
pierwsza skóra" 7 5 . D r u g i rodzaj komentarzy także odwołuje się do escha­
tologi i , ale każe pełnić gromadzonym paznokciom funkcje bardziej i n ­
strumentalne: „bo po śmierci człowiek leźć będzie na wysoką górę (ewen­
tualnie — do królestwa niebieskiego, na Sionską górę i tp . 76) i w tedy 
paznokcie się przydadzą; te, z któremi umrze człowiek, zginą, ale k iedy 
zajrzy za prawą pazuchę, paznokcie wyrosną znowu i umarły wydrap ie 
się n i emi na sam szczyt gó ry " 7 7 . Można sądzić, że w obu wypadkach 
chodzi o to, aby paznokcie obcinane w ciągu życia znalazły się na „tam­
t y m świecie" (nakaz spalania i ch u jawnia funkcję ognia jako in te r -
strefowego wehikułu), ale jednocześnie i ch posiadanie przez duszę zmar­
łego stanowi warunek osiągnięcia wiecznego zbawienia. Nie znamy 

7 2 O w ie rzen iach bułgarskich por. D a h n h a r d t , op. cit., s. 226; R u 1 i к o w -
s к i , op. c i i . , s. 177. 

7 3 V o 11 e r, op. cit., s. 142. 
7 4 N o w o s i e 1 s к i, op. cit., t. 2, s. 152—153; A . F i s c h e r , Uzupełnienie 

Dahnhardta, „Lud", t. X V : 1909, s. 330 (tam dalsze wskazówki bibliograficzne). 
7 5 V o 11 e r, op. c i i . , s. 142. 
7 8 L . M., Dodatki i drobiazgi ludoznawcze, „Lud", t. I I : 1896, s. 366. O S ionsk ie j 

górze por. V . E . O r e l , К  ob'jasneniju nekotorych „vyroždennych" slavjanskich 
tekstov, [w:] Slavjanskoe i balkanskoe jazykoznanie. Karpato — vostočnoslavjan-
skie paralleli. Struktura balkanskogo teksta, Moskva 1977, s. 323—324. 

" N o w o s i e l s k i , op. cit., s. 153. 



70 RYSZARD TOMICKI 

przyczyn pytania o paznokcie na sądzie ostatecznym i ewentualnych 
skutków ich nieposiadania, ale przykład d r u g i świadczy wyraźnie, że 
bez n ich w ogóle nie można dotrzeć do nieba, a więc zapewnić sobie n ie ­
śmiertelnego t rwan ia w królestwie niebieskim. Paralelność okresu r a j ­
skiego i nieba-zaświatów jest w kontekście m i t u chrześcijańsko-ludo-
wego dostatecznie jasna i nie wymaga dodatkowych komentarzy. 

I I I . A N A L O G I E A Z J A T Y C K I E 

W omówionym fragmencie antropogoni i dwa elementy przysparzają 
od lat wie le trudności interpretacy jnych. Są n i m i : 1) ingerencja Diabła 
powodująca „zanieczyszczenie" ciała człowieka oraz 2) szczególna po­
wierzchowność pierwszych ludz i . Już w końcu X I X w i eku stwierdzono, 
że powtarzalność i występowanie t y ch elementów daleko poza granicami 
etnosów słowiańskich, a nawet europejskich, wyk lucza możliwość, iż sta­
nowią one przypadkowe zaburzenia. Jednocześnie szeroki zasięg stwa­
rzał nadzieję na wyjaśnienie genezy zagadkowych składników ludowej 
antropogonii . 

M . P. Dragomanov, jeden z czołowych badaczy dual istycznych m i ­
tów Europy Wschodniej i Południowej, za punk t wyjścia do analizy 
wątku ingerencj i Diabła przyjął różnicę między wers jami słowiańskimi 
i niesłowiańskimi. Spostrzegł bowiem, że w t y c h pierwszych nie wystę­
puje w zasadzie element powszechnie spotykany u niesłowiańskich l u ­
dów północnej Euraz j i i w A z j i Środkowej, a mianowicie pozostawienie 
ciał nowo stworzonych ludz i pod opieką psa. U Słowian taką formę wąt­
k u znał on jedynie z apokry fu datowanego na X I I w iek oraz z po jedyn­
czego m i t u ukraińskiego. W tekście apokry f icznym Jezus tworzy psa 
specjalnie po to, żeby strzegł ciała Adamowego, gdy on odejdzie po 
duszę. M i m o szczekania psa Diabeł zdołał jednak podziurawić ciało 
i wprowadzić doń choroby 7 8 . W tekście d r u g i m Bóg pozostawia schnące 
ciało pod opieką psa i oddala się. Pies był nagi, nie miał sierści, k iedy 
więc zrobiło m u się zimno, zasnął. Wówczas Diabeł napluł do środka 
ciała. Po o t rzymaniu duszy A d a m zakaszlał; pies indagowany przez zdzi­
wionego Boga wyznał przyczynę swego zaśnięcia i otrzymał sierść, czło­
w i ek zaś pozostał z p lwoc inami wewnątrz ciała 7 9 . 

Znamy jeszcze jeden m i t zawierający wątek z udziałem psa 8 0 i nie 
jest wykluczone, że istniały również inne. Nie zmienia to jednak w n i ­
czym celności spostrzeżenia Dragomanova. Pies w r o l i strażnika wystę­
pował u Słowian incydentalnie. Co więcej, analogiczne opowieści M o r d -
winów, Manso-chantów, Samojedów, Ałtajczyków, Mongołów i Buriatów, 

7 8 D r a g o m a n o v, op. cit., s. 133—134. 
7 9 D r a g o m a n o v , op. cit., s. 135. 
8 0 P. I., op. cit, s. 89-90. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 71 

Kirgizów, Ewenków i Jakutów mają bogatszą fabułę i są bardziej spójne. 
W nich istota demoniczna odpowiadająca Diabłu, aby dotrzeć do ludz i 
p i lnowanych przez nagiego psa, obiecuje m u sierść i osiąga swój cel. Pies 
zostaje za karę przeklęty przez stwórcę. W te j sytuacj i Dragomanov w i ­
dział t y l ko jedną możliwość wyjaśnienia genezy wątku — opowieść 
musiała dotrzeć do Słowian ze wschodu, a nastąpiło to zapewne w pół­
nocnej Wie lkorus i , gdzie później wątek włączony został do apokry fu. 
Za wschodnim pochodzeniem przemawiały również inne argumenty. L u d 
rusk i nie propagował swego światopoglądu rel igi jnego wśród tubylców 
północno-wschodniej Rosji i Syber i i . Misjonarze upowszechniali kano­
niczne, nie zaś apokryficzne poglądy. A więc t y l ko tuby lcy , rusyfikując 
się, wprowadzić mog l i do f o l k l o ru wielkoruskiego swe dawne opowieści 
i wierzenia. Zdaniem badacza proces t ak i przebiegał od niepamiętnych 
czasów, chociaż historycznie poświadczony jest dopiero od I X wieku. 
Niemnie j ważny był d rug i argument. Wątek mówiący o Diable, który 
powodując zimno przekupił sierścią psa-strażnika, znano również na 
Węgrzech, gdzie jego forma bliższa była m i t o m ugrofińskim niż teksto­
w i ukraińskiemu. „Zmusza nas to do wniosku, że Węgrzy przynieśli tę 
opowieść z U g r i i położonej w pobliżu Ura lu , a nie uzyskal i je j od swych 
słowiańskich sąsiadów" 8 1 . 

Rozumowanie Dragomanova jest jasne. A b y ustalić k ierunek przeni ­
kania wątku zakładał większe bogactwo fabularne oraz większą częstotli­
wość jego występowania w środowisku macierzystym. Brak psa w wer ­
sjach słowiańskich miał t u zasadnicze znaczenie i skupiając na n i m 
uwagę Dragomanov pominął zupełnie wątek d rug i — zmianę powierz­
chowności pierwszych ludz i , chociaż w mi tach niesłowiańskich łączony 
on jest z wątkiem ingerencji . 

Inaczej postąpił U. Harva, którego z kole i nie interesował zupełnie 
pies-strażnik. Fiński badacz, doskonale zor ientowany w mi to log i i i r e l i g i i 
ludów północnej Eurazj i , z łatwością stwierdził, że zmiana powierzchow­
ności pierwszych ludz i występuje na t y m obszarze w dwóch odmiennych 
kontekstach: raz jako skutek ingerencj i antagonisty stwórcy, k iedy i n ­
dziej jako jeden z rezultatów grzechu. Ustalił ponadto, iż szczególnym 
okryc iem może być rogowa skóra albo sierść, przy czym każde z n ich 
miało odmienny zasięg. Skóra owłosiona występowała w A ^ j i Północnej 
i Środkowej, natomiast skóra rogowa w Europie Wschodniej oraz w m i ­
tach żydowskich i arabskich. Nieliczne wypadk i pojawienia się rogowej 
skóry na Syber i i wydawały się stanowić efekt wpływów słowiańskich 8 2 . 

Harva niechętnie wykraczał poza opis i systematyzację formalną 
wytworów ku l tu rowych . Pytania dotyczące genezy lub semantyk i zaj-

8 1 D r a g o m a n o v , op. cit., s. 138. 
8 2 U . H a r v a , Die religiósen Vorstellungen der altaischen Volker, P o r v o o — H e l ­

s ink i 1938, s. 125. 



72 RYSZARD TOMICKI 

mują u niego z reguły miejsce marginalne i nie wzbudzają większych 
emocji. Tak też jest w przypadku interesującego nas wątku. Nasuwające 
się pytanie o jego pierwotną przynależność do jednego z dwóch epizo­
dów: ingerencj i demona lub pragrzechu uzyskało lakoniczną odpowiedź. 
Harva uznał, że ut ra ta szczególnej skóry częściej stanowi składnik opo­
wieści o wygnan iu z r a ju , a co ważniejsze jest w nie j e lementem is tot ­
n y m . Stąd prosty wniosek, że w epizodzie ingerencj i jest on nie t y l ko 
wtórny, lecz również nieistotny 8 3 . 

Z dwóch przesłanek te j op in i i zaledwie jedna — istotność symbolu 
dla całego m o t y w u — zasługuje na uwagę, gdyż drugą — statystyczną 
większość — bez t r u d u można podważyć. Harva nie wykracza w rozu­
mien iu sierści/rogowej skóry poza interpretacje zawarte w mi tach l u ­
dowych. Jednak przypisywana jej funkcja zabezpieczania człowieka „od 
zimna, wi lgoc i i innych, podważających jego zdrowie niebezpieczeństw" 8 4 

doskonale pasuje do charakteru okresu rajskiego, u t ra ta zaś odpowiada 
zmianie warunków istnienia po wygnan iu z ra ju . Trzeba przyznać, że 
badacz fiński był bardzo b l i sk i u jawnienia głębszej wa rs twy symbo l ik i 
rajskiego a t r ybu tu ludz i , k iedy w niezwykle zsynkretyzowanym micie 
ałtajskim dostrzegł ideę, którą spotkaliśmy już w mitach ukraińskich. 
Ałtajscy odpowiednicy Adama i E w y grzeszą nie ty le wskutek złamania 
boskiego zakazu, i le przez samo zjedzenie owocu należącego do boga 
śmierci Er l ika . I ch „upadek" wywołuje znamienny komentarz stwórcy: 
„Nigdy więcej nie będę tworzył ludz i , niech oni teraz rodzą się z sa­
mych siebie". Harva zestawił ten passus z wierzeniem Kałmuków, iż 
organy płciowe i potrzeby seksualne powstały dopiero po dokonaniu się 
grzechu, a następnie uogólnił oba w y p a d k i — m i t ukazujący praprzy ­
czynę śmierci wyjaśnia równocześnie początek narodzin. Nie dostrzegł 
wszakże związku między t y m i z jawiskami oraz utratą p ierwotne j skóry. 

Wspomniany m i t ałtajski, o wyraźnych śladach oddziaływania t r a ­
dyc j i judeochrześcijańskiej, raczej apokryf icznej niż kanonicznej (gdyż 
rajskie drzewo jest drzewem życia i śmierci, a nie wiadomości dobrego 
i złego), wyznaczał już prostą drogę, którą przenikać miał do Az j i Środ­
kowej i Północnej cały epizod ra jsk i , a wraz z n i m wątek u t r a t y p ier­
wotnej skóry. Zmiana powierzchowności w momencie wygnania z ra ju 
poświadczona była w mi tach i legendach Żydów oraz niektórych ludów 
arabskich z A z j i Mniejszej (rogowa skóra, sierść), Kałmuków astrachań­
skich (świetliste ciało wykluczające potrzebę istnienia ciał niebieskich), 
Syryjczyków (oblicza świecące n iczym słońce i ciała przeźroczyste j ak 
kryształ), wreszcie w etiopskiej redakcj i Księgi Adama ( istoty świe­
tl iste) es. 

8 3 H a r v a , op. cit., s. 118. 
8 4 H a r v a , op. cit., s. 122. 
8 5 H a r v a , op. cit., s. 125-127. Mit ałtajski, o którym wyżej wspomniano, opu­

blikował R a d l o f f , op. cit, s. 177-179. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 73 

Zgromadzone przez Harvę przykłady świadczą wyraźnie, że prob lem 
genezy wątku sprowadzał się w istocie do dawności apokry fu etiopskiego 
i specyficznego zasięgu geograficznego. Jedno i drugie przesądzało spra­
wę, gdyż dyfuz jonizm poparty historiografią nie pozostawia zbyt dużego 
pola manewru . 

M imo pozorów prawdopodobieństwa przedstawiona interpretacja b u ­
dzi wiele różnorakich wątpliwości. Brak w nie j przede wszystk im n a j ­
mniejszej próby wyjaśnienia, w j a k i sposób wątek przenikający z re jo­
nu Bliskiego Wschodu i mający określoną formę (świetlistość pierwszych 
ludzi ) mógł spowodować powstanie w północnej Euraz j i stosunkowo 
zwartego zasięgu wątku odmiennego formalnie (sierść) i sytuowanego 
w i n n y m kontekście mito log icznym. Kwest ia ta zyskuje dodatkowe zna­
czenie, gdy częściowo zgodzimy się z Harva. Nie można bowiem w y ­
kluczyć, że wątek świetlistości Adama i Ewy był rzeczywiście rozpo­
wszechniony przez tradycję apokryficzną. Wzmiankę o utracie tego a t r y ­
bu tu w w y n i k u grzechu spotykamy w j ednym z apokryfów wschodnio-
słowiańskich 8 6 . Wśród Kałmuków astrachańskich i na Ałtaju znano m i t y 
mówiące o konieczności stworzenia ciał niebieskich spowodowanej grze­
chem pierwszych ludz i i zanikiem ich świetlistości 8 7. A le jeśli wędru­
jący wątek zachował w Az j i Środkowej swą archaiczną formę jeszcze 
w początkach X X w i eku , to dlaczego u ludów A z j i Północnej, do któ­
r y ch jego dotarcie jest w ogóle mało prawdopodobne, miałby ukształto­
wać f o rmy tak różne od własnej? 

Trudność znalezienia przekonującej odpowiedzi pozostawia czas od 
zastanowienia się nad i n n y m uchybieniem U. Harvy . Otóż zasugerowany 
istotnością u t r a t y p ierwotne j skóry w opowieści o wygnan iu z ra ju za­
łożył a priori, że skoro stąd przeniesiony został do epizodu ingerencj i 
demona podczas tworzenia ciał, nie może w n o w y m kontekście mieć 
istotnego znaczenia. Przytoczył więc m i t y syberyjskie wyłącznie z nau ­
kowego obowiązku, eksponując t y l ko te, w których dostrzegał ewentu­
alne wpływy opowieści o ut raconym ra ju . Tymczasem uważna l ek tura 

8 6 I v a n o v, op. cit., s. 298 (gdy A d a m i E w a zgrzeszyl i , „spadly z n ich wieńce 
i odzienie jasne [odeždy světly] i zaczęli A d a m i E w a kryć się za drzewami") . -

8 7 Według mi tu ałtajskiego p ie rws i ludzie rodzi l i się z kwiatów i mie l i skrzydła 
emanujące światło. U t rac i l i , je gdy zjedl i jakiś znalez iony korzeń, w efekcie czego 
poznal i grzech. Zapanowała ciemność i na prośbę ludz i Cho rmus to - chan stworzył 
słońce i księżyc, A . P. B e n n i n g s e n , Legendy i skazki Centralnej Azii, S. P e -
terburg 1912, s. 12, pod. za : I . A . K r y v e l e v, Religioznaja kartina mira i ее bo-
goslovskaja modernizacja, Moskva 1968, s. 75. Także u Derbetów zapisano mit 
mówiący, że gdy nie było słońca i księżyca „ludzie l a ta l i w powietrzu, s ami sypa l i 
i s k r y i nie potrzebowal i słonecznego ciepła. Jeden z n i c h zachorował. Bóg posłał 
Otuczi -geniunga, aby poszukał l eka r s twa " . T e n wydobył k i j em z oceanu dwie dzie ­
wice, które uleciały do nieba oraz dwa okrągłe, metal iczne zwierciadła (toli). P o 
umieszczeniu n a niebie stały się one słońcem i księżycem, G . N. P o t a n i n, Očerki 
severo-zapadnoj Mongolii, vyp . I V , s. Pe te rburg 1883, s. 191. 



74 RYSZARD TOMICKI 

wspomnianego już, si lnie zsynkretyzowanego m i t u ałtajskiego, daje wiele 
do myślenia. Stwórca zakazując mężczyźnie Tóróngoi i kobiecie Ed j i 
jeść owoce z czterech zachodnich gałęzi poleca jednocześnie psu i wężo­
w i (sic) strzec ludz i przed pokusami Er l ika . Obaj strażnicy zawiedl i za­
ufanie Boga. E r l i k zdołał nakłonić kobietę, a za je j pośrednictwem także 
mężczyznę do zjedzenia owoców, w w y n i k u czego oboje u t rac i l i sierść 
okrywającą ich ciała 8 8 . 

Harva zauważył jedynie, że pies przeniesiony został do tego m i t u 
z opowieści o stworzeniu ciał, lecz jest to spostrzeżenie bardzo powierz­
chowne. W istocie cały tekst ałtajski stanowi kontaminację dwóch róż­
nych motywów: bezskutecznego p i lnowania ludz i przez boskiego pomoc­
nika (nawet wąż stał się t u strażnikiem!), charakterystycznego dla ant ro ­
pogonii ludów północnoazjatyckich, oraz złamania przez ludz i zakazu 
wydanego przez Boga. M o t y w y łączy fakt , że w j ednym i d r u g i m ważną 
rolę odgrywa ingerencja demonicznego antagonisty stwórcy. Łączy je 
również utrata p ierwotne j sierści przez ludzi . Patrząc na m i t od te j 
s t rony widzieć w n i m można argument przemawiający za autochtonicz-
nością zależności: ingerencja demona — utra ta sierści w epizodzie s two­
rzenia ludz i , zależności tak bl isk ie j ingerencj i Diabła w ra ju , że w micie 
ałtajskim zostały one połączone. 

Ten nieco skompl ikowany splot domniemywań i przypuszczeń roz­
jaśnić powinna analiza konkre tnych faktów, opowieści antropogenicz­
nych z obszaru Az j i Północnej, do których odwoływali się obaj badacze 
nie wnikając wszakże w ich konstrukcję, charakter i sens. Analizę prze­
prowadzić można w sposób wskazany przez Dragomanova i Harve, to 
znaczy śledząc podobieństwa i różnice między n i m i samymi oraz między 
n i m i a m i t a m i słowiańskimi. Jest bowiem faktem, a pozwala to s tw ier ­
dzić nawet pobieżna l ek tura materiałów etnograficznych, iż na o lbrzy­
m i m t e r y t o r i u m od Europy Północno-Wschodniej, aż po krańce Syber i i 
na wschodzie i Ałtaj na południu, występowały m i t y niezwykle bl iskie 
trójfunkcyjnemu schematowi stworzenia Adama u Słowian. Istnieją j ed­
nak także różnice, znacznie poważniejsze niż te, które zostały wskazane 
w omówionych hipotezach. Anal iza porównawcza w inna więc bazować 
na znajomości treści i s t r u k t u r y całej opowieści mitycznej , t y m bar­
dziej że to co ma być porównywane u Słowian stanowiło drobny f rag­
ment dziejów Adama i Ewy, natomiast w mi tach niesłowiańskich po­
jawia się jako samodzielna całość będąca lap idarnym wprawdzie , ale 
zazwyczaj pełnym opisem kreac j i ludz i . 

* 

Dobrym przykładem realizacj i północnoazjatyckiego schematu ant ro ­
pogonii są m i t y Ewenków. Za stwórcę uważali oni Ekseri (Ekszeri), zwa-

8 8 R a d l o f f , op. cit., s. 177-179. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 75 

nego też Seweki (Szeweki, Cheweki), bóstwo kojarzone z niebem i f u n k ­
c jami życiodajnymi, identy f ikowane nieraz z Chrystusem. Jego prze­
c iwn ik i em był starszy bra t Charg i — bóg śmierci i podziemi. W na j ­
częściej powtarzającej się wers j i m i t u Ekser i tworzy ludz i , umieszcza 
i ch w jakimś składziku i pozostawia pod opieką swego pomocnika — na­
giego, władającego językiem psa. Chargi przekupuje strażnika oferując 
m u sierść, dociera do ludz i i p luje na nich, dmucha albo wypuszcza 
z zamknięcia. O konsekwencjach ingerencj i świadczą wypowiedz i sa­
m y c h bóstw. Opluwając ludz i Chargi mówi: „Niech to będzie choroba", 
„Niech będą ze ślinami, ze smarkami ; niech będą podatni na choroby" 8 9 . 
Seweki po odnalezieniu zanieczyszczonych ciał stwierdza: „ludzie nie 
padaliby, nie umiera l iby . Teraz oni będą śmiertelni", „Te postaci niech 
będą Ewenkami, a Chargi jadł będzie ich życie [in]" 9 0 . W wers j i opo­
wiadającej o znalezieniu w z ru jnowanym składziku części ludz i pół­
żywych, reszty zaś m a r t w y c h stwórca „podmuchał na żywych, rozkazał 
k r w i płynąć w ich żyłach. Postaci ożyły i stały się ludźmi" 9 1 . 

Ta krótka charakterystyka pozwala ustalić najważniejsze elementy 
m i t u . Z p u n k t u widzenia losów stworzeń boskich wydarzeniem o zasad­
n iczym znaczeniu jest niewątpliwie ingerencja demona stanowiąca ce­
zurę między dwiema fazami istnienia. Nazw i jmy je fazami Proto- ludz i 
i Pra- ludzi . Podział t a k i wyn ika przede wszys tk im z fak tu , iż s k u t k i 
ingerencj i Chargi dotyczą n a t u r y boskich stworów, określają ich pod­
stawowe cechy. Pra-ludzie są więc podatni na choroby i są is totami 
śmiertelnymi. Doda tkowym skutk i em ingerencj i , nie zawsze wyraża­
n y m wprost , choć sygnal izowanym przez samo pozostawienie ludz i sa­
mych sobie, jest również zapoczątkowanie życia płciowego i rozwo ju 
gatunkowego. W micie znad Podkamiennej Tunguzk i Seweki po s twier ­
dzeniu ingerencj i Chargi oznajmia: „Niech oni będą Ewenkami . Dwoje 
płodzić będzie potomstwo, dalej rozmnażać się będą ludzie" , a następnie 
wprowadza reguły wymiany matrymonia lne j 9 2 . Jak wyn ika z tego i po­
przednio cytowanych fragmentów antropogoni i przejście do nowej fazy 
łączy się również z identyfikacją stworzeń boskich jako ludz i , czy też — 
co na jedno wychodzi — jako Ewenków. 

Więcej trudności sprawia określenie statusu istot p i lnowanych przez 
pomocnika stwórcy. Jeśli spojrzeć na m i t y ewenkijskie przez pryzmat 
odpowiedniego f ragmentu antropogoni i słowiańskiej, podstawową różnicą 
między n i m i okazuje się brak wątku odejścia stwórcy po duszę, odejścia, 
które dało demonowi okazję do ingerencj i . U Ewenków Proto-ludzie w y -

8 8 G . M. V a s i l e v i č , Rannie predstavlenija o mire u evenkov (materiały), [w:] 
Issledovanija i materiały po voprosam pervobytnych rełigioznych verovanij, ^„Trudy 
Instituía Etnogra f i i " , ns., t. I I : 1959, s. 176, 178. 

9 0 V a s i l e v i č , op. cit., s. 175. 
9 1 V a s i l e v i č , op. cit., s. 177. 
9 2 V a s i 1 e v i č, op. cit., s. 176. 



76 RYSZARD TOMICKI 

dają się istotami w jakimś sensie żywymi. W przec iwnym razie nieła­
t w o byłoby zrozumieć dlaczego w jednej z we rs j i mówi się, że w w y ­
n i k u w i z y t y Chargi część nowo stworzonych ludz i została uśmiercona. 
Jednak sposób istnienia Proto- ludz i , który — j ak można sądzić na pod­
stawie skutków ingerencj i — cechuje nieśmiertelność oraz brak życia 
płciowego, ma szczególny charakter. Pozwala to przypuszczać ekspono­
wanie ich „zamknięcia" obrazowanego w postaci pozostawania pod strażą 
pomocnika stwórcy i zamknięcia w jakimś pomieszczeniu. 

Zarysowany schemat antropogoni i przybiera w mi tach innych ludów 
różne fo rmy, nie powodujące wszakże konieczności jego korekty . Za­
t r z yma jmy się dłużej przy t y m elemencie, którego forma najczęściej 
ulega zmianom, a mianowicie przy czynn iku powodującym trans forma­
cję Proto- ludz i w Pra- ludz i . Specjalnie nie wymieniłem t u po prostu 
ingerencj i demona, gdyż j akko lw i ek ona jest najczęściej o w y m czynni ­
k i em sprawczym, to jednak nie wyczerpuje wszystkich możliwych fo rm. 
Zilustrują naszą uwagę przytoczone dalej przykłady. Na razie pozostań­
m y przy ingerencj i demona, którą w świetle mitów ewenki jsk ich okre­
ślić należy jako zapoczątkowanie zjawiska śmierci, wydarzenie prece­
densowe konstytuujące nowy sposób istnienia stworzeń boskich, cha­
rakteryzujący się r y t m e m życie/śmierć. Ponieważ ingerencja ustanawia 
cezurę między dwoma rodzajami istnienia i dwoma t ypami istot, nie 
jest zaskoczeniem war i an t występujący u Nienieców tundrowych , gdzie 
ma ona formę skrajną. K i edy bóg nieba N u m pozostawia ciało człowieka 
pod opieką nagiego psa, bóg śmierci Ngaa dając strażnikowi sierść do­
ciera do boskiego stworzenia i pożera je. N u m przekl ina pomocnika 
(„Odtąd musisz jeść ludzkie ekskrementy" ) , a następnie l ep i z z iemi 
dwoje ludz i — mężczyznę i kobietę, radzi i m w j ak i sposób mają żyć 
i wkrótce zrodzone z n ich dzieci zaludniają całą z iemię 9 3 . Ingerencja 
Ngaa powoduje t y m razem przerwanie ciągłości między fazą Proto- ludz i 
i Pra- ludz i , a stworzenie pary oraz je j rozwój jest j akby odpowiedzią 
na ujawnione i nieodwracalne funkcje , jakie będzie pełnił w świecie 
bóg śmierci. 

Nieciągłość spotykamy również w j ednym z mitów Mansów, lecz ma 
ona inną przyczynę i nie jest związana bezpośrednio z precedensową 
śmiercią. N u m i - t o r u m , syn boga nieba Kors- toruma, t r zykro tn i e tworzy 
istoty ludzkie. Pierwsze stają się jednak demonami leśnymi, następne 
stworzone z sierścią tracą ją po zjedzeniu zakazanego przez stwórcę 
owocu — „jagód leśnych l u d z i " — i zostają zniszczeni. Dopiero trzeci 
rodzaj istot dał początek ga tunkowi ludzk iemu 9 4 . A więc ludzie stano­
wią efekt szeregu prób i są w pewnym sensie ukoronowaniem ciągu: 

S 3 T . L e h t i s a 1 o, Entwurf einer Mythologie der Jurak-Samojeden, H e l s i n k i 
1924, s. 9-11. 

9 4 K . F . K a r j a l a i n e n , Die Religion der Jurga-Vólker, Porvoo 1921, t. 1, s. 23. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 77 

demony — istoty okryte sierścią — ludzie. Po raz pierwszy pojawia się 
w t y m tekście sierść jako znak charakteryzujący fazę Proto- ludz i , a t r y ­
but , którego ut ra ta sygnalizuje przejście do fazy Pra- ludz i . Nie odnoto­
waliśmy go u Ewenków, ponieważ w znanych m i tekstach antropogo-
nicznych realizujących omawiany schemat brak jest tego elementu, cho­
ciaż występuje on w zaskakujących swą oryginalnością war iantach, o któ­
r y ch będzie jeszcze mowa. Niemnie j jednak a t r ybu t ten pojawia się na 
obszarze Az j i Północnej dostatecznie często, by uznać go za istotną ce­
chę Proto- ludzi . Przytoczony m i t mansyjski wyróżnia się zatem nie ty le 
wprowadzeniem znaku sierści, i le okolicznościami, w jak ich zostaje on 
utracony. Tajemnicze „jagody leśnych l u d z i " (a chodzi t u na jprawdo­
podobniej o demony) oraz zakaz ich spożywania przypominają bowiem 
aż nadto zakazany owoc z m i t u chrześcijańskiego. Podobną sytuację 
obserwujemy w k i l k u innych mi tach azjatyckich. W mi to log i i jakuckie j , 
gdzie w r o l i stwórcy i jego antagonisty występują bracia, typologicznie 
odpowiadający bóstwom ewenki jsk im, młodszy A j y y to jon i starszy 
Allaraa-ogonnor, t en pierwszy tworzy dwie okryte sierścią istoty i umie ­
szcza w spichlerzu pod opieką specjalnie w t y m celu powołanej do życia 
nagiej istoty. Al laraa-ogonnor spowodował nastanie zimna, przekupił po­
mocnika stwórcy sierścią i podał zgłodniałym t w o r o m A j y y tojona j a ­
gody; istota ludzka, która zjadła całą jagodę, przekształciła się w kobietę, 
druga, która zjadła połowę owocu, stała się mężczyzną. Oboje s trac i l i 
sierść. A j y y to jon przeklął stróża, zmienił go w psa i skazał na służenie 
człowiekowi, żywienie się odpadami i ekskrementami. Ludz i zaś pozo­
stawił samych sobie 9 5 . 

I znowu szczególne dawkowanie jagód skorelowane z płcią osobni­
ków nasuwa myśl, skądinąd w pełni uzasadnioną, o wpływach antropo­
goni i chrześcijańskiej l ub ludowo-chrześcijańskiej 9 6. W kontekście i n ­
nych mitów północnoazjatyckich, nie mówiących nic o powodującej t rans­
formację jagodzie, można jednak przypuszczać, że jeśli jest ona rzeczy­
wiście repliką rajskiego owocu to włączona została do niektórych 
tekstów syberyjskich t y l ko dlatego, że rajskie jabłko powoduje utratę 
pierwotnego okrycia i rozwój ga tunkowy ludz i . W tej r o l i pasowało 
doskonale do odpowiedniego m o t y w u loka lnych mitów o powstaniu l u ­
dzi, który wprawdzie daleki jest od całego epizodu rajskiego, ale obej­
muje jeszcze jeden istotny, analogiczny element — ingerencję demona. 
Żadna ze znanych m i wers j i antropogoni i az jatyckich nie zawiera zdwo-

9 5 I . S. G u r v i č, Kosmogoničeskie predstavlenija i perežitki totemičeskogo 
kul'ta u naselenija Olenekskogo rajona, „Sovetskaja Etnogra f i a " , 1948, No 3, s. 129. 

9 6 U Jakutów zanotowano także wierzenie , że ludzie p ierwotnie rozmnażali się 
przez wąchanie, a kobiety rodziły przez żebro. A l laraa -ogonnor , któremu wydawało 
się to niezadowalające, stworzył organy płciowe oraz sprzyjającą rozmazaniu rośli­
nę muocha. P i e r w s i ludzie z w a n i by l i n iekiedy A d a m e m i Ewą, G u r v i č , op. cit, 
s. 129. 



78 RYSZARD TOMICKI 

jonej ingerencj i demona, jak to ma miejsce w mi tach słowiańskich, 
gdzie b i b l i j n y schemat uniemożliwia w zasadzie przypisanie pierwszej 
ingerencj i Diabła (w trakcie tworzenia ciała) j ak ichko lw iek dodatkowych 
skutków poza powstaniem chorób. Dlatego też wszystkie zapożyczenia 
koncentrowane były wokół jedynej ingerencj i powodującej od razu 
przejście od fazy Proto- ludz i do fazy Pra- ludz i , albo — w wypadkach 
mitów wyraźnie schrystianizowanych, tak i ch jak wspominany przy okazj i 
hipotezy U. H a r v y m i t ałtajski — standardowa opowieść t y p u północno-
azjatyckiego łączona była z epizodem ra jsk im. Powstawaniu tak ich zbi ­
t ek synkretycznych sprzyjała niewątpliwa bliskość semantyczna t rans­
formac j i istot ludzk ich w w y n i k u ingerencj i demona w mitach niesło­
wiańskich oraz t ransformacj i Adama i E w y wskutek zjedzenia zakaza­
nego owocu. Zachowanie przez większość tekstów niesłowiańskich bez­
pośredniej zależności między ingerencją oraz zapoczątkowaniem śmierci 
i życia płciowego, z czym związany jest wątek u t r a t y p ierwotne j sierści, 
gotów jestem uważać za wystarczający argument świadczący o autoch-
ton i i omawianej opowieści mitycznej u ludów północnej Az j i . 

Zależność ta jest oczywiście w różnym stopniu ujawniana wprost. 
W cy towanym micie j a k u c k i m mówi się o utracie sierści i zróżnicowaniu 
płciowym. U Manso-chantów występowały liczne wersje podkreślające, 
że p ierwsi ludzie u t r ac i l i sierść lub rogową skórę po opluc iu ich ciał 
przez boga śmierci Ku l ' -a te r , a w jej miejsce powstała skóra cienka 
i wrażliwa na urazy. Nieraz tw ie rdz i się jednak wprost , że ingerencja 
Ku l ' - a t e r przyniosła nie t y l ko zmianę powierzchowności, lecz także u t r a ­
tę nieśmiertelności 9 7 . Tę samą interpretację zawierają m i t y ludów m o n ­
golskich, zwłaszcza Buriatów 9 8 . One jednak dostarczają również przy ­
kładów zróżnicowania sytuacj i , w jakie j dochodzi do pozbawienia Proto-
- ludz i sierści, a nawet war iac j i zestawu elementów wykorzys tywanych 
do kons t rukc j i opowieści. Jedno i drugie nie powoduje wszakże zakłó­
cenia określonego porządku, właściwego — jak się wydaje — wszyst­
k i m m i t o m będącym przedmiotem naszej uwagi . Zan im usta l imy jego 
charakter, przytoczmy dwa teksty obrazujące skalę różnic w planie 
wyrażenia, różnic nie wpływających w żadnej mierze na podstawową 
strukturę antropogonii . 

W pewnym micie bur iack im demon Szolmo, oszukując psa—strażnika, 
dociera do okrytego sierścią człowieka i wyskubuje m u włosy na całym 
ciele z wyjątkiem głowy. Gdy Burchan spostrzegł co się stało, przeklął 

9 7 L . J . S t e r n b e r g , Ostjackaja legenda o sotvorenü mira, „Ejžegodnik T o -
bolskogo Muze ja " , t. X I I : 1901, s. 12-15, pod. za : A. M. Z o 1 o t a r e v, Rodovoj stroj 
i pervobytnaja mifologija, Moskva 1964, s. 268; A. K a n n i s t o , Materialien zur 
Mythologie der Wogulen, H e l s i n k i 1958, s. 80-81; D a h n h a r d t , op. cit., s. 102-103 
(nr 3), 104 (nr 2). 

9 8 Por. H a r v a , op. cit., s. 117-118. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 79 

psa i postanowił, że człowiek nie będzie żył w i e c zn i e " . Niewspółmier-
ność reakcj i Burchana wobec pozornej błahości zdarzenia posiadać musi 
uzasadnienie w symbolice sierści i na t y m poziomie szukać należy w y ­
jaśnienia współzależności obu faktów. A oto d rug i przykład, m i t chał-
chaski, który mimo istotnej odmienności nasuwa nieodparcie podobną 
myśl. Pierwszego człowieka przyniósł na ziemię Burchan Sagdżi Tub i . 
Ciało człowieka pokryte było włosami. „Bóg, któremu to się nie podo­
bało, powyrywał włosy. Zostawił jedynie włosy na głowie, b r w i , wąsy 
i brodę. Nie mógł też dostać się do włosów pod pachami i między noga­
m i , ponieważ człowiek w czasie tej operacji siedział zjeżony. Następnie 
Sagdżi Tub i przyniósł skądś kobietę z dzieckiem i od n ich powstał ród 
l u d z k i " 1 0 0 Zwróćmy uwagę, że teraz rzecz dotyczy zainicjowania roz­
w o j u gatunkowego nie uwarunkowanego, lecz poprzedzonego t y l ko l i k w i ­
dacją sierści u pierwszego człowieka. Różnica w stosunku do tekstu po­
przedniego uznana być może za dużą lub małą w zależności od tego, na 
j a k i m poziomie zechcemy oba m i t y porównywać. 

Jeżeli jednak uwzględnimy wszystkie omawiane dotychczas m i t y 
możemy zrekonstruować wzorcowy zestaw elementów, które realizują 
one w części lub w całości: 

5 

zapoczątkowanie 
śmierci 

6 

za in ic jowanie 
rozwoju gatunkowego 

Elementy 1, 2 i 3 należą do standardowej, najczęściej występującej 
u omawianych ludów wers j i antropogonii . Do n i ch dołączony może zo­
stać element 4 albo od razu 5, albo łącznie 4 i 5, albo 4 i 6, albo 5 i 6 
z pominięciem 4. Porządek, o którym wspomniałem poprzednio, zasadza 
się na współzależności lub nawet ekwiwalenc j i elementów 4-6. Przeja­
wia się on w ten sposób, iż w micie zawierającym element ingerencj i 
demona (3) opis je j skutków obejmować może dowo lny zestaw t y ch 
elementów, a więc wszystkie t rzy , którekolwiek dwa lub t y l k o jeden 
z n ich. Mówiąc o ekwiwalenc j i miałem na myśli fakt wynikający z n ie ­
jednorodności elementów 4-6, a mianowicie to, że dwa ostatnie i m p l i ­
kują się wzajemnie, oba zaś są konsekwencjami (czy przyna jmnie j na-

S9 Skązanija bur jat, „Zapiski vostočnosibirskago Otde la I R G O " , t. I : 1890, vyp . 
2, s. 69-71, pod. za : S . K a ł u ż y ń s k i , Kosmogonia ludów ałtajskich, „Euhemer — 
Przegląd Re l i g ioznawczy" , 1977, N r 2, s. 100 (nr 15). 

1 0 0 A. P. B e n n i n g s e n , Legendy i skazki Centralnoj Azii, S . Peterburg 1912, 
s. 13, pod. za : K a ł u ż y ń s k i , op. cit., s. 96-97 (nr 8). 

stworzenie 
ludz i 

przekupienie 
psa—pomocn ika 

stwórcy 

ingerencja 
demona 

utrata 
sierści 



so RYSZARD TOMICKI 

stępstwem) u t r a t y sierści albo ingerencj i demona. Zatem utra ta sierści 
pojawiać się może samodzielnie, bez dalszych komentarzy, jako znak 
nabycia przez istoty ludzkie własności opisanych w elementach 5 i 6. 
Brak w micie tego znaku nie wpływa jednak — j ak już w i emy — na 
sens ingerencj i demona, ani t y m bardziej na strukturę mitologiczną. 

Relacje te potwierdzają Wersje antropogoni i nie zawierające elemen­
t u ingerencj i demona (3), do których należy m i t o Sagdżi Tub i . Nie 
jest on j edynym przykładem odstępstwa od standardowej formuły opo­
wieści o stworzeniu ludzi . I n n y war ian t prezentuje m i t Ewenków czu-
mikańskich i wierniez ie jskich, według którego człowiek „narodził się" 
z drzewa. „Było drzewo, ono pękło na pół. Stamtąd wyszło dwoje ludz i . 
Jeden — mężczyzna, d rug i — kobieta. Do urodzenia dziecka b y l i oni 
włochaci. Pierwszy syn urodził się bez włosów [na ciele — RT]. Dale j , 
od syna do syna, zaczęli rodzić się ludz ie " 1 0 1 . Lakoniczność opowieści 
nie dotyczy elementów najbardziej nas interesujących, co samo przez 
się jest f ak tem dostatecznie w y m o w n y m . Ut ra ta sierści skorelowana 
została wprost z narodz inami pierwszego dziecka, a ponieważ syn w ogóle 
nie ma sierści, wolno uznać, iż je j zanik sygnalizuje rozpoczęcie rozwo ju 
gatunkowego. Dodajmy jeszcze jeden przykład. Pewien m i t Mansów 
mówi, że pierwszy człowiek powstał ze śliny bóstwa zwanego „Jasnym 
człowiekiem — ojcem". Wypełzł z nie j jako kudłaty wąż (!), który pod 
wpływem deszczu i w i a t r u urósł i stał się człowiekiem. Dopiero jednak 
ingerencja chtonicznej istoty, „kobiety — jazgarza", sprawia właściwe 
umieszczenie organów płciowych (poprzednio miał je pod pachą i nie 
wiedział do czego służą) oraz utratę twarde j , podobnej do zwierzęcej 
lub łubkowej skóry. Zmiany te doprowadziły do wspólnego spłodzenia 
„rodu dziewcząt i r odu chłopców" 1 0 2 . T u ingerencja jest dziełem zagad­
kowej współtowarzyszki pierwszego człowieka. 

Podane przykłady skłaniają do bliższego rozpatrzenia symbo l ik i sierś­
ci . Zważywszy jednak na podstawowy cel podjęcia t y ch rozważań, j a k i m 
jest dostarczenie płaszczyzny porównawczej dla mitów słowiańskich, po­
zwolę sobie odłożyć to zadanie, aby najp ierw omówić rezul taty dotych­
czasowych ustaleń. 

W kontekście tego, co zostało już powiedziane, zdaje się nie ulegać 
wątpliwości, że epizod mitów słowiańskich (a ściślej — wschodnioeuro­
pejskich) mówiący o ingerencj i Diabła stanowi schrystianizowaną od­
mianę antropogoni i t y p u północnoazjatyckiego. Można przypuszczać, że 
wkomponowanie w m i t chrześcijański spowodowało zmiany takie, j ak 
ewentualna el iminacja pomocnika stwórcy — psa, a przede wszystk im 
zdublowanie ingerencj i demona przez kuszenie w ra ju , w w y n i k u czego 
je j skutek ograniczony został wyłącznie do zapoczątkowania chorób. 

1 0 1 V a s i l e v i č , op. cit., s. 183. 
1 0 2  К  a n n i s t o, op. cit., s. 78-80. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 81 

Jednocześnie należy zauważyć, że zmiany tego rodzaju (zapewniające n ie -
sprzeczność m o t y w u ingerencj i z pozostałą częścią m i t u i w konsekwen­
c j i — zapewne — przetrwanie tego elementu aż do przełomu X I X 
i X X wieku) możliwe były jedynie dzięki temu, że m i t chrześcijański 
prezentuje analogiczny do północnoazjatyckiego, dwudz ie lny schemat 
„prehistorii" ludz i , gdzie fazy Proto- ludz i (w raju) i Pra- ludz i (poza 
rajem) opisywane są przy wykorzys tan iu podobnych kategori i . W ludo ­
wych wersjach tekstu bibl i jnego kategorie te zostały si lnie j uwypuk lone 
(np. grzech jako inicjacja seksualna), a ponadto zyskały symboliczne 
odzwierciedlenie w postaci szczególnej powierzchowności — w atrybucie 
rogowej skóry czy sierści. 

Podobieństwa i różnice między war iantem słowiańskim i niesłowiań­
sk im zilustrować można w następujący sposób: 

P R O T O - L U D Z I E P R A - L U D Z I E 

— ok ryc i sierścią/ A A | 
rogową skórą 

— nieśmiertelni 
— „bezpłciowi" 

W A R I A N T A Z J A T Y C K I j Ingerenc ja 
I demona 

W A R I A N T S Ł O W I A Ń S K I 1 ingerencja 2 ingerencja 
Diabła — Diabła — 

in fekc ja grzech 

Dopiero teraz nabierają znaczenia pewne fakty , pojawiające się i n ­
cydentalnie i t rudno zrozumiałe w kontekście samych mitów słowiań­
skich, a będące najprawdopodobniej bezpośrednimi śladami istnienia 
wśród Słowian wers j i antropogoni i realizujących war iant t y p u azjatyc­
kiego. Do n ich należy niezwykle lakoniczny komentarz oplucia Adama 
przez Diabła w j ednym z mitów huculsk ich: „Adam stav czołowikom" 1 0 3. 
W swym macierzystym tekście wydaje się on nie posiadać większego 
znaczenia an i sensu, skoro Adam nie został nawet jeszcze ożywiony. 
I jest tak dopóty, dopóki nie zestawimy go na przykład z ewenki j sk im 
stwierdzeniem „i stal i się ludźmi" określającym globalny skutek inge­
renc j i Chargi. Znacznie bardziej o twar t y jest natomiast m i t bułgarski, 
według którego Diabeł zrobił 41 dziur w ciele Adama, lecz Bóg zatkał 
t y l ko 40. Zapytany potem przez Adama o przyczynę pozostawienia jednej 
dz iury, wyjaśnił: „Ta dz iurka jest śmiertelna". „Od tego um i e ramy " — 
br zm i uzupełnienie in formatora 1 0 4 . 

Porównanie wariantów będzie jednak nazbyt ogólne, jeżeli nie sięg­
n iemy ponownie do wars twy fabularnej . Jedną z istotniejszych różnic 
widocznych na t y m poziomie są bowiem okoliczności towarzyszące inge-

108 S z u с h i e w i с z, op. cit., s. 7. 
1 0 4 I v a n o v , op. cit., s. 335 (nr 3). 

— pozbawieni sierści/ 
rogowej skóry 

— śmiertelni 
— rozmnażający się 

płciowo 

« — Etnografia Polska t. XX IV , z. 2 



82 RYSZARD TOMICKI 

renc j i demona. Powiedziano już, że w mi tach słowiańskich nie ma z r e ­
guły m o t y w u psa—strażnika, a stwórca oddala się od ciała ludzkiego 
w trakcie tworzenia -— przed umieszczeniem duszy. W wersjach apokry­
f icznych, i sporadycznie w ludowych, oddalenie spowodowane jest ko ­
niecznością przyniesienia duszy z nieba. W omawianych dotąd mi tach 
niesłowiańskich mieliśmy do czynienia z sytuacją dokładnie odwrotną — 
stworzonych ludz i zazwyczaj strzeże pies, stwórca zaś odchodzi, gdyż 
skończył swoje dzieło. 

A le znane są również wersje prezentujące rozwiązania bl iskie apo­
kry f i cznemu. Oto na przykład w micie Tabalarów, jednej z grup ałtaj­
skich, stwórca ludz i , Ba i Paiana, nie umiejąc zrobić duszy, zmuszony 
jest udać się po pomoc do Ba i Kuda ja — najwyższego boga niebios. 
E r l i k przekupił sierścią pozostawionego na straży nagiego psa i opluł 
ludzi . K i edy przybył Kuda j , aby dać i m dusze, odwrócił zanieczyszczoną 
skórę do wewnątrz i ukrył p lwoc iny w środku ciała. Wiarołomnego psa 
przeklął i oddał władzę nad n i m człowiekowi 1 0 5 . Nieco inną formę, nie 
obejmującą charakterystycznego dla mitów słowiańskich nicowania skó­
ry , ma m i t Nienieców, w którym ludz i tworzy „bóg z iemi " , duszę dla 
n ich musi jednak otrzymać od „boga n ieba" 1 0 6 . 

W tych i podobnych i m tekstach niemożność bezpośredniego ożywie­
nia łączy się dość wyraźnie ze statusem stwórcy ludz i , bóstwa przeciw­
stawianego bogu niebios, uważanemu za dawcę dusz, dysponenta życia. 
Niekiedy jednak pojawienie się m o t y w u niemożności ożywienia ludz i 
przez stwórcę prowadzi do rozwiązań na pierwszy r zu t oka zaskakują­
cych. Oto w micie zapisanym od przedstawiciela l u d u Chalcha stwórcy 
Oczurmany i Czagan Szukuty, udając się na poszukiwanie duszy, pozo­
stawiają ciało pod opieką nagiego psa, lecz „diabeł" — przekupiwszy 
jak zwykle strażnika sierścią — nie t y l ko nie zanieczyszcza ciała, lecz 
wręcz ożywia je dmuchając w nos dymem ze spalonej przędzy. Gdy 
bogowie wrócili i spyta l i człowieka, kto uczynił go żywym, ten odparł: 
„A skąd ja mam wiedzieć, czy wy , czy kto inny mnie stworzył?" 1 W . 

Ze względu na niespójność całego m i t u , z którego pochodzi przy to ­
czony fragment, można by przyjąć, że ożywienie człowieka przez „dia­
bła" stanowi po prostu zaburzenie. Do ostrożności zmusza jednak obec­
ność analogicznego rozwiązania prob lemu duszy u Szorców. 

Człowieka stworzył Ulgen, który wszakże „duszy d la niego, j ak by 
się nie starał, stworzyć nie mógł". Poszedł więc szukać je j zostawiając 
na straży psa. Dzięki ciepłej sierści E r l i k zdołał dotrzeć do człowieka, 

1 0 5 W. R a d l o f f , Aus Sibirien, L e ipz i g 1884, t. 1, s. 285; por. D á h n h a r d t , 
op. cit., s. 104-105. 

1 0 6 L . V . C h o m i i , Predstavlenija nencev o prirode i čeloveke, w : Priroda 
i čelovek v religioznych predstavlenijach narodov Sibiři i Severa (vtoraja polovina 
XIX — načalo XX v.), L e n i n g r a d 1976, s. 17-18. 

1 0 7 P o t a n i n, op. cit., s. 220-223. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 83 

napluł nań i pomazał ciało błotem. Początkowo Ulgen rozzłościł się, ale 
ponieważ nie zdołał znaleźć duszy, pomyślał, że E r l i k powin ien wiedzieć, 
jak ją stworzyć. Ten przystał na propozycję pod warunk i em, iż dusza 
będzie należała do niego, ciało natomiast do Ulgena. Zerwał łodygę 
dzięgielu, zrobił z n ie j tutkę i wdmuchnął człowiekowi duszę przez usta. 
Tę duszę, zwaną ku t , zawsze po śmierci E r l i k zabiera do s i eb i e 1 0 8 . 

Sens m i t u , będącego w istocie rozbudowanym war i an tem standardo­
we j opowieści o ingerencj i demona, staje się w pełni jasny dopiero 
wtedy, gdy wiadomo, że według Szorców człowiek posiadał cztery dusze. 
Dusza kut związana była ze zdrowiem i życiem, ją też porywały złe 
duchy (co powodowało chorobę) lub pożerał E r l i k (śmierć) ш . Jeśli w ten 
sam sposób rozumieć m i t chałchaski, to na poziomie s t r u k t u r a l n y m nie 
różnią się one n iczym od pozostałych wers j i mówiących o precedenso­
w y m dotarc iu bóstwa śmierci do nowo stworzonych ludz i . Ty le że tu ta j 
w sposób niezwykle przewrotny wykorzys tany został m o t y w koniecz­
ności odejścia po duszę, który zwłaszcza w micie Szorców zdominował 
całą opowieść. Przekupienie psa i zanieczyszczenie ciała jest wydarze­
n iem zupełnie pozbawionym znaczenia, gdyż prob lem stojący przed U l -
genem sugeruje, iż stworzona przezeń istota nie ma jeszcze żadnej duszy. 
Gdyby zaś stwórcy udało się duszę zrobić lub znaleźć, byłaby ona nie­
śmiertelna. Widzieliśmy jednak, iż nie jest to możliwe i w konsekwencj i 
powstaje człowiek żywy, ale śmiertelny. 

Specyfika przytoczonych tekstów polega więc na wprowadzeniu — 
zapewne pod wpływem wers j i słowiańskich t y p u apokryficznego — 
przekonania o istotności ak tu ożywienia (osobnego od stworzenia ciała), 
którego wszakże nie może dokonać sam stwórca. Powoduje to albo prze­
kształcenie całego m i t u na wzór słowiański (tekst Tabalarów), gdzie 
proces tworzenia jest niejako przerwany ingerencją demona i dlatego 
nawet dusza niebiańska nie zapewnia nieśmiertelności n o , albo też fo r ­
malne w pewnym sensie włączenie poszukiwania duszy przez stwórcę 
(bezskuteczne) oraz zmianę f o r m y ingerencj i , która staje się „ożywie­
n i e m " nie tracąc jednak swego istotnego charakteru (powoduje powsta­
nie r y t m u życie/śmierć). 

Wtórność m o t y w u odejścia po duszę potwierdza fakt , iż stwórcy l u ­
dzi funkcjonują w synchronicznym modelu świata jako dawcy lub przy ­
najmnie j współdawcy życia i opiekunowie dusz. Szczególnie i n s t r u k t y w -
nego przykładu dostarczają w t e j mate r i i wierzenia Ewenków, podług 
których Ekseri (Seweki) „na początku [...] robił duszę fomi] — podstawę 

1 0 8 I . D. C h ł o p i n a , Iz mifologii i tradicionnych religioznych verovanij 
Sorcev (po polevým materialam 1927 д.), [w:] Etnografija narodov Altaja i zapadnoj 
Sibiři, Novosib irsk 1978, s. 71-72. 

1 0 9 С h 1 o p i n a, op. cit., s. 74-75. 
110 Skazanija burjat, „Zapiski vostočnosibirskago Otde la I R G O " , t. I : 1890, v y p . 

2, s. 67-69, pod. za : H a r v a , op. cit., s. 116-117. 



84 RYSZARD TOMICKI 

wszystkiego" U 1 , zaś jak ieko lw iek wątpliwości co do stanu istot ludzk ich 
strzeżonych przez psa rozwiewa m i t mówiący o n ich jako o beie omi-
-van — „duszach ludzk i ch " 1 1 2 . W języku Ewenków nie istniała zresztą 
wyraźna różnica między pojęciami dusza i człowiek, jeśli pojęcie czło­
w i ek rozumiano jako „rezultat boskiego działania", t ak zatem, jak uży­
wane jest ono w a n t r o p o g o n i i m . Niestety nie dysponuję równie bez­
pośrednimi danymi dla innych t radyc j i , ale dostatecznie w y m o w n y jest 
fakt sporadycznego i często uzupełniającego w stosunku do standardowej 
wers j i występowania tego m o t y w u u ludów A z j i Północnej. 

Istnieje jeszcze jedna przesłanka przemawiająca za hipotezą o oddzia­
ływaniu m i t u słowiańskiego, w którym odejście po duszę miało niejako 
swe „źródło" w niekompetencj i stwórcy ludz i — Jezusa. W przytoczonych 
wcześniej m i tach Tabalarów i Nienieców mieliśmy okazję spotkać do­
kładne odpowiedniki tego zagadkowego elementu antropogoni i apokryf icz­
nej . W n ich również niekompetencja dotyczyła stworzenia duszy, a stwór­
cą ludz i była istota zmuszona do korzystania z pomocy boga niebios. 

Koncepcja „drugiego stwórcy", czy mówiąc inaczej — m o t y w s two­
rzenia ludz i przez bóstwo odróżniane od boga niebios między i n n y m i 
przez niepełną sprawność kreacyjną, znany był jednak wśród ludów sy­
bery jsk ich w innej nieco postaci. Wiele przykładów dostarcza mitologia 
Manso-chantów, poczynając od wspomnianego już Numi - t o ruma , t r z y ­
kro tn ie tworzącego istoty ludzkie. Był on synem Kors - toruma, twórcy 
ziemi, i herosem k u l t u r o w y m , który obdarzył człowieka dobrami k u l t u ­
r o w y m i . W synchronicznym modelu świata pełnił funkcje życiodajne 
i zachowawcze, pośredniczył także między ojcem i ludźmi 1 U . Analogiczna 
charakterystyka przysługuje i n n y m manso-chantyjskim stwórcom będą­
c y m l oka lnymi odpowiednikami Numi - t o ruma . Do n ich należy Elempi , 
którego ograniczone kompetencje kreacyjne przejawiły się w t y m , iż 
zabrakło m u śniegu do stworzenia człowieka. Dopiero za radą boga n ie ­
bios zmieszał śnieg z ziemią i dokończył swe dzieło l l s . Z kole i K a n - i k i 
zapomniał zrobić ludziom języki, a brak uzupełnił dopiero po in t e rwen ­
c j i ojca, boga niebios ш . M imo że wszystkie wymienione postaci identy ­
f ikowane były na początku X X w i e k u z Chrystusem, i ch niekompetencja 
ma zdecydowanie odmienny, bardziej techniczny charakter, chociaż dla 
je j wyrównania niezbędna jest pomoc boga niebios będącego dodatkowo 
ojcem. Generalne podobieństwo koncepcji „drugiego stwórcy" mogło 
jednak stanowić czynnik w znakomity sposób ułatwiający adaptację 
m o t y w u niemożności samodzielnego stworzenia duszy. A le jeśli k o n t y -

1 1 1 V a s i 1 e v i č, op. cit., s. 176. 
1 1 2 V a s i 1 e v i č, op. cit., s. 177. 
1 1 3 V a s i 1 e v i č, op. cit., s. 189-190. 
1 1 4 K a r j a l a i n e n , op. cit., t. 2, s. 255; Z o l o t a r e v , op. cit., s. 267-268. 
ш D á h n h a r d t , op. cit., s. 66, 95. 
1 1 6  К а г  j a 1 a i n e n, op. cit., t. 2, s. 187. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 86 

nuować to rozumowanie, wówczas należałoby przyjąć, że wystąpienie Je­
zusa w r o l i „drugiego stwórcy" stanowi transformację te j archaicznej 
koncepcji , dokonaną niewątpliwie w środowisku ludowym, skoro re ­
daktorzy apokryfów — mimo respektu dla świętego przekazu — staral i 
się ukryć ją za fasadą ide i Trójcy. M o t y w odejścia po duszę, który w p r o ­
wadził t y l e chaosu w niektórych mi tach azjatyckich, byłby zatem re f l ek­
sem oddziaływania schrystianizowanej antropogoni i słowiańskiej t y p u 
apokryficznego. 

Wróćmy jeszcze na moment do identy f ikowania stwórcy ludz i jako 
istoty z niższego niż bóg niebios poziomu (np. jego syna), co najprawdo­
podobniej występuje również u Ewenków i Jakutów 1 1 7 . Pozwala ono 
bowiem ustanowić łączność między m i t a m i mówiącymi o tworzen iu l u ­
dzi oraz t ak im i , według których ludzie zostali zrodzeni przez bóstwa. 
Drugie rozwiązanie prezentują między i n n y m i teksty Nganasanów, gdzie 
ludzie są potomkami Djojba-nguo będącego jednocześnie synem boga 
nieba, herosem k u l t u r o w y m i opiekunem życia na z i e m i 1 1 8 . Typologicznie 
Djojba-nguo odpowiada stwórcom manso-chantyjskim, ewenk i j sk im i j a -
kuck im . Istotne znaczenie ma t u również fakt , iż nawet wtedy, gdy w ie ­
rzono w stworzenie ludz i z jakiejś substancji (materi i ) , bóg stwórca 
uważany bywał za protoplastę grupy. Przykładem jest t u A j y y to jon 
u Jakutów i Bucha no jon u niektórych grup Buriatów 1 1 9 . Paralelność ta, 
świadcząca o b raku zależności między formą powołania ludz i do życia 
a charakterem re lac j i stwórca — ludzie (nie w n i k a j m y w ewentualną 
pierwotność którejś z form), stanowi — jak sądzę — kolejne potwierdze­
nie nieadekwatności ożywienia ludz i jako osobnego aktu do systemu w y ­
obrażeń mitologicznych północnoazjatyckiego szamanizmu. 

N ie t rudno zauważyć, że dzięki n o w y m materiałom standardowy sche­
mat antropogoni i ulega ciągłemu wzbogaceniu oraz l i c znym war iac jom 
w swej warstwie fabularnej . Nienaruszony pozostaje jednak dwufazowy 
obraz dziejów ludz i . Czas więc przejść do ostatecznego wyjaśnienia sym­
bo l i k i sierści, której posiadanie lub ut ra ta oznacza przynależność do 
Proto- lub Praludz i . Omówienia wymaga także rola ważnej w micie 
postaci, towarzyszącej bez przerwy naszym rozważaniom, a mianowicie 
pomocnika stwórcy — psa będącego w istocie współsprawcą zmian, 
j a k i m uległy istoty ludzkie. Oba zagadnienia łączą się ze sobą, co staje 
się w pełni jasne, gdy przypomnimy, że transformacj i istot ludzk ich 

1 1 7 W obu w y p a d k a c h istniały ślady wierzeń o względnie p a s y w n y m bogu nieba 
(Aar tojon u Jakutów, I l d y d y u Ewenków), sytuującym się na wyższym poziomie 
systemu mitologiczno-rel igi jnego niż interesujące nas postaci. 

ив p o r в . O. D o 1 g i с h, Mifologičeskie skazki i istoričeskie predanija ngana-
san, Moskva 1976, s. 49, 55. 

1 1 9 Por. N. A. A 1 e к s e e v, Tradicionnye religioznye verovanija jakutov 
v XIX — načale XX v., Novos ib i rsk 1975, s. 38-39, 77-78, 120-121; o B u c h a nojonie 
por. D á h n h a r d t , op. cit., s. 106; P o t a n i n , op. cit., s. 267 (nr 4). 



86 RYSZARD TOMICKI 

towarzyszy i jest z nią współzależna transformacja pomocnika stwórcy. 
W mi tach operujących sierścią jako a t r ybutem Proto- ludzi mamy do 
czynienia z wyraźną zamiennością „sytuacji" ludz i i psa: 

L U D Z I E P I E S 

SIERŚĆ + — 
N A G O Š C — + 

I n n y m i słowy, dokąd pies pozostaje nagi, ludzie okryc i są sierścią i ce­
chują i ch — korelowane z t y m a t rybutem — nieśmiertelność oraz brak 
rozwoju gatunkowego; k iedy pies zyskuje sierść, oni tracą wszystkie w y ­
mienione własności. Relacje te nasuwają pytanie : czy otrzymanie przez 
pomocnika stwórcy sierści jest w antropogoni i północnoazjatyckiej w y ­
łącznie m o t y w e m etiologicznym, dostarczającym odpowiedzi na temat 
genezy psa, czy też znakiem zmiany o głębszym znaczeniu, zbliżonej do 
zmiany modus vivendi ludz i po utracie szczególnego okrycia? Za drugą 
możliwością przemawia początkowy status psa, za pierwszą — najpo-
wszechniej występujące przekonanie, że były pomocnik stwórcy został 
zwykłym, podległym człowiekowi zwierzęciem. 

Niejasności, towarzyszące m i przez długi czas, zlikwidowały w znacz­
n y m stopniu m i t y mongolskie, które należałoby zaliczyć do zupełnie innej 
kategor i i niż te, jakie interesowały mnie w związku z antropogonią sło­
wiańską. Są to dwie g rupy tekstów mówiących o próbach uczynienia 
ludz i nieśmiertelnymi, a ich treść ma w skrócie następującą postać: 

1. Bóg (Burchan Bakszi, Oczirwani) prześladuje demona Arachy (Ara-
ch i -ami tyn , Tajczżin Arachy, Mangysa), który zjadł sierść na człowie­
k u (!) albo wypił araszan (arszan, arakszin) mający zapewnić ludz iom 
„wieczne i szczęśliwe" życie, sam zyskując w ten sposób nieśmiertelność. 
Bóg znalazłszy potwora z pomocą Słońca i Księżyca rozciął go na pół, 
demon pożera zaś odtąd oba ciała niebieskie (zaćmienie) za to, że przy ­
czyniły się do jego odnalezienia 1 2 ° . 

2. Bóg wysłał k r u k a (wronę), aby zaniósł ludz iom wodę zwaną myn-
chen chara ugun l ub munko chara ugun — „wieczną czarną wodę", która 
miała uczynić ich nieśmiertelnymi. Ptak, przestraszony przez puhacza. 
wylał jednak wodę na sosnę (świerk) od czego drzewo jest wiecznie zie­
lone 1 2 1 . 

Teksty pierwszego rodzaju nawiązują wyraźnie do indyjskiego m i t u 
o zdobywaniu amr i t y , podstępnie wyp i t e j przez smoka Rahu, którego 
następnie pokonał Wisznu dzięki pomocy Słońca i Ks iężyca 1 2 2 Jeżeli 
w mi tach g rupy drugie j sam pomysł dostarczenia „wody życia" kon t y -

1 2 0 P o t a n i n , op. cit., s. 192, 209-210. 
1 2 1 P o t a n i n , op. cit., s. 210-211. 
1 2 2 Wers je znane z Mahabharaty , Rama j any , Wisznupurany , por. Mify drevnej 

Indii, Moskva 1975, s. 33. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 87 

nuuje również tradycję indyjską, to przyna jmnie j funkc ja k r u k a (wrony) 
jako pośrednika między bogiem i ludźmi nie ma z pewnością odpowiedni­
ka w żadnej z w i e lk i ch t radyc j i mito logiczno-re l ig i jnych. W tej samej 
r o l i pojawia się on natomiast w niektórych mi tach ałtajskich: 

Ulgen po stworzeniu ciał wysłał k ruka , swego pomocnika, do najwyż­
szego boga niebios Kudaja , aby przyniósł dusze. K r u k otrzymał je w nie­
bie i niósł w dziobie na ziemię. Po drodze, zgłodniały, dał się skusić u ro ­
k i em szkl istych oczu padłej k r o w y i k iedy krzyknął z zachwytu na ich 
widok, dusze wypadły m u z dzioba. Spadły na drzewa iglaste, które od 
tego czasu są zielone latem i zimą 1 2 3 . 

Wracamy zatem do znanej doskonale opowieści, z tą jednak różnicą, 
iż k r u k nie p i lnu je stworzonych ciał, lecz niejako w zastępstwie stwórcy 
udaje się do nieba. Jest to wszakże różnica czysto formalna, zarówno bo­
w i e m w mi tach mongolskich, j ak i w tekście ałtajskim k r u k „zajmuje" 
miejsce psa. Niedostarczenie przez niego dusz lub „wody życia" ma t a k i 
sam skutek, jak dopuszczenie demona do ciał ludz i . K r u k i pies nie w y ­
konując otrzymanego zadania stają się pośrednimi sprawcami u t r a t y nie­
śmiertelności. Szczególnie wyraźne jest to w micie ałtajskim, gdzie epi­
zod z k r u k i e m — jak można było oczekiwać ze względu na wystąpienie 
m o t y w u odejścia po dusze — dubluje typową opowieść o psie strażniku. 
Podczas l o tu k r u k a E r l i k przekupił sierścią psa pilnującego ludz i i tchnął 
i m własną duszę, mówiąc: „To wszystko będzie moją własnością". Odtąd 
E r l i k zabijał ludz i , a dusze ich zabierał do siebie w podz i emia " 1 2 4 . 
W świetle wcześniejszych ustaleń fragment ten nie wymaga dodatkowego 
komentarza. 

Ekwiwalencja k r u k a i psa pojawia się również u Ewenków. W jed­
n y m z tekstów nie pies, lecz k r u k jest pomocnikiem Cheweki i on p i l ­
nuje stworzonych ludz i . „Pewnego razu do k ruka podszedł zły brat 
[Chargi — starszy brat Cheweki — RT] i zaczął prosić: »Pozwól m i obej­
rzeć jego twory . Dam ci za to dobre jedzenie, dam ci żołądek». Dał m u 
spróbować. Spróbował k r u k — smaczne! K r u k puścił go do wyobrażeń 
ludz i . Później Cheweki spytał k r u k a : «Jak żyją ludzíe?». — «Pozwolilem 
ich obejrzec». Cheweki rozzłościł się na k r u k a i kazał m u jeść padlinę 
i zgniliznę" 1 2 5 . 

^Potwierdzają się w t y m momencie podejrzenia, że z pozoru dalszo-
planowa i pozbawiona większego znaczenia postać pomocnika stwórcy 
odgrywała w micie ważniejszą rolę. M i t y , w których występuje k r u k , 
zachowały lepiej tę głębszą warstwę i dzięki n i m mi tyczny pies ukazuje 

1 2 3 A. V. A n о с h i n, Materiały po šamanstvu u altajcev, „Sborník Muze ja 
Antropologi i i E tnogra f i i " , t. I V : 1924, 6. 2, 18-19, pod. za : K a ł u ż y ń s k i , op. cit., 
s. 93-94. 

12" Tamże. 
1 2 5 V a s i 1 e v i č, op. cit., s. 175. 



88 RYSZARD TOMICKI 

się j akby w n o w y m wymiarze . Wymieńmy najważniejsze elementy zwią­
zane z pomocnikiem stwórcy. 

K r u k i pies są pośrednikami między bogiem i ludźmi. I ch funkcja 
związana jest jednoznacznie z losem ludzi . Bez względu na to, czy cho­
dzi o przyniesienie „wody życia", dusz, czy też o strzeżenie ludz i przed 
bogiem śmierci, niedopełnienie obowiązku powoduje jednakowy skutek — 
ludzie stają się ludźmi, to znaczy is totami śmiertelnymi. D r u g i m ważnym 
elementem jest przyczyna uchybienia w w y k o n y w a n i u zadania. K r u k 
ulega pa r t yku la rne j pokusie odpoczynku lub pożywienia się. Także pies 
ulega pokusie zabezpieczenia się przed chłodem. A le takie ujęcie przy ­
czyn sprzeniewierzenia się pomocnika stwórcy jest co najmnie j po­
wierzchowne. Fakt , że w wypadku k r u k a dwukro tn i e pokusa wywołana 
została szczególnym rodzajem pożywienia — padliną i wnętrznościami —• 
zwraca uwagę na podobny czynnik występujący w opowieściach o psie. 
Nie jest on bowiem kuszony wyłącznie sierścią, chociaż wzm iank i o j a ­
kimś jedzeniu ob iecywanym m u przez demona łatwo nikną w cieniu 
racjonalnie uzasadnionej „łapówki" w postaci sierści. Jeśli jednak ekspo­
nowanie ochronnego znaczenia sierści stanowi taką samą racjonalizację, 
jak rogowa skóra Adama chroniąca jakoby przed z imnem, wówczas t y m 
pilniejsza uwaga należy się zachowanym re l ik towo wzmiankom. Wśród 
znanych m i przypadków znajduje się: kuszenie psa jedzeniem,, po którym 
przez miesiąc nie będzie głodny, obietnicę uczynienia go niegłodującym, 
podanie bliżej nie określonego jedzenia i oplucie powodujące wyrośnię­
cie sierści, wreszcie — podanie do zjedzenia demonicznych ekskremen­
tów, po których psu wyrasta sierść 1 2 6 . Znacznie częściej mówi się o je­
dzeniu odpadów, nieczystości i ekskrementów jako o sku tku sprzenie­
wierzenia się psa, co w w y p a d k u k r u k a — strażnika w micie Ewenków 
oraz w innych azjatyckich mi tach o k r u k u — jest po prostu konsekwen­
cją precedensowego, pierwszego zjedzenia nieczystego pożywienia 1 2 7 . 

Nieczyste, pożywienie uznać można zatem za czynnik powodujący 
transformację pomocnika stwórcy. Wyrośnięcie nagiemu psu sierści po 
zjedzeniu ekskrementów (czy w końcu je j otrzymanie od demona) jest 
znakiem zmiany jego natury , a nie t y l ko wyglądu zewnętrznego. W w i e l u 
mi tach pomocnikiem nie jest właściwie pies, lecz jakaś bliżej nie okre­
ślona naga istota, która dopiero w w y n i k u sprzeniewierzenia staje się 
psem (Jakuci), albo istota kynomorf iczna, lecz władająca językiem, po­
siadająca zdolność porozumiewania się, a w końcu po prostu „człowiek" 1 2 8 . 

1 2 6 K a ł u ż y ń s k i , op, cit., s. 94, 95, 98-99; V a s i l e v i č , op. cit., s. 177; P o -
t a n i n , op. cit., s. 220. 

1 2 7 Por. mi t Mansów o t rans fo rmac j i k r u k a , D á h n h a r d t , op. cit., s. 63-64, 
oraz mi ty Nganasanów i Ewenków, D o 1 g i с h, op. cit., s. 56-57; V. N. V a s i Te v, 
Obrazcy tungusskoj narodnoj literatury, w : Sborník v česť semidesjatiletija Gri­
gorija Nikolaeviča Potanina, S . Pe te rburg 1909, s. 20. 

1 2 8 G u r v i č , op. cit, s. 129; V a s i l e v i č , op. cit., s. 176-178 (nr 4, 6, 12). 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 89 

Interesującej analogii tego t y p u t rans formac j i dostarcza pewien m i t 
Hucułów mówiący o żertwie wyznaczonej przez Boga odchodzącego do 
nieba na swoją „powiernicę". Miała ona wygląd człowieka, żyła na szczy­
cie góry między niebem i ziemią, żywiła się rosnącymi t a m jagodami 
dzięki czemu była istotą czystą. Przynosiła Bogu informacje o t y m , co 
dzieje się na ziemi, w razie potrzeby karząc ludz i ogniem w jego imien iu . 
Podczas podróży na ziemię żertwa przemieniała się w węża ze skrzydła­
m i . Pewnego razu przebywając długo wśród ludz i zgłodniała i najadła 
się ścierwa, które pozostało po potopie. Przypełzła na górę, ponieważ nie 
mogła latać. Za karę Bóg uczynił z niej strażniczkę źródła. A b y równo­
cześnie ukarać ludz i nakazał żertwie puszczać wodę t y l ko wtedy, gdy 
dostanie człowieka na pożarcie. Uwolnił ludz i od żertwy pewien święty 
człowiek. Od je j zabicia na ziemi jest dużo wody 1 2 9 . 

Weźmy w nawias zakończenie opowieści nawiązujące do m o t y w u w a l ­
k i ze smokiem. I s to tny jest fakt , że przyczyna i charakter t ransformacj i 
boskiego namiestnika są identyczne, jak w mi tach azjatyckich, a ponadto 
m i t hucu lsk i wskazuje w sposób jednoznaczny, iż zjedzenie pad l iny 
ujawnia chtoniczną naturę żertwy. Analogie, jakie posiada ta zależność 
w mi to log i i ludów paleoazjatyckich i niektórych plemion północnoame­
rykańskich, gdzie występuje w odniesieniu do k r u k a i kojota, potwier ­
dzają w pełni wniosek, że żywienie się padliną jest formą obrazującą 
mediacyjność między życiem i śmiercią 1 3 ° . W języku symbol icznym 
istota obdarzona t y m i własnościami w inna znosić opozycję życia i śmier­
ci , istnieć między t y m i stanami, bez t r u d u przekraczać granicę tego świa­
ta i wracać bez szwanku z zaświatów. W wypadku k ruka , nawet jeżeli 
jego pojawienie się w mi tach ewenki jskich, ałtajskich i mongolskich nie 
stanowi rezu l ta tu wpływów p a l e o a z j a t y c k i c h ш , za czym przemawiać 
mogłoby współwystępowanie z psem, wymienione cechy są repetycją ele­
mentów znanych z mitologicznego kompleksu k r u k a powszechnego w Az j i 
Północno-Wschodniej i Ameryce Północno-Zachodniej. P ewnym zasko­
czeniem jest natomiast powiązanie funkc j i mediatora między życiem 
i śmiercią z psem, chociaż trzeba powiedzieć, że w całej północnej Eu­
raz j i był on zwierzęciem o f i a rnym składanym zawsze „w k i e r u n k u pod­
z i emi " 1 3 2 ; uważano go za strażnika wejścia do k ra iny zmarłych lub t o -

1 2 9 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 30. 
1 8 0 E . M. M e 1 e t i n s к i j , Strukturno-tipologičeskij analiz mifov severo-vostoč-

nych paleoaziatov (Voronij cikl), [w:] Tipologičeskie issledovaníja po fol'klore, 
Moskva 1975, s. 98. 

1 3 1 Sugestię taką wysunęła V a s i l e v i č , op cit., s. 178, 190; t e n ż e , Evenki. 
Istoriko-etnografičeskie ocerki (XVIII — načalo XX v.), L e n i n g r a d 1969, s. 218. 

132 p o r n p Pamjatniki kul'tury narodov Sibiři i Severa (vtoraja polovina 
XIX — načalo XX v.), „Sbornik Muze ja Antropologi i i E tnogra f i i " , t. X X X I I I : 1977, 
s. 9, 31, 123, 131, 147, 158, 164, 165, 166, 218-219, 221, 222, 224, 227. 



90 RYSZARD TOMICKI 

warzysza boga śmierci 1 3 3 , czy choćby jedną z postaci złego d u c h a ш . 
Uświadomienie sobie tego nasuwa dalsze paralele: psy towarzyszące we-
dy jsk iemu Jamie, greckiego Cerbera i dwugłowego Ortrosa zabitego 
przez Heraklesa, skandynawskiego w i l ka Fenr i ra i psa Garm. Rekon­
strukcja zespołu wyobrażeń azjatyckich i europejskich związanych 
z psem wymaga osobnej pracy 1 S S , ale nie od rzeczy będzie przypomnieć, 
że również w słowiańskim folklorze nie brak śladów mitologizacj i psa. 
Szczególnie interesujące są motywy , w których znamiennie pojawiają się 
smok, Diabeł i pies. Do nich należą ukraińskie wierzenia o czarnym psie 
próbującym każdej nocy przegryźć uprząż kon i widocznych na niebie 
jako gwiazdozbiór Wie lk ie j Niedźwiedzicy i zniszczyć w ten sposób świat; 
nie mogąc tego dokonać biegnie przed świtem do studni ugasić pragnie­
nie i wówczas uprząż ponownie się zrasta. Inne wierzenie mówi, iż pies 
p r z yku t y jest żelaznym łańcuchem do Małej Niedźwiedzicy i stara się 
przegryźć łańcuch, a gdy zdoła to uczynić nastanie koniec świata 1 3 8 . 

Sądzę, iż uwzględniając ogólnie występujące w wierzeniach ludowych 
przekonanie o demoniczności psa można uznać podane przykłady za w y ­
starczające uprawdopodobnienie chtoniczności tego zwierzęcia nie t y l k o 
w północnej Az j i . War to jednak wspomnieć o jeszcze j ednym motywie , 
bogato reprezentowanym w bajkach i epice Słowian, który najlepiej 
chyba ukazuje funkcję psa — i całej k lasy b l i sk ich m u pod t y m wzglę­
dem istot — jako mediatora między życiem i śmiercią. M a m na myśli 
przywracanie do życia bajkowego bohatera. M o t y w ten występuje w róż­
nych formach i dotyczyć może w i e lu postaci charakteryzujących się 
jedną wspólną cechą — zdolnością lub umiejętnością przekraczania 
bar iery życie/śmierć oraz ten świat/zaświaty. Zazwyczaj działanie takie j 

13> P o t a n i n, op. cit., s. 932; V . V . A n t r o p o v a, Predstavlenija korjakov 
o roždeníi, bolezni i smerti, [w:] Priroda i čelovek v religioznych predstavlenijach 
narodov Sibiři i Severa (vtoraja polovina XIX — načalo XX v.), L e n i n g r a d 1976, 
s. 256. 

1 3 4 K a r j a l a i n e n , op. cit., t. 1, s. 74. 
1 3 6 W dużym stopniu n ieaktua lne są już prace W. К  o p e r s a, Der Hund in 

der Mythologie der zirkumpazifischen Vólker, „Wiener Beitrage zur K u l t u r -
geschichte und Lingüistik", B d . I : 1930 (Sonderdruck ) ; F . K r e t s c h m a r , Hun-
destaramvater und Kerberos, Stuttgart 1938, Bd . 1-2; por. też uwag i M. E 1 i a d e, 
Shamanism. Archaic Techniques of Ecstasy, P r ince ton Un i ve r s i t y P r e s s 1974, s. 466-
467. 

1 3 6 A. N. A f a n a s e v, Poetičeskija vozzrenija Slavjan na prirodu, Moskva 
1865, t. 1, s. 763; te same m o t y w y w związku z Diabłem, por. T o m i c k i , Słowiań­
ski mit..., s. 81. O związku Diabła i psa w folklorze pisała B . A l l e n W o o d s , 
Trie Devil in Dog Form. A Partial Type-Index of Devil Legends, B e rke l ey 1959, 
Fo lk l o r e Studies No 11. Ostatnio pracę n a temat mitologii p sa opublikował 
V . V. I v a n o v, Drevnebalkanskij i obečeindoevropejskij tekst mifa o geroe — 
ubijce psa i evrazijskie paralleli, [w:] Slavjanskoe i balkanskoe jazykoznanie. Kar-
pato-vostočnosiavjanskie paralleli. Struktura balkanskogo teksta, Moskva 1977, 
s. 181-213. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 91 

istoty wywołane zostaje aktem wspaniałomyślności ze strony bohatera. 
W epice południowosłowiańskiej wiła wdzięczna za uratowanie dziecka 
lub łaskę w stosunku do niej samej (pozostawienie przy życiu, lecz także 
pomoc w rozplątywaniu włosów) zawiera z bohaterem związek pobra-
tymstwa, a w potrzebie dostarcza m u wskrzeszające ziele 1 3 7 . W bajkach 
wschodniosłowiańskich bohaterowie podczas podróży po „innym świe­
cie" ratują od śmierci małe żmijęta, dzięki czemu matka-żmija (żertwa) 
nie pożera ich, lecz wynos i na ziemię. W identycznych okolicznościach 
czynić to może niezwykły ptak {ptica-Nogaj, Magowej-ptica itp.) albo 
po prostu orzeł lub k r u k , które czasem mają za zadanie jedynie zdobyć 
„wodę życia" 1 3 8 . Do tej g rupy należy również pies, który swą wdzięcz­
ność za uczynek bohatera wyraża poprzez scalenie i ożywienie jego 
ciała 1 3 9 . Ostatnia wersja m o t y w u ma zaskakująco bl iskie odpowiednik i 
w folklorze mongolskim. Jednym z wyczynów bohatera w eposach bur iac-
k i ch jest wa lka z demonicznym psem Gunig zakończona zwycięstwem 
i darowaniem m u życia. K i edy pewnego razu bohater zabija potwora 
i krople jadowite j k r w i przec iwnika padają na jego ciało, od n ieun ikn io ­
nej śmierci ratuje go Gunig zlizując jad 1 4 ° . Znane z legend mongolskich 
psy Asyr i Basyr, które ożywiają zabitego herosa liżąc jego ciało ш , od­
syłają z kole i do huculskiego przekonania, że jeśli pies wyliże ranę czło­
wieka „żadne złe powietrze nie ima się jego" 1 4 2 

Przybliżając postać mitycznego psa t y l ko pozornie odeszliśmy od za­
sadniczej kwest i i , jaką stała się w p e w n y m momencie symbol ika sierści. 
Jeśli bowiem jest ona nieodłącznym a t rybutem pomocnika stwórcy po 
jego sprzeniewierzeniu się i t ransformacj i , to przynajmnie j część przed­
stawionych treści powinna być przez nią symbolizowana. Co więcej, op i ­
sane własności przysługiwać w i n n y również Proto- ludziom. Jedna z nich 
nasuwa się n iemal od razu — nieśmiertelność. Pies z rac j i „niewrażli-
wości" na kategorie życie/śmierć jest istotą w p e w n y m sensie nieśmier­
telną, podobnie j ak wszystkie pozostałe wymienione wyżej postaci. Obra­
z o w o może to być ukazane jako posiadanie dostępu do magicznego środka 
o właściwościach odradzających. — „wody życia", wskrzeszającego ziela 
i td . Przypominają się ponownie mongolskie m i t y o próbie uczynienia 

1 3 7 C z a j k a , op. cit, s. 76-77, 79, 138. 
1 3 8 S z u c h n i e w i c z, op. cit, s. 103-104, 130, 134-135, 169-170; por. też W. T o ­

p o r ó w , Wokal rekonstrukcji mitu o jaju kosmicznym, [w:] Semiotyka kultury, 
Warszawa 1975, s. 164, 169. 

1 3 9 S z u с h i e w i с z, op. cit., s. 180-186; N. V . N o v i k o v , Obrazy vostočno-
slavjanskoj volSebnoj skazki, L e n i n g r a d 1974, s. 144-145, 156. 

1 , 0 A. U l a n o v , Burjatskie uligery (ispolnenie, kompozicija, izobraženija 
čeloveka), U l a n - U d e 1968, s. 35, 39-40; Očerki istorii kul'tury Burjatii, U l a n - U d e 1972, 
t. 1. s. 42, 63, 65. 

1 4 1 P o t a n i n, op. cit., s. 400. 
1 4 2 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 330. 



92 RYSZARD TOMICKI 

ludz i nieśmiertelnymi, w których mówi się o wyp i c iu araszanu przez de­
mona Arachy i zdobyciu wiecznego życia. W opowieści o k r u k u wy l ewa ­
jącym cudowny napój na drzewa iglaste nie było wzmiank i o jego w y ­
pic iu przez ptaka, ale f ak tem jest, że k r u k ma dostęp do „wody życia". 
G. N. Potanin przytacza m i t jako część wypowiedz i in formatora rozpoczy­
nającej się słowami: „Kruk pi je wodę mynchen chara ugun .[...] i od tego 
jest długowieczny. Bóg posłał k ruka , aby zaniósł wodę w usta człowie­
ka [...]". Dalej następuje znany już tekst, a po n i m uwaga: „Z araszanu, 
żeby woda miała moc, należy brać rank iem zanim napije się z niego 
k r u k dlatego, że k r u k przy la tu je pić rano. Od tego otrzymuje on n ie­
śmiertelność" 1 4 3 . 

Sama zasada pozbawienia ludz i określonej własności i zyskania je j 
przez wiarołomnego pomocnika ma charakter analogiczny do „przesunię­
c ia " pierwotnego a t r y b u t u ludz i na psa. Chcąc być konsekwentnym na­
leżałoby zatem zakładać, iż sierść symbolizuje nie t y lko nieśmiertelność 
Proto- ludzi , lecz także ich szczególny sposób istnienia, który najprościej 
byłoby opisać jako bytowanie na pograniczu życia i śmierci, związane 
równocześnie z ziemią ( t ym światem) i zaświatami. Dla rozjaśnienia tej 
sytuacj i odwołajmy się już bezpośrednio do symbo l ik i sierści i będących 
je j pozostałością włosów, rozpoczynając od najczęściej spotykanej i ch 
asocjacji z duszą. Pozwol i ona wprowadzić do rozważań materiał zarówno 
azjatycki, j ak i słowiański (europejski). 

U Ewenków udskich zanotowano w X V I I I w i eku , że podczas obrzędu 
pogrzebowego jednego z małżonków drug i umieszczał przy ciele zmarłego 
puk ie l własnych włosów, aby i ch dusze nie rozłączyły się w zaświatach. 
Według późniejszych danych włosy obcinano w czasie epidemii i odda­
wano na przechowanie szamanowi. Podobnie czyniono w trakcie seansów 
szamańskich mających na celu wyleczenie chorego. Szaman umieszczał 
włosy pozostałych członków rodz iny w specjalnym koszyku lub wo­
reczku zwanym omiruk — „schronisko, siedlisko dusz", co miało zapew­
nić zatrzymanie dusz na t y m świecie 1 4 4 . 

Podobny zwyczaj znany był w ku l turze ludowej całej n iemal Europy. 
A b y pozbyć się cięższych chorób obcinano paznokcie i włosy, a następnie 
umieszczano je w dziurze wydrążonej w drzewie, zakopywano w ziemi, 
wrzucano do wody (nieraz przymocowane w zawiniątku do żaby lub 
raka), wyrzucano na rozstajne drogi, gubiono podczas wędrówki, dawano 
do zjedzenia psu. T y m razem włosy i paznokcie stanowić miały siedlisko 
choroby 1 4 5 . 

Gdy pominiemy obie interpretacje, opisane zachowania sprowadzają 
się do dwóch czynności: obcięcia włosów i paznokci oraz umieszczenia 

1 4 3 P o t a n i n , op. cit., s. 210-211. 
1 4 4 V a s i l e v i č , Evenki..., s. 224, 226. 
1 4 5 H . В  i e g e 1 e i s e n, Lecznictwo ludu polskiego, Kraków 1929, s. 33, 192, 193, 

202, 203, 268-270, 313, 314, 316-318, 320, 325. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 93 

ich w specjalnym miejscu. Towarzyszą i m zbliżone okoliczności. Zabiegu 
dokonują osoby, które znalazły się w stanie zagrożenia egzystencjalnego, 
włączone by tak rzec w sferę przyciągania śmierci powstałą wskutek 
obecności zmarłego albo choroby. Z ko le i miejsce, w którym umieszczano 
obcięte włosy i paznokcie (a właściwie do którego je ekspediowano), jest 
niewątpliwie — przynajmnie j u Ewenków — „tamtym światem". Są to 
zaświaty rzeczywiste, gdzie dotrą włosy umieszczone przy zwłokach albo 
symbolizowane przez jednoznacznie nazwany schowek szamana 1 4 6 . Przy­
pomina to słowiański nakaz gromadzenia paznokci, żeby zabrać je ze sobą 
na tamten świat lub spalania ich, będącego również formą translac j i mię­
dzy stre fami kosmosu ( identyczny nakaz znal i Manso-chantowie 1 4 7 ) . 
Miejsca lokowania obciętych włosów i paznokci w Europie oraz sposoby 
i ch pozbywania się wskazują, że i w t y m w y p a d k u mamy do czynienia 
z analogicznym adresem 1 4 8 . Zwraca przy t y m uwagę dołączanie niekiedy 
do włosów i paznokci obiektów о cechach of iary — czarnego koguta, pie­
niędzy, kawałka chleba, czy nawet wkładanie ekspediowanych części 
ciała do jaja i wrzucanie wraz z n i m do wody. Na Węgrzech zawieszano 
włosy na drzewie w darze dla wodnego ducha. A b y uzupełnić zestaw 
przykładów dodajmy, że lecząc chore bydło obcinano kępkę sierści, ob­
noszono ją k i l kakro tn i e w k i e r u n k u „przeciw słońcu", a potem zaszpunto-
wywano w węgle domu 1 4 9 . 

Zabieg obcięcia włosów i paznokci połączony z symbol icznym prze­
syłaniem i ch w zaświaty rozumieć zatem można jako sposób wyzwolenia 
się z sytuacj i kryzysowej , jako znak zmiany stanu. Nie postrzyżone włosy 
osoby będącej z powodu śmierci l u b choroby kogoś bliskiego w kręgu 
„przyciągania śmierci" oznaczałyby, iż osoba ta istnieje w swoistym sta­
nie n iby życia, n iby śmierci. Pouczającej analogii dostarcza t u obrzęd 
pogrzebowy Manso-chantów, u których zmarłemu starannie rozczesy­
wano włosy, ale równocześnie k r e w n i na znak żałoby rozpuszczali swoje 
włosy. Upodobnienie się do zmarłego symbolizuje dostatecznie wyraźnie 
bycie w podobnym do niego stanie; wzmacniano to przez rytualną i n ­
wersję: zarzucanie włosów do przodu (odwrotnie niż normalnie ) oraz 
nakrywanie głowy chustkami przekręconymi na lewą stronę przez ko ­
b i e t y 1 5 0 . W te j sytuac j i obcięcie włosów, a także ich upięcie, zaplecenie, 

1 4 6 Por. A. F . A n i s i m o v, Religija evenkov v istoriko-genetičeskom izu&enii 
i problemy proischoždenija pervobytnych verovanij, M o s k v a — L e n i n g r a d 1958, s. 59. 

1 4 7 V . N. C e r n e c o v , Predstavlenija o duše и obskich ugrov, w : Issledovanija 
i materiály po voprosam pervobytnych religioznych verovanij, „Trudy Instituía 
Etnogra f i i " , ns., t. L I : 1959, s. 134. 

1 4 8 M. in . gubienie jest formą przesyłania w zaświaty, por. J . S . W a s i l e w s k i , 
Podarować — znaleźć — zgubić — zbłądzić. Niektóre kategorie jązyka symbolicz­
nego związanego z opozycją życie — śmierć, „Etnografia Po l ska " , t. X X I V , z. 1,1980. 

1 4 9 B i e g e l e i s e n , op. cit., s. 34, 320. 
" ' C e r n e c o v , op. cit., s. 143, 147. 



94 RYSZARD TOMICKI 

czy jakako lwiek inna forma przywrócenia i m normalnego, codziennego 
wyglądu, oznaczać może t y l k o jedno — wyjście ze stanu kryzysowego, 
przejście ze stanu n iby życia, n iby śmierci do życia w pełni ludzkiego. 

Łatwo zauważalna symetr ia między opisanymi rytuałami i m i t ycz ­
n y m pozbawieniem Proto- ludz i p ierwotne j sierści nie jest chyba przy ­
padkowa, skoro identyczny schemat obserwujemy również w symbolice 
r y tua lnych postrzyżyn dziecka. U ludów mongolskich okres życia do ob­
cięcia włosów uważany był za „etap przejściowy między n iebytem 
(«trup») i p r awdz iwym człowiekiem" ш . U Manso-chantów matka wraz 
z nowo narodzonym dzieckiem przebywała w izo lowanym „maleńkim 
d o m k u " do czasu ustalenia imienia ( identy f ikac j i przodka, którego dusza 
wcieliła się w dziecko), po czym przechodziła do domu ogólnego, gdzie 
odbywały się postrzyżyny. Niekiedy imię dziecka otoczone było tajemnicą 
dopóki włosy nie urosły m u na ty le , by mogły zostać obcięte 1 5 2 . Przy ­
pomnieć wypada si lnie eksponowaną w mi tach Ewenków korelację po­
czątku człowieczeństwa z identyfikacją etniczną, równoznaczną z zapo­
czątkowaniem życia społecznego i kul turowego. Postrzyżyny są też aktem 
uczłowieczenia ty le , że w skal i społecznej; stanowią akt włączenia do 
grupy lokalne j , ale — jak świadczy informacja mongolska — jego se­
mantyka sięgać może wars twy najgłębszej i obejmować zmianę w spo­
sobie istnienia odpowiadającą transformacj i Proto- ludz i w Pra- ludzi . 

Związek włosów i sierści z zaświatami oraz istnieniem poza no rma l ­
n y m i kategor iami życie/śmierć przechowały również wierzenia słowiań­
skie. Już V. V. Ivanov i V . N. Toporov s tw ierdz i l i silną korelację włosów, 
sierści i runa z podziemiami, żmiją, smokiem i nieczystym duchem. Oprócz 
formuł magicznych, w których przywołuje się obraz żmii (smoka) leżącej 
na czarnym runie pod korzeniami drzewa kosmicznego (gdzie zdaniem 
badaczy nawet imię Szkuropeja zawierać może ludowo-etymologiczny 

1 6 1 S. S z y n к i e w i с z, Svaďba — obr jad sankcionirovannyj kul'turnym 
prošlým, mpis 1978, s. 3. Por. kategorię istot pręta w Ind i a ch obejmującą duchy 
zmarłych — zwłaszcza ka lek , k u l a w y c h , n iewidomych, poronionych płodów — oraz 
dzieci przed postrzyżynami, które same były „niczym i n n y m j ak duchem" . A n a l o ­
gia dotyczy też formy pochówku. W Mongoli i ciała dzieci „gubiono" w stepie, 
w Ind i ach dzieci do dwóch la t grzebano lub składano w lesie, podczas gdy i n n y c h 
zmarłych palono. Grzebano również ascetów sannjasin, którzy osiągnęli nieśmier­
telność za życia; i ch znak i em było niestrzyżone owłosienie. T . Z b i k o w s k i , Zwy­
czaje, obrzędy i symbole religijne Indii i Chin, [w:] Zwyczaje, obrzędy i symbole 
religijne, W a r s z a w a 1974, s. 69; Б. S ł u s z к i e w i с z, Kultura dawnych Indii a re­
ligia, [w:] Kultura a religia, W a r s z a w a 1977, s. 304, 306-307; J . S . W a s i l e w s k i , 
Podróże do piekieł. Rzecz o szamańskich misteriach, W a r s z a w a 1979, s. 112-113. Por. 
także dyskusję wnoszącą w ie le do z rozumienia rytuału postrzyżyn w planie spo­
łecznym, E . R. L e а с h, Magical hair, „Journal of the R o y a l Antropologica l I n s t i ­
tute" , vol . 88: 1958, s. 147-164; C . R. H a a l p i k e , Social hair, „Man. T h e J o u r n a l 
of the R o y a l Anthropological Inst i tute " , N. S., vo l . 4: 1969, No 2, s. 256-264. 

1 5 2 С e r n e с o v, op. cit., s. 142. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 95 

związek ze skórą-runem i skórą żmijową), godne odnotowania są nazwy 
t y p u : voloserí — „długa owcza sierść", „sierść do przędzenia", „przędza", 
vólosen' l u b volosén' — „nieczysty duch, czart" , volosatik — demon 
(domowy, leśny), vólos — rodzaj choroby, volosic — robak powodujący 
choroby, zwany też zmeevik. Zależności te mają liczne analogie indo-
europejskie, m. i n . hetyckie, gdzie nazwa żmii (ideogram MUS) łączył 
się etymologicznie ze słowami hulana — „sierść", hulaliia — „oplatać", 
„namotywać (sierść)", „zawijać", hulali — „wrzeciono", przy czym opla­
tanie przez żmiję dotyczyć może na przykład miasta Hattusas ш . 

Trop wskazany przez radzieckich semiotyków prowadzi znacznie dalej. 
Wspomni jmy z jednej strony niezbyt dotąd jasną predylekcję słowiań­
skich demonów do motania, przędzenia, szycia, z drugie j zaś bułgarskie 
stichije (stije), które zwykły swe nadzwyczaj długie włosy wykor zys t y ­
wać do polowania na ludz i . Jeśli „kto od n ich ucieka, w tedy owijają wło­
sy około jego nóg albo w ogóle chwytają go włosami i oplątują" 1 5 4 . Po­
suwając się jeszcze dalej mus imy skonstatować, że wśród cech charakte­
ryzujących różne rodzaje demonów odnajdujemy kosmatość, posiadanie 
sierści l u b przyna jmnie j nienaturalnie długich włosów 1 5 5 . K. Moszyński 
próbował wytłumaczyć to wierzenie jako reminiscencję małp, lecz jego 
interpreteacja mus i zostać uznana za chybioną. T y m bardziej , iż zgodnie 
ze specyfiką słowiańskich wyobrażeń o p ierwotnej skórze Adama i E w y 
ciało demonów pokryte bywa również „czymś t w a r d y m w rodzaju pa­
znokc i " 1 5 6 . A więc i t y m razem a t r ybu t Proto- ludz i okazuje się włas­
nością istot, które ze względu na swój modus Vivendi sytuują się poza 
kategor iami życia i śmierci. 

Za ilustrację własności demonów niech posłużą nam południowosło-
wiańskie wiły. W epice ludowej zostały one wyideal izowane i prezento­
wane są zazwyczaj jako piękne, młode kobiety o długich włosach. W w ie ­
rzeniach rozpuszczone włosy uzupełniają postać szkaradną o nogach za­
kończonych kopy tami lub całych kozich nogach pokry t ych sierścią. 
Szczegóły te, powtarzające się także u innych demonów, przywodzą na 
myśl huculsk i obraz kosmatego Adama posiadającego kopyta. Miejscem 
przebywania wił są obszary klasyf ikowane w ku l turze ludowej jako obce, 
demoniczne, reprezentujące i n n y (nie ludzki ) świat, a i ch znakiem jest 
niekiedy młyn z obracającym się w odwro tnym k i e r u n k u kołem 1 5 7 . 
W stosunku do ludz i i w ogóle różnorodnych f o r m życia cechujących 
strefę ziemską są wiły is totami amb iwa l en tnymi — powodują destrukcję 

1 5 8 I v a n o v, T o p o r o v, op. cit, s. 5, 31-35, 48-53. 
1 5 4 К . M o s z y ń s k i , Kultura ludowa Słowian, Wa r s z awa 1967, t. 2, cz. 1, 

s. 612. 
1 5 5 M o s z y ń s k i , op. cit., s. 606. 

1 5 6 M o s z y ń s k i , op. cit., s. 605. 
1 5 7 W. K l i n g e r , Wschodnioeuropejskie rusałki i pokrewne postaci demono-

łogii ludowej a tradycja grecko-rzymska, Lubl in—Kraków 1949, s. 20; C z a j k a , 
op. cit., s. 52-54. 



96 RYSZARD TOMICKI 

i śmierć, ale są również w stanie pobudzić płodność i przywrócić życie 
dzięki dysponowaniu magicznymi środkami. I ch negatywna działalność 
ukazywana jest z reguły w motywie porywania dzieci, który dostarcza 
pierwszej oczekiwanej in formacj i . Okazuje się bowiem, że czasem, po l a ­
tach, zwracają dziecko p rawdz iwym rodzicom i wówczas dysponuje ono 
szczególnymi własnościami. Przede wszystk im jest n iepokonanym i n ie ­
śmiertelnym herosem. „Da me puška u b i t i ne może / N i t i sablja p r i v a t i t i 
mesa" — stwierdza jeden z nich. Ponadto, choć ma wygląd człowieka, 
ciało jego okrywa sierść, świadcząca o t y m , że jest vilenjakíem 158. 

Transformacja sygnalizowana zmianą powierzchowności dotyczyć mo­
że nie t y l k o ludzkiego dziecka. Stałym a t r ybu tem wił w epice ludowej 
jest strój, biała, zwiewna szata, a nieraz także skrzydła zdejmowane pod­
czas kąpieli. One stanowią źródło magicznej siły oraz tożsamości wiły. 
Człowiek, który zakocha się w wi l e i chce ją zdobyć, powinien bowiem 
ukraść je j wspomniane a t rybuty . Bez n ich wiła nie może zostać w swo im 
świecie, staje się zwykłą dziewczyną, t rac i przewagę nad człowiekiem, 
wychodz i za mąż i rodzi dzieci. Dąży jednak do odzyskania szaty i skrzy­
deł, k iedy zaś to się udaje, odzyskuje swe pierwotne przymioty . Powraca 
do świata wił, gdzie staje się m . i n . na powrót dziewicą 1 5 9 . 

Analogiczna zasada obowiązuje w baśniach o zaczarowanych króle­
wiczach, ukazujących się ludz iom na przykład w postaci węża. Miłość 
dziewczyny sprawia, że w czasie nocnych spotkań zrzucają na określony 
czas rogową skórę. K i edy jednak zniecierpl iwiona kochanka ( lub jej 
matka) pa l i szkaradne okrycie, królewicz umiera 1 6 ° . 

W obu wypadkach zdjęcie szczególnego okrycia oznacza uczłowiecze­
nie, ale u wił również utratę nadnaturalnej mocy. Takie samo skojarze­
nie występowało w nieco odmiennym kontekście u Manso-chantów 
w związku z tzw. maską pogrzebową, kawałkiem jeleniej skóry nakłada­
n y m na twarz zmarłego. Dusza mająca odejść w zaświaty (do podziemi) 
chodziła w te j masce przez pewien czas po z iemi jako demon uft, gro­
żący ludz iom porwaniem ich dusz. Wystarczyło wszakże zerwać spotka­
nemu demonowi pogrzebową maskę, żeby pozbawić go mocy, spowodo­
wać jego znieruchomienie. Po schronieniu się w bezpieczne miejsce 
maskę wyrzucano i dopiero wtedy urt mógł kontynuować swą 
wędrówkę i e i . 

Nie sugerując się epicką formą jedynego, trwałego, nie zużywającego 
się s t ro ju wiły 1 6 2 należy stwierdzić, że znakiem bycia istotą demoniczną, 

1 5 8 C z a j k a , op. c i i . , s. 86-87. 
1 5 9 C z a j k a , op. cit, s. 83. 
1 6 0 C z a j k a , op. cit., s.. 134-135, 138-139, 147. Skradz ione przez wiły dziecko 

staje się p tak iem o l udzk i ch cechach, a le czasowo i wyłącznie w świecie ludz i może 
odzyskiwać postać ludzką, tamże, s. 87. 

1 6 1 С e r n e с o v, op. cit., s. 131. 
1 6 2 C z a j k a , op. cit., s. 81; K l i n g e r , op. cit., s. 20. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 97 

a więc posiadania określonych własności, t ak i ch j ak na przykład nie­
śmiertelność, jest specjalny a t r ybu t związany tak czy inaczej z włosami, 
sierścią, rogową skórą, których natura lne cechy (ciągłe odrastanie) sta­
nowią wzorzec — logiczny przyna jmnie j — dla charakterys tyk i s t ro ju 
wił. Odebranie a t r y b u t u istocie demonicznej powoduje je j przejście ze 
świata demonicznego do świata ludzkiego lub przynajmnie j utratę nad­
natura lne j mocy. Włączenie w porządek życia ludzkiego powoduje zmianę 
sposobu istnienia. Istota poprzednio demoniczna skazana jest na śmierć — 
jeśli nie natychmiastową, j ak w w y p a d k u zaklętego królewicza, to wyzna­
czoną na tu ra lnym kresem życia ludzkiego, jakie prowadzi pozbawiona 
a t r y b u t u wiła. Charakterystyczny jest fakt , że wracając do swego włas­
nego świata po odzyskaniu szaty cofa się ona niejako w czasie, co sygna­
l izuje odzyskanie dziewictwa. W świecie wił — czy w ogóle w t a m t y m 
świecie — czas rozumiany jako następstwo stanów nie istnieje. Wiły, 
podobnie do wszystkich i nnych demonów, mogą zostać zabite, ale jeżeli 
tak się nie stanie, trwać będą w swoistej nieśmiertelności do końca 
świata 1 в з . 

Skoro sierść stanowi znak przynależności do innego świata, nie dziw, 
że bohaterowie f o l k l o ru ludowego wyprawiający się t a m zmieniają swoją 
powierzchowność, okrywając się — jak Nieznajka w bajkach wschodnio-
słowiańskich — skórą, kożuchem (nieraz z ie lonym, j akby przez analogię 
do zielonych włosów rusałek ш ) . Podobną wartość ma uzyskiwanie strasz­
l iwego wyglądu. Bohater przekraczając granicę swego świata zmienia się 
w istotę „straszną", „niedobrą, zieloną". Wracając już na granicy zrzuca 
skórę, odzyskuje ludzk i wygląd i e s . Powierzchowność, j ak wiemy, ozna­
cza stan, w którym bohater aktualnie się znajduje. W eposach bur iack ich 
mówi się o t y m wprost , gdyż heros po zmianie wyglądu określany jest 
jako „nie człowiek i nie t r u p " 1 6 e . 

Nie ma potrzeby dalszego przytaczania materiałów nie wnoszących 
w zasadzie nic nowego do uzyskanego obrazu. Te, które poznaliśmy, w y ­
starczają, aby stwierdzić, że sierść, włosy, rogowa skóra stanowią a t r y ­
but istot sytuujących się ze względu na swój modus vivendi poza kate­
gor iami życie/śmierć. Równocześnie jako „substancje" same należą do 
klasy mediatorów między t y m i kategoriami. Dlatego też w folklorze 
zarówno słowiańskim, jak i północnoazjatyckim pojawiają się e k w i ­
walentnie z „wodą życia", są środkami przywracającymi życie 1 6 7 albo 
t rak tu j e się je jako formę, postać duszy przed inkarnacją 1 6 8 (w te j ostat-

1 6 8 Łączy się z t y m niek iedy motyw przędzenia, por. K l i n g e r , op. cit., s. 35. 
1 6 4 К  1 i n g e r, op. cit., s. 17. 
ies N o v i к o v, op. cit., s. 89. 
1 8 6 S z y n k i e w i c z , op. cit., s. 3. 
167 Očerkí istorii kul'tury Burjatii..., s. 69 (heros zmar twychwsta j e po zaszyc iu 

w skórę zwierzęcą); N o v i k , op. cit., s. 226. 
1 6 8 V a s i l e v i č , Evenki..., s. 226. 

7 — Etnografia Polska t. XXIV , z. 2 



98 RYSZARD TOMICKI 

nie j r o l i kępka sierści zastąpiona zostać może przez ptaka mającego ana­
logiczną symbolikę, na przykład k r u k a 1 6 9 ) . Przyjmując posiadanie l ub 
brak szczególnej powierzchowności za k r y t e r i u m klasyf ikacyjne wyróżnić 
należy dwa porządki rzeczywistości, odpowiadające podziałowi na Proto-
i Pra- ludzi . 

Pierwszy z n ich obejmuje świat pozaludzki, usytuowany j akby na po­
graniczu zaświatów i natury . Znak iem przynależności do niego jest po­
siadanie sierści (nadmiernego, nie ludzkiego uwłosienia) l ub rogowej skó­
ry , które poza swym aspektem symbol icznym stanowią chyba również 
łącznik ze światem zwierzęcym, czy szerzej naturą. Trudno bowiem w inny 
sposób rozumieć dodawanie istotom należącym do tego porządku dalszych 
cech zoomorficznych lub orni tomorf icznych, j ak kopyta huculskiego 
Adama i wił, skrzydła posiadane przez wiły i tp . W niektórych omawia­
nych mi tach azjatyckich moment wyłaniania się Proto- ludz i z na tury 
eksponowany jest bardzo silnie — pr zypomni jmy t y l ko wyjście p i e rw­
szej pary z drzewa w micie Ewenków i powstanie człowieka z kosma­
tego węża, który wykluł się z boskiej śliny u Mansów. Być może w da l ­
szej perspektywie należałoby pod t y m kątem rozpatrzyć północnoazjatyc-
kie m i t y o współudziale zwierzęcia (niedźwiedzia, psa itd.) w powstaniu 
ga tunku ludzkiego. 

Porządek ten charakteryzuje się swoistym sposobem istnienia, poza-
ludzk im i pozaziemskim, ko jarzonym najczęściej z nieśmiertelnością. Jak 
widzieliśmy, w wypadku Proto- ludz i nieśmiertelność złączona była silnie 
z brak iem rozwo ju gatunkowego. Zniesienie obu t y c h własności oznaczało 
przejście do fazy Pra- ludzi , przodków aktualnie istniejących populacj i . 
Zważywszy na analogiczną sytuację dziecka przed postrzyżynami, osób 
w sytuacjach kryzysowych, wreszcie demonów stan ów daje się opisać 
formułami: „już stworzony [narodzony], jeszcze nie człowiek", „już nie 
człowiek, jeszcze nie t r u p " . 

Użyte t u odniesienia do człowieka są w istocie odniesieniami do d r u ­
giego porządku rzeczywistości obejmującego sferę życia czy raczej spo­
sobu istnienia, charakteryzującego się nierozłącznością śmiertelności 
jednostkowej i rozwo ju gatunkowego. Jest to porządek ludzk i , w y k l u ­
czający posiadanie atrybutów demoniczno-naturalnych, związany z k u l ­
turą, której ważniejsze elementy otrzymują Pra-ludzie od herosa k u l t u ­
rowego (często stwórcy), a dzieci od macierzystej grupy. 

Pozwólmy w t y m miejscu na dygresję. Zrekonstruowany schemat 
antropologi i północnoazjatyckiej nie odbiega zbyt daleko od schematu 
słowiańskiego ani w gruncie rzeczy od bibl i jnego, zwłaszcza jeśli chodzi 
o istotę przejścia do życia w pełni ludzkiego. W t y m widzieć można ce-

1 И I. S . V d o v i n , Religioznye ku l ' tv čuřcčej, [w:] Pamjatniki kul'tury narodov 
Sibiři i Severa (vtoraja polovina XIX — načalo XX v.), „Sbornik Muzea Antropo ­
logii i E tnogra f i i " , t. X X X I I I : 1977, s. 148. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 99 

chę daleko bardziej powszechniejszą niż wynikałoby z zakresu uwzględ­
nionych przeze mnie mitów. Co więcej, cechę silnie zakorzenioną w róż­
nych tradycjach, kontynuowaną przez tysiące lat. Nie jest to zwrotem 
sty l is tycznym. Wypada bowiem zwrócić uwagę, że nierozłączność śmier­
telności jednostkowej i t rwan ia gatunkowego będąca swego rodzaju de­
finicją ludzkiego porządku rzeczywistości wyłania się u ludów Az j i Pół­
nocnej w rezultacie nieomal dysputy mitologicznej , prowadzonej niekiedy 
w ramach jednej g rupy etnicznej. Oto u Mansów, gdzie — jak w i emy — 
dominowały m i t y przypisujące utratę nieśmiertelności i przejście do 
fazy Pra- ludz i ingerencj i demona, spotykamy także wersje zupełnie od­
mienne, dopuszczające możliwość rozwoju ludz i nieśmiertelnych. Ludzie 
rozmnażają się nie znając śmierci l ub odradzając się bezustannie aż ich 
ilość zaczyna zagrażać is tn ien iu jakiegokolwiek życia na ziemi. Wówczas 
stwórca sam wzywa boga śmierci Kul ' -a tera , żeby zaczął porywać dusze 
ludz i 1 7 ° . 

Ten sposób odpowiedzi na pytanie, czy możliwa jest nieśmiertelność 
jednostkowa ludzi , a więc istot żyjących społecznie, znalazł odbicie już 
w Mahabharacie, gdzie Brahma mający ochotę zniszczyć ogniem wszyst­
k i ch ludzi , ulega prośbom Sziwy i „rodzi" Śmierć 1 7 1 . W X I X - X X w i eku 
spotykamy go w mi tach ludów północno-wschodniej Az j i . U Czukczów 
stwórca konstatując, że człowiek (pokry ty sierścią, mający ogromne kły, 
rozszarpujący zwierzęta zębami i zjadający je na surowo) zniszczy wszystko 
na ziemi, za radą swego pomocnika K r u k a zdejmuje człowiekowi sierść, 
zmniejsza szybkość poruszania się, w miejsce kłów daje m u normalne 
zęby, of iarowuje udomowione zwierzęta 1 7 2 . U t ra ta p ierwotne j sierści, 
implikująca t u zapoczątkowanie zjawiska śmierci, znika w micie Nana j -
ców, ale w je j miejsce wprowadzony zostaje zautonomizowany znak skó­
ry . Heros Doldczu-Hodaj, aby przerwać odradzanie się ludz i i pozbawić 
ich nieśmiertelności, decyduje się sam umrzeć i otworzyć w ten sposób 
drogę w zaświaty. Przez wiele lat bezskutecznie przebywał jednak 
w jaskin i , której wy l o t zatarasowano kamien iami i dopiero, gdy zatkano 
go skórami, a ostatnia z n ich zetlała, herosowi udało się cel osiągnąć 1 7 S . 

Poza paralelnością dostrzec jednak należy różnicę w opisie fazy Proto-
ludz i , jaka istnieje między antropogonią północnoazjatycką i m i t e m b i -

1 7 0  К а г  j a 1 a i n e n, op. cit., t. 1, s. 71, t. 2, s. 329; D a h n h a r d t , op. cit., 
s. 66. 

171 Mify drevnej Indii, s. 29-30. 
1 7 2 V . G . В  o g o r a z, Materiały po izučeniju čukotskogo jazyka i fol'klora, 

sobrannye v Kolymskom okruge, S . Pe te rburg 1900, s. 164-165, pod. za : Z о 1 o t a -
г е v, op. cit., s. 259. 

1 7 3 P. P. Š i m k e v i č, Materiály dlja izučenija šamanstva и gol'dov, C h a b a ­
rovsk 1896, s. 8-10; S . V . I v a n o v, Predstavlenija nanajcev o čeloveke i ego 
žiznennom circle, ¡[w:] Příroda i čelovek v relígioznych predstavlenijach narodov 
Sibiři i Severa (vtoraja polovina XIX — načalo XX v.), L en ing r ad 1976, s. 161-162. 



100 RYSZARD TOIVÍICKI 

b l i j n y m oraz t y m i wszys tk imi jego odmianami apokry f iczno- ludowymi , 
które dawały U. Harv ie asumpt do wysunięcia hipotezy dyfuzjonistycz-
nej. Wprowadzany w t y ch ostatnich m o t y w zmiany powierzchowności 
Adama i Ewy, u t r a t y — najczęściej — świetlistości, nawiązywał do nie­
ludzkie j wprawdzie , ale bl iskie j anielskiej n a t u r y pierwszych ludz i . Ma ­
m y więc do czynienia z porządkiem obejmującym znowu „inny świat", 
lecz jest to świat sy tuowany między Bogiem i zdecydowanie niżej war * 
tościowanym porządkiem ludzk im. Przejście od jednego do drugiego jest 
grzechem, upadkiem, degradacją. 

W ludowych mi tach słowiańskich obserwujemy załamanie się jedno­
znaczności te j interpretac j i , przede wszys tk im na poziomie tego, co zna­
czące. Rogowa skóra wspólna z demonami, sierść i kopyta Adama h u c u l ­
skiego wbudowane już zostały w chrześcijańską koncepcję i kojarzone 
były raczej z wieczną szczęśliwością w królestwie niebieskim niż z czymś 
i n n y m . Dopiero w mi tach azjatyckich można dostrzec, że różnica między 
świetlistością i sierścią nie ma charakteru wyłącznie formalnego. In t e r ­
pretacja w n ich zawarta ukazuje powstanie człowieka jako wyłanianie się 
z pogranicza mar two t y i życia, z kręgu demoniczno-żywiołowej natury , 
jako etap porządkowania kosmosu, a nie zakłócenie w początkowo ideal­
n y m stanie. Można by się zastanawiać, szczególnie w kontekście ostatnio 
przywołanych mitów, j ak i udział miała koncepcja chrześcijańska (w wer ­
sjach kanonicznych i apokryf iczno-ludowych) w eksponowaniu elementu 
ingerencj i demona jako przyczyny t ransformacj i Proto- ludz i w Pra- ludzi . 
Mieliśmy bowiem do czynienia z m i t am i , które zdają się świadczyć o i s t ­
n ien iu jeszcze bardziej archaicznej wars twy antropogonii , pozbawionej 
ingerencji , a przyna jmnie j je j aspektu zakłócającego. Jest to jednak temat 
do osobnych rozważań. 

I V . U M O W A Z D I A B Ł E M 

Odeszliśmy dość daleko od antropogoni i słowiańskiej, aby możliwie 
najpełniej ukazać konsekwencje wynikające z różnych sposobów t r a k t o ­
wania analogii między m i t a m i wschodnioeuropejskimi i północnoazja-
t y c k i m i . Czas jednak przejść do omawiania ostatniej części mitów ludo­
wych , którą stanowią — j ak wskazują prezentowane wcześniej sche­
maty kompozycyjne •— dwa war i an t y umowy z Diabłem, m o t y w u w y ­
jaśniającego kolejne sku tk i wypędzenia ludz i z ra ju . 

1. War iant B: Cyrograf Adama 

W apokryf icznych mi tach O Morzu Tyberiadzkim i w słowiańskiej 
wers j i Słowa o Adamie i Ewie, po opisie grzechu pierworodnego i wygna­
nia z r a ju następuje m o t y w umowy między Adamem i Diabłem, zwany 
częściej mo tywem cyrografu Adama. Ten zagadkowy element antropo­
gonii , występujący jedynie w apokryfach cerkiewnosłowiańskich i podej-



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 101 

rzewany o proweniencję bogomilską ш , mówi, że opuszczeni przez Boga 
ludzie stanęli wobec t rudne j do pokonania przeszkody, dla wye l im inowa­
nia której A d a m zmuszony był oddać Diabłu we władanie dusze zmar­
łych ludz i . M i t y apokryficzne prezentują cztery różne przyczyny za­
warcia umowy : 

a) Diabeł nie pozwala Adamowi uprawiać ziemi twierdząc, że jest ona 
jego własnością, boskie zaś są wyłącznie niebiosa i ra j . Zgodę wyraża do­
piero wtedy, gdy Adam decyduje się podpisać cyrograf w ; 

b) K a i n urodził się z 12 głowami żmijowymi na piersiach i czole. Ssąc 
pierś m a t k i powodował cierpienie i chorobę Ewy. W zamian za cyrograf 
Diabeł uleczył E w ę 1 7 6 ; 

c) Adam i Ewa napotkal i na z iemi całkowitą ciemność i nie mogąc 
przyzwyczaić się do życia w tak ich warunkach zdecydowali dać cyrograf 
w zamian za światło 1 7 7 ; 

d) A d a m i Ewa, zrozpaczeni i skruszeni po wygnan iu z ra ju , zostają 
przez Diabła oszukani. Mówi on do Adama: „Radosną wieść ci oznaj­
mię — Pan chce się zlitować nad tobą. Daj m i cyrograf na siebie i ród 
twój. A t y , Ewo, przyrzekni j m i przyrzeczeniem" I 7 S . 

Z wyjątkiem wers j i ostatniej, wszystkie pozostałe reprezentowane są 
w ludowych mi tach południowej i wschodniej Słowiańszczyzny. Wersje 
a i с mają przy t y m dość wyraźny związek z podziałem świata i m p l i k o ­
w a n y m już przez samą lokalizację r a ju — miejsca stworzenia ludz i 
i przebywania Boga. Jak pamiętamy, zgodnie z t y m schematem prze-

1 7 4 Pogląd ten reprezentował m. in . I v a n o v (op. cit., s. 223 n.) widząc w mo ­
tywie cyrografu odzwierciedlenie bogomilskiej n a u k i o Bogu — władcy nieba 
i świata niewidzialnego oraz Sa tana i l e władającym ziemią i światem mate r i a lnym. 
Mimo l i c znych k r y t y k (np. E . T u r d e a n u , Apocryphes bogomiles et pseudobogo-
miles, „Revue de 1'histoire des rel ig ions" , t.136: 1950, n r 1, s. 187-194) pogląd ten 
podzielają nada l niektórzy badacze, por. J . P o l á k o v a , Materiały o razvitii duali-
stičeskich narodnych skazok u slavjan, „Slávia", R. X X X I V : 1965, ses. 3, s. 456-468. 
W końcu X I X w i e k u Dragomanov (op. cit., s. 105-106) sądził, że motyw umowy 
między Bogiem i Diabłem oraz A d a m e m i Diabłem jest przekształceniem irańskiego 
motywu umowy między Ahuramazdą i A r y m a n e m dotyczącej kolejnego władania 
światem. Ostatnio zupełnie inną interpretację zaproponował A. E . Naumow starając 
się wykazać, że genezę motywu wyjaśnić można w r a m a c h systemu wyobrażeń 
b ib l i jnych i t r adyc j i cerkiewnosłowiańskiej, A. N a u m o w , O cerkiewnosłowiań-
skim zstąpieniu do otchłani, „Sprawozdania z posiedzeń K o m . Nauk. Oddz. P A N 
w K r a k o w i e " , t. X V I I : 1973, Nr 1, s. 119-121; t e n ż e , Apokryfy w systemie litera­
tury cerkiewnosłowiańskiej, Wrocław 1976, s. 82 n. 

1 7 5 I v a n o v, op. cit., s. 215 („Słowo o Adamie i E w i e " , w e r s j a z X V I w.), 
292-293 (O Morzu Tyberiadzkim, we r s j a z X V I w.). 

1 7 6 N. S. T i с h o n r a v o v, Pamjatniki otrečennoj russkoj literatury, S . P e -
terburg 1863, t. 1, s. 16-17, pod. za : N a u m o w , Apokryfy..., s. 84. 

1 7 7 A. N. P у  p i n, Ložný ja i otrečennyja knigi russkoj stariny, S . Pe te rbu rg 
1862, t. 3, s. 1-3, pod. za : N a u m o w , Apokryfy..., s. 84. 

1 7 8 I v a n o v , op. cit, s. 298-299 (O Morzu Tyberiadzkim, we r s j a z X V I I w.). 



102 RYSZARD TOMICKI 

strzennym do Boga należało niebo lub niebo i ra j na ziemi. Zakaz up ra ­
w y ziemi oraz ciemności panujące poza rajem, wyjaśniane t y m , że D ia ­
beł był „panem ciemności" 1 7 9 , sugerują, iż pozostała część świata — 
a więc cała ziemia l u b j e j część nie będąca ra jem — stanowiła dzie­
dzinę Diabła. M i t y zawierające mo t yw cyrogra fu Adama nie rozwijają 
tego zagadnienia. Znajduje ono natomiast wyjaśnienie w motywie umo­
w y między Bogiem i Diabłem. Z p u n k t u widzenia l og ik i wydarzeń cy­
rograf Adama mógłby zatem być t rak towany jako konsekwencja {albo 
transformacja) umowy bosko-diabelskiej dotyczącej podziału świata. 
W t a k i m wypadku kolejność ich omawiania w inna zostać odwrócona. Za­
chowajmy jednak porządek narzucany przez kompozycję tekstów m i t o ­
logicznych, gdyż jeśli przypuszczenie nasze jest słuszne, u j a w n i się ono 
w dalszych rozważaniach. Za ut rzymaniem kolejności przemawia również 
fakt , że mo t yw umowy między Bogiem i Diabłem nie występuje w zna­
nych apokryfach, a także w mi tach X I X - X X - w i e c z n y c h pojawia się dosyć 
rzadko. 

Przeszkoda, jaką ludzie napotykają na ziemi, ma charakter egzysten­
cjalny. Najlepiej widać to w wers j i a, gdzie Adam po opuszczeniu ra ju 
mus i uprawiać ziemię, żeby zapewnić wyżywienie sobie, Ewie i przyszłe­
m u potomstwu. O decydującym znaczeniu tej rac j i świadczy częstotli­
wość, z jaką m i t y podkreślają prob lem zdobycia pożywienia. W mace­
dońskim tekście z okolic P r i l epu Bóg wypędzając Adama mówi do niego: 
„Hajda Adamie, wychodź z ra ju za to, że nie usłuchałeś tego, co ci na­
kazałem; teraz orz ziemię i kop ją pókiś żyw i w ten sposób chlebem się 
wyżywisz". Po wyjściu z r a j u Adam m a r t w i się jednak nadal, co będą 
jed l i , i r ob i Ewie w y r z u t y z powodu grzechu. Ona odpowiada: „Orz, kop, 
mężu, to się. wyżywimy". K i edy Adam rozpoczyna pracę, Diabeł przega­
nia go wyjaśniając, że on jest władcą ziemi. „Jeśli jest jakiś sposób, abym 
mógł żyć, rzekł Adam zrozpaczony, to co [mam] robić?". Diabeł uspakaja 
go: „Osiągniesz sam bez t r u d u swoje życie, a ja c i [je] jeszcze ułatwię, 
jeśli dasz m i zapis na twój ród, t en co się urodz i : żywi będą two i , 
a u m a r l i m o i " 1 8 ° . 

Znaczenie uprawy r o l i jest zresztą jasne nawet w tych mi tach, które 
nie zawierają m o t y w u cyrografu — ona stanowi warunek życia i Bóg 
mówi Adamowi : „kop, abyś żył" ш . Sens ten u jawnia się nawet m imo 
zakłóceń w fabule opowieści. W j ednym z tekstów ukraińskich zakaz 
pracy na r o l i nie występuje explicite. Mówi się tam, że Adam i Ewa 
muszą pracować po wygnan iu z ra ju , ale cyrograf zdobywa Diabeł w y k o -

179 p o r rj . D r a g o i l o v í c , Bogomilski apokrifni relikti od Makedonija, „Ma-
kedonsk i Fo lk l o r " , t. I I I : 1970, broj 5-6, s. 29; I v a n o v, op. cit., s. 351-353. 
O ciemnościach nad pozarajską częścią ziemi, por. E . K., Gwiazdy i grzyby w po­
daniach ludu, „Lud", t . I : 1895, s. 170. 

1 8 0 I v a n o v , op. cit., s. 349-351. 
1 8 1 G n a t j u к, op. cit., s. 7. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 103 

rzystując naiwność i niewiedzę Adama: „Podaruj m i to, co c i najmilsze, 
a t y tego nie znasz". Po u k r y c i u cyrografu w Morzu Czarnym Diabeł 
„zrobił pług, zaprzągł konie i dał Adamowi , aby Adam orał. To prawda, 
że Adam dużo orał, k iedy on podpisał się na swoje pokolenie, co je miał 
czort brać" 1 8 2 Zan ik przyczynowej zależności między możliwością upra ­
w y ziemi i daniem cyrografu nie zakłócił następstwa wydarzeń. 

A l t e rna tywa stojąca przed Adamem polega więc w istocie na wyborze 
między: a) zgodą na przejmowanie przez Diabła dusz zmarłych ludz i 
i zdobyciem możliwości rozwoju gatunkowego lub b) odrzuceniem pro­
pozycji Diabła i skazaniem siebie oraz Ewy na natychmiastową śmierć 
z b raku pożywienia, a t y m samym przerwanie rozwo ju ludzkości. 

W analogiczny sposób rozumieć można pozostałe przyczyny podpisa­
nia cyrografu. W kręgu symbo l ik i ludowej b rak światła kojarzy się 
zawsze z działalnością sił demonicznych oraz niebezpieczeństwem zagła­
dy życia (będziemy o t y m mówili niżej). W wypadku zagrożenia Ewy 
dylemat Adama ma ten sam charakter. Dziecko-potwór wyniszczający 
matkę urodził się ze związku z Diabłem albo został przez niego pod­
mieniony. Dziecko ma 7, 12, 24 głowy gadzie l u b zwierzęce i jedną 
ludzką, a ssie Ewę tak mocno, że aż k rew tryska; „jyk wużi ssały, bo to 
buły pokusy" — identy f iku je demoniczność głów jeden z mitów h u c u l ­
skich. Ewa skarżyła się, że nie wy t r z yma cierpień i przyjdzie je j umrzeć. 
Gdy Adam daje cyrograf, Diabeł odmienia dziecko 1 8 3 . Odmiana dziecka-
-potworka oznaczać może nie t y lko uratowanie Ewy, m a t k i ludzi , lecz 
także zapoczątkowanie rodzenia się ludz i , a nie demonów. Mówi o t y m 
inny m i t : k iedy 24-głowe dziecko będące owocem miłości Diabła i Ewy 
zaryczało straszliwie „Adam przestraszył się tego, nie wiedział co robić. 
A zły mówi: Nie bój się, zapisz m i to, co będzie po tobie, ja [go] wyleczę, 
że nie będzie więcej niż jedna [głowa]. A Adam nie wiedział, że po n i m 
cały świat pójdzie. Więc zapisał to, co po n i m będzie, a ten [Diabeł] u l e ­
czył, że jedna '[głowa] została. I odtąd zaczął się l u d rozmnażać" 1 8 4 . 

Ziemia i Ewa ponownie okazują się „elementami" ekw iwa len tnymi , 
występującymi w r o l i mediatora między życiem i śmiercią. Mówiąc l u ­
dowym językiem konkretów związek Ewy i z iemi z Diabłem oznacza j a -
łowość, demoniczność, zaprzeczenie życia i rozwoju, ale koniunkcja jednej 
i drugie j z Adamem równoznaczna jest z płodnością, zapoczątkowaniem 
oraz rozwojem życia. Ten ambiwa lentny charakter elementu macierzyń­
skiego obserwowaliśmy już poprzednio. 

Ot rzymany cyrograf Diabeł u k r y w a na dnie morza, pod kamieniem 
w rzece Jordan albo w piekle. Sankcjonowany umową stan rzeczy t r w a 

1 8 2 G n a t j u k, op. cit., s. 4. Zniekształconą wersję z aw i e r a mit z zachodniej 
Syber i i , gdzie Diabeł nie pozwala kopać mogiły d la A b l a i w ten sposób uzysku j e 
cyrograf, G o r o d с o v, op. cit., s. 62. 

1 8 5 S z u с h i e w i с z, op. cit., s. 19. 
1 8 4 G n a t j u k, op. cit., s. 7. 



104 RYSZARD TOMICKI 

k i l k a tysięcy lat. Kres panowaniu Diabła nad duszami zmarłych kładzie 
Chrystus, powołany do życia przez Boga niezadowolonego z istniejącej 
sytuacj i lub wzruszonego prośbami udręczonych dusz 1 8 S . Chrystus un ie ­
ważnia umowę, gdy: 

a) podcjzas chrz tu w Jordanie następuje na kamień, pod którym u k r y ­
t y był cyrograf i powoduje jego zniszczenie (rozwiązanie u m o w y ) 1 8 6 . 

b) po śmierci na krzyżu zstępuje do piekieł i wyprowadza stamtąd 
dusze l u d z i 1 8 7 . 

Wyzwolenie dusz spod władzy Diabła wymaga zejścia w podziemia. 
Tak i sens ma również zanurzenie w Jordanie będące symbol icznym obra­
zem śmierci i odrodzenia, a więc swego rodzaju anty typem zstąpienia 
do piekieł po ukrzyżowaniu 1 8 8 . W l u d o w y m języku symbol icznym analo­
giczne znaczenie ma nurkowanie na dno morza skąd podług jednego 
z mitów Bóg musi wydobyć u k r y t y cyrograf 1 8 9 . 

2. War iant C: układ między Bogiem i Diabłem 

Powiedziane zostało, że zgoda Adama na oddanie Diabłu dusz stano­
wiła — logicznie rzecz biorąc — konsekwencję określonej sytuacj i kosmo­
logicznej, sygnalizowanej zresztą w różnych epizodach antropogonii . 
W micie bułgarskim pochodzącym z Panagjuriszcze sytuacja ta przed­
stawiona jest wprost . Oto Bóg tęsknił po stworzeniu świata za kimś, 
z k i m mógłby porozmawiać i wesoło spędzić czas. Gdy zobaczył swój 
cień, rzekł: „Powstań towarzyszu" i powołał do życia szatana, 
z którym bardzo się zaprzyjaźnił. Pewnego razu Diabeł zaproponował 
dokonanie podziału świata: „Ziemia będzie do mnie należała — powie­
dział, niebo niech będzie two je ; także ludz i powinniśmy podzielić, t y weź 
żywych, a mnie daj m a r t w y c h " . Zażądał również od Boga „zapisu" po­
twierdzającego umowę i otrzymał go. K i edy Adam i Ewa wygnan i zostali 
z r a ju i spotkal i się ze stanowczym sprzeciwem Diabła dotyczącym 
uprawy ziemi, Bóg zorientował się, iż popełnił błąd dając Diabłu zapis. 

W t y m momencie m i t t rac i swą logikę. Dalszy ciąg zmierza wprawdz ie 
do rozwiązania kryz3rsowej sytuacj i , ale okazuje się nagle, że głównym 
problemem nie jest wcale niemożność uprawiania ziemi, lecz los dusz 
ludzkich. M imo zakazu Diabła ludzie w jakiś sposób żyją, rozmnażają 
się, Bóg zaś postanawia odebrać Diabłu władzę t y l k o dlatego, iż jedna­
kowo męczy on dusze grzeszne i niewinne. W t y m celu wysyła anioła, 
który ma zorientować się, czy można Diabłu odebrać zapis. Anioł za­
ciągnął się na służbę u Diabła, a gdy już zaprzyjaźnili się, zaproponował 

íes p o r n p G n a t j u k , op. cit., s. 10-12. 
1 8 6 I v a n o v , op. cit., s. 347, 353-354. 
1 8 7 I v a n o v , op. cit., s. 351. 
1 8 8 Por . N a u m o w , Apokryfy..., s. 88 п.; M. E l i a d e , Traktat o historii religii, 

Warszawa 1966, s. 188-189, 194-197. 
189 D r a g o m a n o v , op. cit., s. 87; por. D á h n h a r d t , op. cit., s. 139-140. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 105 

m u sprawdzenie, który z n i ch zdoła wydobyć z dna jeziora piasek. Anioł 
zanurkował pierwszy i wrócił z piaskiem. Diabeł skoczył do wody i po 
k i l k a k r o t n y c h powrotach z połowy drogi , żeby upewnić sią, czy anioł n ie 
zabiera zapisu pozostawionego w ubran iu na brzegu, zdecydował się 
w końcu osiągnąć dno. Wtedy anioł porwał zapis i pognał do nieba. D ia ­
beł zdążył wrócić, a k iedy spostrzegł co się stało, dogonił anioła i nie 
mogąc odebrać zapisu będącego wraz z częścią ciała anielskiego „u Boga" 
oderwał m u kawałek mięsa ze stopy. Odtąd Diabeł stał się wrog iem Boga. 
Kulejący i lamentujący anioł został pocieszony, że takie same stopy będą 
mieć wszyscy ludzie 1 9 ° . 

M a m y zatem do czynienia z o r yg ina lnym tekstem ukazującym włada­
nie ziemią przez Diabła jako jeden z etapów tworzenia świata 1 9 1 . Siady 
tego m o t y w u spotykamy także w szeregu mi tach kosmogonicznych z ob­
szaru Huculszczyzny, gdzie wspomina się t y lko , że „wony {d iabl i — RTJ 
buły w spywci z Bohom do zemni " 1 9 2 l ub mówi się wprost : , ,Jyk uże buła 
žemly dav j i Boh A r i d n y k o w i [Diabłu — RT] , aby tot koło ne j i chodyv" . 
Efekt diabelskiej opieki jest wszakże opłakany, ziemia i życie na n ie j 
ulegają zniszczeniu. „Jyk Boh uzdr iv , szo wony ne umiły u t r y m a t y 
po r i ydku na zemły, to musiv w i d nych w i m u d r u w a t y nazad zemlu" . 
Ostatecznie Bóg zdołał przechytrzyć Diabła i odebrał m u ziemię, ratując 
ją od zagłady 1 9 3 . 

W t y m kontekście jaśniejsza staje się przyczyna b raku konsekwencj i 
w micie z Panagjuriszcze. Dodanie do władania ziemią panowania nad 
duszami zmarłych powoduje, że punk t ciężkości m i t u przesuwa się na 
tę drugą kwestię, sybolizującą niejako całkowitą moc Diabła. Znamy 
jednak inne wersje łączące los ludz i z posiadaniem władzy nad ziemią 
w odmienny sposób. Według pewnego tekstu wielkoruskiego „Były dwa 
królestwa: królestwo ciemności i królestwo światła. Pierwsze było na 
ziemi, siedział w n i m s i lny i bogaty car Satanaił. Drugie było na niebie, 
gdzie był wzniesiony t r o n Boga". Ludzie przebywal i w niebie, ale D ia ­
beł — nie mogąc do nich dotrzeć przez ogniste ogrodzenie — sprawił, 
że sami wysz l i z nieba-raju i znaleźli się w jego władzy. Wówczas Bóg 
wystąpił zbrojnie przeciw Diabłu i po walce strącił go w podziemia. 
Następnie odnalazł ludz i u k r y t y c h „pośród burzl iwego oceanu, na w y ­
sokiej wyspie, między mrocznymi rozwal inami pałacu Satanaiłowego". 
M i m o próśb Adama i Ewy nie zabrał ich z powrotem do nieba, gdzie 
sam odszedł, lecz „porzucił na z i emi " 1 B*. 

1 9 0 I v a n o v , op. cit., s. 337-339. 
1 9 1 Motyw panowania D iab l a nad ziemią odczytywany b y w a też jako w y r a z 

protestu społecznego, por. А. I . К 1 i b a n o v, Narodnaja socialnaja utopija 
v Rossii. Period feodalizma, Moskva 1977, s. 15 n. 

1 9 2 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 12. 
1 9 3 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 14. 
1 9 4 A. P. Z v o n к o v, Očerk verovanij krest'jan Elazomskago uezda Tam-

bovskoj gubernii, „Etnografičeskoe Obozrenie" , 1889, No 2, s. 64. i 



106 RYSZARD TOMICKI 

T y m razem los ludz i związany jest silnie z podziałem władzy w kos­
mosie, a przemieszczenia Adama i Ewy symbolizują zmiany ich sposobu 
istnienia. Jeśli bowiem pobyt w niebie, królestwie jasności, jest równo­
znaczny z t rwan i em nieśmiertelnym, to przejście do strefy ciemności r o ­
zumieć można jako istnienie w stanie będącym odwrotnością poprzed­
niego, a więc w stanie swego rodzaju „wiecznej śmierci". Kole jna 
translokacja, z królestwa ciemności na wyzwoloną już od Diabła ziemię, 
oznacza natomiast bez wątpienia to samo, co wygnanie z ra ju w innych 
mi tach — istnienie w pełni ludzkie, charakteryzujące się r y t m e m życie/ 
śmierć. Wówczas to Bóg „przystawił każdemu człowiekowi anioła stróża, 
przykazał miłość do siebie i na zawsze odleciał z ziemi. Satanaił przy ­
stawił człowiekowi swego demona kusiciela, a sam odszedł do swego 
królestwa — piekła. I znów rozgorzała wa lka dwóch sił nad człowiekiem, 
t y l k o ani Bóg, ani Satanaił sami na ziemię nie schodzą" 1 9 5 . 

M imo b raku m o t y w u umowy 1 9 6 k u l m i n a c y j n y m momentem m i t u jest 
również odebranie Diabłu całkowitej władzy nad człowiekiem, nad d u ­
szami l ud zk im i powiązane przy t y m wyraźnie z wydarzeniem o znacze­
n i u sensu stricto kosmologicznym. Pokonanie Diabła to nie t y l ko u w o l ­
nienie ziemi od jego bezpośredniego oddziaływania, lecz także akt kon ­
stytuujący jedną ze stref kosmosu, piekło zlokalizowane w podziemiach. 
Tekst wielkořuski wyróżnia się t y m , że ludz i „odzyskuje" sam Bóg i czy­
n i w sposób bezpośredni to, co w innych mi tach osiągane jest niejako 
pośrednio, poprzez odzyskanie l ub zniszczenie zapisu — umowy, obiektu 
którego pozostawanie w posiadaniu Diabła symbolizuje określoną sy­
tuację dusz ludzkich. 

Mitów zawierający motyw umowy między Bogiem i Diabłem znamy 
stosunkowo niewiele. Oprócz cytowanego tekstu bułgarskiego występuje 
on w formie fabularnie rozwiniętego epizodu w k i l k u tekstach południo-
wosłowiańskich. Jednym z n ich jest m i t serbski o sytuacj i in ic ja lnej iden­
tycznej j ak w micie w i e l ko rusk im : 

„Był Dabog 1 9 7 '[Diabeł — RT] na ziemi, a Pan Bóg na niebiosach". 
1 9 5 Z v o n к o v, op. cit., s. 64. 
1 9 6 Motyw u m o w y między Bogiem i Diabłem znany był w e wschodnie j Sło-

wiańszczyźnie, w b r e w temu co sądzi P o l á k o v a , op. cit., s. 461. W końcu X I X 
w i e k u występował już j ednak w formie re l iktowej , por. A . I v a n o v s k i j , 
E . L j a c k i j , К kosmogoničeskim legendám dualističeskago tipa, „Etnografičeskoe 
Obozrenie" , 1892, No 2-3, s. 252; N a u m o w , Apokryfy..., s. 84. Z n a l i go również 
Mordwin i , ( D á h n h a r d t , op. cit., s. 95) oraz G r u z i n i (A. V e s e l o v s k i j , К  uo-
prosu o dualističeskich kosmogonijach, „Etnografičeskoe Obozrenie" , 1890, No 2, 
s. 39-41). W G r u z j i istniał on również w formie zniekształconej — podział by l 
zgodny z doktryną, chrześcijańską i nie wymagał in te rwenc j i żadnego pomocnika, 
por. I . Š t ě p á n o v , Poverja gruzin telavskogo uezda, „Sbornik Mater ja lov dl ja 
Op isan i j a Mestnostej i P l e m e n K a v k a z a " , vyp . X V I I : 1893, otd. 3, s. 128-129; a n a ­
logicznie P o m e r a n c e v a , op. cit., s. 130. 

1 9 7 Wokół imienia Dabog narosło wie le rozważań i hipotez, por. np. E . Z i с к e r -
m a n n , Serbokroatische Dabog, „Zeitschrift für s lav ische Phi lologie" , Bd . X X : 1950, 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 107 

Uzgodnil i , że dusze ludz i sprawied l iwych szły będą do Boga, grzesznych 
zaś do Diabła. Gdy Bóg zorientował się, że jego przec iwnik ma więcej 
dusz, zaczął myśleć, j ak by ukrócić siłę Daboga. Zabić go nie mógł, gdyż 
Dabog był s i lny j ak sam Bóg na niebiosach. Stwierdzenie to, spotykane 
również w innych mi tach („Jak mówią starzy ludzie, szatan miał taką 
siłę i moc jak Bóg, dlatego też Bóg w w i e l u wypadkach pytał go o r a ­
dę" 1 9 8 ) , ma uzasadnić wykorzystanie pomocnika. T y m razem Bóg wysyła 
św. Tomasza, żeby wybadał Daboga, czy i j ak umowa może zostać zer­
wana. Sw. Tomasz dowiedział się, że Bóg sam nie zdoła tego uczynić, ale 
jeśli urodz i m u się syn, on tego dokona. Wówczas Bóg sprawia, iż rodzi 
m u się syn. Dabog wie o t y m i oczekując Chrystusa otwiera swe usta 
tak szeroko, że dolna warga opierała się o ziemię, górna sięgała natomiast 
nieba. Syn Boga włożył jednak między nie włócznię i pozostawił un i e ru ­
chomionego Daboga w tej pozycj i na w iek i . Grzeszne dusze od niepa­
miętnych czasów pożerane przez niego wyszły z paszczy i udały się wraz 
z synem Boga do nieba 1 9 9 . 

W porównaniu z tekstem z Panagjuriszcze, prócz będącego niewątpli­
w y m zaburzeniem k r y t e r i u m moralno-etycznego przy podziale dusz, na­
stępuje t u rozbicie funkc j i boskiego pomocnika. W micie bułgarskim 
anioł po prostu odzyskiwał umowę, w micie serbskim św. Tomasz zdo­
bywa jedynie informację o sposobie jej anulowania. Postacią, która 
m u s i dokonać l i kw idac j i istniejącego stanu rzeczy i odebrać dusze 
Diabłu, jest bowiem Chrystus. Przekonanie to powoduje znamienne prze­
sunięcie akcentów w całym opowiadaniu. Zadanie pomocnika polega 
w istocie na uzyskaniu od Diabła in fo rmac j i o konieczności narodzenia 
się syna bożego. Myśl, że Diabeł posiada „coś", co decyduje o sytuacj i 
w świecie, zostaje zatem rozszerzona — dysponuje on bowiem zarówno 
„boskim cyrografem", jak i wiedzą o sposobie l i kw idac j i jego skutków. 
Stąd już k r o k t y lko do tego, aby przedmiotem pożądanym przez Boga 
stał się sam Chrystus. I m i t y bułgarskie dochodzą do tego skrajnego roz­
wiązania. W tekście zapisanym od bułgarskiego kolonisty z Besarabii 
Bóg chce zerwać umowę o podziale ludz i i bezskutecznie zasięga rady 
u Abrahama, Mojżesza, Józefa. Dopiero aniołowie dowiadują się od Dia­
bła, że „sam Bóg nie może [anulować umowy — RT], ale syn jego może, 
jeśli t y l ko sprawi, iż m u się syn narodzi od ducha jego". Odpowiedź 
wpraw ia jednak Boga w konsternację, gdyż nie ma on pojęcia jak doko­
nać niezwykłego czynu. Mus i ponownie skorzystać z porady Diabła, aby 

s. 323-340; V. Č a j k a n o v i c , Mit i religija u Srba, Beograd 1973, s. 391, passim. 
D l a moich celów istotne jest, że Dabog występuje w o m a w i a n y m micie w rol i 
Diabła. 

1 9 8 I v a n o v , op. cit., s. 337. 
1 9 9 V. J a g i ć, Mythologische Skizzen. II. Daždbbogi, — Dažbog — Dabog, nadb. 

z: „Archiv fur s lav ische Phi lo logie" , Bd . V, s. 11; por. Č a j k a n o v i c , op. cit., 
s. 391-392. 



108 RYSZABD TOMICKI 

dowiedzieć się, iż wystarczy przesłać M a r i i odpowiednio spreparowany 
bukiet bławatków. Chrystus nie ma już żadnych problemów z Diabłem. 
Po narodzeniu „zajął miejsce Boga" i oznajmił Diabłu, że prze jmuje 
wszystkich zmarłych, ponieważ umowa zawarta z Bogiem jego nie obo­
wiązuje. Diabeł nie mogąc pogodzić się z utratą dusz podburza Żydów 
przeciw Chrystusowi , lecz ten zmartwychwstając zbawia wszystkich l u ­
dzi z wyjątkiem Judasza 2 0 0 . 

Zastąpienie odzyskania umowy przez zdobycie in formac j i o Chrys tu ­
sie nie mus i prowadzić do zasadniczych zmian scenerii m i t u . Oto 
w tekście ze ws i Ustowo w Rodopach mówi się, że swego czasu Diabeł 
był panem ziemi i władał nią niepodzielnie. Dusze zmarłych również 
należały do niego. Bóg nie t y l k o nie znał sposobu odebrania ludz i i ich 
dusz, ale nie wiedział nawet, k iedy skończy się diabelskie panowanie. 
Wysłał więc św. Piotra na służbę do Diabła, aby uzyskał jakieś in fo r ­
macje na ten temat. Po w i e l u latach św. Piotr , zaprzyjaźniony już ze 
swym n o w y m panem, dowiedział się, iż władza jego upadnie, gdy pewna 
Żydówka urodz i syna. Zaproponował Diabłu zawody w n u r k o w a n i u 
w morzu. Na jp ie rw św. Piotr , dzięki boskiej pomocy, wydobył z dna 
„znak", potem wrzucił go ponownie i przyszła kole j na Diabła. K i edy t en 
zanurzył się w morzu, powierzchnia pokryła się g r u b y m lodem, a św. 
P io t r rzucił się do ucieczki. Diabeł zdołał jednak przebić lód i złapać 
Piotra hak iem za piętę. Bóg poradził m u wtedy , aby odciął sobie kawałek 
stopy i wleciał do ra ju , gdzie będzie bezpieczny. Tak też się stało 2 0 1 . 

W i n n y m micie bułgarskim św. Jan spędził 300 la t wśród diabłów za­
n i m dowiedział się, iż Bóg mus i „przerodzić się", aby odebrać dusze 
Diabłu i zanim zdołał wydobyć z morza — oszukując diabły — k w i a t 
mający spowodować poczęcie przez Marię 2 0 2 . 

Po zestawieniu mitów realizujących war iant В i С umowy z Diabłem 
jasne jest, że przedmiotem sporu są dusze ludz i . Bez względu na to, k to 
zawiera umowę — A d a m czy Bóg — Diabeł jest, w posiadaniu wszystkich 
dusz zmarłych i sytuację taką ocenia się jako zakłócenie pewnego po­
rządku. Oczywiście porządku dyktowanego przez doktrynę chrześcijań­
ską, w kontekście której rozwijają się wszystkie m i t y . On też decyduje 
o po jawien iu się wers j i , w których świadomość m i s j i Chrystusa powoduje 
przesunięcie p u n k t u ciężkości m i t u z odzyskiwania ukrywane j przez 
Diabła umowy na prob lem powołania do życia samego Chrystusa. 

Jednak spór o dusze występować może w dwóch różnych sytuacjach 
mito logicznych warunkujących również w pewnym stopniu f o rmy jego 
rozstrzygnięcia. Wówczas, gdy jest on jedynie pochodną (czy też ele­
mentem) określonej sytuacj i kosmologicznej, a mianowicie władania zie-

2 0 0 I v a n o v, op. cit., s. 329-333. 
2 0 1 I v a n o v, op. cit., s. 339-342. 
2 0 2 I v a n o v, op. cit, s. 342-345. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 109 

mią przez demona, mamy do czynienia z mnie j l u b bardziej wyraźnym 
wątkiem zwycięstwa nad Diabłem i pozbawieniem go władzy nad zie­
mią. Jest to równoznaczne z jego translokacją w podziemia będącą wyda ­
rzen iem par excellence kosmologicznym. Tak rzecz ma się w micie w i e l -
korusk im, a w pewnym stopniu także w micie serbskim. Drugą, bardziej 
klarowną formę prezentują te m i t y , w których przedmiot sporu od po­
czątku do końca symbol izowany jest przez cyrograf (zapis) u k r y t y w pod­
ziemiach. Odebranie go Diabłu albo z l ikwidowanie sankcjonowanego 
przezeń stanu wymaga in te rwenc j i pomocnika i zawsze wtedy, gdy nie 
jest n i m Chrystus, interwencja ma charakter przechytrzenia Diabła. 
Jakko lw i ek różnica między t y m i g rupami wydaje się niewie lka, przepro­
wadzony podział uprawdopodobniają analogie występujące w mi to log i i 
innych ludów północnej Euraz j i . 

1. Najbardziej bezpośrednim odpowiednikiem m o t y w u sprawowania 
władzy nad ziemią przez demona jest m i t Mansów znad Kondy , gdzie 
syn boga nieba, który otrzymał zadanie opiekowania się ziemią i ludźmi, 
powoduje stopniową zagładę życia {m. i n . ukrywając słońce i księżyc). 
Po w ie l okro tnych napomnieniach zostaje w końcu umieszczony przez 
ojca w podziemiach i staje się bogiem śmierci. Rolę opiekuna z iemi prze j ­
mu j e jego brat m . Za t r zyma jmy się jednak przy nieco bardziej odległej 
analogii tego m o t y w u , jaką wydaje się być epizod tzw. magicznego loso­
wan ia występujący w mi tach ludów mongolskich. 

„Magiczne losowanie" odbywa się zazwyczaj między trzema bogami 
i ma wyłonić spośród n i ch władcę z iemi i ludz i . Bogowie kładąc się spać 
stawiają przed sobą naczynia i umawiają się, iż ten, w którego naczyniu 
wyrośnie kw i a t (ewentualnie będzie się paliła świeczka) zostanie wybrań­
cem losu. Jeden z bogów okazuje się jednak oszustem i spostrzegłszy 
k w i a t w naczyniu swego towarzysza zabiera go, umieszcza w swoim na­
czyniu i zostaje władcą świata. Znane m i war i an ty tego m o t y w u rozpa­
dają się na dwie g rupy o n ie jednakowym sensie. Część tekstów indenty -
f iku je oszukanego boga jako Madar i Burchana lub Maj-tere, a więc 
mongolską formę buddyjskiego Ma jdar i — Przyszłego Buddy. Wie on 
o postępku swego r ywa la i mówi: „Niech będzie twój czas, ale będzie on 
wyróżniał się t y m , że ludzie mieć będą n isk i wzrost, krótkie życie i będą 
k r a d l i " . Zgodnie z w e r d y k t e m ziemią włada obecnie Burchan Bakszi, 
a jego panowanie charakteryzuje się kar len iem ludz i i zwierząt. Gdy 
przybędzie Majdar i , ludzie osiągną natomiast wzrost 80 łokci 2 0 4 . 

W innych wersjach losowanie nie określa już s t r u k t u r y dziejów ludz ­
kości, czy w ogóle dziejów świata. Drobna zmiana polegająca na od-

2 0 8 K a n n i s t o , op. cit., s. 103-107. 
2 0 4 Mit chałchaski, P o t a n i n, op. cit, s. 268-269 (tamże, s. 269 — we r s j a de r -

becka , s. 330 — w e r s j a b u r i a c k a — w t y m w y p a d k u identy f ikac ja bóstw nie jest 
możliwa, gdyż mówi się o t rzech Sz ingyt B u r c h a n a c h . 



110 RYSZARD TOMICKI 

miennej identy f ikac j i oszukanego boga, którym okazuje się t y m razem 
Tołty-chan (Er l ik ) , sprawia, że celem i w y n i k i e m losowania jest określe­
nie s t r u k t u r y kosmosu. Oszukany bóg mówi do brata, który zabrał w y ­
rosłe w jego naczyniu k w i a t y : „Ukradłeś k w i a t y więc władaj światem, 
a ja — nie ma rady — zostanę Er l i k i em, lecz sprawię za to, że t w o i d w u -
nodzy )[ludzie] nie będą żyć dłużej niż sto lat , zaś czworonodzy [zwierzę­
ta] nie więcej niż lat czterdzieści. Co lepszych dwunog ich i czworonogich 
będę stale od ciebie zabierał". W ten sposób młodszy brat został Tołty-
chanem — czytamy w konk luz j i m i t u 2 0 S . 

Rozwiązanie prezentowane przez tego t y p u m i t y nie różni się n iczym 
na poziomie s t r u k t u r a l n y m od konsekwencj i wydarzeń opisanych w m i ­
cie mansy jsk im czy w mi tach słowiańskich, gdzie strącenie Diabła 
w podziemia oznacza pozbawienie go bezpośredniej władzy nad ziemią 
i ludźmi. Analogiczny schemat występował także w mi to log i i Jakutów. 
Tam z kole i na początku świata toczyła się wa lka między U r u n g Aar 
tojonem, U l u u to jonem i Arsan Duolaj (odpowiednikiem znanego już 
Allaraa-ogonnor). Po długich zmaganiach bogowie zawar l i porozumienie, 
na mocy którego U r u n g Aar to jon oddalił się do nieba i został względnie 
pasywnym bogiem niebios, U l u u to jon objął funkcje opiekuna i władcy 
ziemi, natomiast Arsan Duolaj stał się panem podziemi i śmierci 2 0 e . 

Tym, co zasługuje na uwagę w mi tach mongolskich, jest oszustwo bę­
dące formą zwycięstwa nad bóstwem śmierci, czynem prowadzącym do 
ustalenia s t r u k t u r y świata wyrażonej t u poprzez korelację określonych 
funkc j i z k o n k r e t n y m i bogami oraz stre fami kosmosu. Nie sposób za­
pomnieć w t y m momencie o kosmogonii Hucułów, gdzie — jak w żad­
nych innych mi tach słowiańskich — oszustwo, przechytrzenie i kradzież 
są podstawową bronią Boga w walce z Diabłem, bronią na ty le sku­
teczną, że umożliwia ona nawet umieszczenie przec iwnika w podzie­
miach *° 7. Oszustwo jako forma rozstrzygnięcia kryzysu kosmologicznego 
prowadzi nas wszakże do drugiego war i an tu odzyskania dusz ludz i , 
w którym decydującą rolę odgrywa boski pomocnik. I o jego sukcesie, 
oczywiście wyłącznie wtedy, gdy pomocnikiem nie jest Chrystus, decy­
duje wykorzystanie podstępu oraz kradzież. 

2. Jeśli abstrahujemy od tożsamości boskiego pomocnika i od tego, co 
ma zostać odzyskane — cyrograf czy informacja o Chrystusie — wszyst­
k ie wersje słowiańskie opisać można j ednym schematem: 

205 Wers j a bur i acka , P o t a n i n , op. cit., s. 329 (tamże, s. 879 — w e r s j a tuwiń-
ska). Analogiczną wersję buriacką рог. I . A. P o d g o r b u n s k i j , Iz mifologii 
burjat i mongolov — Šamanistov, „Sibirskij sbornik" , vyp . 1-4, I r k u t s k 1894, s. 13, 
pod. za : N. L . Z u k o v s k a j a , Vlijanie mongolo-burjatskogo Samanstva i doša-
manskich vetováni} na lamaizm, [w:] Problemy etnografii i etničeskoj istorii na-
rodov vostočnoj i jugo-vostočnoj Azii, Moskva 1968, s. 220. 

2 0 6 G . U . E r g i s , Očerki po jakutskomu fol'kloru, Moskva 1974, s. 107-108. 
2 0 7 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 6, 16, passim. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 111 

A. Diabeł jest w posiadaniu „cennego ob i ek tu " (cennego z ko l ek t yw ­
nego p u n k t u widzenia ш ) . 

B. Bóg, sam nie mogąc odzyskać cennego obiektu, wysyła pomocnika, 
aby dokonał tego czynu. 

C. Pomocnik (oszukując, przechytrzając, okradając itd.) Diabła od­
zyskuje cenny obiekt. 

D. Diabeł kaleczy pomocnika. 
Zrekonstruowany schemat występuje jednak nie t y l ko w motywie 

l i kw idac j i umowy z Diabłem. Ze wschodniej i południowej Europy znane 
są liczne teksty o analogicznej konst rukc j i , których tematem jest również 
odzyskanie cennego w skal i ko l ek tywne j (kosmologicznej) obiektu, choć 
nie jest n i m już cyrograf czy umowa. Tabela 2 prezentuje przykłady 
t y ch mitów oraz ich elementy, najistotniejsze dla naszych rozważań: 
charakter cennego obiektu, pomocnika Boga oraz ewentualne konsekwen­
cje, jakie on ponosi w w y n i k u swej akcj i . 

Tabela 2. Odzyskiwanie cennego obiektu2' 

Lp . Pochodzenie tekstu Cenny obiekt Pomocnik Boga Okaleczenie 

1 Serbia słońce Michał Archanioł zraniona stopa 
2 Czarnogóra słońce św. Eliasz zraniona stopa 
3 Bośnia słońce Święty Archanioł zraniona stopa 
4 Ukraina ogień św. Piotr -
5 Ukraina ogień Chrystus i św. Piotr -6 Ukraina „niebieska siła" Michał Archanioł — 
7 Ukraina „magiczne ubranie" Michał i Gabriel — 
8 Ukraina „niebieska koszulka" Michał Archanioł — 
9 Bukowina błyskawica i piorun św. Eliasz zraniona stopa (?) 

10 Ukraina miecz archistratega Michał Archanioł — 
11 Rumunia 

(Siedmiogród) 
słońce i księżyc św. Eliasz — 

12 Macedonia wiedza o słońcu pszczoła rozłupanie ciała 
13 Rumunia 

(Wałachia) 
wiedza o słońcu pszczoła zmiana barwy z bia 

łej na czarną 
14 Łotwa ogień ' jaskółka urwany ogon, plama 

na głowie 

2 0 8 K o l e k t y w n y lub indyw idua lny cha rakte r „braku" albo naruszonego tabu 
w zawiązaniu a k c j i opowieści uważa się za k r y t e r i u m odróżniające mit i bajkę, 
E . M. M e l e t i n s k i j , Mif i skazka, [w:] Fol'klor i etnografija, L en ing r ad 1970, 
s. 141, 144-145. 

2 0 9 Źródła mitów: 1) D a h n h a r d t , op. cit., s. 136; por. D r a g o m a n o v , op. 
cit., s. 84; 2) V. С h a r u z i n a, Etnografija, Moskva 1909, s. 381-382; por. T o m i c k i , 
Słowiański mit..., s. 93; 3) D o r d e v i ć, op. cit., s. 20-21; analogiczna we r s j a z A r ­
chaniołem Gab r i e l em w: S. K u l i s i e , P. Ż. P e t r o v i ć, N. P a n t e l i ć , Srpski 
mitološki rečnik, Beograd 1970, s. 7; 4) D á h n h a r d t , op. cit., s. 142; 5) G n a t -
j u к, op. cit., s. 73 (tamże bibl iografia para le l i ) ; 6) I v a n o v s k i j , L j a c k i j , 
op. cit., s. 253; 7) D r a g o m a n o v , op. cit., s. 86-87; por. D a h n h a r d t , op. cit., 



112 RYSZARD TOMICKI 

Tabela wymaga krótkiego komentarza. We wszystkich mi tach m a m y do 
czynienia z bardzo konkretną sytuacją — Diabeł posiadając cenny obiekt, 
powoduje zagrożenie życia na ziemi. Najczęściej mowa jest o słońcu 
( i księżycu), które strącony z nieba demon porwał i ukrył w podziemiach. 
Może być to również ogień wynalez iony przez Diabła lub zabrany l u ­
dziom, czy też błyskawice i p i o runy albo miecz archistratega otrzymane 
od Boga jeszcze wtedy, gdy Diabeł był jego towarzyszem (aniołem). 
W wypadkach 6-8 nie wiadomo właściwie, co k ry j e się pod nazwami 
cennego obiektu (jedynie „siłę niebieską" kojarzyć można z ognistym 
mieczem, gdyż Michał Archanioł uderza nią Diabła i strąca spod n ie­
bios), lecz niewątpliwie są to a t r y b u t y związane ze strefą niebieską, da­
jące posiadaczowi władzę nad biegiem wypadków w świecie. W mi tach 
12-13 „obiektem", który należy odebrać Diabłu, jest wprawdzie wiedza, 
ale od nie j także zależy los świata. Bóg zamierzając stworzyć ciała n ie ­
bieskie nie wie, i le powinien zrobić słońc — jedno czy k i l ka . Pszczoła do­
wiaduje się podstępnie od Diabła, że k i l k a słońc spaliłoby ziemię. 

Temat odzyskiwania porwanych lub u k r y w a n y c h przez demona obiek­
tów należy do uniwersa lnych motywów mitologicznych. Cennym obiek­
t em jest z reguły rzecz o i s t o tnym znaczeniu dla ludz i i całego świata, 
symbolizująca nieraz wszelki dobrobyt i pomyślność, j ak sampo zdoby­
wane przez fińskiego herosa Váinamóinena czy sapicari odzyskiwane 
przez Chrystusa od Diabła w mi tach gruzińskich 2 1 ° . U Słowian w r o l i 
te j występują najczęściej ciała niebieskie, nie t y l k o zresztą w mitach, 
lecz również w wierzeniach i bajkach, gdzie istotą porywającą cenny 
obiekt jest z reguły smok, a czyn bohatera zachowuje jeszcze nierzadko 
w y m i a r kosmologiczny 2 1 1 . Pięknego przykładu bajkowej transpozycji, mo­
t y w u mitologicznego dostarcza tekst hucu lsk i opowiadający o bohaterze 
Perczowiczu, który po w i e l u przygodach wydostał z podziemi żony dla 

s. 138); 8) N o w o s i e l s k i , op. cit, t. 2, s. 4-5; analogiczna w e r s j a w : Ż m i g r o d z ­
k i , op. cit, s. 323; 3) D a h n h a r d t , op. cit., s. 139 (por. w ierzenie z Bośni 
i Hercegowiny o posiadaniu gromu i błyskawicy przez Irudicę — I r o d i -
jadę przeklętą następnie przez Boga, D o r d e v i c , op. cit., s. 114); 10) G U Í t a -
w i c z , op. cit, s. 269; 11) D a h n h a r d t , op. cit, s. 145; 12) D a h n h a r d t . 
op. cit., s. 129-130 (tamże, s. 130-132, w a r i a n t y bułgarsko-macedońskie); por. 
I v a n o v , op. c i t , s. 348-349; 13) D a h n h a r d t , op. c i t , s. 128-129; 14) D a h n ­
h a r d t , op. c i i . , s. 143 (tamże inne wa r i an ty łotewskie); por. serbsk i motyw u r a ­
towan ia przez jaskółkę i jaszczurkę jednego z t rzech słońc pożartych przez ażdaję, 
K u l i s i e , P e t r o v i ć, P a n t e l i ć , op. c i t , s. 3. 

2 1 0 E . M. M e 1 e t i n s к i j , К  voprosu o genezise karelo-finskogo eposa (pro­
blema Vjajnjamejnena), „Sovetskaja Etnogra f i j a " , 1960, No 4, s. 68-69; V e s e l o v -
s к i j , op. cit., s. 39. 

2 1 1 Motyw w a l k i ze smokiem i odzyskania ciał n ieb iesk ich por. A f a n a s e v , 
op. cit., t. 3, s. 535; S . E r d é s z , Drachentypen in der ungarischen Volksiiberlie-
íerung, „Acta E thnograph ica " , t. X X : 1971, fasc. 1-2, s. 114-116. W związku z t y m 
istotne są motywy pożarcia k i l k u słońc przez smoka, interpretac je zaćmień jako 
pożarcia, motyw drogocennych kamien i w głowie węży itp. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 113 

siebie i dwóch przyjaciół. Jego żoną było Słońce, dwie pozostałe to Księ­
życ i Jutrzenka. A b y wyjść z podziemi Perczowicz musi jednak skorzy­
stać z pomocy żmii, której poprzednio uratował dzieci. Żertwa wynos i go 
na ziemię, ale w czasie długotrwałej podróży bohater zmuszony jest do­
karmiać ją mięsem w y k r a w a n y m z własnej ł ydk i 2 1 2 

Tekst Hucułów nie t y l k o egzempli f ikuje omawiany motyw, łącząc 
typową dla bajek partykularyzację cennego obiektu (żona) z charaktery­
stycznym dla mitów jego znaczeniem kosmicznym (ciała niebieskie), lecz 
zawiera ponadto wie le i nnych archaicznych elementów spotykanych 
w analogicznych opowieściach u różnych ludów północnej Eurazj i . Do 
nich należy wskazywana już wcześniej s t ruktura lno- funkc jona lna e k w i ­
walencja huculskie j żertwy i występującego w bur iack ich eposach psa 
Gunig. 

Odzyskanie obiektu będącego w posiadaniu istoty demonicznej w y ­
maga zstąpienia w podziemia lub przyna jmnie j wejścia w „inny świat" 
mający zazwyczaj cechy świata zmarłych. W słowiańskim motywie od­
zyskania cyrografu — umowy, jeśli dokonuje tego Chrystus, ma ono 
formę zejścia do piekła po śmierci na krzyżu l u b chrz tu w Jordanie s ym­
bolizującego śmierć i zmartwychwstanie . Zanurzenie w wodzie jest 
w t y m wypadku elementem symbo l ik i chrześcijańskiej. A le w kontekście 
mitów ludowych chrzest Jezusa stanowi wyłącznie szczególny przypadek 
ogólnej symbol ik i , nurkowania , osiągania dna mi tycznych wód. Przy­
pomn i jmy m i t w ie lkorusk i , w którym cyrograf u k r y t y został na dnie 
Morza Czarnego i Bóg musiał nurkować, aby go odzyskać. W t y p o w y m 
epizodzie przechytrzenia Diabła przez boskiego pomocnika często spo­
tyka się rozwiązanie nieco inne, lecz również ukazujące nurkowanie jako 
element decydujący o odzyskaniu cennego obiektu. Boski pomocnik na ­
mawia Diabła do zawodów w nurkowan iu , sam osiąga dno wód, a gdy 
jego przec iwnik k ie rowany podrażnioną ambicją czyni to samo, pomoc­
n i k kradnie cenny obiekt. Czasem dodatkowo wody pokrywają się lasem 
utrudniającym Diabłu wyjście na powierzchnię 2 1 3 

Dawnie j badacze w i ed l i spór o to , czy zawody w nurkowan iu stano­
wią odpowiednik (pochodną) nurkowania kosmogonicznego mającego 
na celu wydobycie z iemi z dna praoceanu. Dopiero M. P. Dragomanov 
wskazał słusznie, że w t y m wypadku chodzi nie t y l e o zniekształcenie 
m o t y w u kosmogonicznego, i le o samodzielny m o t y w związany w oczy­
w i s t y sposób z odzyskiwaniem utraconego cennego o b i e k t u 2 1 4 . W wiele 
la t później G. Dumez i l skorygował domniemania M . P. Dragomanova 
i O. Dáhnhardta na temat pochodzenia m o t y w u . Wypowiedział się prze-

2 1 2 S z u c h i e w i c z , op. cit., s. 169. 
2 1 3 Por. np. G u s t a w i e z, op. cit., s. 269; G n a t j u k , op. cit., s. 4; I v a n o v, 

op. cit., s. 341-342. 
2 1 4 D r a g o m a n o v , op. cit., s. 84-88. 

8 — Etnografia Polska t. XXIV , z. 2 



114 RYSZARD TOMICKI 

c iw łączeniu ich genezy z promieniowaniem cen t rum staroirańskiego 
i stwierdził, że zarówno m o t y w y słowiańskie, j ak i i ch odpowiedniki 
irańskie, germańskie, osetyńskie i t d . są odzwierciedleniem archaicznego 
m i t u naturalistycznego o zmianie pór roku . Porywanie słońca przez 
Diabła oraz zamarzanie wód to — jego zdaniem — obraz z imy, od­
zyskiwanie ciał niebieskich jest zaś obrazem nastania w i o s n y 2 i s . 

Przedstawione m i t y pozwalają jednak pójść jeszcze i n n y m śladem 
i powiedzieć, że w motywie odzyskiwania cennego obiektu samo n u r k o ­
wanie (zanurzenie i wynurzenie ) jest znakiem zejścia i wyjścia ze strefy 
podziemi; stanowi skrótowe odzwierciedlenie istoty czynu boskiego po­
mocnika, podobnie j ak w innych tekstach śmierć i ożywienie bohatera 
przebywającego w zaświatach, sygnalizujące odmienność jego modus 
vivendi warunkowaną samym miejscem pobytu. Wydobycie cennego 
ob iektu kojarzone z koniecznością zanurzenia i wynurzenia się z wód 
nie jest zresztą specyfiką mitów słowiańskich. Przykładem niech będzie 
mongolski m i t o Ocz irwani opuszczającym się na dno oceanu (Chata 
Dalaj) i zdobywającym od Losuna oczir — błyskawicę 2 1 6 czy i n d y j ­
sk i m i t o wydobywan iu z mi tycznych wód napoju nieśmiertelności 
amr i t y 2 1 7'. 

Można teraz zrozumieć dlaczego w słowiańskich mi tach kosmogonicz-
nych tak silnie eksponowane jest przekonanie, że Bóg sam nie może 
stworzyć ziemi, gdyż t y l ko Diabeł po t ra f i dotrzeć do dna p i e rwotnych 
wód. U ludów syberyjskich tę samą myśl przekazuje zróżnicowanie p ta ­
ków nurkujących po ziemię. Bezkarnie osiągnąć dno praoceanu potrafią 
t y l k o te z nich, które okazują się później duchami — pomocnikami sza­
mana w podróżach w podz i emia 2 1 8 . Analogicznie rozumieć należy pod­
kreślaną w motyw ie odzyskania cyrografu niemożność l i kw idac j i umo­
w y z Diabłem (odebrania zapisu) przez samego Boga (wyjątkiem jest t u 
t y l k o m i t wie lkoruski ) . Zstąpić w podziemia może natomiast jego syn — 
Chrystus (co w kontekście mi to log i i chrześcijańskiej jest oczywiste) albo 
inny boski pomocnik. K i edy uwzględnimy fakt , że także Diabeł ma ogra­
niczoną przestrzennie moc działania — nie jest w stanie odebrać cennego 
obiektu, który wraz z połową ciała pomocnika znajduje się w niebie — 
okaże się, iż postacią działającą we wszystk ich strefach kosmosu jest 
wyłącznie boski pomocnik. On też ma cechy mediatora między górą i do­
łem (we wszystkich konkretyzacjach: niebo — ziemia, ziemia — pod­
ziemia, niebo — podziemia) oraz między życiem i śmiercią. 

Wróćmy w t y m momencie ponownie do ba jk i huculskie j o Perczowi-
czu. Elementem łączącym ją z zestawionymi w tabel i m i t a m i jest również 

2 1 5 G. D u m e z i 1, Osetynskij epos i mifologija, Moskva 1976, s. 71-74. 
2 1 6 P o t a n i n , op. cit., s. 228. Pos iadanie i ch zapewnia Ocz i rwan i panowanie 

nad oceanem. 
2 1 7 Mify drevnej Indii..., s. 31 n. 
2 1 8 Pozostałe nie osiągają dna, wynurzają się martwe , por. T o m i c k i , Kosmo-

gonia dualistyczna..., s. 211, 219, 265, 307. 



LUDOWE MITY O STWORZENIU CZŁOWIEKA 115 

pojawienie się okaleczonej nogi. Bohater k a r m i żertwę mięsem z własnej 
łydki, ale zraniona noga jest w istocie — zważywszy na całą sytuację — 
znakiem powro tu z zaświatów. Konwencja bajkowa pozwala na dosko­
nałe uzasadnienie — gdyby nie mięso, żertwa nie doleciałaby na ziemię; 
oto cena, jaką musiał zapłacić bohater za swój wyczyn — i ma ono 
głębszy sens, niż występujące zazwyczaj w mi tach zranienie stopy 
w efekcie bezsilności Diabła. Wprawdzie nie we wszystkich tekstach 
mówi się o zranieniu pomocnika, lecz dzieje się t ak dlatego, że następuje 
kontaminacja pogoni oszukanego Diabła z walką kosmogoniczną. Poucza­
jąca jest pod t y m względem wersja 9, gdzie Eliasz zostaje „pochwycony 
za nog i " , ale nic nie wiadomo o jego okaleczeniu. Zmuszony do w a l k i po­
dejmuje ją i pokonuje Diabła 2 1 9 . 

M i t y 12-13 wprowadzające pomocnika ornitomorficznego dowodzą 
jednak, że sens okaleczenia wykracza poza ewentualną nobilitującą ranę. 
Tworzy ono, wraz ze zmianą ba rwy i zniekształceniem postaci u pszczoły 
i jaskółki, grupę znaków wskazujących na cechę pomocnika wynikającą 
z istoty dokonanego przezeń czynu — powro tu ze strefy śmierci. K u l a -
wość ma zresztą wystarczająco jasny symbol izm w t radyc j i słowiań­
skiej 2 2 0 , gdzie pojawia się jako znak istot związanych niejako genetycz­
nie z podziemiami (Diabeł, demony, Baba Jaga) lub też postaci, którym 
udało się stamtąd wydostać. Do t y ch ostatnich należą zazwyczaj ludzie 
poszukujący w podziemiach skarbów, którym brama piekielna przy -
trzaskuje piętę, gdy wychodzą na ziemię, ale również Mistrz Twardowski , 
który dając Diabłu cyrograf, a potem okpiwając go powtarza w gruncie 
rzeczy — choć w planie wyłącznie i ndyw idua lnym, j ednostkowym — 
czyn mitologicznego bohatera 2 2 1 . 

Podkreślić trzeba, iż wersja 13 nawiązuje wyraźnie do t y ch f o rm 
transformacj i postaci, o jak ich była mowa w związku ze zmianą po­
wierzchowności k r u k a — pomocnika stwórcy ludzi . Zmiana ba rwy z b ia­
łej na czarną jest bardzo popu la rnym znakiem w różnych tradycjach 
mitologicznych Az j i Północnej, a dokonuje się najczęściej w rezultacie 
zjedzenia pad l iny (ewentualnie, jedzenia przyrządzonego z k r w i , t rupa 
ludzkiego itd.) albo podczas zdobywania cennych obiektów, zwłaszcza 
słońca i księżyca 2 2 2 . Odpowiedniość planów wyrazu idzie t u w parze 
z odpowiedniością planów znaczenia — zjedzenie „nieczystego pożywie-

2 1 9 Por. też G u s t a w i с z, op. cit., s. 269. 
2 2 0 S ymbo l i k a kulawości wyda je się być uniwersa lna , por. C . L é v i - S t r a u s s , 

Antropologia strukturalna, Wa r s z awa 1970, s. 296; V. J a . P r o p p , Edip v světe 
fol'klora, [w:] t e n ż e , Fol'klor i dejstvitel'nost'. Izbrannye staťi, Moskva 1976, 
s. 273-274. 

2 2 1 Por. A. C z u b r y ń s k i , Mistrz Twardowski. Studjum mitogenetyczne, W a r ­
szawa 1931, s. 4, 104-105. 

2 2 2 D á h n h a r d t , op. cit., s. 63-64; M e l e t i n s k i j , Strukturno-tipologičeskij 
analiz..., s. 101; G . I . D z e n i s k e v i č , Skazanija o vorone u atapaskov Aljaski, 
„Sovetskaja Etnogra f i j a " , 1976, No 1, s. 75. 



116 RYSZARD TOMICKI 

n i a " jest t a k i m samym aktem zniesienia opozycji między życiem 
_ i śmiercią, j ak powrót z „tamtego świata". 

Nie ma chyba potrzeby rozszerzania dokumentacj i , b y móc s twier ­
dzić, że słowiańskie m i t y zawierające m o t y w cyrografu Adama lub zapi­
su danego Diabłu przez Boga zbudowane zostały na bazie archaicznego 
schematu, do którego doskonale pasował mitologiczny kompleks Chry ­
stusa, przede wszys tk im idea śmierci i zmartwychwstania obrazowana za 
Ewangelią Nikodema jako zstąpienie do piekieł. Samo uznanie za cenny 
obiekt dusz ludzk ich , nawet wtedy , gdy pomocnikiem Boga nie jest Ch ry ­
stus, świadczy dobitnie o ukształtowaniu się m o t y w u w bezpośredniej 
styczności z wyobrażeniami chrześcijańskimi. Bardzie j zrozumiałe jest 
teraz niezwykle ostre wystąpienie Maksyma Greka gromiące „ciemnia­
ków", którzy uważali i rozpowiadal i , jakoby A d a m dał Diabłu jakiś k o n ­
k r e t n y cyrograf ш . Dowodzi ono nie t y l k o w ie lk i e j popularności m i t u na 
Rusi w X V - X V I w i eku , lecz mówi także o trudności, z jaką abstrakcyjna 
idea Odkupienia przebijała się poprzez archaiczny schemat operujący 
konkre tem — cennym obiektem. W ie lu musiało być w o w y m czasie i póź­
nie j tak ich, którzy b y l i j ak „umyta świnia w błocie się znów tarzająca 
i j ak pies, wracający do swoich wymiotów" 2 2 4 , skoro m i t y z X I X - X X w i e ­
k u prezentują co najwyżej swoisty kompromis. Adam daje wprawdzie 
cyrograf, ale Chrystus nie mus i go odzyskiwać, wydostawać z piekła. 
Ma wystarczającą moc, aby zlikwidować umowę samym swo im chrztem. 
Może również wyprowadzić dusze z piekła, co ułatwia m u apokry f iczny 
mo t yw zaadaptowany przez Kościół wschodni. A l e przecież są i takie 
m i t y , które pojawienie się Zbawiciela uzależniają od Diabła... Stabilne 
s t r u k t u r y i swoiste reguły rządzące ich transformacjami pozostały głuche 
na argumenty oraz i nwek t ywy . Nie t y l k o Maksyma Greka. 

Nie koniec zresztą na t y m . W świetle przedstawionych materiałów 
można spróbować „rozgrzeszyć" Adama, który najprawdopodobniej — 
jak przypuszczał na nieco inne j podstawie M. P. Dragomanov — zastąpił 
w niewdzięcznej r o l i dawcy cyrografu samego Boga. Chociaż relacja mię­
dzy t y m i dwoma war i an tami umowy z Diabłem nie jest całkowicie jasna, 
war to odnotować następujące spostrzeżenia: 

1. Dostatecznie dobrze poświadczony jest m o t y w oddania demonowi 
władzy nad ziemią, a następnie odebrania j e j połączonego z przekształce­
n iem się demona w antagonistę Boga. Zbieżność m o t y w u z chrześcijań­
ską koncepcją Diabła jako upadłego anioła równoważą znacznie nieraz 
bliższe typologiczne odpowiednik i u ludów azjatyckich. W j ednym i d r u ­
g i m wypadku pozbawienie demona wpływu na sytuację w świecie ma 
formę jego translokacj i w podziemia. 

Por. N a u m o w , Apokryfy..., s. 94; K I i b a n o v , op. cit., s. 16. 
Cyt . z a : N a u m o w , Apokryfy..., s. 94. 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 117 

2. Przekazanie Diabłu ziemi ma bezpośredni związek z oddaniem m u 
dusz ludz i zmarłych (motyw umowy między Bogiem i Diabłem). 

3. W w i e l u mi tach zestawionych w tabel i 2 cenny obiekt będący 
w posiadaniu Diabła został m u of iarowany przez Boga jeszcze wtedy, 
gdy był on „aniołem" — towarzyszem i pomocnikiem stwórcy. W g r u n ­
cie rzeczy tak samo rozumieć należy umowę, na mocy której otrzymał on 
ziemię i dusze ludz i . 

4. Także w azjatyckich mi tach o odzyskaniu cennego obiektu zdarza 
się często, że to bóg nieba — nieświadomy konsekwencj i swego czynu — 
oddaje go we władanie istoty o cechach demonicznych. Nieniecki bóg 
nieba N u m of iarowuje słońce i księżyc bogu śmierci Nga, aby ułatwić 
swemu powinowatemu życie w podziemiach. Powoduje to na ziemi chaos 
i tragedię; ciała niebieskie muszą być podstępnie odzyskane 2 2 5 . W m i ­
tach bur iack ich Esege Malaan lub Onder Tengeri oddaje słońce i księżyc 
jednemu z bóstw chtonicznych — D i b i n Sagaan No jonowi l ub Ułgen 
dełche „Szerokiej z i em i " — jako kałym w czasie zaślubin ich dzieci. 
S k u t k i tego są opłakane i oba ciała wracają na niebo dzięki pomocy jeża 
(Zarjaa-azarga) i zastosowanemu przez niego podstępowi 2 2 6 . 

T rudno oczywiście twierdzić, że identyczny zespół motywów stał się 
podstawą dla formowania schrystianizowanej we rs j i m i t u o odzyskaniu 
cennego obiektu. Przetrwanie jednak w t radyc j i ludowej m o t y w u po­
działu świata między Boga i Diabła (skrupulatnie unikanego przez apo­
kry f y ! ) , s t ruk tura lna identyczność mitów o odzyskaniu cyrografu i „na­
t u r a l n y c h " cennych obiektów (ciał niebieskich), wreszcie liczne analogie 
typologiczne pozwalają — jak sądzę — uznać taką możliwość za wielce 
prawdopodobną. 

Artykuł ten w inno kończyć podsumowanie zawierające wniosk i uzy­
skane dzięki określonej metodzie analizy. Myślę jednak, że wszelkie 
ustalenia bezpośrednie są dostatecznie wyraźne i nie ma potrzeby ich 
powtarzać. Z ko le i wn iosk i na tu ry ogólnej, dotyczące choćby kwest i i , 
która otwiera moje rozważania, tzn. procesu fo lk loryzac j i , są przed­
wczesne. Antropogonia ludowa jest bowiem t y l k o przykładem, j ednym 
z w ie lu , ale j ak na razie j edynym, mogącym ilustrować znaną metaforę 
Cz. Hernasa obrazującą chrystianizację jako zabieg szczepienia na wie lo ­
w i e k o w y m drzewie. E fekty tego szczepienia w dziedzinie mi to log i i , 
zwłaszcza je j części zdominowanych przez m i t y chrześcijańskie, staną się 

2 2 5 A . V . С h o m i č, Nency. Istoriko-etnograjičeskie očerki, Moskva — L e n i n ­
grad 1966, s. 198. 

2 2 6 L . L o r i n с z, Die Mongolische Mythologie, „Acta Orientaría", t. X X V I I : 
1972, fase. 1, s. 120-121; H a r v a , op. cit., s. 181-182. 



118 RYSZARD TOMICKI 

być może przedmiotem dalszych badań. Wówczas stworzona zostanie pod­
stawa do formułowania wniosków ogólnych. Wreszcie, zdaję sobie spra­
wę, że m imo znacznej objętości artykułu nie wszystkie zagadnienia omó­
wione zostały w dostatecznym stopniu, a nie jest wykluczone, iż w n ie­
których wypadkach nowe materiały spowodują konieczność wprowadze­
nia korektur . Dlatego też pozostawiam swoją pracę w pewnym sensie 
otwartą. 

R y s z a r d T o m i c k i 

F O L K M Y T H S A B O U T T H E C R E A T I O N O F M A N 

R E S E A R C H O N M Y T H O L O G I C A L S Y N C R E T I S M I N E A S T E R N 
A N D S O U T H E R N E U R O P E A N D I N N O R T H E R N A S I A 

S u m m a r y 

A n ana lys i s made in this art ic le of folk vers ions of b ib l i ca l anthropogony 
found i n X I X - X X centur ies i n E a s t e r n and Nor thern Eu rope has in v i e w the 
presentation of mu l t i l aye r and syncret ic characte r of the so ca l led C h r i s t i a n fo l ­
klore. T o start w i th , the fact must be ascerta ined that among numerous departures 
f rom the b ib l ica l or ig inal w e f ind vers ions w h i c h bas ica l ly have a un i fo rm form, 
show their lastingness i n t ime (they are k n o w n thanks to the Or thodox -S l avon ic 
apocrypha) and the i r considerable geographical and ethnic expansion. T h i s made 
people bel ieve that these departures f rom the or ig inal m a y be the result of the 
b ib l ica l m y t h getting merged w i t h some u n k n o w n mythologica l schemes. I t r ied 
to exp la in this matter by close examinat ion of the structure of a myth , its se ­
mant ic and also by means of a comparat ive ana lys i s . T h e latter procedure was 
made possible by the fact that there were two motives w h i c h no doubt were 
a fo lklor ic supplementat ion of the b ib l ica l myth . T h e y we re the ingerention of 
the demon (devil) i n the act of creat ion of m a n and next the possession and 
loss by f irst people of the i r ho rny or h a i r y sk in . The se had m a n y analogical 
vers ions in the myths of var ious peoples of N o r t h - E a s t e r n Europe (Ugrofins), 
S i be r i a (Samoyeds, E v e n k s , Y a k u t s ) and A l t a i a n and Mongol ian peoples i n C e n t r a l 
A s i a . T h e actua l d ivers i ty of those analogies excludes any possibi l ity of in te r ­
preting them exc lus ive ly as the result of the i r hav ing been inf luenced by any 
b ib l ica l myths whatsoever . I n fact, it appeared, that both above mentioned motives 
of folk anthropogony, do originate (at least i n the typological sense) f rom the 
mythologica l scheme w h i c h described the creat ion of people as a two stage process. 
T h e f irst stage, the phase of proto-people i. e. creatures w i t h demonical features, 
ex ist ing outside the category of l i fe and death (the horny or ha i ry sk in was the 
sign of it — w h i c h also used to be a n attr ibute of S l a von i c demons). U s u a l l y they 
were not subject to evolution as species. T h e . second stage is the phase of p re -
-people, myth i c ancestors, character ized by people losing their pa r t i cu la r k i n d of 
sk in , their morta l i ty as indiv idua ls , their s imultaneous development as species and 
possession of culture . A n analogica l model of " the s ituation i n w h i c h m a n be ­
comes h u m a n " , the basic sign being the possession of horny or ha i r y sk in or its 
l ack , was found also in the life cyc le of an ind iv idua l (first of a l l the ceremony 



LUDOWE MITY О STWORZENIU CZŁOWIEKA 119 

of the f irst cutt ing of a boy's hair ) , i n the fa i ry tales (crossing the borders 
between this wor ld and the other) and i n peasant demonology. 

F o l k myths f rom E a s t e r n and Southe rn Eu rope bear the features of the two 
vers ions : 

1. N o r t h e r n - E u r o - A s i a n , in w h i c h the t rans format ion of proto-people or else 
pre-people is understood as the emergence of the m a n k i n d f rom the a n i m a l - d e ­
monic wor ld (be it through the ingerention of the chtonic demon or the decis ion 
of the Creator ) . 

2. J u d a i c - C h r i s t i a n Apocrypha l , where the same t rans i t ion is connected w i t h 
the or ig inal s in and is understood as degradation, fa l l , t rans format ion of quas i -
angel ic creatures into ord inary people. Anthropogonic myths f r om C e n t r a l A s i a 
(Altaians, Mongols) also contain contamination of e lements found in both vers ions. 
The essent ia l e lement of vers ion "1 " preserved i n its vest ig ia l form also among 
E a s t e r n S l avs , is the f igure of dog — myth i c a l assistant of the Creator — w h i c h 
in its further t rans format ion became a - mediator between l i fe and death. 

The th i rd element ana lyzed i n folk myths as the motive of A d a m ' s pact w i t h 
the dev i l w h i c h is considered together w i th the motive of the d iv is ion of the 
wor ld between God and Dev i l . H e r e the comparat ive r e sea rch helped to make 
an assert ion that the latter motive is a chr is t ian ized vers ion of the episode of the 
divis ion of the ru le over the wor ld , w e l l k n o w n in many mythologies of Nor the rn 
E u r o - A s i a the episode imp ly ing usua l l y a temporary or possible ru le of the 
demon over the earth (God of Death) . T h i s wa s l iquidated by its t rans locat ion 
to the subterrenia l wo r l d as a consequence of a struggle or deceit. I n X I X century 
folk myths the ta le of an understanding between God and D e v i l r a r e l y preva i l s 
and is often connected w i t h the motive of Adam ' s pact w i th the dev i l w h i c h though 
former under the inf luence of the C h r i s t i a n mythology (canonical and apoc ryph ­
al) — was built up on the basis of the a r cha i c mytholog ica l scheme typ ica l of 
the myths about the rega ining of a precious object r ema in ing in the power of 
the demon (devil) . T h e structure of the tale of Adam ' s pact w i th the dev i l is 
ident ica l w i t h the st ructure of S l avon ic myths (and non -S lavon ic , i n N o r t h - E a s t e r n 
E u r o p e as w e l l as in Northern and Cen t r a l A s i a ) w h i c h speak about the seisure 
by the demon of ce lest ia l bodies, w h i c h were f ina l ly regained through div ine help. 

These fact as w e l l as the others discussed in the paper prove that folk 
anthropogony most ly considered to be a pr imit ive rep l ica of the b ib l ica l myth , 
constitutes a complex, syncret ic whole w i t h inf luences and transformations w h i c h 
could be deleted. 

Translated by Katarzyna Albrecht 


