
„Etnografia Polska", t. X X X I : 1987, z. 1 
PL ISSN 0071-1861 

JOLANTA K O W A L S K A 
(IHKM PAN, Warszawa) 

K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E 
P O Z A R U C H O W Y C H E L E M E N T Ó W Z N A C Z Ą C Y C H T A Ń C A * 

I. K W A L I F I K A C J E C E C H EMITORA R U C H U (CIAŁA TANCERZA) 

W moich wcześniejszych rozważaniach wielokrotnie wypływały kwestie 
poprawności funkcjonowania ciała jako emitora ruchu oraz ocen i znaczenia 
wariantywności posługiwania się ciałem. Z pierwszą z nich łączy się zagadnie­
nie symulowanych uszkodzeń ciała, sygnalizowane przeze mnie przy okazji 
występowania w tańcach ruchów: nieprawidłowego, „uszkodzonego", a nade 
wszystko „kulawego". Związki symboliczne decydujące o semantyce tego wy­
rażenia ruchowego zostały przedstawione wcześniej 1 . W zaprezentowanych 
i analizowanych tam przykładach tancerze kwalifikowani jako istoty pocho­
dzące spoza kręgu ludzkiego (tj. przyjmujący status i pełniący ich role 
w działaniu obrzędowym) posiadający cechy korespondujące z kulawością 
poruszali się w sposób nieprawidłowy, kuleli, pełzali itp., ponieważ stano­
wiło to ich cechę gatunkową. Ludzie-tancerze zaś, przyjmujący kwalifikację 
tych istot, posługiwali się owym ruchem jako sygnałem wykonywanej roli 
bądź też — dotyczy to głównych bohaterów obrzędów przejścia — zmienio­
nego lub zmienianego statusu społecznego. 

Istnieje także możliwość wyobrażenia kulawości środkami pozaruchowymi. 

* Rozważania, które tu przedstawiam, stanowią kontynuację zawartych w dwóch poprzed­
nich moich artykułach opublikowanych w „Etnografii Polskiej", poświęconych analizie zagad­
nienia, jak w symbolice ruchu tanecznego odzwierciedlane być mogą elementarne składniki 
kulturowych koncepcji rzeczywistości (Kowalska 1986a, 1986b). Trzy te artykuły składać się 
mają w moim zamierzeniu na całość skoncentrowaną na problematyce kulturowych kwalifika­
cji elementów znaczących tańca i ich wpływu na symbolikę tańca. Wśród poruszanych tu 
dalej zagadnień pomijam symbolikę kontekstu sytuacyjnego, ponieważ omówienie kulturowych 
kwalifikacji miejsca i okoliczności wykonania tańca zawarłam w drugim z wymienionych wyżej 
artykułów. Uważałam, że taki układ tekstu umożliwi mi bardziej harmonijne przechodzenie 
z jednego etapu prowadzonej analizy na drugi, zgodny jest bowiem z kolejnością, w jakiej 
nasuwały się problemy i pytania badawcze. 

1 Pisałem o tym w obydwu ww. artykułach (Kowalska, 1986a, 1986b). Kulawość stanowi 
cechę miediantów asocjowanych ze sferą chtoniczną (Lévi-Strauss. 1970, s. 295-296). 



44 JOLANTA KOWALSKA 

Jakkolwiek nieliczne, udokumentowane zostały jednak fakty narzucania tan­
cerzowi okulawienia poprzez rzeczywiste ograniczenie jego możliwości rucho­
wych: przywiązywanie do nóg ciężarów bądź wprowadzanie rekwizytów, a na­
wet części kostiumu uniemożliwiających swobodną i naturalną emisję ruchu. 

Rozwiązanie pierwszego rodzaju znalazło zastosowanie w tzw. „tańcu 
z klocem" należącym w Polsce do obrzędowego zespołu zapustów. W ostat­
nim ich dniu niezamężna młodzież (dotyczy to przede wszystkim dziewcząt) 
zmuszana była do tańca z przywiązanym do nogi kawałem drewna. W źród­
łach rejestrowana jest zgodna interpretacja tego działania jako represji — 
„kary za bezżenność". Początkowo skłaniałam się ku interpretowaniu go 
jako formy spętania, a tym samym unieszkodliwienia przedmałżeńskiej nie-
dookreśloności tej grupy tancerzy w rolach społecznych właściwych każdej 
płci, rzutującej na przypisywane im konotacje kulturowe. Obecnie uważam 
za bardziej uzasadnioną interpretację, zgodnie z którą narzucany tancerzowi 
ruch kulawy, wyrażający cechę „kulawość" i jej denotanty, jest magicznym 
czynnikiem stymulującym obrzędową transformację wykonawcy tańca. Inaczej 
mówiąc, w moim przekonaniu, okulawienie jest w tym przypadku magicz­
nym sposobem wywołania pożądanego faktu z przyszłości: przemiany dziew­
cząt i młodzieńców w ludzi w pełni dojrzałych ustabilizowanych w swych 
rolach kobiety i mężczyzny 2 . Interpretacja ta znajduje uzasadnienie w trans­
formacyjnym charakterze innych „kar za bezżenność" stosowanych równo­
cześnie z opisaną. 

Równoważnym działaniem stosowanym tego dnia wobec młodzieży było 
zaprzęganie do jarzma sochy lub pnia, co tłumaczono jako nakłanianie ich 
do poddania się jarzmu małżeńskiemu. Ważnej możliwości odczytu jego zna­
czenia dostarczają dane spoza polskiej kultury ludowej. W niektórych obsza­
rach Słowiańszczyzny (Bułgaria) działanie takie stanowiło element obrzędu 
weselnego. Zaprzęgano tam do jarzma państwa młodych przed wejściem do 
domu pana młodego (Vakarelski, 1965, s. 273) 3. Co więcej, zabieg zaprzęga­
nia do sochy stosowany był w Bułgarii także wobec umierającego, który 
nie mógł skonać. Jak wierzono, miało mu to ułatwić śmierć i przejście do 
świata zmarłych (Vakarelski, 1965, s 278) 4. Przytoczone tu dane wyraźnie 
wskazują na analogiczną funkcję zabiegu polegającego na zaprzęganiu do 

2 Z uwagi,na czasowe przesunięcie zabiegów inicjacyjnych stosowanych wobec kobiet 
i mężczyzn (te ostatnie na terenie Słowiańszczyzny z reguły wyprzedzają wesele), „taniec 
z klocem" jest „karą" stosowaną wobec dziewcząt, które nie wyszły za mąż i nie mają na­
rzeczonego. Natomiast ciągnienie kloca dokonywane było przez młodzież obojga płci. 

J Wejście do domu pana młodego stanowiło przekroczenie progu: faktyczne przekroczenie 
progu domu oraz symboliczne przekroczenie progu nowego życia, które rozpoczynali młodzi 
małżonkowie. 

4 Działaniu temu towarzyszyło przekonanie, że umierający cierpi, ponieważ obraził woły 
lub konie. Informacja ta zawiera uzasadnienie zablokowania „drogi" ponieważ koń i wół są 
zwierzętami-mediantami (Moszyński , 1967, t. 2, cz. 1, s. 25-26, 43-44). Z koniem i wołem 
identyfikowane są gwiazdy Wielkiego Wozu. Mówi się, że Gwiazda Polarna jest słupem, wokół 
którego chodzą koń i wół. 



K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 45 

jarzma sochy w tych trzech działaniach obrzędowych, przy czym dwa pierw­
sze z nich występują w obrzędach przejścia (wesele i zabiegi związane 
ze śmiercią), a więc skoncentrowanych na transformacji bohaterów obrzędu. 
Zarazem — biorąc pod uwagę czas i miejsce akcji — w obydwu tych przy­
padkach rozgrywały się one przed przekroczeniem progu życia o nowej ja­
kości (tj. przed początkiem wspólnej egzystencji państwa młodych jako pary 
małżeńskiej i przed śmiercią). Fakty te pozwalają na wyprowadzenie przy­
puszczenia, że także trzecie działanie — interesujące mnie zaprzęganie mło­
dzieży do jarzma sochy w ostatnim dniu zapustów — odnosi się do obrzędo­
wej transformacji osób będących przedmiotem działań. Ustalenie to traktuję 
jako wskazówkę co do możliwości interpretacji znaczenia tego zabiegu na 
terenie całej Słowiańszczyzny, także Polski. Przemawia za tym jednolita na 
wyżej określonym obszarze semantyka terminu „socha" (Moszyński, 1967, 
t. 1, s. 490; t. 2, cz. 1, s. 25), jak również fakt wymienialności rekwizytów 
w postaci sochy i pnia drzewa w opisanym kontekście obrzędowym. Prze­
mawia za tym także sytuacja osób poddawanych owym zabiegom, którą 
określiłam wyżej jako „przed przekroczeniem progu życia o nowej jakości". 

Innym zabiegiem stosowanym wobec młodzieży w „ostatni zapust" było 
przyczepianie skorupek jaj do odzieży. Identyfikowano go jako sankcję 
ośmieszającą. Biorąc wszakże pod uwagę fakt, że puste skorupki jaj stanowią 
zdestrukturyzowany symbol życia 5 , także w tym działaniu widoczne jest na­
wiązanie do treści „śmierć", przy czym jednakże ze względu na kanon myśle­
nia oddany stwierdzeniem, że: „Chrystus wstał z grobu jak z jaja kurczę" 
(Krček, 1898, s. 218) i w tym symbolu śmierci dostrzegalny jest jej transfor­
macyjny sens. 

Ostatnią sankcją stosowaną tego dnia wobec niezamężnej młodzieży było 
bicie dokonywane przez maski „baby" i „dziada" przy użyciu konopnego 
sznura. Działanie to nawiązuje do symboliki uderzenia jako zabiegu oczy­
szczającego i transformującego (van der Leeuw, 1978, s. 396) f t oraz do 
hybrydycznej natury konopi kojarzonych zarówno z płodnością, jak i śmier­
cią (Benetowa. 1936, s. 21-33), mieszcząc się tym samym w rozważanym 
tu kontekście znaczeniowym. 

Inną szczególną odmianą „okulawienia" wykonawcy tańca przez użycie 
rekwizytów utrudniających ruch zawiera jedna z wersji tarantystycznego ,.tań-

5 Por. uwagi Frazera na lemat skorupek jaj przyczepianych do odzieży symbolizujących 
śmierć noszącej je osoby. Działania te związane były także z okresem świąt wiosennych i sym­
boliką zmartwychwstania (Frazer. 1962, s. 481). 

h Na lemat bicia por. informację o uderzeniach zadawanych państwu młodym łopatą do 
chleba przez jedną z korowoąjnic, podczas wypieku ciasta obrzędowego, w weselach z pogra­
nicza polsko-białoruskiego (Moszyński , 1928, s. 196, 202), oraz informacje dotyczące bicia 
panien i kawalerów' rózgą weselną dokonywanego przez starszą swachę przed wyjazdem do 
kościoła w weselach z Podlasia, czemu towarzyszyło zalecenie: „A zeńta sie! A wychodźta 
za mąż!" (Dekowski, 1935, s. 75). Por. także informację podaną przez Krzyżanowskiego, 
iż uderzenie „na odlew" pozbawia syna diabła (Lutra) właściwości diabelskich (Krzyżanow­
ski. 1947, t. 2. s. 88). 



46 JOLANTA KOWALSKA 

ca małego pajączka". W XIV-wiecznym źródle przytaczanym przez Ernesta 
de Martino opisany został wypadek tańca wykonywanego z przywiązaną do 
stopy szpadą (de Martino, 1971, s. 169). De Martino przypisuje tu szpadzie 
funkcję dodatkowej broni wspomagającej rytmiczne ruchy stóp tancerza ści­
gającego w tańcu tarantulę. Interpretacja ta, w zestawieniu z faktem, że uży­
cie szpady w seansach tarantystycznych łączyło się z autoagresją — okalecza­
niem się tańczącego, przy czym pchnięcia zadawane były w stopy i dłonie, 
doskonale oddaje cel stymulacji nieprawidłowego funkcjonowania ciała. I w tym 
przypadku współwystępowały one z sytuacją kryzysu i zabiegami, które miały 
doprowadzić do transformacji (uzdrowienia) tancerza. 

Zgodnie z przypuszczeniami Sachsa z symboliką kulawości wiąże się ogra­
niczanie możliwości ruchowych wykonawcy tańca polegające na tańczeniu 
na jednej nodze. Sachs powołuje się na przykład japońskiego tańca towa­
rzyszącego bliżej przezeń nie określonym obrzędom kultu wegetacyjnego 
oraz — przytaczanego na Granetem — tańca chińskiego wykonywanego w pa­
rze przez współzawodniczących ze sobą młodzieńców (starających się nawza­
jem przeciągnąć drugiego tancerza na swoją stronę), przy akompaniamencie 
pieśni mówiącej o ptaku Szang-jang (Sachs, 1965, s. 31, 130). Na temat 
pierwszego tańca brak jest danych poza odautorską interpretacją Sachsa, 
który — biorąc za kryterium sposób wykonania — kojarzył go z symboliką 
lunarną w znaczeniu zamierania i odradzania s i ę 7 . 

Jeżeli chodzi o drugi taniec, był on związany z okresem równonocy 
wiosennej, wykonywany w celu „obudzenia" grzmotu i wywołania opadów. 
Cel i sposób jego tańczenia znajdują uzasadnienie w dwóch wątkach mito­
logicznych. Po pierwsze, w tańcu tym powtarzano ruchy jednonogiego boskie­
go ptaka Szang-jang, bażanta-tancerza, który objawił się na świętej górze 
Jüszan, poprzedzając poczęcie Wielkiego Jü z ziarna babki. Wykonawcy tań­
ca musieli przez cały czas jego trwania utrzymywać się na jednej nodze, 
poruszając przy tym ramionami, jak uderzające skrzydłami o boki bażanty, 
które — zgodnie z wierzeniami mieszkańców starożytnych Chin — sprowadza­
ły w ten sposób grzmoty, w konsekwencji zaś deszcze. Po wtóre, legen­
darnym pierwowzorem tego tańca miał być taniec jego prawykonawcy — 
Wielkiego Jii, twórcy państwa chińskiego i założyciela pierwszej legendarnej 
dynastii chińskiej Hia (Granet, 1973, s. 28-35) — „wysuszonego" w połowie, 
jak istoty posiadające C n o t ę 8 , i kulejącego, jak jednonogi boski ptak Szang-

7 Co jedynie częściowo koresponduje z kwalifikacjami istot kulawych; zob. przyp. 1. 
8 „Cnota" jest tożsama z ładem naturalnym „tao". Ci, którzy ją posiadali, mieli także 

„moc" (w takim rozumieniu jak u van der Leeuwa) (Granet, 1973, s. 29). Zgodnie z tradycją 
chińską istotami posiadającymi moc, potężnymi, bo zdobyły „Cnotę", były czarownice, mające 
ciała wychudzone i całkiem zasuszone. „Wysuszeni w połowie" byli także założyciele dwóch 
pierwszych legendarnych dynastii chińskich; Wielki Jü (dynastia Hia) i T'ang Zwycięzca 
(dynastia In). Złożyli się oni w ofierze, by odeprzeć niebezpieczeństwo — pierwszy powodzi, 
drugi suszy. W Chinach starożytnych do obowiązków władcy należało utrzymywanie harmonii 
istnienia świata, nawet kosztem składania siebie w ofierze. Uważano, że władca, który nie był 



K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 47 

-jang. Posługując się tym tańcem Wielki Jii dokonał dzieła uporządkowania 
ziemi: wyznaczył kierunki świata, nadał stały bieg rzekom wyznaczając ich 
koryta, zagospodarował „święte obszary i dostojne góry". — ,.«jego głos był 
wzorcem dźwięków, jego ciało wzorcem miar długości». Mógł więc określić 
liczby, które umożliwiają kierowanie czasem i przestrzenią oraz muzykę, któ­
ra stwarza powszechną harmonię" (Garnet, 1973, s. 30) 9 . 

Granet kojarzy ten taniec i sposób jego wykonania z ofiarą i transfor­
macją Wielkiego Jii. który — by zapobiec powodziom i dokonać opisanych 
prac — złożył się bóstwu w ofierze (symbolizowało ją złożenie obciętych 
włosów i paznokci), a w rezultacie stał się istotą „wysuszoną" w połowie l 0 . 
Wskazuje także na odpowiedniość „jednonogiego" tańca par młodzieńców 
z erotycznymi tańcami wykonywanymi podczas wiejskich świąt okresu równo-
nocy wiosennej, w których brali udział współzawodniczący ze sobą przed­
stawiciele obydwu płci. Zgodnie z tradycją tańce te również miały za cel 
obudzenie piorunu i sprowadzenie deszczy (Granet, 1973, s. 190). 

Eliade z kolei akcentuje związek „kulawego kroku" tanecznego Wielkiego 
Jii z tanecznymi technikami indukcji transu w szamanizmie chińskim, czym 
także nawiązuje do kwestii transformacji (Eliade, 1974, s. 449, 458)". Na­
tomiast Sachs i w tym przypadku pozostaje przy interpretacji, zgodnie z któ­
rą podstawowe znaczenie miałaby symbolika astralna, precyzując: lunarna 1 2 . 

w stanie zapewnić owej harmonii, stracił „Cnotę", winien zatem być uśmiercony (Granet, 
1973, s. 192-193). 

* Bardziej obszerne dane na temat tego tańca zawarte są w: Granet, 1926. 
1 ( 1 Wielki .lii dokonując swego dzieła stracił żonę. która skamieniała ujrzawszy jego ta­

niec (Jii tańczył w postaci niedźwiedzia). Skamieniała była także partnerka bażanta-tancerza. 
Granet wskazuje na pierwotną pełnię ofiar. Ważna była jedynie taka, która pochłaniała ży­
cie pary małżeńskiej. W okresie późniejszym miano ją zastąpić „zaślubinami" ofiarowywanych 
kobiet z bóstwem bądź składaniem w ofierze obciętych włosów i paznokci obydwojga mał­
żonków. Garnet zakłada, że ofiara Wielkiego Jii była ofiarą złożoną z żeńskiej połowy istoty 
pełnej (Garnet, 1973, s. 188-193). 

1 1 Por. także prezentowane przez Eliadego dane, które jego zdaniem wskazują, że transfor­
macja Jii przebiegała także wstecz, ponieważ tańczył on w postaci niedźwiedzia, a więc ta­
kiej, jaką przyjął jego ojciec Kun, zanim spłodził go na świętej górze z Jüszan (Eliade, 
1974, s. 449, w przypisie). 

1 2 Energicznie przy tym protestuje przeciw „erotycznej" interpretacji Graneta. jakkolwiek 
ten aspekt omawianego tańca ma dla tego ostatniego znaczenie ze względu na symbolikę pełni 
zawartą w zjednoczeniu przedstawicieli dwóch pici. Co więcej, tak ujęty erotyzm nie kłóci 
się ze stwierdzeniem samego Sachsa, że dwaj „jednonodzy" tancerze reprezentują „dwa sierpy 
księżyca, które w nieustającej walce usiłują nie tyle odepchnąć przeciwnika, co przyciągnąć 
go ku sobie, wchłonąć" (the two sickles of the moon which in eternal battle endavour not 
to push an oponent away but to bring him close, to absorb him — Sachs, 1965, s. 130). 
Koresponduje z tym także sytuacyjna kulawość-lunarność Wielkiego Jii — pośrednika i wdow­
ca — który zarazem jako władca kojarzony był ze słońcem. Jak się zdaje, Sachs w tym wy­
padku (podobnie jak w szeregu innych) interpretuje symbolikę takich ruchów tanecznych, jak 
kulenie, pełzanie, ruch w pozycji kucznej czy ruch przebiegający po obwodzie koła, ulegając 
wpływom szkoły astralistycznej, która na przełomie X I X / X X w. rozwinęła tezy astralistyki 
XVTII-wiecznej. 



48 JOLANTA KOWALSKA 

U Sachsa znajduje się jeszcze jedna ciekawa wzmianka co do możliwości 
stymulowania ruchu „kulawego". Zwraca on uwagę na związek tańców wy­
konywanych na jednej nodze z tańcami na szczudłach (Sachs, 1965, s. 31). 
Obydwa te sposoby przemieszczania się występują we wspomnianym tańcu 
japońskim, jako przykład zaś drugiego wariantu przytacza pogrzebowy ta­
niec z Kamerunu, którego uczestnicy poruszać się mieli właśnie na szczudłach 
(Sachs, 1965, s. 105). Wskazuje przy tym, że elementem znaczącym jest 
ograniczenie „podstawy", na której wspiera się tańczący w pierwszym, i zer­
wanie kontaktu z ziemią w drugim wariancie. Idąc dalej tym tropem, tj. 
biorąc pod uwagę zakłócenia naturalnego sposobu poruszania się tancerza, 
należałoby dodać jeszcze — pominięte przez Sachsa — tak zwane clog dances 
wykonywane w specjalnym obuwiu na wysokich drewnianych koturnach. 

Wszystkie wymienione formy tańca zawierające elementy blokady bądź 
utrudnienia swobodnej emisji ruchu przez częściowe lub całkowite oderwanie 
tancerza od ziemi są rzadkie, a informacje na ich temat nieliczne. Poza 
obszerniejszą relacją V. Elvina na temat tańców na szczudłach (wykonywa­
nych przed świętem zbiorów, związanych z zabiegami zabezpieczającymi) 
praktykowanych przez Muriów z Indii Centralnych (Elvin, 1944) i przedsta­
wionymi wyżej, dane — które udało mi się zgromadzić — były wyrywkowe 1 ?. 
Nie podejmuję zatem próby ich interpretacji poprzestając na zasygnalizowa­
niu sugestii Sachsa, które — przynajmniej jeśli chodzi o kojarzenie ruchu 
„jednonogiego" z symboliką „kulawości" — wydają się słuszne, mimo że Sachs 
uwzględnia tylko jeden jej aspekt. 

Nieprawidłowości w budowie ciała, pozostające bez wpływu na poprawność 
emisji ruchu i funkcjonowania ciała, nie mają dla omawianej kwestii znacze­
nia, pełniąc rolę swoistej charakteryzacji, jak np. komediowy sztafaż „brzu­
chaczy" i „garbusów" — wykonawców starogreckiego kordaxu. Koresponduje 
on z obscenicznym charakterem tego tańca jako element wyspecjalizowanegi 
spektaklu tanecznego, a przede wszystkim z erotyzmem (postaci te są poz 
wszystkim innym postaciami fallicznymi) wynikającym ze związku korda.\ 
z kultem Artemidy jako bogini płodności (Lawler, 1964, s. 87-88; Grave 
1967, s. 86-89, 398, 400-402). 

* 

Druga z wymienionych na początku kwestii dotyczy wariantywności sp 
sobów posługiwania się ciałem jako emitorem ruchu oraz wartościujący! 

I ? Sachs wspomina m. in. o tańcach kobiet w Meksyku prekolumbijskim, wykonywany 
na szczudłach dookoła pól uprawnych. W chwili obecnej uzyskałam pewne wskazówki o 
nośnie do źródeł, w których mogą być zawarte informacje na temat tych tańców. Sar 
źródła nie są mi jednak znane. Wzmiankę o tańcach na szczudłach wykonywanych na t 
renie Europy (Niemcy) zamieszcza P. Santarcangeli w Księdze labiryntu. Mowa jest ta 
o wiosennym tańcu wykonywanym przez młodzieńców poruszających się na szczudłach wok 
„potwora", który następnie zmienia się w piękną dziewczynę. O ile mi wiadomo, tańce 
szczudłach występują także w ceremonii ..Sigi"" Dogonów. 



K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 49 

go ocen. Znakomitą ilustracją jest tu przytaczany przez Moszyńskiego (za 
Maksimovem) opis reakcji podróżującego z tym ostatnim mieszkańca Wielko­
rusi na tańce wotiackie (Moszyński, 1967, t. 2, cz. 2, s. 340-341). Towarzysz 
Maksimova uznal je za przejaw nieumiejętności tańczenia, zaimprowizował 
więc pokaz j a k n a l e ż y t a ń c z y ć , wykonując trepaka. Brak danych jak 
na tę demonstrację zareagowali Wotiacy, czytamy natomiast, że zdaniem 
Maksimova tańczący uśmiechał się „dziwnie głupio", a z całego opisu prze­
bija pewna ironia wobec poczynań owego samozwańczego nauczyciela. 

Ryc. 1. Piotr Breugel, Taniec chłopski 
wg Ttmz in der Kunst. Lipsk (976 

W osobach uczestników tego zdarzenia spotkały się trzy różne, zdetermi­
nowane kulturowo kanony ruchu tanecznego. Ich znaczenie dla ostatecznego 
kształtu, czy — jak częściej jest to ujmowane — wyrazu tańca, staje się szcze­
gólnie przejrzyste, gdy istnieje możliwość porównania wykonania tego samego 
tańca (w sensie formy ruchu) przez przedstawicieli różnych narodowości. 
Zagadnienie to znajduje dobrą egzemplifikację w interpretacji botólo — tańca 
występującego na terenie Węgier i Albanii (Martin, 1963). 

Na Węgrzech tańczony jest zarówno przez ludność węgierską, jak i przez 
Cyganów. Jest rodzajem utanecznionej walki rozgrywanej przez dwóch, nie­
kiedy trzech mężczyzn. W węgierskiej wersji botólo nie biorą udziału kobiety. 
W cygańskiej tak, tańcząc pomiędzy dwoma „przeciwnikami" w ten sposób, 
by uniemożliwić im wzajemne zadawanie sobie ciosów, bądź jako jedyne 
partnerki uzbrojonego tancerza, starając się uniknąć uderzenia. Węgrzy tań­
czą utrzymując, jak w innych tańcach, sztywny korpus, nadając ruchowi 

4 — Etnografia Polska t. 31, z. 1 



50 JOLANTA KOWALSKA 

Ryc. 2. Ilia E. Riepin, Wieczornica (na obrazie przedstawiony jest kozak ukraiński) 
wg Tanz in der Kunsl. op. ci! 

ekspresję zróżnicowaniem, komplikacją i tempem kroków wykonywanych na 
prawie sztywnych nogach. Ruch ich przypomina nieco poruszenia wytraw­
nego szermierza, walczącego „na dystans" z dużo słabszym od siebie prze­
ciwnikiem. Cyganie natomiast balansują całym ciałem, tańczą na „miękkich 
nogach", wirują wokół własnej osi, krążą dookoła partnera, przyklękają, 
przysiadają — co czyni wrażenie skradania się, a w partiach „ataku" swobod­
nej zamaszystośc i 1 4 . 

Kulturowy kanon ruchu, jako cecha charakterystyczna tancerza określa­
jąca jego przynależność ze względu na opozycję swój —obcy, znajduje za­
stosowanie w praktyce tanecznej jako swojego rodzaju kostium sygnalizują­
cy jego podobieństwo lub odmienność wobec pozostałych uczestników tańca 
lub widzów, a także określający jego konotację w sposób bardziej szcze­
gółowy. W polskiej kulturze ludowej istnieje grupa tańców, które — w in­
tencji — stanowią naśladownictwo, a częściej parafrazę sposobu poruszania 
się „obcych", przy czym dotyczy to przede wszystkim reprezentantów mniej­
szości narodowych. 

Najczęstsze są tańce o nazwach: „Żyd" i „Cygan" („cygański"), zalicza­
ne do kategorii tańców zabawowych. W przypadku pierwszego wyraźne są 
ośmieszające skarykaturowania maniery ruchu, w obydwu zaś zaznaczony jest 

1 4 Charakterystyka zaprezentowana na podstawie materiałów archiwum filmowego zakładu 
badań tańca przy Instytucie Muzykologii Węgierskiej Akademii Nauk w Budapeszcie. 



KULTUROWE KWALIFIKACJE POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 51 

ich komediowy charakter 1 5 . Zarazem tańce te poza funkcją rozrywkową 
mają do spełnienia określone role obrzędowe. Lubelski „Cygan" np. wyko­
nywany był podczas wesela po oczepinach (Bryk, Leszczyński, 1970). Po­
dobnie zlokalizowane były w tym obrzędzie tańce kobiet przebranych za 
Żydówki i Cyganki. Tańce te, jak również wspomniany wyżej „Cygan", 
były jednym z szeregu symboli treści „obcość" adekwatnej z oczepinami, 
które stanowiły fazę liminalną obrzędu weselnego1 6. Analogiczne było także 
znaczenie maniery ruchu masek „Żyda" i „Cygana" wprowadzanej do in­
nych obrzędów, przede wszystkim do zapustów. 

W polskiej kulturze ludowej kanon ruchu asocjowany z obsadą wyko­
nawczą tańca pełnił również rolę charakterystycznego komentarza do wyda­
rzeń spektaklu jasełkowego. W pierwszej części, obok występujących tu lalek 
pasterzy adorujących Dzieciątko i trzech króli, tańczyły kukiełki reprezentan­
tów „swojskości": Krakowiaka, Górala itp., wykonujących tańce właściwe 
danej grupie etnicznej. Po ich występie następowało ścięcie Heroda. Fakt 
ten był rodzajem cezury. Od tego momentu następowały tańce „obcych": 
Cygana z Cyganką, Żyda z Żydówką, czarownicy, diabła, a niekiedy także 
„dziada" (Matuszewski, 1903; Matyas, 1887). Podobna zasada następstwa 
postaci wykonujących tańce, które stanowiły swoistą charakterystykę wyko­
nawcy, rządziła obsadą tzw. „herodów" (były to ludowe spektakle wysta­
wiane w okresie Bożego Narodzenia przez rodzaj „wędrownych trup" aktor­
skich wyłanianych spośród mieszkańców wsi) 1 7 . 

Rola kulturowego kanonu ruchu jako cechy decydującej o kwalifikacji 
tancerza widoczna jest nie tylko na poziomie grupy etnicznej, lecz także 
narodu, a nawet rasy, jakkolwiek te wypadki z natury rzeczy są rzadsze. 
Wymienić tu jednak można np. motyw „Maurów — obcych" w noworocz­
nych tańcach meksykańskich (Olivera, 1974) czy komediowy motyw „białych" 
w nowo powstających (w momencie rejestracji, tj. około 1939 r.) tańcach 
grupy Banda z terenu Ubangi-Szari 1 8 (Cannig, 1939, s. 183). Zasadę koja­
rzenia ruchu odmiennego, kwalifikowanego jako „komiczny" lub „gorszy", 

1 5 W „Żydzie", który nazywany jest także „kiwoniem" (Krakowskie), występuje figura 
polegająca na uderzaniu się przez tancerzy przy ukfonie na wzajem pośladkami, niby przez 
niezręcznych tancerzy — Żydów. „Cygan", najczęściej „cygański", tańczony jest „byle jak", co 
oznacza, że uczestnicy tańca nie są skrępowani sztywnymi regułami rozmieszczenia w grupie, 
związków z partnerami, kolejnością figur itp. Dotyczy to wersji pohidniowo-zachodnich. „Cy­
gan" lubelski tańczony jest zgodnie z ustalonym schematem (sądzę, że decydujące znaczenie 
ma tu lokalizacja w obrzędzie weselnym) zawierającym przede wszystkim elementy ruchu 
symbolizujące opozycję ¡ układy o charakterze „mostu". Tańce te wykonywano z towarzy­
szeniem odpowiednich pieśni, których teksty zawierają pejoratywne bądź ośmieszające wypo­
wiedzi na temat Żyda i Cygana (w wersji lubelskiej bardzo złagodzone). 

16 Wyrażenie treści „obcość" przez odpowiednie symbole podczas oczepin lub bezpośrednio 
po nich wynika z ówczesnej kwalifikacji inicjowanego, w tym wypadku panny młodej. 

1 7 Sam spektakl, podobnie jak szopka, przejął motyw walki dobra ze ziem, stąd dycho­
tomia obsady. 

1 8 Obecnie Republika Środkowoafrykańska. 



52 JOLANTA KOWALSKA 

z wykonawcą „obcym" dobrze też ilustruje przytaczany przez Zwolskiego 
fakt dotyczący historii chorei1 9. W schyłkowym jej okresie, gdy tracąc wagę 
elementu misteriów stała się spektaklem tanecznym, obywatele odmawiali 
udziału w tańcach komediowych argumentując, że role „garbusów", „brzu­
chaczy" oraz fallicznych wykonawców kordaxu i podobnych tańców nie li­
cują z ich godnością, winny być zatem powierzane cudzoziemcom lub nie­
wolnikom (Zwolski, 1978, s. 223). 

O tym, jak istotnym czynnikiem identyfikacji „swoich" jest obowiązujący 
kanon ruchu, świadczy istnienie w wielu społecznościach przedinicjacyjnych 
szkół tańca. Szkołą taką, w równej mierze, jest trzystopniowa edukacja 
taneczna dziewczyny z grupy Venda, będąca odpowiednikiem szkoły życia 
przygotowującej ją do roli matki, którą przyjdzie jej pełnić w dojrzałym 
życiu 2 0 , jak i wieloletni nieraz „trening" przyuczający do opanowania ruchu 
zgodnego z obowiązującym konwenansem towarzyskim, któremu poddawana 
była młodzież w Europie wielu epok, jakkolwiek cele pierwszej przekraczały 
utylitarną edukację drugich21. 

Fakty, o których tu mowa, łączą się z kwestią umiejętności tańczenia, 
co sprowadza się do tańca zgodnego z obowiązującym kanonem ruchu. 
Charakterystyczny jest tu przypadek, o którym pisze Bystroń w pracy poświę­
conej zwyczajom żniwiarskim (Bystroń, 1916). Podczas zabawy dożynkowej 
zorganizowanej przez dwór jedna z córek rodziny miała duże powodzenie, 
podczas gdy druga nieomal całą zabawę przesiedziała na miejscu. Stało się 
tak, ponieważ — jak to określili wieśniacy — panna „tańczyła po niemiecku", 
co nie znaczy, że rzeczywiście miałaby tańczyć tak, jak to robią Niemcy, 
ale obco, z cudzoziemska. 

W tej konwencji kwalifikacji ruchu tańca jako „swojego" i „obcego", 
kojarzonego odpowiednio z „prawidłowym" i „nieprawidłowym", mieści się 
reakcja wspomnianego na początku tych rozważań Wielkorusa uczącego 
Wotiaków jak należy tańczyć. Analogiczny rodzaj reakcji na obcy kanon 
ruchu dokumentują wypowiedzi szeregu badaczy, którzy mówiąc o tańcach 
innych społeczeństw czy tańcach warstw ludowych przypisywali ich członkom 
nieudolność wykonawczą bądź w ogóle brak umiejętności tańczenia. Sięgając 
po przykłady z polskiej literatury etnograficznej szczególnie ostro formuło­
wała swe wypowiedzi Stefania Ulanowska. W odniesieniu do górali z okolic 
Rabki tańczących polkę (była to tzw. „wściekła polka") uznała ona arbi-

1 4 Zgodnie z greckim źródłosłowem „chorea" oznacza taniec zjednoczony z ekspresją 
dźwiękową (muzyka, śpiew, melorecytacja, recytacja). 

2 0 Trzy kolejne tańce: vhusha, tahikanda i domba, stanowią etapy wtajemniczenia, przy 
czym dwa pierwsze są właściwym, indywidualnym przygotowaniem do nowych funkcji, jakie 
niesie z sobą dojrzałość płciowa, trzeci zaś jest symbolicznym wyobrażeniem zawarcia mał­
żeństwa i poczęcia dziecka. 

Jak sądzę, daleką i przetworzoną reminiscencją roli szkół tańca jest w kulturach sło­
wiańskich baśniowy wątek tańca jako jednej z prób, którym poddawano kandydatki do ręki 
księcia czy kandydatów do ręki księżniczki. 



K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 53 

tralnie interpretację owego tańca za „małpiarstwo" tańca, którego nauczyli 
się od gości kąpielowych, a który „jak każde małpiarstwo wygląda nie 
tylko śmiesznie, gorzej jeszcze, bo obrzydliwie" (Ulanowska, 1888, s. 116). 
Także w artykule poświęconym Łotyszom Inflant Wschodnich Ulanowska 
wykpiła sposób, w jaki Łotysze tańczyli podczas wesela „lawonichę". W jej 
przekonaniu rozwiązanie akcji tanecznej polegające na kolejnej wymianie 
partnerów: dziewcząt i młodzieńców, przeprowadzanej w taki sposób, że cały 
czas tańczą tylko dwie pary, dowodziło wyłącznie braku pomysłowości Ło­
tyszy — „nie przyjdzie im bowiem do głowy, że więcej niż dwie pary mogły­
by tańczyć jednocześnie" (Ulanowska, 1891, s. 217/218). 

Podobnie negatywnie ocenił miejscowe wykonanie „góralskiego" Walery 
Radzikowski. Stwierdził: 

„Chodzi im [góralom] wyraźnie o wybebnienie nogami najrozmaitszych łamańców na 
jednym miejscu [...] Trzeba dopiero osób wykształconych do tego tańca i posiadających 
poczucie piękna, aby mógł się wydać tym, czym być powinien [podkr. J. K.]". A dalej: 
„Uprosili przewodnicy jedną z naszych towarzyszek, aby przebrała się za góralkę i z nimi 
zatańczyła, bo żadnej Podhalanki ku temu mieć nie mogli. Teraz dopiero nabrałem lepszego 
wyobrażenia o tańcu góralskim. Panna E . K . tańczyła go z takim wdziękiem i pojęciem du­
cha tego tańca, do czego i tanecznicy usiłowali się zastosować, że się nawet p i ę k n o ś c i 
m o g ł e m w nim d o p a t r z y ć [podkr. J .K.]" (Moszyński, t. 2, cz. 2, s. 347)2 2. 

Zaprezentowane reakcje trudno byłoby nazwać tolerancyjnymi, jakkolwiek 
opiniodawców nie dzielił nazbyt wielki dystans kulturowy od wykonawców 
ocenianego tańca. W wypowiedziach tych i podobnych do nich badacze 
często — obok zasadniczej treści — wyrażali po prostu swoją reakcję na od­
mienność. Rzecz znamienna, że jest to reakcja czysto estetyczna właśnie na 
kanon ruchu czy styl tańca. Nawet wówczas, gdy taniec obserwowany jest 
niejako in situ, wyłączany jest w całości kontekstu i oceniany jedynie jako 
estetyczna forma. Akceptacja tańca zaś bądź jej brak są w takich przypad­
kach pochodną odpowiednio: paralelizmu albo sprzeczności kanonów estety­
ki jego wykonawcy i obserwatora. 

II. K W A L I F I K A C J E C E C H W Y K O N A W C Y TAŃCA 

Przywilej wykonywania szeregu tańców opisywanych we wcześniejszych 
moich rozważaniach przysługiwał wyłącznie kobietom lub mężczyznom. W nie­
których ważny był także wzajemny układ przestrzenny tańczących lub ko­
lejność udziału w tańcu, przy czym i tu czynnikiem decydującym o miejscu 
i roli była płeć tancerzy. Wspominałam także o tańcach stanowiących „włas­
ność" młodzieży, kojarzonych z miejscem i sytuacją o kwalifikacjach obcości, 
dezorganizacji i chaosu (Kowalska, 1986a, 1986b). Fakty te znajdują uzasad­
nienie w archetypie, zgodnie z którym pierwiastki męski i kobiecy składają 
się na kategorię pełni; zawarte w niej zarazem wyobrażają dualizm rzeczy-

2 2 Zwraca uwagę wysuwane na plan pierwszy kryterium oceny tańca — piękno zgodne 
z odczuciem obserwatora. 



54 JOLANTA KOWALSKA 

wistości, a reprezentantem tej idei jest każda para ludzka: kobieta i męż­
czyzna. Z kolei młodzież, ze względu na charakteryzujące ją niedookreśle-
nie w rolach życiowych właściwych każdej płci, jest reprezentantem liminal-
ności. Wreszcie — uprzedzając niejako dalsze etapy analizy — należy dodać, 
że dziecko, kwalifikowane jako istota bezpłciowa (precyzując: nieokreślone 
ze względu na płeć) dość często odgrywa rolę reprezentanta pełni. Ina­
czej mówiąc, tańczący, ze względu na pleć, może uosabiać pewne ściśle 
określone treści. 

W przypadku tańczącej kobiety będzie to przede wszystkim treść „żeń­
ski element pełni", a dalej treści szczegółowe, takie jak: „kobiecość" — 
przykładem taniec patoe'doe (Simatupang, brw., s. 140-141); „matka", „ma­
cierzyństwo" — sygnalizowane m. in. w trzeciej fazie tanecznej edukacji dziew-

Ryc. 3. Klasyczny taniec hinduski, szkoła Orissi. Poza 
wyobrażająca zdobienie głowy przed lustrem 

wg F.. Bhavnam. The Dance in Inilia, Bombay 1970 



KULTUROWE KWALIFIKACJE POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 55 

cząt Venda, tańcu domba (Blacking, 1977, s. 45-48); „płodność", „ta, która 
daje życie" — wysuwanej na plan pierwszy w kobiecych tańcach związanych 
z kultami wegetacji; „istota, która posiada « m o c » " — przykładem czego 
udział kobiety w tańcach ceremonii O-kee-pa Mandanów (Hoebel, Frost, 
1976, s. 341-342; Alexander, 1964, s. 105-106), czy wreszcie kobieca domi­
nacja w tańcach bachicznych. 

Odpowiednio, mężczyzna będący reprezentantem męskiego pierwiastka 
w pełni uosabia treści: „męskość" — jak w patoé'doe i w popisowym tańcu 
węgierskim legenyé (Martin. 1974, s. 25-38; 1963, s. 486), „zdolność zapład-
niania", „ten, który daje życie" — symbolizowanej męskimi tańcami związa­
nymi z kultami wegetacji i płodności. Nie spotkałam natomiast danych, 
które świadczyłyby, że wyłącznie męska obsada wykonawcza może być sym­
bolem treści „ojcostwo". Bywa ona jednak sygnalizowana we wspólnych 
tańcach obojga rodziców 2 *. 

Ryc. 4. Dwie figury węgierskiego męskiego tańca popisowego verbuňk 
wg M a r t i n . 1974 

Waga kulturowej charakterystyki wykonawcy tańca zamączyła się szcze­
gólnie dobitnie w moich rozważaniach dotyczących ruchu wprowadzanego 
w rzeczywistość o określonej waloryzacji, w części poświęconej analogii uży­
tych wyrażeń symbolicznych (Kowalska, 1986b). Zgodność ich była w głów­
nej mierze pochodną odpowiedni ości miejsca (okoliczności) i kulturowych 
kwalifikacji cech tancerza, decydujących o semantyce emitowanego przezeń 
ruchu. Ruch był w tych przypadkach znaczący ze względu na wykonawcę. 
Kulturowa charakterystyka wykonawcy stanowiła także ważny czynnik peł-

Por. na temat „silniejszej" mocy kobiecej: van der Lee u w, 1978, s. 277, 130-139. 



56 JOLANTA KOWALSKA 

Ryc. 5. Macedonia. Męskie kolo otwarte 
wg R. Lange. The Nature of Dance. An Anthropological Perspective. London Í975 

niejszej dekodyfikacji ruchów symbolizujących penetrację i porządkowanie 
rzeczywistości (Kowalska, 1986a). Zgodnie z tą zasadą np. wiele kojarzeń: 
„kobieta—ziemia—płodność", determinowało kobiecą obsadę polskich tań­
ców zapustnych „na len", „na konopie", jak również kobiecego tańca dzięk­
czynnego kobiet Irokezów, który kierowany był od ziemi (zwanej „Naszą 
Matką" — Eithinoha) i jej córki („Ducha Kukurydzy" — Onatah) (Alexander, 
1964, s. 27). Zasada ta decydowała też, że kolo na kolu z Bułgarii, zwa­
ne chambaria (stodoły), wykonywane w celu zapewnienia dobrych urodzajów, 
tańczone było przez kobiety. 

Ten sam związek i występująca w nim asocjacja mężczyzny z Tęczo­
wym Wężem zadecydowała najprawdopodobniej w społeczności Alawów 
z północnej Australii o odsunięciu kobiet od kunapipi na korzyść mężczyzn 
pełniących rolę celebrantów i wzywających kobiety jedynie do udziału w koń­
cowym akcie rytualnej hierogamii (Werner, 1937; Lockwood, 1969). Z kolei 
w starożytnych Chinach, gdzie wierzono, że współdziałanie pierwiastków 
męskiego i kobiecego (Jang oraz in) stanowi warunek powodzenia wszelkich 
doniosłych działań, tańce okresu równonocy wiosennej, udział w których 
ograniczony był pierwotnie do ekskluzywnej grupy kobiet, dopuszczających 
mężczyzn jedynie w charakterze chierofantów-prokreatorów, z czasem wy­
konywane były przez obydwie płci, zanim kreacyjne starcie i współdziałanie 



K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 57 

kobiety z mężczyzną nie zostało zastąpione symboliką opozycji fratrii, z któ­
rych jedna reprezentowała in, druga jang, same tańce zaś stały się domeną 
mężczyzn (Granet, 1973, s. 189-190). 

Generalizując, ograniczenie grupy tancerzy do przedstawicieli jednej płci 
jest z reguły sygnałem, że działanie dokonywane za pośrednictwem tańca 
jest skoncentrowane na tym aspekcie rzeczywistości, który przez osoby swych 
członków reprezentuje zespół tancerzy. Wspólny udział kobiet i mężczyzn 
zawiera natomiast odwołania do idei pełni. 

Szczególnym przypadkiem personifikacji w osobie tancerza pełni człowie­
czeństwa (ze względu na płeć) jest taniec postaci biseksualnych oraz taniec 
dzieci występujących w roli celebrantów. Jeżeli chodzi o pierwszy z nich, 
reprezentatywna jest kwalifikacja szamanów, którym w wielu społecznościach 
przypisywany jest status istot dwupłciowych. Eliade wspomina o szamanach, 
którzy „są jak kobiety" (Eliade, 1974, s. 257-258). Przyjmują sposób bycia 
i strój kobiet, a nawet zawierają małżeństwa z innymi mężczyznami, przy 
czym nie pociąga to za sobą konieczności zerwania związku z żoną. Informa­
cja ta dotyczy Czukczów. Analogiczne fakty rejestrowane są w odniesieniu 
do szamanów w Indonezji oraz plemion Ameryki Południowej (Araukanie. 
Patagończycy) i Ameryki Północnej (Arapaho, Czejennowie, Ute). W tymże 
sensie o feminizacji mężczyzn pełniących funkcje kapłańskie mówi także van 
der Leeuw (van der Leeuw, 1978, s. 261-267). 

Poza owymi profesjonalnymi „pośrednikami", zadaniem których jest me­
diacja pomiędzy różnymi kategoriami istnienia (przy czym zadanie to uzasad­
nia przedstawioną tu charakterystykę ich osób), biseksualny status w odnie­
sieniu do tancerzy rekrutujących się spośród zwykłych członków społeczeń­
stwa jest zjawiskiem rzadkim. Jeżeli ma miejsce, łączy się zwykle ze szcze­
gólną rolą, jaka powierzana jest tym tancerzom w obrzędzie. Do takich 
przypadków należą okazjonalny biseksualizm kobiet, które podczas tańca sta­
nowiącego element obrzędu weselnego w jednym z rejonów Indii markują 
konsumpcję małżeństwa (Selwyn, 1979, s. 684-698), oraz transwestytyzm 
mężczyzn przyjmujących status kobiet na czas wykonania weselnego tańca 
jawajskiego gandrung (Simatupang, brw., s. 19). Podobna zamiana ról do­
konywana przez młodzież nie posiada już przedstawionej tu konotacji z uwa­
gi na charakterystykę kulturową tej grupy. 

Pozycji dziecka jako tancerza właściwa jest szczególna dychotomia. W wie­
lu społeczeństwach, a należą do nich wszystkie z terenu Europy, taniec 
dziecka nie posiada żadnego specjalnego znaczenia ze względu na osobę 
swego wykonawcy. Jakkolwiek przy tym taniec ten rozgrywa się nawet nie 
na marginesie, ale poza wszelkim liczącym się działaniem, nie można po­
wiedzieć, że jest on kulturowo obojętny. Jest właśnie nijaki. Inaczej rzecz 
się przedstawia, gdy w grę wchodzi przekonanie, że — jak to stwierdza 
van der Leeuw: 

„dziecko ma swoją własną moc. Jego czystość, to jest jeszcze nie zużyta, trzymana w ry­
zach siła, przedstawia wartość religijną, którą kult potrafi wykorzystać. Stąd bierze sie funkcja, 



58 JOLANTA KOWALSKA 

Ryc. 6. Bali. Indonezja. Dziecko w roli tancerza 
we Lange. op. cii. 

jaką pełnią dzieci-kapłani lub chłopcy z chórów kościelnych, «pais amphitales», w kulcie 
i ludowych zwyczajach Grecji, dzieci wykonujące sakralne tańce z Bali, Kambodży itp." (van 
der Leeuw. 1978, s. 254). 

Dziecko pełni w takich sytuacjach rolę naturalnego hierofanta. Do obję­
cia jej predystynowane jest ze względu na fakt swej aseksualności. Z chwilą 
zaś, gdy pojawiają się pierwsze symptomy dojrzewania, traci uprawnienia do 
pełnienia tej roli. Balijskie tancerki пр.,  wykonawczynie świątynnych tańców 
sang hyang dedari, sang hyang deling i legong, w których uosabiają bóstwa, 
oraz tańców z narratywnego gatunku lelamphan, w których obejmują role 
ludzi i bóstw lub ludzi i zwierząt (a więc istot reprezentujących wzajemnie 
przeciwstawne kategorie istnienia), zaprzestają wykonywania ich z.chwilą wy­
stąpienia pierwszej menstruacji (Simatupang, brw., s. 75-84). 

Jeśli idzie o semantykę tańca określaną przez osobę wykonawcy istotne 
znaczenie ma także przyjmowanie bezpłciowego statusu dziecka przez inicju­
jących w niektórych rytach inicjacyjnych. Ma to miejsce m. in. w „tańcu 
słońca" wchodzącym w skład ceremonii O-kee-pa Mandanów. Deseksuali-
zacja rytualna dotyczyła tam nie tylko „rodzących się powtórnie" w wyniku 
inicjacji (tzn. „przychodzących" na świat jako ludzie dojrzali) młodzieńców, 
ale także mężczyzn biorących bezpośredni udział w tym tańcu. Uzasadnienie 
tego zabiegu stosowanego wobec dojrzałych uczestników obrzędu zawarte 



KULTUROWE KWALIFIKACJE POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 59 

jest w micie odnoszącym się do początków istnienia świata (Alexander, 1964, 
s. 105-106; Hoebel, Frost, 1976, s. 341-342). Powiedziane tam jest, że drogę 
prowadzącą do poznania zasady prawidłowego funkcjonowania świata prze­
była para ludzi. W jednej wersji jest to szaman, a więc pośrednik z profesji, 
obdarzony „mocą", któremu towarzyszyła żona wodza plemienia, czyli ko­
bieta posiadająca „moc" i „rangę". W drugiej drogę tę przebył szaman wraz 
z młodzieńcem. Działanie mityczne prowadzone było więc przez parę repre­
zentującą pełnię ze względu na wiek- 4 . Z tym pierwowzorem kompetencji 
koresponduje obsada ról w działaniach symbolicznych wypełniających obrzęd. 

Wiek i wynikająca stąd pozycja społeczna wykonawcy tańca dają o so­
bie znać przede wszystkim jako element kompozycyjny większych całości 
tanecznych, w których biorą udział wszyscy członkowie społeczności. Wów­
czas, jak w południowosłowiańskim kolo, najstarsi zajmują pierwsze miejsca 
(Mladenovič, 1973, s. X X X ; 1980, s. 59, 62, 66), bądź - jak w „tańcu 
słońca" — obejmują główne role: celebrantów lub starszyzny towarzyszącej 
celebrantowi. Wyjąwszy te przypadki, bardziej zaawansowany wiek predysty-
nuje przede wszystkim do przyjęcia roli obserwatora i swojego rodzaju stróża 
poprawności tańca, którego wykonanie spoczywa na dojrzałych członkach 
grupy i młodzieży. Zależność pomiędzy aktywnym udziałem w życiu a aktyw­
nym udziałem w tańcu nasuwa się tu nieodparcie. 

To samo stwierdzimy w przypadku rangi związanej z pozycją w grupie. 
Rola przywódcy łączy się niejednokrotnie z rolą celebranta 2 5, którego przy­
wilejem jest wykonanie pewnych tańców, przy czym bywa to przywilej nie­
bezpieczny. Uwidacznia się to przede wszystkim w społeczeństwach zhierar­
chizowanych. Przykładem takiego tańca jest opisany przez Frazera taniec 
panującego przed poddanymi, którym władca Dahomeju dokumentował swo­
ją zdolność do sprawowania władzy (Frazer, 1890. cz. 2, s. 123). Pomimo 
braku bliższych danych na jego temat, czas i okoliczności wykonania (święto 
zbiorów), fakt, że było to obowiązkiem króla oraz grożąca mu w razie 
niesprawdzenia się kara, pozwalają wysunąć przypuszczenie, że podobnie jak 
w Chinach panujący tańcząc tworzył harmonię kosmosu, w tym przypadku 
król restytuował zużyte zasoby energii witalnej, „ m o c y " 2 6 . Innymi przykłada­
mi związku wysokiej rangi w grupie z rolą celebranta, uprawnionego do 
wykonania tańca o szczególnym znaczeniu dla życia całej grupy ludzkiej 
lub jednostek, są jawajskie tańce bedadża i serimpi wykonywane wyłącznie 
przez dzieci miejscowej arystokracji (Simatupang, brw., s. 51-57). 

Ranga decydować może także o przełamaniu tabu wykonawczego. Mali­
nowski odnotował, że jakkolwiek kobiety na Trobriandach zasadniczo nie 
brały udziału w tańcach okresu milamala (uroczystości żniwne poświęcone 
zarazem duchom przodków), to jednak miał możność obserwować przypadek 

2 4 Por. uwagi dotyczące znaczenia takiej „pełni": Lév i -S t r aus s , 1970, s. 318. 
: ? Szersze omówienie tej kwestii: van der Leeuw. 1978, s. 153-170, 260-261. 
: < I Tym więcej, że przekonanie o szczególnym wypełnieniu nią panującego jest powszechne. 



60 JOLANTA KOWALSKA 

odejścia od tej zasady. Tańcząca była jednak kobietą pochodzącą z rodziny 
wysoko stojącej w hierarchii Omarakany (Malinowski, 1980, t. 2, s. 178). 

Z kolei niska pozycja w grupie decyduje często o niedopuszczaniu do 
udziału w tańcu. Przykładem reguła rządząca obsadą wykonawczą tańca 
„White Deerskin" Indian z grupy Hupa, zamieszkujących północno-zachod­
nią Kalifornię (Goldschmidt, Driver, 1940, s. 107-108). Taniec ten organizo­
wany był przez osoby o wysokim prestiżu, w posiadaniu których znajdo­
wały się rekwizyty konieczne do jego wykonania, stanowiące najbardziej 
cenną własność grupy. W tańcu tym pod groźbą choroby i nieszczęścia 
winni byli brać udział wszyscy, którzy mieli do tego prawo, to jest wszyscy 
dobrze urodzeni. Oznaczało to wszystkich członków grupy z wyjątkiem ba-
stardów. 

W innych tańcach, np. w kolu, im niższa ranga tańczącego, tym dalsze 
jego miejsce w szeregu tancerzy, bądź tym mniej istotne przypadające mu 
role, jak ma to miejsce w podziale zadań tanecznych w weselu polskim. 
Najdonioślejsze funkcje obrzędowe łączone z tańcem spełniali tam ludzie doj­
rzali cieszący się autorytetem (Baudouin de Courtenay-Jędrzejewiczowa, 1929). 
Natomiast młodzież była tam niekiedy od tańca obrzędowego wręcz odsuwa­
na (Dworakowski, 1935, s. 65), jakkolwiek wiele tańców występujących w czę­
ści wstępnej i niektóre z części centralnej wesela stanowiło swoistą własność 
członków tej grupy. Oni też przede wszystkim brali udział w weselnych 
tańcach zabawowych. 

Związek podziału ról w tańcu z kwalifikacjami kulturowymi wykonawcy 
syntetycznie ilustruje jedna z faz „Buffalo-head-Dance" Indian Fox (Michel-
son, 1928, s. 25). Podstawowy zespół tancerzy składał się w nim z czterech 
grup, których członkowie mieli za zadanie uosabiać odpowiadającą im ka­
tegorię zwierząt w stadzie bizonów i ich cechy. Pierwsze miejsce zajmował 
mężczyzna pełniący rolę przewodnika stada „ponieważ stary bizon przewodzi 
stadu". Rola ta należała do jednego z dostojników plemienia. Tańczył on 
poruszając się po obwodzie niewielkiego koła, w pobliżu centrum domu 
obrzędowego, gdzie też złożona była głowa bizona. Za nim uplasowana 
była grupa kobiet, „starych krów", poruszających się za przewodnikiem 
w dwóch szeregach, jedna przy drugiej, bo tak — bok przy boku — idą 
bizonie matki ze swym potomstwem. Kolejne miejsce zajmowała grupa chłop­
ców przemieszczających się w zwartej grupie kolistej, jak czyniły to repre­
zentowane przez nich roczne bizony, tworzące wewnątrz stada odrębny zespół 
równolatków. Na końcu wreszcie usytuowany był szereg młodych kobiet 
występujących w roli „młodych krów" nie posiadających jeszcze potomstwa. 
Jak widać płeć, wiek oraz pełnione w grupie role decydowały o miejscu 
i roli w tańcu 2 7 . 

2 7 Pomijam bardziej szczegółowe dane na temat tego rytuału tanecznego. Pełny opis, po­
łączony z analizą funkcji poszczególnych „aktorów", byłby tematem na osobną rozprawę. 
Podobnie rzecz się ma w przypadku szeregu innych rytuałów tanecznych społeczeństw po­
zaeuropejskich. Danymi na ich temat posługuję się z całą świadomością, że wiedza o nich 
jest cząstkowa, a interpretacje uwzględniają z reguły jedynie pewien aspekt. 



K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 61 

III . R O L A KOSTIUMU I R E K W I Z Y T U 

Pierwszym zadaniem stroju w procesie przekazu tanecznego jest uzupeł­
nienie i podkreślenie właściwej danej kulturze „naturalnej" charakterystyki 
tancerza, a więc strój stosowny do płci, wieku i rangi oraz sytuacji. Naj­
częściej jest to strój odświętny, noszony przez tancerzy w innych uroczy­
stych sytuacjach, wydobywający cenione walory urody i podkreślający uzna­
wany kanon piękna, jakkolwiek może to być zwykły strój codzienny. W obyd­
wu przypadkach jest on zharmonizowany z przyjętymi normami określają­
cymi co i jak winni nosić: kobieta, mężczyzna, dziecko, starzec lub dostoj­
nik, korespondując z przyjmowaną przez nich rolą 2 8 . 

Z reguły przy tym, poza społecznościami, w których strój nie ulega 
zmianom zależnie od okoliczności (np. Buszmeni nie znają zabiegu polega­
jącego na przebraniu się do tańca w strój bardziej uroczysty; przebranie 
oznacza tam przyjęcie wraz z nie swoim kostiumem obcej osobowości — 
jest to osobna kwestia, o której obszerniej mówię dalej), „idąc na tańce" 
w znaczeniu tańców towarzyskich czy zabawowych bądź też biorąc udział 
w rytuale tanecznym czy obrzędzie, któremu towarzyszy taniec, uczestnicy 
ich przyodziewają się stosownie do chwili: pięknie, a precyzując: piękniej 
niż na co dzień, przystosowując się do świąteczności sytuacji tanecznej29. 
Na Trobriandach np. tańce obrzędowe poprzedzały długotrwałe zabiegi ma­
giczne, których celem było zapewnienie tancerzowi urody, a więc doskona­
łości ciała, gładkości i pożądanego odcienia skóry, bujności włosów, a także 
świetności stroju i ozdób, przewyższającej tę, na którą mogli zdobyć się 
ich partnerzy. Magii piękności towarzyszyła magia gwarantująca sławę dobre­
go tancerza i zabezpieczająca przed zazdrością mniej zręcznych czy mniej 
obdarzonych urodą tancerzy. Co więcej, Malinowski odnotował przekonanie, 
że zazdrość wywołana posiadaniem przez nielicznych szczęśliwców owych 
niematerialnych dóbr może spowodować śmierć ich posiadacza, gdy zazdrosny 
rywal odwoła się do pomocy czarnej magii. Wyróżniano nawet klasę oznak 
na ciele zmarłego, przypominających ornament podobny do tego, którym 
zdobiono ciało do tańca, uznawanych za świadectwo, że „człowiek ten zo­
stał uśmiercony za to, że tak dobrze tańczył" (Malinowski, 1980, t. 2, s. 435). 

Kostium zarazem podkreśla walory kanonu ruchu tanecznego, przy czym 
jest to jego funkcja wtórna, w przeciwieństwie do kostiumu komponowa­
nego dla potrzeb określonego tańca. Wielopiętrowe wełniaki łowickie na 
przykład „trzymają" tancerkę przy ziemi, stabilizując ją w momencie emisji 
ruchu, i ułatwiają ceniony sposób tańczenia określany jako „niesienie się" 3 0 . 

2 8 Por. pracę P. Bogatyrieva (1979, s. 163-232) na temat funkcji stroju ludowego na 
obrzasze morawskosłowackim. 

2 4 Bardzo interesujące jest spostrzeżenie B. Malinowskiego na temat międzykulturowych 
różnic odnośnie do piękna i poprawności stroju noszonego przy uroczystych okazjach. Miesz­
kańców Trobriandów raził zaobserwowany u Białych zwyczaj redukowania stroju w takich 
sytuacjach, miejscową normą bylo bowiem wzbogacanie go (Malinowski, 1980, t. 2, s. 513-514). 

3 0 Jest to maniera ruchu popularna w wielu obszarach Polski. 



62 JOLANTA KOWALSKA 

Ryc. 7. Węgry, okolice Szebeny. Dziewczęcy strój odświętny 
wg M a n i n , 1974 

Polega ona na przemieszczaniu się połączonym z obrotami tak równym, by 
nie rozlała się woda z przysłowiowej szklanki postawionej na głowie tan­
cerki. Natomiast owinięte wokół ciała hinduskie sari czy przyjęty w Indo­
nezji sposób noszenia spódnic składających się — podobnie jak sari — z jed­
nej sztuki tkaniny zamotanej wokół bioder, podkreślają bogactwo ruchów 
korpusu w kobiecych tańcach z tych rejonów świata. Z kolei obfite, spliso-
wane „w harmonijkę" spódnice kobiet z okolic Pesztu i Szebeny (Węgry) 
harmonizują z bogactwem obrotów i skrętów wykonywanych przy jedno­
czesnej sztywności korpusu, co szczególnie widoczne jest w szybkiej części 
czardasza. Również kanon wolnego, spokojnego ruchu tańców kobiecych 
przeciwstawianych szybkim, energicznym tańcom męskim, właściwy wielu 
społecznościom! Europy i Azji, często znajduje dodatkowy akcent w stroju, 
który w odniesieniu do kobiet — bardziej, mężczyzn — mniej krępuje swo­
bodną emisję ruchu. 

Drugie zadanie kostiumu stoi w opozycji do przedstawionego. Polega 
na niwelacji naturalnej charakterystyki tancerza i przekształceniu go w „ko­
goś innego". Tu, obok stroju, ważną rolę pełni maska i „maska ruchowa" 



KULTUROWE KWALIFIKACJE POŻARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 63 

\ 

Ryc. 8. Kralwe - uczestniczki magicznego tańca kobiecego z Serbii. W kostiumie widoczne 
jest połączenie świątecznego stroju kobiecego z elementami zdobienia (zio)a) i rekwizytami 

charakterystycznymi dla tego tańca 
na Mladc-riovič. 1ЧХ0 

konstruowana na podstawie istnienia kulturowych i gatunkowych kanonów 
ruchu. W omawianym znaczeniu i funkcji kostiumem jest przede wszystkim 
nagość, będąca odwróceniem sytuacji z w y k ł e j 3 1 , w znaczeniu odczlowieczenia 
wykonawcy tańca bądź cofnięcia go w czasie. Pierwszy wariant reprezentuje 
vrzino kolo tańczone przez nagich mężczyzn i stanowiące rytuał, w którym 
owi nadzy tancerze przyjmowali na siebie rolę istot nadludzkich. Wariant 
drugi znalazł zastosowanie w ceremonii O-kee-pa, w której przeniesienie ini­
cjowanych i celebrantów w kontekst czasu mitycznego łączone było z ich 
aseksualną nagością. 

Innym przykładem transformacji tancerza symbolizowanej kostiumem 
i maską jest przejęcie stroju (lub tylko jego elementów) innych postaci 
ludzkich wzbogacane niekiedy stylizacją twarzy (np. kobiecy makijaż, wąsy 
i broda, domalowywane zmarszczki itp.). A więc może to być kostium „Kra­
kowiaka", „Negra", „panny młodej", „kobiety", „starca" i inny noszony nie 
przez swego prawowitego właściciela, lecz przez tych, którzy stają się nim 
w pewnych okolicznościach i ze względu na nie, choć nie zgadza się to 

3 1 Przy uwzględnieniu kulturowo warunkowanej niejednorodności pojęcia „nagość" czło­
wiek jest zawsze ubrany, nawet jeżeli jego strój składa się z przysłowiowego „figowego listka". 



64 JOLANTA KOWALSKA 

Ryc. 9. Afryka Południowa, grupa Venda. Nagość jako 
kostium w inicjacyjnym tańcu kobiecym 

wg Blacking. 1977 

z właściwą im kwalifikacją w życiu codziennym 3 2. Przyjęcie kostiumu ko­
biety lub mężczyzny przez przedstawicieli płci przeciwnej jest przykładem ty­
powym dla tej formy transformacji dokonywanej za pośrednictwem prze­
brania. 

Kostium nieco bardziej już skomplikowany, w którego symbolice podsta­
wową rolę pełni skrót metaforyczny i synteza cech innych istot ludzkich, 
zwierząt i form istnienia nieludzkiego, umożliwia tancerzowi „przywdzianie" 

5 2 Zróżnicowanie to dobrze oddaje postać Murzyna Filomeno, jednego z bohaterów Kon­
certu barokowego A. Carpentiera. — Bawiąc podczas karnawału w Wenecji, wbrew panującym 
obyczajom nie nosił maski, wychodził bowiem z założenia, że jego własna twarz wystarczy 
za maskę. 



K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 65 

ich ciała. Odpowiednia maska zwierzęca i prześcieradło, przewrócony włosem 
do góry kożuch, słomiany warkocz oplatający korpus i kończyny czy ele­
menty uprzęży czynią z tancerzy biorących udział w obchodach noworocz­
nych i zapustnych — w zależności od potrzeby — bociana, kozę, turonia, 
niedźwiedzia czy konia 3 3 . Zarazem, czynią z niego reprezentanta cech tych 
zwierząt i przypisywanej im symboliki, w tym wspólnej cechy „zwierzęcości" 
i łączących się z nią kojarzeń symbolicznych. Podobnie, maska o bazylisz­
kowej fizjonomii i odzież obwieszona futrzanymi ogonkami lub postrzępio­
nymi frędzlami nadaje noszącemu je tancerzowi ze Słowacji, występującemu 
w okresie zapustów, kwalifikację Żyda (Masopustní..., 1979). Z kolei kostium 
składający się z żółtego centkowanego kombinezonu i hełmowej maski wy­
obrażającej wielkiego drapieżnego kota „zmieniają" wykonawcę „Danza de 
los Negritos" z Meksyku w tygrysa (Olivera, 1974, s. 77, 102) 3 4 , słomiany 
zaś ogon „fryca" (parobka wyzwalanego na kosiarza) czyni zeń, zgodnie 
z konwencją obrzędu, istotę niedoskonałą, nie w pełni ludzką. „Fryc" prze­
staje nią być w chwili dopełnienia wyzwolin, a wówczas ogon jest urywany 
lub podpalany (Kolberg, brw., t. 9, 24). 

W przedstawionych przykładach do komponowania kostiumu wykorzysty­
wane są elementy realnie istniejącej rzeczywistości. Natomiast w przypadku 
tworzenia symbolicznych wyobrażeń „ciał" istot nadprzyrodzonych i nieludz­
kich, wprowadzane są symbole funkcjonujące w wyobraźni społeczeństw jako 
imaginacyjne personifikacje tego rodzaju istot oraz ich cech, a także idei 
i zjawisk, które uosabiają. Wymieńmy reprezentatywne dla tej kategorii kostiu­
my katcin — tańczących bogów — Indian Zuni i Hopi, maski Ludożercy 
z Północy i istot xwě-xwé Kwakiutlów, kostiumy diabła i śmierci (znane 
nam z naszej własnej kultury), taneczne maski lamajskie wyobrażające po­
staci skomplikowanego panteonu tej religii czy skonwencjonalizowaną charak­
teryzację i kostium wykonawców tańca kathakali z Indii, odtwarzających 
bohaterów „Ramajamy" i „Mahabharaty". W tym ostatnim przypadku maską 
jest obfity makijaż pozbawiający tancerza jego własnej twarzy. Podobnie, 
jednym i właściwym kostiumem Australijczyka biorącego udział w jednym 
z corroboree i wchodzącego w role mitycznych istot może być pierze przy­
lepione do skóry krwią i tworzące na niej ustalone tradycją ornamenty, 
czyniące jego ciało ciałem owych istot. 

W kontekście transformacyjnym mieści się także zabezpieczająca funkcja 
stroju. Spełniają ją zarówno konwencjonalny kostium i maska, jak i ich 
wersja zredukowana do pokrywającego ciało ornamentu czy zmienionego ko­
loru skóry. Przykładem strój bułgarskiej panny młodej szczelnie okrywający 
ją całą, łącznie z twarzą ukrytą za zasłoną, chroniący ją przed .wszelkimi 
niekorzystnymi wpływami. Przytoczyć tu można także zabezpieczającą funk-

3 3 Przedstawione dane dotyczą Polski. 
3 4 Zgodnie z podanymi tu informacjami, jakkolwiek tygrys jest postacią mityczną, sam 

taniec powstał w okresie kolonialnym. Dane te dotyczą grupy Zinancateków. 

5 - Etnografia Polska t. 3!, z. 1 



66 JOLANTA KOWALSKA 

Ryc. 10. Północna Australia. Wykonawcy tańca obrzędowego w strojach „przekształcających" 
ich w istoty mityczne 

ng Lange. <y». cif. 

cję czepca w zastosowaniu do niewłaściwych uczestników kobiecego tańca 
zapustnego „na len", „na konopie". Panna, młodzieniec czy też dojrzały 
mężczyzna, którzy dostali się w krąg tańczących kobiet, zmuszeni byli do 
przywdziania czepca i wykonania w tym przebraniu tańca wspólnie z kobie­
tami. W moim przekonaniu zabieg ten miał na celu nie tylko niwelację 
obcości owego odmiennego tancerza, ale także zabezpieczenie go przed bliżej 
nie określonym nieszczęściem (Kowalska, 1985, s. 74-75). Funkcjonalnym 
odpowiednikiem tego elementu kostiumu kobiecego jest barwnik, którym 
żałobnicy z plemienia Tiwi pokrywają ciała przed przystąpieniem do wy­
konania „tańca dla zmarłego" zabezpieczając się w ten sposób przed zagro­
żeniem wynikającym z udziału w tym tańcu. 

Na pograniczu obydwu omówionych tu sposobów posługiwania się ko­
stiumem można umieścić funkcję stroju szamańskiego. Był on jednocześnie 
przebraniem i strojem właściwym tej postaci, co koresponduje ze statusem 
szamana w grupie ludzkiej jako istoty uprzywilejowanej (w sensie kontaktów 



K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 67 

Ryc. I I . Brazylia. Wykonawcy tańca w strojach „przekształcających" ich w ptaki (zarazem 
w istoty mityczne) 

w g t a n g e . t)/>. cif. 

z zaświatami), a zarazem żyjącej na marginesie społeczności, jak również 
zgadza się z pośrednią pozycją szamana pomiędzy światem ludzi a światem 
istot nieludzkich. 

Rekwizyt jest tym elementem kontekstu wykonawczego, któremu przypa­
da rola środka wyrazu określającego sytuację, w jakiej występuje taniec, 
bądź narzędzia działania symbolicznego dokonywanego w tańcu. Pełniąc 
pierwszą z nich reprezentuje przede wszystkim uniwersalia kulturowe. Ma to 
miejsce przede wszystkim w przypadku różnych wyobrażeń drzewa życia: 
od Człowieka-Cedru Kwakiutlów i Pinii wyrosłej z ciała jednego ze „straco­
nych dzieci" Indian Seneka (szerzej na ten temat pisałam w artykułach po­
przednich; zob. Kowalska, 1986a, 1986b), przez pale pogrzebowe Tiwi, po 
tyrs menad i laskę kalusarów, „gaik" obnoszony wiosną w polskich wsiach 
czy gałęzie trzymane przez bałkańską dodolę i jej towarzyszki (Vakarelski, 
1965, s. 301-302). 

W tymże sensie rekwizyt jest: 1) niejako zastępcą postaci — bohaterów 
obrzędu (rózga weselna symbolizująca pannę młodą, przekazywana z rąk do 
rąk w porządku zgodnym z kolejnością „brania w taniec" panny młodej 
przez uczestników wesela — Kolberg, D W O K , t. 16); 2) symbolem stojących 



68 JOLANTA KOWALSKA 

przed nimi zadań (np. wór napełniony ziemią dźwigany przez króla Daho-
meju w jego dorocznym tańcu przed poddanymi); 3) sygnałem mających 
nastąpić zdarzeń (czepek, z którym przed oczepinami w niektórych rejonach 
Polski tańczyła swacha); 4) środkiem umożliwiającym pełniejszą identyfikację 
dziejących się zdarzeń (ikona trzymana podczas tańca przez nestinara umoż­
liwiająca mu — jak wierzy — taniec na ogniu — Angelova, 1955) czy wreszcie 
5) sygnałem celu, ze względu na który podejmowane są pewne działania 
obrzędowe (kloc „wymuszający" kulawość przywiązywany do nogi w tańcu 
wyobrażającym i antycypującym przyszłą transformację tancerzy, tj. młodzieży 
w ludzi dojrzałych, ustabilizowanych w rolach życiowych odpowiadających 
każdej płci). W pierwszym z wymienionych wyżej zadań rekwizytu mieści się 
także uzupełnienie symboliki kostiumu. 

Rekwizyty występujące jako narzędzia działań symbolicznych wprowadza­
nych na miejsce działań instrumentalnych to przede wszystkim narzędzia 
pracy wspomagające i czyniące prawdopodobnymi wersje tanecznych relacji 
o pracy, jakkolwiek najczęściej są one wypierane przez gest (Kowalska, 
1985, s. 67-68). Z kolei są to różne rodzaje broni, autentyczne i zastępo­
wane przez jej namiastki, używane w tańcach wyobrażających walkę i po­
lowanie, które zgodnie z wierzeniami zapewnić miały zwycięstwo w pierw­
szym i powodzenie w drugim przypadku. 

Na koniec, wspomnieć jeszcze należy o stosowanych w podróżach mi­
stycznych rek wizy tach-pojazdach. Do nich należy bęben szamana z Azji Cen­
tralnej nazywany jego koniem („koniem" była tu także skóra końska spre­
parowana w specjalny sposób), huśtawki ułatwiające mediom z grupy Muriów 
indukcję tanecznego transu, używane także w stanie possession, jak również — 
opisany wcześniej — wehikuł występujący w inicjacjach szamańskich Karibów 
z Wenezueli. Rekwizyty te stanowiły szczególnego rodzaju uzupełnienie ruchu 
tancerza powtarzając jego symbolikę w ściśle określonym przedmiocie (do 
tej kategorii należy bęben szamański) bądź wzbogacając naturalne możliwości 
ruchowe człowieka mechanicznym ruchem rekwizytu (w tej roli występuje 
huśtawka Muriów i „wehikuł" Karibów). 

L I T E R A T U R A 

Alexander, H. B. 
1964 North American Indians, [w:] The Mythology of all Races, New York, t. 10. 

Angelova, R. 
1955 Igra po ogni. Nestinarstvo, Sofia. 

Baudouin de Courtenay-Jędrze jewiczowa , С. 
1929 Ze studiów nad obrzędami weselnymi ludu polskiego, cz. 1: Forma dramatyczna 

obrzędowości weselnej, Rozprawy i Materiały Wydziału I TPN w Wilnie, t. 2, z. 3. 
Wilno. 

Beattie J. H. M. 
1962 Twin Ceremonies in Bunyoro, "Journal of the Royal Anthropological Institute of 

Great Britain and Ireland", t. 92, cz. 1, s. 1-12. 
Benetowa, S. 

1936 Konopie w wierzeniach i zwyczajach ludowych. Prace Etnologiczne, nr 2, Warszawa. 



K U L T U R O W E K W A L I F I K A C J E POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 69 

Blacking, J . 
1977 An Introduction to Venda traditional Dances, „Dance Studies", t. 2, s. 34-56. 

Bogatyriev, P. 
1979 Semiotyka kultury. Warszawa. 

Bryk, A., Leszczyńsk i , S. 
1970 Pieśni i tańce lubelskie, Lublin. 

Bys troń, J. S. 
1916 Zwyczaje żniwiarskie w Polsce, Kraków. 
1980 Tematy, które mi odradzano, Warszawa. 

Cannig, S. 
1939 The Birth of Folk-Dance in French Equitorial, Africa, "Man", vol. 39, s. 183. 

Dekowski, J. P. 
1948/49 Zwyczaje weselne w powiecie opoczyńskim, Prace i Materiały Etnograficzne, t. 7, 

Łódź. 
Dworakowski, S. 

1935 Zwyczaje rodzinne w powiecie wysoko-mazowieckim, Prace Etnologiczne, t. 3, War­
szawa. 

Eliade, M. 
1974 Shamanism. Archaic techniques of Ecstasy, Princeton. 

E lv in , V. 
1944 Stilt-walking among Murias of Bastar State, "Man", vol. 44, part B, s. 38-41. 

Frazer, J . G. 
1890 The Golden Bough. A Study in Magic and Religion, New York-London. 
1962 Zlota gałąź, Warszawa. 

Goldschmidt, W. R., Driver, H. E. 
1940 The Hupa white deerskin Dance, University of California Publications in American 

Archeology and Ethnology, Berkeley. 
Gonet, Sz. 

1904 Widowiska w czasie świąt Bożego Narodzenia, „Lud", t. 10, z. 1, s. 23-30. 
Granet, M. 

1926 Danses et legendes de la Chine Ancienne, Paris, t. 1-2. 
1973 Cywilizacja chińska, Warszawa. 

Graves, R. 
1967 Mity greckie, Warszawa. 

Hoebel, E . A., Frost, E . L. 
1976 Cultural and Social Anthropology, New Delhi. 

Kolberg, O. 
1961 Dzieła wszystkie Oskara Kolberga, (DWOK), t. 9 — Wielkie Księstwo Poznańskie, 

t. 16 — Lubelskie, t. 24 — Mazowsze, Wrocław—Poznań. 
Kowalska, J. 

1985 Środki i mechanizm przekazu tanecznego, „Etnografia Polska", t. 29, z. 2, s. 63-82. 
1986a Elementarne składniki kulturowych koncepcji rzeczywistości w symbolice ruchu tanecz­

nego. Część I : Kulturowe kwalifikacje ruchu a symbolika ruchu tanecznego, „Etno­
grafia Polska", t. 30, z. 1, s. 83-138. 

1986b Elementarne składniki kulturowych koncepcji rzeczywistości w symbolice ruchu tanecz­
nego. Część I I : Współzależność symboliki ruchu tanecznego i rzeczywistości o określo­
nej waloryzacji, „Etnografia Polska", t. 30, z. 2. 

Krček, F. 
1898 Pisanki w Galicji, „Lud", t. 4, s. 186-231. 

K r z y ż a n o w s k i , J. 
1947 Polska bajka ludowa w układzie systematycznym. Warszawa, t. 1-2. 

Lawler, L. B. 
1964 77?e Dance in Ancient Greece, Washington. 



70 JOLANTA KOWALSKA 

van der Leeuw, G. 
1978 Fenomenologia religii. Warszawa. 

Levi-Strauss, С. 
1970 Antropologia strukturalna, Warszawa. 

I.ockwood. D. 
1969 Ja, Australijczyk, Warszawa. 

Malinowski, B. 
1980 Dzieła, Warszawa, t. 1-3. 

Martin, G. 
1963 East-European Relations of Hungarian Dance Types, [w:] Europa et Hungaria Congrexsus 

Ethnographicus in Hungaria. Budapest 16-20. 10. 1963, Budapest, s. 469-515. 
1974 Hungarian Folk Dances, Budapest, 

de M art i no, E. 
1971 Ziemia zgryzoty. Przyczynek do historii życia religijnego południowych Wioch, War­

szawa. 
Masopustní... 

I 979 Masopustní tradice, Brno. 
Matuszewski, I. 

1903 Bohaterowie jasełek, [w:] Swoi i obcy. Warszawa. 
Matyas, K. 

1887 Dramat gminny polski (kolęda). „Wisła", t. 1. 
Michelson, T. 

1928 Notes on the Buffalo-head Dance of the Thunder Gens of Fox Indians, [w.| Smithsonian 
Institution Bureau of American Ethnology, bull. 87, Washington. 

MladenoviC. O. 
1973 Kolo u jużnich Slovena. Beograd. 
1980 Forms and Types of Serbian Folk Dances, "Dance Studies", vol. 4, s. 53-83. 

Moszyńsk i . К. 
1928 Polesie Wschodnie. Materiały etnograficzne z wschodniej części byłego powiatu mozyr-

skiego oraz powiatu rzeczyckiego. Warszawa. 
1967 Kuliura ludowa Słowian, Warszawa, t. 1-2. 

Olivera, M. 
1974 Las Danzas y Fiestas de Chiapas, [w:] Catalogo Nacional de Danzas, t. 1, Mexico. 

Sachs, C. 
1965 World History of the Dance, New York. 

Selwyn, Т. 
1979 Images of Reproduction: An Analysis of Hindu Marriage Ceremony, "Man", vol. 14, 

nr 4, s. 684-698. 
Simatupang, R. O. 

brw. Dances of Indonesia. Djakarta. 
Ulanowska, S. 

1888 Boże Narodzenie u górali zwanych Zagórzanami, „Wisia", t. 2, s. 98-119. 
1891 Łotysze Inflant Polskich a w szczególności gminy Wielońskiej, powiatu Rzeczyckiego. 

Obraz etnograficzny. Zbiór Wiadomości do Antropologii Krajowej, t. 15, s. 181-282. 
Vakarelski , Ch. 

1965 Etnografia Bułgarii, Warszawa. 
Werner, W. L. 

1937 A Black Civilization, New York—London. 
Z wolski, E. 

1978 Chorea. Muza i bóstwo w religii greckiej, Warszawa. 



KULTUROWE KWALIFIKACJE POZARUCHOWYCH ELEMENTÓW ZNACZĄCYCH TAŃCA 71 

Jolanta Kowalska 

T H E C U L T U R A L QUALIFICATIONS OF T H E NON-MOVEMENT 
MEANING E L E M E N T S OF T H E DANCE 

Summary 

The reflexions presented here are the continuation of the two previous papers published 
in "Etnografia Polska" concerning the problem how the primary components of the conception 
of reality can be reflected in the symbolism of. the dance movements (Kowalska. 1986a. 
1986b). All the three papers together are intended to make a whole study concerning the 
cultural qualifications of the meaning elements of the dance and their influence on the symbolism 
of the dance itself. 

The issue discussed in this paper comprises three subjects. The first one concerns the 
cultural qualifications of the emitor .of the movement' i.e. the body of the dancer. Special 
attention has been paid to the problems: I. The meaning of incorrectness in the functioning 
of the body — the emitor 2. The estimation and meaning of the culturally conditioned 
variants of the use of body (so-called "mannerism of the movement"). The second one is 
connected with the meaning of the social role of the dancer: sex, age and social status. The 
third group of problems concerns the function of costumes and other material requisites. 
The symbolism of the situational context has been set aside here since the analysis of cultural 
qualifications of the place and situation of the dance performance had been discussed in the 
second of my above mentioned papers. I think that such an order of the discussed problems 
gave me a harmonious way of passing them in sequence for it stays in accordance with the 
order in which the questions arose. 

Translated by Anna Kuizyńsku-Skrzypek 


