
„Etnografia Polska", t. X X V I I I z. 2 
P L ISSN 0071-1861 

J O L A N T A K O W A L S K A 

S Y M B O L I K A U N I W E R S U M W W Y O B R A Ż E N I U R Z E Ź B I A R S K I M 
M I T Y C Z N E G O T A Ñ C A K R E A C Y J N E G O S I W Y - N A T A R A D Ż Y 

Kto u stóp tych się schroni w lotosie chodzących, 
Ten odnajdzie swą drogę do nieba i 

A r t y k u ł ten jest p r ó b ą analizy „ p r z e k ł a d u " na j ę z y k symbol i plas­
tycznych t r e śc i m i t u kreacyjnego, w k t ó r y m taniec pe łn i ro lę podstawo­
wego ak tu s twórczego 2 . Zawar ty w mi to log i i hinduskiej opis Stwórcze­
go tanu3 S i w y - N a t a r a d ż y asocjowany t u jest z jego w y o b r a ż e n i e m w r z e ź ­
bie, a w ięc ze ściśle o k r e ś l o n y m w y t w o r e m k u l t u r y materialnej , k t ó r y 
t r a k t u j ę jako u t r w a l o n y cytat tekstu tanecznego. 

i . MIT 

Hinduistyczna dokt ryna re l ig i jna opiera się na koncepcji zamierania 
i odradzania się ś w i a t a w c y k l u D n i i Nocy Brahmy. Brahma, pierwszy 

I z t ró j cy b ó s t w n a r o d z i ł się z jaja kosmicznego (w n i e k t ó r y c h wersjach 
I z lotosu). On to s t w o r z y ł świa t zniszczony ognistym ka tak l izmem przed 
I n a s t ą p i e n i e m pierwszej Nocy; o d t w o r z y ł go ponownie z nastaniem ko¬
I lejnego Dnia. C y k l Nocy i D n i Brahmy p o w t ó r z y ć się ma sto razy, 
\ po czym n a s t ą p i zwin ięc ie świa t a , swojego rodzaju autoanihilacja, czy 
] raczej p o w r ó t do pierwotnego jaja kosmicznego, z k t ó r e g o wszystko w z i ę -
- ło począ tek . D r u g i m z t r ó j c y jest Wisznu kojarzony ze s łońcem, ś w i a t -

1 Tiruwalluwar, Tirukkural. Święta księga Indii Południowych, Wrocław 1977, 
s. 41. Fragment tekstu „Uwielbienie boga" z księgi I , Sztuka życia. 

г Kultura Indii nie jest jedyną, w której w micie kosmogonicznym pojawia się 
motyw tworzenia za pośrednictwem czy przy współudziale tańca. Odnajdujemy go 
między innymi w pelazgijskim micie przedhelleńskim, wierzeniach Indian Pima, 
kosmogonii Zuni, Ozejennów, Kwakiutlów, w wyobrażeniach na temat początku 
znanych z terenu Dahomeju i innych. 

8 Terminu tego używam za: A m C o m a r a s w a m i , Stwórczy tan, [w:] Pod­
stawy kultury hinduskiej. Biblioteka polsko-indyjska, Warszawa 1964, s. 143-156. 
Praca ta jest t łumaczeniem tytułowym eseju z tomu: The Dance of Shiva and 
Fourteen Other Essays, New York 1918. 

0 



232 J O L A N T A K O W A L S K A 

ł em , ogniem, a t a k ż e z wodą , „ p r z e n i k a j ą c y " (wisz — w sanskrycie prze­
n ikać) , opiekun życia . Jego odpowiednikiem w Wedach ma być I n d r a 4 . 
Trzecim jest Siwa, niszczyciel zła w sensie niewiedzy, w s w y m aspekcie 
niszczycielskim kojarzony z wedy j sk im R u d r ą 5 , niekiedy t a k ż e z A g n i 6 . 
Z drugiej s trony Siwa jest kreatorem egzystencji wyzwolonej z u ł u d y 7 

życ ia ziemskiego oraz dobra w sensie prawdziwej wiedzy. Ze w z g l ę d u na 
rodzaj przypisywanych dz ia łań w ł a ś c i w a m u jest w ięc dualna charakte­
rys tyka . M a b y ć on t a k ż e ź r ó d ł e m rytmicznej ha rmoni i kosmosu jako 
Pan T a ń c a zarazem W i e l k i Tancerz, do k t ó r e g o a t r y b u t ó w na l eżą t r z y 
rodzaje t a ń c a : niszczący, kontemplacyjny i t w ó r c z y . Pierwszy z n ich — 
Tandawa — „ n a p a w a j ą c y g rozą" , w y k o n y w a n y jest przez S i w ę w po­
staci B h a i r a w y 8 i jego o k r u t n ą m a ł ż o n k ę K a l i - B h a i r a w i 9 na p łonące j 
ziemi. Siwa niszczy w n i m „ k a j d a n y , k t ó r e p r z y k u w a j ą dusze i s t n i e ń 

dywidua lne i z duszą wszechświa t a . Trzecim jest i n t e r e s u j ą c y nas t u t a -

Wykonuje go Siwa w postaci t w ó r c y „ d a r z ą c e g o " (w angielskiej we r -

1 Bóg z panteonu wedyjskiego. „Pan Nieboskłonu", personifikacja atmosfery; 
za: J . D o w s o n , A classical Dictionary of Hindu Mythology and Religion, New 
Delhi 1978, s. 123-127. 

6 Bóg z panteonu wedyjskiego. W późniejszych epokach nosi przydomki: siwa 
(„sprzyjający") i hara („niszczący"), co określa dualizm jego natury. Nazywany tak­
że Maha-deva („Wielki bóg"). Identyfikowany z Siwą lub synem Siwy; za: D o w-
s o n , op. cit, s. 269-270. 

6 Bóg z panteonu wedyjskiego, kojarzony ze zniszczeniem i odrodzeniem. Także 
ze stronami świata wschodnią i południową; za: D o w s o n , op. cit., s. 6-8. 

7 „Ułuda" — w sanskrycie maja. W okresie wedyjskim rozumiano pod tym 
terminem moc właściwą asurom, magię. Według Upaniszad, Puran i Bhadwagity 
jest to cudowne przejawienie się „Pana Światów", w postaci wielorakiego świata. 
Zgodnie z Wedantą interpretowano mają jako pozór, nierzeczywisty byt świata 
stanowiącego jedynie odbicie rzeczywistości prawdziwej; za: D o w s o n , op. cit., 
s. 207; Mały słownik religioznawczy, Warszawa 1969, s. 257. Hasło opracowane przez. 
E . S ł u s z k i e w i c z a . 

8 Bhairawa — „Straszliwy"; za: D o w s o n , op. cit, s. 45. 
• Kal i — „Czarna", Bhairawi — „Straszliwa"; Imiona Dewi, małżonki S iwy 

i jego sakti (żeńskiej energii); za: D o w s o n , op. cit., s. 86-88. 
1 0 B. E n а к s h i, The Dance in India, Bombay 1970, s. 5. 
« W źródle, z którego korzystam ( E n a k s h i , op. cit), brak danych co do 

charakterystyki tej postaci. Przypuszczam, że może tu chodzić o Dewi lub — co wy­
daje się bardziej prawdopodobne — o Prithiwi, personifikację matki wszystkich 
istnień, Matki Ziemi (dodajmy, że w Wedach mowa jest o „trzech ziemiach"); por.: 
D o w s o n , op. cit., s. 243. 



S Y M B O L I K A UNIWERSUM W WYOBRAŻENIU TAÑCA 233 

sji j ę z y k o w e j opisu m i t u , z k t ó r e j korzystam, gift-giving) nazywany Na-
t a r a d ż ą 1 2 . Taniec ten wykonany mia ł b y ć po raz pierwszy w lesie 
Taragam podczas w a l k i , j a k ą Siwa s toczył z m ę d r c a m i (risi), gdy ci od­
mówi l i uznania w ł a d z y bogów. Z ł o w r o g i m inkantacjom risi (przy pomocy 
k t ó r y c h p o w o ł a l i kolejno do istnienia: ognistego tygrysa, w ę ż a i demo­
na Muyalagam) p r z e c i w s t a w i ł taniec. Tygrysa zabił , a jego skó rę zarzu­
cił sobie na ramiona, w ę ż a p o c h w y c i ł i p r z y s t r o i ł się n i m jak naszyjni­
kiem, powalonemu demonowi zaś z ł a m a ł uderzeniem stopy k r ę g o s ł u p 
i s t a n ą w s z y na jego grzbiecie k o n t y n u o w a ł swój taniec. Risi zostali po­
konani i razem z wszys tk imi bogami o b s e r w u j ą c y m i w a l k ę oddali Siwie 
część uzna jąc w n i m boga i pana świa t a . W ó w c z a s w i e l k i w ą ż A t i Sze-
sza 1 3 w y b ł a g a ł , by Siwa of ia rował s w y m wyznawcom dar bardziej cen­
ny od wszystkich pozos t a łych — możl iwość ponownego ujrzenia ś w i ę t e ­
go t a ń c a . Siwa t a ń c z y go nieprzerwanie w z ło te j komnacie Czidamba-
ram, przed w i e l k i m zgromadzeniem bogów, w ś w i ę t y m T i l l a i , k t ó r e jest 
c e n t r u m ś w i a t a i s e r c e m k a ż d e g o z l u d z i . Widzieć go 
może t y l k o ten, k to w y z w o l i ł się z u ł u d y i wie lk ie j u ł u d y 1 4 . 

I I . WYOBRAŻENIE 

W y o b r a ż e n i e S i w y - N a t a r a d ż y p o w s t a ł e w okresie C z o ł a 1 5 , zgodne 
z najbardziej popu la rnym i uznanym za na jpe łn ie j szy kanonem r z e ź b i a r ­
skim 1 6 (rye. 1), przedstawia go s to jącego na prawej nodze na piedesta­
le, k t ó r y m jest o twa r ty lotos, depczącego demona Muyalagam; lewa noga 
uniesiona jest w pozycj i Kancita Pader oznacza jące j ł a skę Dwie pary 
ramion wzniesione są k u górze , p rzy czym pierwsza para wykonuje gesty: 

1 2 Imię, jakie tu nosi Siwa — „Nataradża" — jest jednoznaczne z „Pan Tańca". 
Fakt, że jedynie w wypadku tańca Nadanta nadawane mu jest to imię nasuwa przy­
puszczenie, że dwa pierwsze tańce — niszczący i kontemplacyjny — stanowią 
usamodzielnione aspekty trzeciego. Zasadność tego przypuszczenia dokumentuje 
uniwersalistyczny charakter tańca Nadanta. 

Informacje na temat mitu podaję tza: E n a k s h i , op. cit., s. 6-7; C o m a r a -
s w a m i , op. cit., s. 145-146; D o w s o n , op. cit., s. 299. 

1 3 Tysiącgłowy władca węży i podziemi (Pátala). Jest filarem podtrzymującym 
świat. Jego ziewanie powoduje trzęsienia ziemi. Pod koniec każdego cyklu kosmicz­
nego wymiotuje jadowity ogień, który niszczy istnienie. Stanowił linę, przy pomocy 
której bogowie obracali mątewką (górą Mandara) i mącili fale oceanu, by wydobyć 
z jego dna amritę, napój nieśmiertelnych. Na tej podstawie identyfikowany z w ę ­
żem Wasuki, któremu przypisywana jest ta sama rola; za: D o w s o n , op. cit., 
s. 291-292, 343. 

1 4 Porównaj przypis 7. 
1 5 Okres Czoła — od nazwy kilku dynastii Czolów panujących w południowych 

Indiach od starożytności do 1310 r. n.e. Opisywana rzeźba powstała w X I I w. n.e. 
" T o jest zawierające zarówno otaczający postać krąg tiruwasi, jak i stano­

wiący podstawę lotos. 
" Znaczenie gestów i pozycji podaję za: E n a k s h i , op. cit., s. 6-7, 82-151 



234 J O L A N T A K O W A L S K A 

prawa — gest Abhaya — symbol opieki, lewa (wskazu j ąca l e w ą s topę) — 
Danda — symbol spokoju. W drugiej parze r ą k t r zyma r e k w i z y t y : w p ra ­
wej b ę b e n damaru — symbol r y t m u , pierwotnej s i ły k rea tywnej i p o c z ą t ­
k u kreacj i , a zarazem cykl iczności czasu, w lewej ogień agni18 — symbol 
oczyszczenia i wyzwolenia przez zniszczenie zła. Do tyka n i m i k r ę g u tiru-
wasi, k t ó r y otacza całą jego pos tać zaczyna jąc się i kończąc w lotosie. We 
w ł o s a c h t ańczącego S iwy (związanych do gó ry jak u jog inów) umieszczone 
są po prawej stronie Ganga 1 9 w symbolu syreny, na k t ó r e j wspar ty jest 
księżyc, , nad czołem czaszka, po lewej stronie wąż ; prawe ucho zdobi 

Ryc. 1. Siwa-Nataradża. Rzeźba z okresu Czoła, X I I w. 
Reprodukcja za: Tanz in der Kunst, Lipsk 1976 

18 Agni — nazwa ognia. W Wedach personifikowany jako bóstwo o tym sa­
mym imieniu. Porównaj przypis 6. 

1 8 Ganga — święta rzeka, która wypłynęła z palca u stopy Wisznu. Personifi-
kowana jako bogini Ganga. Jedną z jej nazw jest: Tri-patha-gá (lub Tri-srotáh) — 
„Potrójnie Płynąca", opływająca niebo, ziemię i podziemia. Siwa, by uchronić zie­
mię przed powodzią spowodowaną gniewem bogini, pochwycił rzekę i wplótł ją 
w swoje włosy; za: D o w s o n , op. cit., s. 108. 



S Y M B O L I K A UNIWERSUM W WYOBRAŻENIU T A N C A 235 

kolczyk męsk i , lewe kobiecy. Korpus t ańczącego oplata w ą ż t r z y m a j ą c y 
w paszczy w ł a s n y ogon. W kul turze I n d i i w y s t ę p u j e on jako symbol cy-
kliczności czasu. 

I I I . I N T E R P R E T A C J E 

Zdaniem C o m a r a s w a m i 2 0 Nadanta, mi tyczny taniec Siwy, symbol i ­
zuje 5 jego dz ia ł ań kosmicznych we wszechświec ie . Są to: 1) szriszti — 
t rwanie, ewolucja, czuwanie, k t ó r e leżą w kompetencjach Brahmy; 2) 
stiti — ochrona, opieka i podt rzymywanie na leżące do Wisznu; 3) samha-
ra — niszczenie, rozbijanie na cząs tk i , k t ó r y c h dokonuje Rudra; 4) t i -
robhawa — p r z y s ł a n i a n i e u ł u d ą , przyoblekanie w ciało, dar odpoczynku, 
oraz 5) anugraha — ł a ska oswobodzenia i wyzwolenia, k t ó r y m i darzy 
Siwa w postaciach M e h a s z w a r y 2 1 i Sadsiwy 2 2 .- I n n y m i s łowy, Siwie w y ­
k o n u j ą c e m u taniec Nadanta przypisuje dz ia łan ia ca łe j t r ó j cy b ó s t w h i n ­
duistycznych. Stwierdza przy t y m , że t a ń c o w i t emu w ł a ś c i w a jest t a k ż e 
dualna symbolika. Z jednej s trony ma on r e p r e z e n t o w a ć „ m a t e r i a l n e 
procesy na tury" , z drugiej sub iek tywny proces duchowego samopozna-
nia. Jako ź r ó d ł o w ą egzempl i f ikac ją swych s ą d ó w pos ługu je się tekstami 
l i t e ra tu ry sakralnej, k t ó r y c h fragmenty przytaczam n iże j . W ks iędze Czi-
dambara Mumnai Kowai zawarta jest taka oto charakterystyka t a ń c a 
Nadanta: 

„O Panie, Twoja dłoń, co damaru trzyma święte, stworzyła niebo i ziemię 
i wszystkie inne uładziła światy i dusze niezliczone powołała w byt. Twa ręka 
wzniesiona chroni świadome, jak i nieświadome Twego stworzenia królewstwa. 
A wszytkie światy przetwarza i przeobraża Twa ręka, co święty dzierży płomień. 
Stopa Twoja, co mocno o ziemię się wspiera, duszy — walką i trudem karmy* 3 

zmęczonej — schronienie daje. Zaś wzniesiona stopa wieczystym darzy szczęściem 
tych, co do Ciebie przychodzą. To pięciorakie Twoje działanie jest zaprawdę Two­
im trudem kosmicznym" 2 4. 

Podobnie in terpre towany on jest w Unmai Vilakam: 

„Rozum najwyższy tańczy w duszy naszej, by ją z grzechów wszystkich wyzwo­
lić. Tańcem swym Rodzic nasz rozprasza ułudy mrok; przyczynowości spłomienia 
więzy, zgniata wszelkie zło, łaską darzy bez miary i w miłości najwyższej duszę 
w ocean szczęśliwości pogrąża wieczystej. Ten kto Siwy mistyczny ujrzał tan, na 
ziemię nie wróci już" 2 5 . 

2 0 С o m a r a s w a m i, op. cii., s. 148. 
2 1 W źródłach, którymi dysponowałam, nie znalazłam informacji, które pozwo­

liłyby na interpretację tego imienia. 
2 2 W formie Sadsiwa imię to występuje w polskim tłumaczeniu tekstu Coma­

raswami. Przypuszczam, że chodzi o imię Sadásiwa — „Pomyślny", „Dobrze Wró­
żący"; za: D o w s o n , op. cit., s. 230. 

2 S Od karman — czyn, uczynek. Suma uczynków popełnionych w ciągu życia 
decydująca o postaci, w jakiej człowiek odrodzi się w nowym życiu; por.: Mały 
słownik religioznawczy, s. 212-213, 

2 4 C o m a r a s w a m i , op. cii., s. 149. 
« Ibidem, s. 153. 



236 J O L A N T A K O W A L S K A 

W Sziwadżana Siddihar czytamy natomiast: „ B y duszom niezliczo­
n y m z a p e w n i ć owoc p o d w ó j n y , Pan nasz o czynie p i ę c i o r a k i m wiedzie 
swó j wieczysty t an" 2 6 . Ó w p o d w ó j n y owoc to iham — nagroda w t y m 
życiu , i param — szczęśl iwość ostatecznego wyzwolenia . Z kolei w San-
hitach27 (w dalszym c iągu pos ługu ję się danymi , jakie z g r o m a d z i ł Co-
maraswami) taniec S iwy ma t ro j ak i sens. Jest wizerunk iem ry tmiczne­
go ruchu jako ź ród ła i praprzyczyny wszystkich r u c h ó w we w s z e c h ś w i e ­
cie, có s y m b o l i z o w a ć ma ognisty k r ą g dookoła postaci t ańczącego , w y ­
zwolenia wszelkiego istnienia z u ł u d y życia w z iemskim świecie , oraz 
w y r a ż a ideę , że miejsce świę t ego t a ń c a — Czidambaram, serce wszech­
ś w i a t a — znajduje się w sercach wszystkich ludzi . 

W przedstawionych tekstach p o j a w i a j ą się o d w o ł a n i a do ku l t u rowe j 
kategori i pe łn i , odnoszone do kreacyjnych kompetencj i S i w y - N a t a r a d ż y , 
symbolizowane p r z e j ę c i e m przez niego u p r a w n i e ń B r a h m y i Wisznu — 
tworzenia i opieki. Zarazem „ p e ł n i a " dz ia ł ań asocjowana jest z „ca łoś ­
c i ą " czasoprzestrzeni, w k t ó r e j się one r o z g r y w a j ą , co znajduje wyraz 
w symbolu wszechoga rn i a j ącego Czidambaram jednoczącego to, co u n i ­
wersalne, z i ndywidua lnym, wieczne z efemerycznym, materialne z du ­
chowym. Przy t y m , jak stwierdza Woodroffe 2 8 , t a ń c z ą c y Siwa jest j ed ­
nocześnie bogiem i boginią . W opin i i zaś Czitanya 2 9 , na jego taniec s k ł a ­
da ją aspekty bycia ( t rwania, n iezmiennośc i ) i stawania się (zmienności) . 
W s k a z u j ą w ięc na skrajne i wzajemnie opozycyjne klasy po jęć op i su ją ­
ce „ p e ł n i ę " zakresu d w ó c h kategori i k lasyf ikacyjnych. 

Innego rodzaju propozycji dekodyfikacj i sensu t a ń c a N a t a r a d ż y do­
starcza analiza symbol ik i samej r z e ź b y przeprowadzona przez Vatsyayan 
w z w i ą z k u z r o z w a ż a n i a m i na temat r o l i symboli ko ła i kwadra tu w sztu­
ce I n d i i 3 0 . W t r adyc j i hinduskiej ko ło jest symbolem ciągłości czasu, 
kwadra t zaś doskona łego zjednoczenia z r ó ż n i c o w a n e j przestrzeni. Vatsya­
yan dokonuje opisu kompozycj i r zeźby okreś la jąc je j w e w n ę t r z n e po­
dzia ły w p ł a szczyznach wer tyka lne j i horyzontalnej . Dwie g łówne l in ie 
dzie lące k r ą g w t y c h p ł a szczyznach p rzec ina j ą się w jego ś r o d k u w y ­
znacza jąc punk t centralny — p ę p e k . Kolejne l inie b i egną : w p ł a szczyź ­
nie wer tyka lne j równo leg l e do centralnej przez ramiona oraz łokcie wznie­
sionych r ąk ; w p łaszczyźnie horyzontalnej analogiczne, w z d ł u ż ramion 

* Ibidem, s. 152. 
1 7 W ten sposób nazywane są księgi zawierające hymny wedyjskie. Każda z wed 

składa się z dwóch części: Mantry (hymnów) i Brahmany (traktatów napisanych 
prozą, starszych niż hymny mantryczne). Sanhity zawierają wyłącznie te pierwsze; 
za: D o w s o n , op. cit., s. 345-346. 

i s Opinię Woodroffe'a podaję za: E n a k s h i , op. cit., s. 7. 
*• K . C z i t a n y a , The Dance of Being and Becoming, „Indian Horizins", 

vol. 24: 1975, nr 2-3, s. 24-31. 
8 0 K . V a t s y a y a n , The Square and the Circle in Indian Art, „Indian Ho­

rizons", vol. 30: 1981, nr 4, s. 5-28. 



S Y M B O L I K A UNIWERSUM W WYOBRAŻENIU TAŃCA 237 

oraz przez kolano nogi statycznej. Dalej łącząc istotne p u n k t y rzeźby 
(głowa, pępek , stopy, d łon ie , łokcie, ramiona) opisuje na postaci S iwy 
sekwenc ję f igur t r ó j k ą t a . W rezultacie dochodzi do wniosku, że razem 
z ko łem o d g r y w a j ą one w kompozycj i r zeźby rolę p o d s t a w o w ą . W y ­
raża przy t y m opinię , że nawet w ó w c z a s , gdy nie jest ona zamykana 
k ręg i em, jak w w y o b r a ż e n i a c h S i w y - N a t a r a d ż y z o k r ę g u Kerala, sam 
rysunek postaci ewokuje koło jako swojego rodzaju r a m ę obrazu. Stwier­
dza też, że asymetria postaci — wzniesiona lewa noga i w s k a z u j ą c a ją 
lewa r ę k a — d y n a m i z u j ą w y o b r a ż e n i e w p r o w a d z a j ą c do niego aspekt 
cykl iczności czasu 3 1 , powtarzamy w symbolu w ę ż a op la ta jącego korpus 
„boskiego tancerza". 

P r z e p r o w a d ź m y teraz c h a r a k t e r y s t y k ę danych w y n i k a j ą c y c h z usta­
leń Vatsyayan w świe t l e kontekstu mitologicznego. P r z e k ł a d a j ą c opis 
przestrzennej kompozycj i r z e ź b y na schemat graficzny uzyskujemy w i ­
zerunek mandali (ryc. 2) d u b l u j ą c y obraz i s y m b o l i k ę lotosu t w o r z ą c e ­
go p o d s t a w ę . Skonstruowana przez nas f igura s k ł a d a się w ięc z d w ó c h 

Ryc. 2. Symbole trójcy bóstw hinduistycznych. Ideogram pełni kompetencji kreacyj­
nych Siwy-Nataradży 
Rysowała J . Kowalska 

mandali, z k t ó r y c h jedna — wpisana w rzeźbę — „ w y r a s t a " niejako 
z drugiej . Razem t w o r z ą one w najbardziej o g ó l n y m zarysie symbol p e ł ­
n i zgodny z uniwersal is tycznym charakterem m i t u . Odzwierciedla go t ak ­
że znaczenie szczegó łowych podz ia łów przestrzeni w obręb ie k r ę g u tiru-
wasi wyznaczonych przez pozę N a t a r a d ż y . 

Stopa depcząca demona Muyalagam i w łosy z w i ą z a n e do gó ry sta-

ł l W gestach nritta (tzw. „czysty taniec") opozycja wzniesionej nogi w sto­
sunku do nogi statycznej występuje jako symbol cykliczności ruchu po obwodzie 
koła; porównaj: V a t s y a y a n , op. cit, s. 27. 



238 

n o w i ą dwa skrajne p u n k t y l i n i i pionowej okreś la jąc oś g ó r a — d ó ł c a ł e ­
go koła , zarazem l in ię k r ę g o s ł u p a i oś symet r i i postaci t ańczącego , k t ó r e 
zgodnie z kwa l i f ikac jami ciała ludzkiego zawar tymi .w Natya Sastra32  

symbo l i zu j ą B r a h m ę . Pierwszy z t r ó j k ą t ó w o k r e ś l o n y c h przez Vatsyayan 
ma za p o d s t a w ę l inię ramion, jego w i e r z c h o ł k i e m zaś jest skra jny p u n k t 
g ó r n y centralnej l i n i i pionowej. P r z e d ł u ż a j ą c jego ramiona do k r ę g u t i -
ruwasi o t rzmujemy podwojenie graficznego symbolu S iwy wpisane w s y l ­
w e t k ę t ańczącego i koło . L i n i a łącząca s topę depczącą demona z r ę k a m i 
t r z y m a j ą c y m i ogień agni i b ę b e n damaru oraz l in ia ł ącząca te r ęce t w o -

sirona prawa strona lewa * 

i i 
i i 

Ryc. 3. Podział wewnętrzny kręgu „tiruwasi" i rozmieszczenie symboli w sferach 
kręgu. Ideogram przestrzeni 

Rysowała J . Kowalska 

r zą t r ó j k ą t o d w r ó c o n y w i e r z c h o ł k i e m k u dołowi — symbol Wisznu, w po­
staci N a t a r a d ż y , powtarzany przez d rug i z t r ó j k ą t ó w , k t ó r e w y r ó ż n i ł 
Vatsyayan (wie rzcho łk iem jest p ę p e k , p o d s t a w ą — jak w w y p a d k u p i e rw­
szego — l in ia ramion). P o j a w i a j ą się t u więc podwojone symbole t r ó j ­
cy b ó s t w hinduistycznych, przy czym wpisane w p o s t a ć S iwy z n a j d u j ą 
się w e w n ą t r z wpisanych w koło. Podobna „ f igu ra s tyl is tyczna" w op i ­
sanym kon tekśc i e mi tologicznym koresponduje z k o n c e p c j ą zjednocze-

8 2 Staroindyjski kodeks poświęcony sztuce dramatycznej i tanecznej. 



1 
S Y M B O L I K A UNIWERSUM W WYOBRAŻENIU TAŃCA 239 

nia kompetencji t r ó j c y w osobie S iwy oraz jedności indywidualnego i u n i ­
wersalnego aspektu istnienia. 

Trzy l in ie równo leg ł e wskazane przez Vatsyayan, dzielące koło w p ł a ­
szczyźnie horyzontalnej , w y z n a c z a j ą t r zy sfery przestrzeni z a m k n i ę t e j 
k r ę g i e m tiruwasi: g ó r n ą , ś r o d k o w ą i do lną . W rezultacie powstaje obraz 
k o r e s p o n d u j ą c y z ideą t ró jdz ie lnośc i kosmosu. Oś centralna, zgodna z l i ­
n ią k r ęgos łupa , wyznacza podzia ł na strony lewą i p r a w ą , a dwie pary 
ramion p o w t a r z a j ą schemat czterech podstawowych k i e r u n k ó w i czte­
rech stron ś w i a t a (ryc. 3). Charakterystyczne przy t y m , że p r z e s t r z e ń za-

Ptaszczyzna k r ę g u Praszczyzna postaci 
„TIRUWASI" 

m k n i ę t a obwodem ko ła i f igura ko ł a wyznaczana przez p o s t a ć t a ń c z ą c e ­
go sk ł ada j ą się na dwie wa r s twy obrazu, k t ó r y c h wza jemnym stosun­
k iem rządz i zasada inwers j i , co oznacza, że stronie lewej w p łaszczyźn ie 
k r ę g u odpowiada strona prawa w p łaszczyźn ie postaci (ryc. 4). Kontekst 
mitologiczny pozwala nam z i n t e r p r e t o w a ć op i saną f igu rę jako i d e o -

" g r a m p r z e s t r z e n n e j p e ł n i , w m i t y c z n y m p o r z ą d k u symbo­
l icznym oddawanej przez Czidambaram. 

I n t e r e s u j ą c o w y p e ł n i a ją znaczeniem rozmieszczenie e l e m e n t ó w k o m ­
pozycyjnych r zeźby . Po prawej stronie N a t a r a d ż y ( i lewej k r ę g u ) znaj­
d u j ą s ię: d łoń z damaru, d łoń w geście opieki, d łoń w geście spokoju 

i stopa w pozycj i oznacza jące j ł a skę oraz r e k w i z y t y w postaci męsk i eg o 
kolczyka i Gangi, z k t ó r ą w s p ó ł w y s t ę p u j e w y o b r a ż e n i e ks iężyca . Z a u w a ż ­
my, że znaczenia reprezentowane przez r e k w i z y t y sk ł ada j ą się na ko l e j ­
n y symbol p e ł n i r t y m razem jednoczące j pierwiastek m ę s k i i kobiecy, 



— T V 
! 

240 J O L A N T A K O W A L S K A 

k t ó r y m towarzyszy symbol począ tku . P o w t a r z a j ą to r e k w i z y t y . s t rony 
lewej : w ą ż i kolczyk kobiecy, po łączone z symbolem zniszczenia i od­
rodzenia, z ogniem. Przy t y m zna jdu ją się one w g ó r n e j sferze k r ę g u , 
czyl i — zgodnie z k u l t u r o w y m i kwa l i f ikac jami przestrzeni — w g ó r n y m 
świec ie . Z kole i symbole łaski , spokoju i opieki umieszczone są w sferze 
ś r o d k o w e j , k t ó r e j odpowiada ś w i a t ziemski. Natomiast symbol pokona- ' ' 
nego z ł a -n i ewiedzy (Muyalagam) w sferze dolnej, czyl i w świec ie pod­
ziemnym. 

Elementy rzeźby , k t ó r e — zdaniem Vatsyayan — d y n a m i z u j ą wyobra ­
żenie S i w y - N a t a r a d ż y w p r o w a d z a j ą c do niego aspekt cykl icznośc i czasu, 
przeniesione zos ta ły na p r a w ą s t r o n ę postaci t ańczącego i l e w ą koła . Od­
czy tu j ąc znaczenie n a s t ę p u j ą c y c h po sobie kolejno e l e m e n t ó w postaci 
rozszyfrowujemy zapis kosmicznych dz ia łań „bosk iego tancerza". Roz­
poczyna go obraz lotosu zawie ra j ącego pokonanego demona, odpowiada­
jący mi tycznemu w ą t k o w i w a l k i i z w y c i ę s t w a S i w y nad zbuntowanymi 
risi, oraz p o c z ą t k u nieprzerwanego „s twórczego tanu" . Siwa niszczy 
w n i m z ło -n iewiedzę (symbol ognia po łączony z symbolem p e ł n i lewej 
strony), by po kontemplacyjnej Nocy Brahmy (czeszka nad czołem i w ł o ­
sy z w i ą z a n e jak u joginów) k r e o w a ć ś w i a t odrodzony (bęben damaru j a ­
ko symbol p o c z ą t k u w s p ó ł w y s t ę p u j ą c y z symbolem jednośc i strony pra­
wej) da rząc go opieką (dłoń w geście Abhaya), swych w y z n a w c ó w zaś 
spokojem (dłoń w geście Danda) i ł a ską (stopa w pozycji Kancita Pader), 
obiecując i m schronienie, co — zgodnie z i n t e r p r e t a c j ą z a w a r t ą w p i e rw­
szym z t e k s t ó w przytoczonych przez Comaraswami — s y m b o l i z o w a ć ma 
stopa, na k t ó r e j wspiera się ca ła kompozycja postaci. Wymienione ele­
men ty w y s t ę p u j ą po sobie od do łu k u lewej stronie i górze postaci, k o n ­
tynuowane po stronie prawej i k u dołowi , sk ł ada j ąc się na dynamiczny 
obraz cykl iczności czasu ś w i a t a kreowanego t a ń c e m S i w y u z u p e ł n i a n y 
symbolem t rwa łośc i i n i ezmiennośc i czasu mitycznego — o t a c z a j ą c y m ca­
ł ą pos tać k r ę g i e m tiruwasi33. Kompozycja r zeźby budowana jest w ięc 
w t a k i sposób, by zachować c iąg łość zakodowanej w niej wypowiedz i 
zawie r a j ące j precyzyjny zapis m i t u oraz odpowiedn iość u ż y t y c h sym­
bol i w ła śn i e ze w z g l ę d u na aspekt czasowy. 

Stwierdzamy zatem, że w w y o b r a ż e n i e S i w y - N a t a r a d ż y wpisane są 
ideogramy przestrzeni i czasu. Przy t y m ł ączny ich obraz koresponduje 
ze skonstruowanym przez Wasilewskiego hipote tycznym odwzorowaniem 
s t r u k t u r y czasoprzestrzeni w m y ś l e n i u t r adycy jnym, w ł a ś c i w e j k u l t u r o m 
pó łku l i p ó ł n o c n e j 3 4 . Kierunek „za s ł o ń c e m " kore lowany jest w n i m ze 
s t r o n ą p r a w ą , ruchem do przodu, przysz łośc ią i p ie rwias tk iem m ę s k i m , 

" To podwójne odwzorowanie czasu znajduje wyraz także w nazwach nada­
wanych Siwie. Wśród szeregu innych pojawiają się Kála — „Czas", oraz Mahá-
kála — „Wielki Czas"; za: D o w s o n , op. cit, s. 300. 

3 4 J . S. W a s i l e w s k i , Symbolika ruchu obrotowego i rytualnej inwersji, 
„Entnografia Polska", t. 22: 1978, z. 1, s. 81-108. 



S Y M B O L I K A UNIWERSUM W WYOBRAŻENIU TANCA 241 

waloryzowany in plus — twórczo . Natomiast kierunek „p rzec iw s ł o ń c u " 
I ze s t r o n ą l ewą , ruchem do t y ł u , p rzesz łośc ią i p ierwias tk iem kobiecym, 
I waloryzowany in minus — destrukcyjnie. W w y o b r a ż e n i u t ańczącego Si-< 
i w y pierwszemu z n ich odpowiada strona prawa postaci i po j awia j ące się 

t u symbole tworzenia, d rug iemu zaś strona lewa i „ k i e r u n e k des t rukcj i" 
- z a m k n i ę t y p o m i ę d z y symbolami ognia i pokonanego z ł a -n i ewiedzy . 

Przedstawiona analiza pozwala nam na s f o r m u ł o w a n i e wniosku, że 
idea pe łn i dz i a ł ań kreacyjnych, czasoprzestrzeni, w ramach k t ó r e j są one 
realizowane, i postaci tancerza zna jdu j ą odzwierciedlenie w w y o b r a ż e ­
n i u mitycznego t a ń c a S i w y - N a t a r a d ż y . Co więce j , stwierdzamy, że jego 
s t ruk tura organizowana jest zgodnie z archetypami m y ś l e n i a o czasie 
i przestrzeni. One to bowiem d e c y d u j ą o podstawowym schemacie k o m ­
pozycyjnym r z e ź b y w y p e ł n i a n y m odpowiednimi fo rmami symboliczny-

I m i . W rezultacie r zeźba zbudowana jest z e l e m e n t ó w symbo l i zu j ących 
S pe łn i ę (mánda la ) lub s k ł a d a j ą c y c h się na symbole p e ł n i w ramach po­

szczególnych kategor i i signijié, d e s y g n u j ą c y c h zarazem ich w e w n ę t r z n ą 
(w ramach kategorii) d y s t y n k c j ę . 

Stwierdzamy t akże , że mi tyczny wykonawca t a ń c a , t ańcząc w ideal­
n y m centrum Czidambaram, w y s t ę p u j e w r o l i kreatora, a j ednocześn ie 
reprezentanta p e ł n i istnienia i p e ł n i kompetencj i t w ó r c z y c h . Jego w y ­
ob rażen ie p r z e ł o ż o n e na j ęzyk symbol i plastycznych czyni go o s i ą 
i p u n k t e m k a r d y n a l n y m k o m p o z y c j i , w stosunku do k t ó ­
rego jest ona relatywizowana. Inaczej m ó w i ą c , t a ń c z ą c y Siwa staje się 
probierzem czasu i przestrzeni, p o n i e w a ż to on jest emitorem ruchu zna­
czącego centrum, ruchu identyfikowanego z k r eac j ą . P o d s u m o w u j ą c mo­
ż e m y p o r ó w n a ć mi tyczny taniec S iwy i jego w y o b r a ż e n i e do charakte­
r y s t y k i i n nuce t a ń c a jako ak tu s twórczego . 

-16 Etno§r3fi3 Polsks t. 28/2 


